
Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017),  117-149.

Kant and the Controversy between 
Constructivism and Realism. Reflections 

for a Kantian-constitutive Approach about 
Euthyphro’s Dilemma.

Martín Fleitas González
Departamento de Filosofía de la Práctica,

Universidad de la República, Uruguay
elkanteano@gmail.com

Abstract
The intense discussion between constructivists and realists 

regarding Kant’s assuming a “projectivist” or “detectivist” the-
ory of value has highlighted the limits of language and of the 
terms employed. What we may very well call the “language of 
Euthyphro” does not appear to convey the full extent of the sin-
gularity of Kant´s ethics. It goes without saying that Kant elabo-
rates both projectivist and detectivist statements and this is due 
to the fact that his focus on normativity contains dimensions 
that pertain both to constructivism and realism. In light of this, 
the present paper upholds the thesis that Kantian ethics assumes 
a “constitutivist” theory of value, which, in few words, under-
stands that the sources of normativity and value are reflexive 
constructions of the agent that these involve, at the same time, 
and in a performative form, the realist assumption of freedom as 
an absolute value.

Keywords: I. Kant, sources of normativity, constructivism, re-
alism, constitutivism.

Received: 18 - 02 - 2016. Accepted: 15 - 08 - 2016.



118 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Kant, y la polémica entre el constructivismo 
y el realismo. Reflexiones para un enfoque 

kantiano-constitutivista del dilema de 
Eutifrón.

Martín Fleitas González
Departamento de Filosofía de la Práctica,

Universidad de la República, Uruguay
elkanteano@gmail.com

Resumen
La intensa discusión que mantienen los constructivistas y 

realistas en torno a si Kant habría asumido una teoría de valor 
“proyeccionista” o “detectivista”, ha puesto al desnudo las 
insuficiencias del lenguaje y los términos empleados. Lo que 
podríamos llamar “lenguaje de Eutifrón”, no parece abrigar 
la suficiente sensibilidad como para capturar la singularidad 
de la ética kantiana. Ciertamente, Kant realiza afirmaciones 
proyeccionistas y detectivistas, y esto se debe a que su 
enfoque acerca de la normatividad posee componentes tanto 
constructivistas como realistas. En virtud de ello, el presente 
trabajo defiende la tesis de que la ética kantiana asume una teoría 
“constitutivista” del valor, la cual, en pocas palabras, entiende 
que las fuentes de la normatividad y el valor son construcciones 
reflexivas del agente que implican, al mismo tiempo, y de forma 
performativa, la asunción realista de la libertad en cuanto que 
valor absoluto.

Palabras claves: I. Kant, fuentes de la normatividad, 
constructivismo, realismo, constitutivismo.

Recibido: 18 - 02 - 2016. Aceptado: 15 - 08 - 2016.



119Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

“Una de las mayores adquisiciones del 
pensamiento se realizaría cuando los hombres 
comprendieran –no sólo comprendieran, 
sino sintieran– que una gran parte de las teorías, 
opiniones, observaciones etc., que se tratan como 
opuestas, no lo son”

		  Carlos Vaz Ferreira, 
Lógica Viva

Introducción
Desde algún tiempo, estudiosos de Kant, e historiadores de la 

filosofía, protagonizan un acalorado debate en torno a las fuentes de 
la normatividad moral. Este debate tiene, fundamentalmente, dos 
puntos de discusión: por un lado, hay discordia acerca de cuál habría 
sido la postura de Kant acerca de las fuentes de la normatividad, tanto 
moral como no moral; mientras por otro, también hallamos desacuerdo 
sobre cuál sería la postura kantiana más consistente al respecto. Si bien 
ambos tópicos refieren a problemáticas bien distintas, surgen algunas 
confusiones a causa de la “extrañeza” del lenguaje del problema de la 
normatividad con relación al lenguaje utilizado por Kant, quien nunca 
se planteó el problema de la normatividad en estos términos.

Es esta extrañeza de la terminología de las fuentes de la 
normatividad la que ha llevado a los filósofos contemporáneos ha 
embanderarse en dos frentes, en apariencia irreconciliables: por un lado, 
un frente que sostiene que Kant habría defendido una teoría del valor 
“proyeccionista”, mientras por otro, un frente que entiende que Kant 
habría asumido uno “detectivista”. Sirviéndome de la bien conocida 
terminología de Langton, el proyeccionismo hace suyo el bicondicional 
“something is good just in case it is an object of rational choice’’, para 
enfatizar la supuesta prioridad de su extremo derecho (Langton, 2007: 
172). Desde esta perspectiva, X sería valioso si y sólo si ha sido objeto 
de elección racional. Por su parte, el detectivismo prioriza el extremo 
izquierdo del bicondicional, es decir, el lado que afirma que X sería un 
objeto de elección racional en razón de que X es valioso.

En cierto modo, revive una variación del dilema de Eutifrón que 
divide las aguas en torno a cómo comprender la ética kantiana: ¿es 
el agente el que atribuye bondad a los posibles objetos de nuestra 
voluntad mediante su capacidad de establecer fines, o acaso los fines 



120 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

representan bondades que la capacidad racional del agente descubre 
durante su reflexión? Si bien parecen ser estos términos los que han 
delimitado la discusión, me temo que no hay razones convincentes 
para asumir aproblemáticamente el dilema. Parece evidente que la 
ética kantiana puede ser leída con ambos prismas, en virtud de que 
existe suficiente sustento textual como para sostener ambos enfoques. 
Si nos detenemos en la primera y segunda formulación del Imperativo 
Categórico, seguramente podamos asumir un procedimentalismo moral 
y político muy cercano al de Rawls, O´Neill o Habermas. Esto implicaría 
una teoría proyeccionista del valor que en principio podría parecer 
convincente, aunque luego se encuentre en aprietos a la hora justificar la 
incondicionalidad del valor de toda persona. Su escollo puede resumirse 
como sigue: si todo fin es valioso en virtud de que ha sido determinado 
racionalmente: ¿por qué no sería racional degradar el valor de ciertas 
personas, o incluso la propia, durante una toma de decisión? Aquí es 
donde el enfoque detectivista asegura que son las incondicionalidades 
de los valores de la Humanidad, Autonomía, y del Reino de los Fines, las 
que se le imponen al agente durante su deliberación. Esto implicaría un 
realismo axiológico que podría amenazar las pretensiones cognitivistas 
y universalistas de Kant al no precisar cómo es posible acceder 
correctamente a estos valores.

Ciertamente, el constructivismo y el realismo han complejizado el 
debate, amén de considerar la posibilidad de que la terminología no 
haga justicia a la originalidad que Kant podría haberle impreso a su 
ética. Pienso que, así como Platón pone en boca de Sócrates la solución 
al dilema de Eutifrón, es razonable ensayar la idea de que el lenguaje 
proyeccionista/detectivista sea insensible a la particularidad de la ética 
de Kant, a causa de que esta última bien podría asumir una teoría del 
valor compuesta por elementos tanto atributivos, como receptivos.

Pero demostrar esta idea exigiría una argumentación que excedería 
ampliamente el espacio aquí disponible. De ahí que aquí sólo me 
proponga observar las insuficiencias que presenta el lenguaje de Eutifrón 
con el objeto de visibilizar algunas de las singularidades de la ética de 
Kant. Con base en un breve y general status quaestionis de la discusión 
constructivismo-realismo, puntualizaré sus limitaciones para no sólo 
sugerir la insuficiencia mencionada, sino también establecer algunas 
coordenadas básicas para un modelo alternativo. Mi objetivo principal 
es el de sugerir que el mejor enfoque para abordar la ética kantiana 
podría ser de carácter constitutivista, uno que, en pocas palabras, 



121Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

sostenga que las fuentes de la normatividad yacen en un bicondicional 
proyeccionista y detectivista. La consecución de este objetivo me llevará 
a bocetar las notas de un modelo que defiende la idea de que la agencia 
se realiza mediante la reflexión que implica toda toma de decisiones; 
procesos reflexivos de atribución de valor que, de forma performativa 
e inexorable, implican asumir realistamente la incondicionalidad del 
valor de la idea de libertad.

Características y limitaciones del constructivismo kantiano
Tanto Onora O´Neill como Christine Korsgaard, Jürgen Habermas, y 

Carlos Nino, entre otros, concuerdan en que la única fuente de valoración 
moral es el agente, y su capacidad para ponderar racionalmente 
los posibles objetos de la voluntad. Tal tesis se ha catalogado como 
“proyeccionista”, “constructivista” o “atributiva”, y surge por primera 
vez en aquel célebre trabajo que Rawls tituló “Kantian Constructivism 
in Moral Theory”, en el cual se propuso superar el relativismo ético y 
los compromisos metafísicos mediante las ideas de la inviolabilidad de 
la persona, y razonabilidad moral.

Si bien el mismo Rawls distingue cuidadosamente su modelo 
“constructivista” de los puntos de vista que podría asumir el mismo 
Kant,1 el resto de los proyeccionistas no ha mostrado igual prudencia. 
En su mayoría, el constructivismo asume la convicción de leer 
correctamente a Kant una vez que defiende la tesis de que las fuentes 
de la normatividad yacen en la voluntad, entendida como “racionalidad 
práctica” (Ak., GMS 427).

Según Rawls (1980: 516 y 519), es cierta forma de proceder 
constructivamente el único modo de elaborar principios fundamentales 
de justicia que, por un lado, operen equidistantemente entre los diferentes 
planes de vida buena, y por otro, sorteen asunciones metafísicas. Pero, 
por su lado, O´Neill (1989: 211-212) opina que la idealización de persona 
que toma Rawls para su “posición original” adelgaza la universalidad 

1  Rawls (1980: 517). Véase también Hill (1992: 226–250). A la luz de esta 
observación, denominaré “kantianas” a las propuestas que se han inspirado total 
o parcialmente en el pensamiento de Kant, en el mismo sentido que se utiliza 
“Kantians” en lengua inglesa. De este modo podrá distinguirse el pensamiento 
de Kant de sus diferentes interpretaciones posteriores, además de sortear las 
connotaciones históricas que acarrea consigo el término “neokantiano”, en lo 
que a las Escuelas de Baden y Marburgo se refieren.



122 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

propia de un enfoque kantiano, relativizando su programa al ceñirlo, 
casi exclusivamente, a aquellas sociedades occidentales democráticas.2 
Por ello es que la propuesta de O´Neill, usualmente entendida como 
constructivista radical, ha buscado restablecer las originarias pretensiones 
universales del kantismo mediante su tesis de la “racionalidad mínima”.

Preguntarse por los principios que podría aceptar una pluralidad 
de agentes de racionalidad mínima y capacidades indeterminadas de 
independencia mutua, lleva a O´Neill a elaborar una fundamentación 
recursiva, dentro de la cual, tan sólo la participación de todos los 
afectados por la ley a elaborar podría fundar la legitimidad de la misma. 
No existe autoridad externa al proceso racional de toma de decisiones, 
ni siquiera a la hora de evaluar el proceso racional mismo. Los criterios 
con los que puede evaluarse el procedimiento también yacen en el seno 
de la racionalidad discursiva, de modo reflexivo y recursivo, acorde al 
contexto público y político.3 

Así puede apreciarse cómo el constructivismo recoge, cual axioma, 
aquel pasaje en el cual Kant dice “(N)ihil appetimus, nisi sub ratione 
boni” (Ak., KpV 59), para luego inferir que nuestra “capacidad de 
establecer fines” constituye la única fuente de valor. En este sentido, 
Korsgaard (2000: 157) argumenta que incluso la racionalidad práctica 
constituirá un valor absoluto si y sólo si se considera a sí misma de tal 
forma, siendo esta la suprema condición para luego poder considerar 
también a los otros como fines en sí mismos.

El caso de Habermas (1998: 40) tiene sus particularidades. Su 
programa intenta sortear el relativismo sin comprometerse con ideas 
morales respecto de la noción de persona. En lugar de ello, Habermas 
recurre a las “formas y estructuras” disponibles para los individuos 
inmersos en las interacciones comunicativas del mundo de la vida. A 
partir de reglas implícitas a todo acto de habla, Habermas argumenta 
que podemos construir, de forma no circular, los derechos morales 
subyacentes en toda forma comunicativa del mundo de la vida. En virtud 
de que la socialización constituye una reproducción comunicativa de 
la vida, es posible fundamentar un procedimiento dialógico universal 
abierto a todos los afectados, y libre de toda coacción y engaño, dentro 

2  Algo que ciertamente reconoce Rawls (1980: 519).
3  Rawls (1980: 46 y ss.); O’Neill (1996). Por su lado, Nino (1989) también se 

inspira en Rawls para desarrollar su singular programa. 



123Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

del cual sea posible elaborar derechos y deberes morales concretos 
(Habermas, 1998: 44-45).

Como puede observarse en rasgos generales, las tesis constructivistas 
se asientan en un ámbito metaético que en modo alguno prohíbe el 
señalamiento de sus implicaciones éticas. Enfocarse en la forma procesual 
que debe transitar una ley para alcanzar validez, propone sortear las 
discusiones de máximos éticos mediante un acuerdo de mínimos que se 
presupone razonable, aunque para muchos como Wood, esta distinción 
no sea otra cosa que el reconocimiento de diferentes niveles de una 
misma sustancia ética.

No obstante, aun aceptando el ámbito metaético de discusión, estos 
modelos nos merecen algunas reservas. Desde esta tesis de la fuente 
del valor se hace difícil justificar la incondicionalidad del valor del ser 
humano. La paradoja se encuentra en que, desde un modelo atributivo, 
la incondicionalidad del valor de la persona se cifra bajo la condición 
de que el agente se valore a sí mismo de esa manera. En el mismo 
sentido en que Langton (2007: 180–5) le objeta a Korsgaard, podemos 
aquí preguntarnos si acaso la irrenunciable condición de considerar los 
posibles objetos de nuestra voluntad no da por tierra la posibilidad de 
fundar un valor absoluto. No es del todo claro si las leyes obtienen su 
normatividad del proceso realizado, o bien de algún valor ya presente 
que se cristaliza durante el proceso. Y en virtud de ello, no resulta 
evidente la vía por la cual podría un valor cualquiera, téngase por caso 
el de la Humanidad, ser incondicional, esto es, independiente del acto 
de atribuir valor (Formosa, 2011: 177).

Obsérvese que esta variación del dilema de Eutifrón ha delimitado 
la discusión kantiana tras osificar una polarización que enfrenta el anti-
realismo proyeccionista con el realismo detectivista. No obstante, esta 
polarización parecería ser consecuencia de otra dualidad, más antigua, 
que descansa en uno de los dogmas kantianos ya antaño denunciado y 
objetado por Hegel: el de la distinción entre racionalidad e inclinaciones.

La distinción que Kant intenta establecer en el primer capítulo de 
su Fundamentación, entre inclinaciones y racionalidad moral, puede 
reformularse en términos de vida buena y moralidad. Y el problema 
de esta rígida distinción, sucintamente descrito, sería el siguiente: si 
la racionalidad moral o de justicia sólo ha de restringirse a las razones 
universalizables, razonables y compartibles por otros, las cuestiones de 
vida buena o bien desparecerían, o bien serían irracionales.



124 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

En su larga discusión con Habermas, Hilary Putnam (2004: 133-158) 
formula esta objeción de un modo bastante claro: si bien en Kant no está 
claro, sí es evidente que en muchos de sus seguidores se encuentra la 
explícita defensa de una idea de racionalidad que amenaza con diluir las 
cuestiones de vida buena en leyes universalizables, o con convertirlas 
en irracionales en virtud de que comúnmente son entendidas como 
personales y privadas, aun intersubjetivamente mediadas, pero a fin 
de cuentas no compartibles por definición.4 Esta es una objeción que 
estremece a la mayor parte del constructivismo. Pues, si la autoridad de 
la razón es por definición pública, no resulta evidente el status racional 
de las razones inherentes a la vida buena no compartibles. ¿Acaso los 
constructivistas comparten con Korsgaard la idea platónica de que 
se requiere del imperio de la razón para poner en orden las partes 
irracionales del alma, de la ciudad, y en la actualidad, de la pluralidad 
de ideas del bien en pos de la convivencia universal?5

En virtud de lo dicho, resulta por demás evidente que esta objeción 
nace de las ya bien conocidas críticas que Hegel le realizara a Kant en 
su Philosophie des Rechts. De ahí que sea oportuno tener presente sus 

4  El caso de Apel (1998) es diferente en razón de que, desde su enfoque, 
las razones de vida buena también son susceptibles de ser compartidas. No 
obstante, esto también despierta cierta desconfianza en Putnam, puesto que se 
corre el peligro de juridificar o vaciar lo particular y concreto de la vida buena. 
También es relevante observar aquí que las discusiones entre constructivistas y 
realistas tienen fuertes raigambres anglosajonas, y no tanto alemanas, aunque 
Habermas haya participado en ellas alguna vez. Los recursos argumentales 
“reconstructivos” de Apel y Habermas merecen un tratamiento especial, 
en virtud de que no queda claro si estos recursos sortean el problema de la 
atribución/recepción, o lo agudizan.

5  Korsgaard (1996: 284). Desde esta observación crítica hay tan sólo un paso 
hasta aquella que las feministas han forjado acerca del encubrimiento inherente 
a este tipo de racionalidad abstracta, “posconvencional” del “otro generalizado”: 
un “machismo” filosófico que homologa la racionalidad con el rol público, 
hasta hace poco tan sólo desempeñado por los hombres. Benhabib, S. (1986: 
402-424) ha observado que, desde este punto de vista, las “éticas del cuidado”, 
los proyectos de felicidad y la vida privada pasarían tendenciosamente a ser 
consideradas como irracionales al no ser compartibles sus razones inherentes, 
excluyendo su tematización y reflexión de todo ámbito público, y con ello, 
ciertas formas generalizadas de procederes éticos tradicionalmente vinculados 
con la femineidad.



125Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

dos principales objeciones para con la pretendida universalidad de la 
ley moral kantiana.6 En primer lugar, Hegel realiza una dura crítica a 
la formalidad del procedimiento moral concebido por Kant, acusando 
que, si el procedimiento no agrega más que la forma de la ley, entonces 
nada más que una tautología de la máxima hemos de elaborar. De este 
modo, el principio de no contradicción no haría más que corroborar, 
redundantemente, un contenido vital ya dado. Y, en segundo lugar, 
Hegel también observa que el distanciamiento que ha de asumir el 
agente frente al mundo de la vida en el que descansan las inclinaciones, 
pseudocosifica la idea de libertad de tal modo que amenaza con vaciar 
de normatividad al mismo Imperativo Categórico (§ 135).7 De este modo 
puede apreciarse cómo ambas objeciones subyacen a la pregunta por las 
fuentes del valor.

Sobre los hombros de la dualidad entre inclinaciones y racionalidad 
se sostiene la dicotomía entre los proyeccionistas y detectivistas, puesto 
que la pregunta acerca de cómo determinar, desde la perspectiva 
constructivista, el valor absoluto propio y ajeno, se encuentra embebida 
de la convicción de que todo valor lo es bajo la condición de que 
efectivamente la razón lo haya considerado tal (Ak., KpV 59). Esta es la 
razón por la cual el anti-realismo supone la exclusión de la posibilidad 
de que las inclinaciones puedan abrigar normatividad moral.8 Solo “la 
capacidad de establecer fines” constituye la única fuente de valor; y, en 
consecuencia, ella es la única cosa portadora de valor absoluto.

Aunque su enfoque sea ligeramente distinto a los de herencia 
rawlsiana, el caso de Barbara Herman también se alinea con el 
proyeccionismo. La peculiaridad de Herman consiste en seguir al pie de 
la letra a Kant, cuando este afirma que lo único pensable en el mundo, 
cuyo valor sea incondicional, es la buena voluntad. Ella sostiene que 
sólo una “(F)ull conformity to what pure practical reason requires” 

6  Periféricamente, también pueden tenerse en cuenta las críticas de Hegel 
al derecho matrimonial concebido por Kant. En § 75 y § 163 de su Philosophie des 
Rechts, el punto principal de la objeción radica en la tesis de que la percepción 
unilateral del matrimonio o de la familia, en cuanto relación jurídica meramente 
formal, incapacitaría a los individuos de participar en las prácticas comunicativas 
de ayuda y cuidado mutuos. Para este punto véase Herman (1993a); y Honneth 
(2014: 119 y ss.).

7  Sedgwick (1988); Wildt (1982); Raz (1988).
8  Rauscher (2002).



126 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

puede constituir un valor moral fundamental, mientras la Fórmula 
de la Humanidad “adds no independent value content to the idea of 
conformity to the principles of practical rationality” (Herman, 1993b: 216 
y n. 17). De esta manera es que, si bien su enfoque pretende “abandonar” 
el deontologismo, Herman asume una teoría proyeccionista del valor.

No obstante, varios realistas atacan este “valor moral fundamental” 
como un punto ciego del constructivismo, pues, de la premisa “R es la 
fuente de valor de las cosas” no se sigue “R es algo invaluable”, sino 
que, por el contrario, parecería más bien seguirse que tal valor, absoluto 
al fin, constituye un valor pre-existente a la acción de valorar algo, 
dando así lugar al realismo.9 Pero, como hemos visto, un constructivista 
difícilmente diría que tal valor pre-existe al ejercicio de la racionalidad, 
sino que, por el contrario, constituye un valor porque ella se autovalora 
de tal forma. De este modo, la inviolabilidad de una persona recaería 
en su calidad de participante del discurso, sea en una posición original, 
situación ideal de habla, o deliberación sin más, puesto que allí la razón 
se identificaría a sí misma de forma recursiva, autovalorándose.

Este tipo de argumentación, aún en su variedad de formulaciones, 
se orienta por la misma metodología lógica que emplea Kant para 
elaborar la forma adecuada del Imperativo Categórico: la ley no debería 
dar lugar a un mundo en el cual la máxima que le ha forjado se destruya. 
El principio de no contradicción constituye la piedra angular de todo 
constructivismo en virtud de que parecería ser impensable, o más bien, 
“irracional”, que la racionalidad pueda autodestruirse. Así es que la 
racionalidad práctica, en tanto “fuente de valor”, ha de ser considerada 
por sí misma como algo inestimable, como la condición de posibilidad 
del ejercicio de la racionalidad misma.

Sin embargo, creo que lo más importante en este punto es que el 
constructivismo no contempla la posibilidad de que podría no ser así, 
calificando tal cosa como irracional, distorsionada y sin sentido. La 
racionalidad podría no considerarse como un bien inestimable, conditio 
sine qua non podríamos luego considerar ningún otro bien. Y ciertamente 
esto es lo que atrapa mi atención: ¿por qué alguien perdería su agencia 
moral si decidiese, autónomamente, renunciar a ejercer tal agencia moral 
en nombre de otra cosa que considera más valiosa, como su felicidad? 
Pues, porque Kant expresa claramente que esto sería imposible de ser 

9  Wood (1999: 91-92); Hills, A. (2008: 186).



127Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

deseado sin contradicción (Ak., GMS 423). Pero ¿en contradicción con 
qué? Con la voluntad, en virtud de que la voluntad es racionalidad 
práctica, esto es, capacidad racional de establecer fines (Ak., GMS 427), 
y por ello, todo bien deseado lo es en la medida en que sea considerado 
racionalmente (Ak., KpV 59).

No obstante, parafraseando las célebres palabras con las que 
Albert Camus inicia El mito de Sísifo: la Filosofía comienza cuando 
nos preguntamos acerca de por qué no suicidarnos. Cada vez que 
alguien decide no valorar su propia calidad racional se pone en jaque la 
apodicticidad del valor de la Humanidad tanto en sí mismo, como en los 
demás. No estoy seguro de si el mismo Kant cae en esta homologación 
entre racionalidad y facultades morales,10 pero sí parece correcto afirmar 
que, a la luz de las observaciones precedentes, el suelo constructivista 
kantiano aún siente vivamente los movimientos tectónicos de las viejas 
críticas que Hegel le realizara a Kant.

Características y limitaciones del realismo kantiano
En rasgos generales, los kantianos realistas se han conformado 

alrededor de la tarea de responder a las críticas de rigorismo y 
formalismo que se le han realizado a la ética de Kant. Para responder a 
estas objeciones, sus usuales estrategias argumentales los han llevado a 
abordar las cuestiones de por qué el ser humano posee una capacidad 
racional facultada de elaborar fines, o de fundar máximas en razones, 
así como también de por qué esta capacidad habría de ser digna de 
reverencia.

Un caso paradigmático es el de Allen Wood, quien se aventura a 
mostrarnos cómo encajaría una atractiva teoría sustantiva del valor 
moral dentro de la arquitectónica kantiana. Su tesis principal es la de 
que Kant habría asumido una teoría moral realista, cifrada en la tercera 
formulación del Imperativo Categórico, a saber, la de la Humanidad en 
cuanto que Fin en sí mismo. Según Wood, aún tras haber presentado las 
formulaciones de la Universalidad y de la Naturaleza, Kant nada nos 

10  Existe alguna confusión entre los recaudos heurísticos de Kant y su 
posible omisión de aspectos éticos irrenunciables de la vida humana. Al respecto 
es preciso tener en cuenta que en KpV 93, Kant enfatiza que el proceder analítico 
mediante el cual se identifican los componentes puros de la acción moral no 
implica en modo alguno “renunciar a las demandas de la felicidad”, sino tan solo 
en lo que atañe a su investigación filosófica.



128 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

dice acerca de a cuál de ellas deberían adecuarse nuestras máximas.11 
Y esto se debe a que, en su opinión, estas formulaciones son por sí 
mismas insuficientes para la reflexión del agente, puesto que son más 
bien preliminares de la tercera formulación, en sí misma completa y 
suficiente para la toma de decisiones, dada su doble potestad racional: 
moral, y de valor objetivo (Wood, 1999: 77-78).

Wood concluye que la Humanidad constituye un valor objetivo 
mediante una variante del argumento por regresión al infinito que 
ya habían utilizado O´Neill y Korsgaard. Pero en opinión de Wood, 
concluir que la razón constituye un valor absoluto en virtud de que ella 
se considera a sí misma de tal modo, hace que tal incondicionalidad 
sea paradójica. Por ello, Wood opina que la conclusión más adecuada a 
tal argumento es la de que el valor absoluto inherente a la racionalidad 
práctica pre-existe al ejercicio mismo de la racionalidad; sería un valor 
que ella descubre durante sus procesos reflexivos. De ahí que Wood 
(Ibíd.: 129) concluya que Kant “holds that the objectivity of the will´s 
prescriptions comes from the rational capacity to set ends having 
objective value”. En su opinión, sólo esta conclusión satisface los 
requisitos que Kant describe en GMS 428.12

Sin embargo, la propuesta de Wood parece haberse desviado del 
original proyecto de Kant, puesto que su enfoque no dispone de recursos 
suficientes como para determinar qué valor objetivo es mejor que otro.13 
Y en virtud de ello, la relatividad de la determinación de la bondad 
objetiva inherente al “para mí”, hace que tal versión del kantismo sea 

11  El problema acerca de cómo interpretar el imperativo categórico también 
ha sido un nodo de tensión entre proyeccionistas y detectivistas. Mientras 
para algunos, como Höffe (1994: 149), el imperativo categórico representa “the 
supreme form of all obligation and the consummation of practical rationality”; 
para otros, como MacIntyre (1967: 198), constituye un principio cuya lógica 
vacía impone restricciones que rigen sólo a aquellos que no poseen el suficiente 
ingenio para evadirlas. Para una reconstrucción de la discusión sobre este punto, 
véase Scarre (1998).

12  “Suponiendo que hubiese algo cuya existencia en sí misma posea un valor 
absoluto, algo como fin en sí mismo pudiera ser un fundamento de leyes bien 
definidas, ahí es donde únicamente se hallaría el fundamento de un posible 
imperativo categórico, esto es, de una ley práctica”. Las traducciones de la 
Fundamentación y Crítica de la Razón Práctica que recojo en este trabajo son las 
que realiza Roberto R. Aramayo en “Kant”, tomo II, (2010).

13  Pippin (2000: 255-256).



129Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

difícilmente atribuible al propio Kant. A menos que el objetivo de Wood 
no haya sido el de construir una interpretación fiel de Kant, sino el de 
ofrecer una interpretación kantiana acorde a las necesidades actuales; 
algo que podemos conceder, pero difícilmente encontrar en su texto.

Wood es indiferente al lenguaje metaético, y por ello, la ausencia 
de criterios normativos de su enfoque parecería ser una de las 
consecuencias de su argumento por regresión al infinito: al concluir que 
la razón es portadora de un valor pre-existente a su ejercicio, descubierto 
y utilizado como recurso durante la reflexión práctica, Wood parece 
haberse inclinado por una versión no cognitivista, y casi intuicionista 
del kantismo.

Consecuencias similares podemos recoger de las investigaciones de 
Paul Guyer, quien recurre a un temprano ensayo de Kant para defender la 
tesis de que, durante toda su vida, el filósofo de Königsberg habría tenido 
en mente que la idea de libertad, en tanto valor absoluto indemostrable, 
constituye la fuente última de la moralidad. De aquel ensayo de 1764 
titulado Sobre la nitidez de los principios de la teología natural y de la moral, 
Guyer (2000: 130) extrae un pasaje en el cual Kant asegura que, si la 
sensación de bondad es inanalizable, y la acción es inmediatamente 
representada como buena, entonces la necesidad de tal acción ha de 
constituir un principio material indemostrable de la obligación (Ak., UD 
2: 299-300). Si bien Guyer no cita un texto maduro de Kant en el que 
vuelva a aparecer este tipo de afirmaciones, se convence lo suficiente 
como para sostener la tesis de que Kant habría basado todo su programa 
de fundamentación moral en la sola e indemostrable idea de libertad. E 
incluso, a sabiendas del cambio metodológico de la Fundamentación, esto 
es, el intento de Kant de abordar lo moral desde el “sentido común”, 
Guyer analiza el inicio de su primer capítulo a la luz de la problemática 
premisa de que “recognition and acknowledgment of the binding force 
of the fundamental principle of morality is readily available to every 
normal human being” (Guyer, 1998: 28).

Pero esta interpretación padece de algunas asperezas. La más 
importante de ellas es la siguiente: si es verdad que durante la 
Fundamentación Kant tuvo en mente la indemostrabilidad de la 
idea de libertad como fundamento de su programa moral, entonces 
¿cómo es posible que esta sea tan fácil de ser reconocida y conocida 
intersubjetivamente? Afirmar que la moralidad se funda en una idea 
indemostrable pero accesible para todo ser humano común en pos 
de la mutua atribución de libertad, excede el campo del apriorismo 



130 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

kantiano, y la vuelve una cuestión empírica irresoluble, en razón de 
que, parafraseando las palabras de Kant, desde el punto de vista de un 
observador toda evidencia de mutua atribución de libertad es dudosa de 
abrigar una acción conforme al deber.

En líneas generales, el objetivo de estas versiones del realismo 
kantiano parece claro: dentro de un lenguaje ético, determinar cuál 
es el valor sustantivo subyacente a la ética de Kant para así poder 
saber en qué nos desviamos cuando no actuamos conforme a nuestra 
racionalidad práctica. Pero durante la persecución de este objetivo, 
Wood y Guyer aún nos dejan con profundas cuestiones sin resolver: a) 
¿por qué tal capacidad racional de establecer fines (o idea de libertad) 
es digna de respeto?; b) ¿cuál es la conexión entre el valor absoluto de 
nuestra capacidad racional de establecer fines (o idea de libertad) y 
nuestro deber de respetarle?, y más importante; c) ¿qué recurso tenemos 
a mano para dirimir entre diferentes bondades objetivas?

Por su lado, el realismo de Oliver Sensen presenta notas que le 
distinguen del resto. Su reconstrucción de la teoría del valor interno de 
Kant, escondido en el seno de la idea de libertad, se complementa con 
el cognitivismo del imperativo categórico para forjar una sugerente tesis 
bicondicional de las fuentes de la normatividad.

Su punto de partida consiste en no olvidar que, según Kant, “(L)a 
palabra absoluto se usa ahora con frecuencia para indicar simplemente 
que se atiende a algo en el sentido de que pertenece a una cosa en sí 
misma, algo que, en consecuencia, posee validez intrínsecamente” (Ak., 
KrV A 324/B 381).14 En virtud de ello, Sensen (2009: 273) observa que 
“absoluto” e “intrínseco” parecen referirse a dos tipos de juicios que 
en común tienen el abstraer al objeto de todas sus determinaciones.15 
Justamente, es en estos términos que Kant comienza el primer capítulo 
de la Fundamentación, enfatizando que lo intrínsecamente valioso de la 
buena voluntad descansa en su “principio global del obrar”, concepto 
al cual sólo se accede por medio de la abstracción que debemos realizar 
al contemplar un concepto de voluntad ausente de determinaciones. Si 
esta conexión es acertada, el valor intrínseco de la buena voluntad no 
recae en su valor moral, sino más bien en su condición de valor absoluto:

14  Traducción de Pedro Ribas en la edición de Kant I, (2014).
15  Véase también Sensen (2011).



131Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

La buena voluntad no es tal por lo que produzca 
o logre, ni por su idoneidad para conseguir un fin 
propuesto, siendo su querer lo único que la hace buena de 
suyo y, considerada en sí misma, resulta sin comparación 
alguna mucho más estimable que todo cuanto merced 
a ella pudiera verse materializado a favor de alguna 
inclinación e incluso, si se quiere, del compendio de 
todas ellas (Ak., GMS 394).

Sensen piensa que, para Kant, y su época, bastaba con referirse a la 
idea de valor incondicionado para no continuar con la fundamentación 
del deber. Así es que también piensa que, a la luz de los contemporáneos 
embates ofrecidos por los escépticos y naturalistas, es preciso trazar una 
argumentación acorde al pensamiento de Kant que trascienda el mero 
recurso del valor interno. Un ejemplo de ello es su postura acerca de la 
fuente del respeto hacia los otros. El cognitivismo de Sensen es tan fuerte 
que no necesita recurrir al valor del otro para encontrar razones, dado 
que “Kant does not ground the requirement to respect others on any 
value at all. Rather, one should respect others because it is commanded 
by the categorical imperative” (Sensen, 2010: 103).

La tesis bicondicional de Sensen conecta la idea de libertad, en 
términos de ratio essendi, con el Imperativo Categórico en términos de 
ratio cognoscendi (Ak., KpV 5, 5 nota 1 de Kant). De este modo, su realismo 
se vale del cognitivismo suficiente como para poder abrigar tanto los 
universales criterios de corrección, uno de los innegables legados de 
Kant, así como también una teoría realista del valor interno que oficia 
de fundamento del criterio de corrección, lo que dota a su realismo de 
un lenguaje metaético sin precedentes. No obstante, tengo dos reservas 
que atañen, en primer lugar, a su teoría del valor interno y, en segundo 
lugar, a la ausencia de explicación del deber, o presión normativa de la 
ley sobre el agente.

Mi primera reserva nace exegéticamente, cuando en sus Lecciones 
de ética Kant también atribuye un valor interno al entendimiento: 
“Estimamos aquello que detenta un valor intrínseco y amamos o 
sentimos afecto hacia lo que guarda relación con algo valioso; así, por 
ejemplo, el entendimiento posee un valor intrínseco sin considerar 



132 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

aquello a lo que se aplique” 16 (Ak., V-Mo/Collins 357). Si bien no poseo 
la evidencia textual suficiente, este pasaje me lleva a sospechar que Kant 
podría haberle atribuido un valor interno a todo aquello que fuese una 
condición a priori del sujeto trascendental, por la sencilla razón de que 
se estaría por fuera del espacio-tiempo y, en consecuencia, por fuera de 
la posibilidad de ser sometido a valoraciones “relativas”.17

No obstante, más profundas son mis reservas acerca de si Sensen 
logra responder a la pregunta de cómo pueden, la idea de libertad y el 
imperativo categórico, conectar con el agente, esto es, cómo es que le 
presionan normativamente.

Si Sensen está en lo cierto, la idea de libertad opera como condición 
de posibilidad del imperativo categórico, pero ¿cómo es esto posible? 
Pues, como ratio essendi, lo que en otras palabras podríamos denominar 
“razón de ser” o “sentido”. Esto no desembocaría en un realismo no 
cognitivista puesto que el imperativo categórico constituye la ratio 
cognoscendi de la idea de libertad, esto es, la vía por la cual podemos 
acceder a ella. Pero me temo que esta conexión deja en el vacío al sujeto; 
a la constricción de la propia voluntad que el agente siente mediante el 
deber, y la apertura de la posibilidad que la libertad le cede: el cumplirla 
o no. Como nota Hegel en § 14 y § 15 de su Philosophie des Rechts, si la 
libertad posibilita el deber moral, y en tanto deber, supone la posibilidad 
de que la acción no sea como debe, entonces es el libre arbitrio un 
momento judicativo superior que radica en el sujeto, en el yo.18 De este 
modo, nace una reserva cuando atendemos al hecho de que, amén de 
la reveladora contribución que la tesis de Sensen ha significado para al 
debate, no resulta evidente determinar desde allí cómo es que el sujeto, 
y su libre arbitrio, resuelven finalmente su relación con los extremos 
de tal bicondicionalidad; dicho en otras palabras, no es evidente 

16  Traducción de Roberto R. Aramayo y Concha Roldán Panadero, edición 
de Barcelona: Crítica 2009.

17  También tengo algunas reservas acerca de si el sólo “valor interno” de 
la idea de libertad es suficiente como para volverle un valor moral, según lo 
sostiene Sensen. Mi postura acerca de este problema lo abordaré en detalle más 
adelante.

18  Esta observación no pretende pasar por alto los malentendidos en los 
que Hegel parece incurrir al leer a Kant; en particular, su omisión de los distintos 
conceptos de voluntad libre que utiliza Kant: Wille y Willkür. Para la discusión 
de este punto, véase Wood(1991: 399, n. 2); Allison (2006: 407-8).



133Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

determinar cómo los extremos del bicondicional conectan con el agente 
para descargar sobre él la presión del deber.

El peculiar caso de Christine Korsgaard
Si bien Korsgaard asegura ser una constructivista radical, las 

consecuencias que se desprenden de su distinguida tesis de la identidad 
práctica no parecen jugar en su favor.

En principio, la tesis de la identidad práctica de Korsgaard nace de 
una variante del argumento por regresión al infinito. El primer paso de su 
argumento se apoya en su idea de “estructura reflexiva de la conciencia”, 
la cual afirma que todo agente necesita de razones para actuar. Los 
impulsos y deseos no son suficientes por sí solos para determinar las 
voluntades de seres como nosotros. Tales razones para la acción deben 
lograr un “éxito reflexivo” al compatibilizar con la integridad de 
nuestras identidades prácticas en tanto hijos, hermanos, futbolistas, etc. 
(Cfr. Korsgaard,1996: 129 y ss). Sin embargo, estas identidades prácticas 
son contingentes, y como tales, son incapaces de poner fin al proceso de 
reflexión, llevándolo hacia el infinito, pues ¿por qué debería tener yo esa 
identidad y no otra? Esta pregunta se mantiene frente a las identidades 
prácticas y parece imposibilitar el punto final de la reflexión necesaria y 
suficiente capaz de dar lugar a la acción racional, esto es, la necesidad de 
saber por qué debemos tener tales o cuales identidades prácticas, aunque 
experimentemos la necesidad de tener una.

Es aquí donde el argumento de Korsgaard busca volverse 
trascendental: a partir de su convicción respecto de que se requiere de 
razón para luego conferir valor a nuestros actos, Korsgaard observa que 
esas razones no reposan principalmente sobre una identidad práctica 
contingente sino más bien sobre una más “profunda” presente en todos 
los seres humanos en tanto seres humanos. Esta identidad práctica 
profunda es encontrada por la filósofa en la ley práctica de la Humanidad 
formulada por Kant en su Fundamentación. Ser un ser humano significa 
ser la clase de ser que necesita razones para actuar y, en consecuencia, 
que debe poseer una identidad práctica que le permita identificarse a 
sí mismo a través de sus mandatos elaborados. Si constituye un hecho 
racional el que podamos constatar, a través de la reflexión, la consciencia 
de una obligación por asentir o no asentir racionalmente nuestros 
deseos e impulsos, entonces podemos afirmar que tal constatación sólo 
puede darse en la medida en que exista una identificación con aquella 



134 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

necesidad. De esto se concluye que la experiencia de presión moral, 
posibilitada por la identificación con la ley, constituye una característica 
constitutiva y exclusiva del ser humano. Así es que la identidad práctica 
profunda, la humana, y la obligación de la acción racional que le es 
inherente, son “ineludibles y omnipresentes” (Korsgaard, 1996: 154), 
tanto frente a uno en cuanto que fin en sí mismo como frente a los demás 
en cuanto que reino de los fines.

Pero, entrando con cierto detalle en el argumento central de 
Korsgaard, podemos encontrar afirmaciones controvertidas acerca de si 
el agente crea la ley, o la ley forja la agencia.

Durante sus comentarios, Cohen manifiesta reservas acerca del 
alcance normativo de la identidad práctica, pues es razonable pensar 
que, si el sujeto creador de la ley muestra una autoridad normativa 
frente a ella por ser simplemente su creador, esto también implicaría 
que él tendría la misma autoridad para no cumplir tal ley. Cohen (1996: 
207-234) ilustra este caso con el monarca hobbesiano, quien crea leyes 
generales con la suficiente autoridad normativa sobre ellas como para no 
cumplirlas, sin que esto conlleve un daño para su identidad. La respuesta 
de Korsgaard tiene dos partes, de alguna manera entrelazadas: en primer 
lugar, defiende la tesis de que mientras el monarca hobbesiano no crea 
la ley con un margen normativo de comprensión lo suficientemente 
general como para incluirse a sí mismo en él, la ley moral kantiana sí 
exige incluir al creador de la ley, pues de otro modo no calificaría como 
ley moral. Sin embargo, lejos de mostrar que la ley moral es sentida como 
una ley de la naturaleza, Korsgaard asiente respecto de la posibilidad de 
no cumplir la norma, puesto que en la posibilidad de no cumplirla recae 
la diferencia entre la buena voluntad humana y la “voluntad santa”. 

Pero este último asentimiento de la filósofa estadounidense resulta 
algo extraño, en la medida en que, durante su tercera conferencia, 
había insistido en que la violación del deber moral significaría para el 
sujeto “algo peor que la muerte” (Korsgaard, 1996: 131). La coherencia 
interna que mantienen sus afirmaciones acerca de la identidad práctica 
y su asentimiento de que es posible violar la ley moral sin destruir la 
subjetividad, es fuertemente subsidiaria de su particular concepción 
acerca de la relación mantenida entre la ley y la identidad práctica: “Los 
principios morales (…) son lo que da una voluntad al alma considerada 



135Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

como una entidad unificada”.19 La respuesta de Korsgaard (1996: 282) 
se sostiene sobre la idea de que es la ley moral la que crea la identidad 
práctica, pues la identidad práctica se construiría en la medida en que el 
yo pensante pueda elaborar la ley, y afectar al yo actuante de algún modo 
no del todo claro.

Pero el problema aquí parece ser inherente al lenguaje kantiano 
empleado: un lenguaje que, entre otras cosas, no deja claro si la 
argumentación se mueve en un horizonte metaético o ético. En primer 
lugar, Korsgaard no puede sostener que la identidad práctica subyace 
en la formulación de la ley para luego reconocerla como propia, pues, 
además de coquetear con una petitio principi, sería esta una tesis realista 
en sentido fuerte, algo con lo cual no simpatiza demasiado. Y, en segundo 
lugar, ella parece omitir por completo que el empleo de los términos 
“yo pensante” y “yo actuante” está preñado del insoluble problema 
de la comunicación entre los mundos nouménico y fenoménico, muy 
presente para el mismo Kant. Korsgaard interpreta el faktum de la 
razón como una evidencia de la comunicación entre estos yoes pensante 
y actuante, lo cual no necesariamente mostraría la posibilidad de la 
identidad práctica; y en caso de que lo haga, no lo sería de una identidad 
práctica construida, sino realista.20 A efectos de establecer cierta reserva 
frente a esta argumentación, supongamos que, como dice Korsgaard, 
el yo pensante formula una máxima que puede ser querida como ley 
universal. Según Kant, el faktum de la razón nos manifiesta la presión 
del deber inherente a tal máxima en tanto que uno es un yo actuante. La 
pregunta es: ¿la identidad práctica es aquí construida, o por el contrario 
ya estaba presente a modo de condición de posibilidad del faktum de 
la razón? Aquí Korsgaard nos sugiere que la identidad práctica es 
producto de la unificación de los yoes lograda por la ley moral. Pero si 
esto es así, aún quedaría sin explicación el efecto primitivo del faktum 
en virtud de que ya no sería la identidad práctica la que posibilitaría 

19  Y continúa: “Como Paltón, creo que ni las almas humanas ni las 
comunidades humanas se pueden mantener juntas, ni pueden ser unificadas, y 
por lo tanto no pueden ser realmente, a menos que sean (por lo menos en alguna 
medida) Repúblicas, y se sometan al gobierno de la ley. Y por eso pienso que 
la libertad y la autonomía requieren que nuestra voluntad se rija por una ley 
universal” (Korsgaard, 1996.: 284).

20  Fitzpatrick (2005) también ha identificado implicaciones realistas y 
constructivistas similares en varios textos de Korsgaard.



136 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

el faktum, pues aquella no existía antes de este. Uno puede pensar que 
existe una identificación o comunicación previa entre los yoes pensante 
y actuante a modo de condición de posibilidad del faktum, algo que en 
palabras de Kant sería un misterio para el entendimiento humano, pero 
que Korsgaard no admitiría por su índole realista. Por añadidura, si el 
faktum precede a la identidad práctica parecen aún faltar argumentos que 
den cuenta del origen de la normatividad primitiva del faktum mismo, lo 
que pondría en tela de juicio la pretensión korsgaardiana de encontrar 
en su defendida identidad práctica la fuente última de la normatividad 
(Lueck, 2009).

En virtud de estas observaciones, podemos augurar dos posibles 
formas de interpretar su tesis: a) como defensa de la idea de que la 
identidad práctica es presupuesta a la hora de experimentar el faktum de 
la razón, en virtud  de lo cual, además de asumir cierto tipo de realismo, 
parecería no agregar nada más que una condición de posibilidad 
de tal faktum, sumamente problemática a la luz de la conocida 
incomunicabilidad entre los mundos fenoménico y nouménico; b) 
como defensa de la idea de que, efectivamente, tal identidad práctica 
es construida a partir del faktum del deber moral, lo cual nos llevaría a 
no depositar en tal identidad las fuentes de la normatividad, sino, más 
bien, en el faktum mismo.21

Bases para una lectura constitutivista de la ética kantiana
En lo precedente he reconstruido las coordenadas generales de las 

voces más distinguidas de la contemporánea discusión kantiana acerca 
de las fuentes de la normatividad, y su teoría del valor subyacente. Tal 
discusión nos deja con la sensación de que el lenguaje de Eutifrón resulta 

21  Ambigüedades similares se hallan en el “realismo formal” que 
Korsgaard (1996: 66) defiende en la tercera conferencia de Sources of Normativity, 
cuyos antecedentes ya se encuentran en “Kant´s analysis of obligation: The 
argument of Groundwork I”. En ambos trabajos Korsgaard insiste en que la 
normatividad de la obligación moral yace internamente a la máxima, y en 
particular, en su sola forma, lo que la expone a las mismas críticas que recibió 
Kant por parte de Hegel: ¿acaso la ley moral no es más que una corroboración 
tautológica de la máxima? En su primera formulación la identidad práctica no 
se presenta, aunque sí subyace en su argumentación en torno a la autonomía. No 
obstante, su posterior formulación del realismo de las formas de las máximas 
despierta mayores confusiones acerca de su afiliación proyeccionista. 



137Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

injustificado e insuficiente para capturar la originalidad de la ética de 
Kant.22 Y es esta sensación la que en parte me motiva a poner a prueba 
la tesis de que la originalidad de la ética de Kant podría escapar a las 
rígidas determinaciones proyeccionistas y detectivistas, al asumir un 
modelo constitutivista respecto de las fuentes de la normatividad. La 
ética de Kant puede ser abordada desde los prismas proyeccionistas 
y detectivistas porque podría ser proyeccionista y realista, pero al 
mismo tiempo, y de forma insorteable. Esta tesis es la que da lugar al 
modelo que aquí denomino constitutivista, el cual, en pocas palabras, 
propone la idea de que las fuentes de la normatividad y el valor son 
construcciones reflexivas del agente que implican, al mismo tiempo, 
y de forma performativa, asumir la idea de la libertad como un valor 
absoluto.

La principal llave argumental que utilizaré en mi razonamiento 
será la de la contradicción performativa, defendiendo la idea de que 
este recurso argumental puede ayudarnos a comprender el tipo de 
fundamentación moral implementado por Kant. Una vez asentado esto 
con cierta consistencia, intentaré mostrar por qué el modelo constitutivista 
podría ser una alternativa razonable para reconstruir la postura de Kant 
acerca de las fuentes de la normatividad y el valor.	

La idea de libertad, el Imperativo Categórico, y la identidad 
práctica, conectadas mediante la contradicción performativa
Como lo he expresado durante el desarrollo de este trabajo, estoy 

convencido de que la tesis bicondicional de Sensen, y la tesis sobre la 
identidad práctica de Korsgaard, constituyen valiosos aportes para la 
discusión acerca de las fuentes de la normatividad. Sin embargo, habiendo 
observado ya mis reservas frente algunas de sus argumentaciones, me 
dispondré a argüir que es posible superar algunas de sus respectivas 
debilidades mediante el recurso de la contradicción performativa. En lo 
que sigue presentaré mi argumentación mediante tres instancias.

i) Siguiendo a Korsgaard, Kant parece tener en mente la convicción 
de que sólo por medio de la reflexión es que podemos construir y permitir 

22  Formosa (2011) comparte este diagnóstico. Sin embargo, amén del 
interesante “constructivismo-realismo débil” que propone, pienso que no asume 
el paso definitivo hacia lo que aquí defiendo, a saber, que, en el caso kantiano, no 
puede sostenerse ninguno de los modelos sin presuponerse el otro.



138 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

la presión del deber sobre nosotros, puesto que nos identificamos con 
la ley y, por tanto, nos reconocemos en ella como sus creadores. Sin 
embargo, no creo que esta identidad práctica, que surge en el corazón 
de la estructura reflexiva de la conciencia, tan sólo se reconozca en la ley, 
sino que hemos de agregar que al mismo tiempo se reconoce a sí misma 
como libre. Mi sugerencia es que la bicondicionalidad identificada 
por Sensen sólo puede nacer al abrigo de la estructura reflexiva de la 
consciencia korsgaardiana, puesto que tal bicondicionalidad será capaz 
de presionar normativamente al sujeto si y sólo si este puede reconocerse 
tanto en la ley, como en su calidad de libre. Cuando el agente se identifica 
con la ley en razón de que se asume como su creador, ha de asumir al 
mismo tiempo que durante su creación ha sido libre, de lo contrario la 
presión del deber sería considerada heterónoma. Así es que la identidad 
práctica operaría como un puente tríadico entre el agente, la ley, y la idea 
de libertad del siguiente modo: la idea de libertad ha de ser entendida 
como la ratio essendi de la ley moral, a la cual accedo en la medida en que 
elaboro la ley; ley que, finalmente, representa algo para mí en la medida 
en que me identifico con ella.

De esta forma podemos abordar en términos metaéticos, lo que 
Sensen pasa por alto, esto es, la explicación acerca de cómo es posible 
que el deber afecte al agente. Por añadidura, la introducción de la 
idea de libertad completa lo que Korsgaard omite al enfocarse casi 
exclusivamente en la ley moral. Razón por la cual no creo que sea 
posible postular alguno de estos componentes como prioritario frente a 
los demás, insistiendo por ello en que los tres surgen al mismo tiempo.

Para desarrollar esta tesis, sucintamente enunciada hasta el 
momento, presentaré argumentaciones favorables en torno a las 
siguientes cuestiones: a) ¿cómo es posible el surgimiento simultáneo de 
estos tres elementos?; b) ¿en qué posición deja esta tesis a Kant respecto 
del valor: es constructivista o realista?

ii) Para abordar la primera pregunta recurriré al argumento de la 
contradicción performativa, no sin antes indicar brevemente su singular 
naturaleza.

Como es bien sabido, en su Metafísica Aristóteles desarrolla un tipo 
de argumentación de lo más ingenioso, comúnmente conocido como 
“contradicción performativa”. Con el objetivo de refutar el escepticismo 
gnoseológico, en Ί 4 (1008b 12-25) Aristóteles pregunta por los estándares 
de justificación epistémica que subyacen a la objeción escéptica: si bien 
el escéptico niega la posibilidad de todo conocimiento del mundo, en su 



139Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

práctica cotidiana se orienta pre-reflexivamente por distinciones como 
dulce, amargo, opinión profesional, opinión desinformada, y demás, 
sin una justificación particular. De este modo, se pone al descubierto 
que la duda escéptica necesita suponer un conjunto de conocimientos 
del mundo para luego hacer posible la duda misma, lo que implica una 
acción contradictoria.

Para nuestros intereses, es por demás razonable recurrir a este 
argumento en la medida en que podamos identificarla en la base de lo 
que Korsgaard entiende por “estructura reflexiva de la consciencia”. Mi 
sugerencia nace de observar que la estructura reflexiva de la consciencia 
es una interpretación ampliada de lo que la mayoría de los kantianos 
entiende por racionalidad práctica, o “capacidad racional de establecer 
fines”. En este sentido, toda racionalidad práctica consistiría en una 
reflexión práctica que tendría por objetivo determinar la voluntad del 
agente mediante mandatos de habilidad, prudenciales o categóricos. 
Hechas estas aclaraciones, pretendo defender la idea de que toda 
reflexión práctica nos sumerge en una contradicción performativa 
que crea, cual emergente representacional en el agente, la tríada 
anteriormente descrita: idea de libertad, ley moral, e identidad práctica.

En otras palabras, los tres elementos descritos en el paso i, surgen al 
mismo tiempo en virtud de que durante la reflexión práctica el agente 
es capaz de verse a sí mismo como libre de crear un mandato con el 
cual podrá luego identificarse, y sentir el deber de cumplirlo. En caso de 
que el agente se piense como no libre durante su reflexión, esta última 
perdería sentido a sus ojos, lo que seguramente le hará abandonar la 
tarea de querer determinar su voluntad:23 “El concepto de un mundo 
inteligible sólo es, por lo tanto, un punto de vista que la razón se ve 
obligada a adoptar fuera de los fenómenos para pensarse a sí misma como 
práctica” (Ak., GMS 458). Parece ineludible pensarse como libre una vez 
que el agente se sumerge en una reflexión práctica, puesto que el “punto 
de vista que debe asumir” lo involucra en una realización performativa.

La simultaneidad del surgimiento de la tríada puede también ser 
deducida de las contrariedades inherentes a las implicaciones que 

23  Soy consciente de que este recurso ha sido distinguidamente explotado 
por Apel y Habermas. No obstante, mi propuesta no se compromete con reglas 
del discurso ni pretensiones de validez. En este sentido, y a pesar de que aún 
defiende un enfoque proyeccionista del valor, mi propuesta guarda algunas 
similitudes con los trabajos más recientes de Korsgaard (2009: 41-44).



140 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

cada componente contrae individualmente. Por el lado de la idea de 
libertad, pues ya Kant nos ha dejado claro que, desde el punto de vista 
de un observador, tanto frente a las acciones de los demás como a uno 
mismo, no podemos ofrecer prueba alguna que atestigüe la existencia 
de una buena voluntad. Por ello es que sólo podemos acceder a esta 
idea mediante el faktum de la razón. Sin embargo, nos es imposible 
comprender el sentido y origen de la ley moral si no postulamos la idea 
de libertad como su ratio essendi. Ceteris paribus, ambas surgen en la 
consciencia del agente de manera simultánea.

A esto se adhiere inexorablemente la identidad práctica. Esta entra 
en juego al notar que, en caso de que el agente no se identifique con 
ambas, nada más que normas extrañas y sin sentido serían para él. Esto 
significa que si no surge la identidad práctica el agente nunca podría 
sentir la presión de la norma sobre sus espaldas. 

Así es que las fuentes de la normatividad encuentran su premisa 
fundamental en los supuestos epistémicos de la pregunta “¿qué 
debo hacer?”: durante la elaboración del mandato, las fuentes de la 
normatividad nacen de la estabilización representacional, a ojos del 
agente, de esta tríada, como puede interpretarse en GMS 457-458:24

La causalidad de tales acciones está en él [el hombre] 
como inteligencia, así como en las leyes de los efectos 
y acciones con arreglo a los principios de un mundo 
inteligible, (...) sabiendo igualmente que, como en ese 
mundo él sólo es un auténtico yo en cuanto inteligencia 
(...), le corresponden inmediata y categóricamente, de 
suerte que aquello hacia lo cual le incitan inclinaciones 

24  Entre los kantianos existe un amplio consenso acerca de que GMS III 
habría sido en su mayor parte desechada por Kant durante la Crítica de la Razón 
Práctica, por considerar que lo allí sostenido podría haber rebasado los límites 
críticos de su proyecto. Si bien no puedo aquí entrar en el detalle de la discusión, 
sobre este asunto me sirvo de la novedosa lectura que recientemente ha realizado 
Owen Ware. Ware (2014) propone reconstruir la estrategia de justificación del 
Faktum a la luz de la analogía del químico que utiliza el mismo Kant (KpV AA 5, 
92; cf. 5, 163), para iluminar no sólo una modalidad de justificación recurrente 
en la época, sino también el interés de Kant por describir la perspectiva teorética 
del filósofo acerca del asunto moral. Interpretar el Faktum como una analogía, 
y no literalmente como un dato de la razón, permitiría conciliar GMS III con la 
peculiar modalidad argumental de la Crítica de la Razón Práctica.



141Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

e impulsos (...) no pueden causar quebranto alguno a 
las leyes de su querer en cuanto inteligencia, hasta el 
punto de que no se responsabiliza de esas inclinaciones 
e impulsos y no los imputa a su auténtico yo, esto es, a 
su voluntad (…) Al adentrarse en un mundo inteligible 
por medio del pensar la razón práctica no traspasa 
sus confines (...) Lo primero sólo es un pensamiento 
negativo con respecto al mundo sensible, según el 
cual este último no da ninguna ley a la razón en la 
determinación de la voluntad, y sólo es positivo en este 
único punto: que esa libertad, en cuanto determinación 
negativa, va unida al mismo tiempo con una capacidad 
(positiva) e incluso con una causalidad de la razón, a la 
que nosotros llamamos una voluntad, capacidad para 
obrar de tal modo que el principio de las acciones sea 
conforme a la moralidad esencial de una causa racional, 
es decir, a la condición de que la validez universal de la 
máxima sea homologable con la de una ley.

Este pasaje pone al descubierto cómo es que Kant encadena, en 
un mismo hilo argumental, las ideas de “auténtico yo”, libertad, y ley 
moral. Asimismo, la performatividad del surgimiento de esta tríada 
representacional también podría explicar por qué para Kant resulta 
imposible dar cuenta del simultáneo surgimiento de la consciencia de la 
libertad, y de la ley moral (Ak., KpV 46).

iii) La cuestión de si Kant es realista o constructivista puede 
reformularse, cambiando con ello ligera, pero provechosamente, el 
abordaje del problema. Acuerdo con Sensen en que, para Kant, lo único 
portador de un valor interno es la idea de libertad. Pero en principio no 
estoy de acuerdo con él respecto de que en sí misma, esta idea constituya 
un valor moral, pues, si bien esto podría haber sido algo impensable 
en el Siglo XVIII, en la actualidad uno puede preguntarse por qué un 
valor absoluto es al mismo tiempo un valor moral. La lectura de Sensen 
enfatiza el componente cognitivo impreso en la ley moral: la ley moral 
me pone en conocimiento de la incondicionalidad del valor de la libertad 
en su sentido práctico. Pero interno, sin equivalente, podría no referir a 
un valor moral. Un valor absoluto bien podría ser ontológico, estético, 
cognitivo o moral, y justamente por ello sería absoluto. Por esta razón 
es que, para abordar el asunto, sugeriré la idea de que, en principio, 



142 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

la incondicionalidad del valor de la libertad es indeterminada, es no 
normativa, aunque, ciertamente, capaz de volverse normativa durante 
la reflexión práctica.

Para explicarme mejor he de precisar aún más mi abordaje. Siguiendo 
a Alison Hills, la discusión kantiana contemporánea puede sustituir la 
distinción entre constructivismo y realismo por aquella que distingue 
entre los modelos atributivistas y “constitutivistas”. Ella observa que 
mientras el constructivismo defiende un modelo de atribución de 
valor, alegando que la razón es la fuente de consideración axiológica 
de posibles objetos de nuestra voluntad, el realismo asume un modelo 
constitutivo al alegar que el acto reflexivo de deliberar “expresa” y realiza 
la subjetividad racional (Hills, 2008: 187). En este marco, Hills sostiene 
que el ejercicio de la racionalidad práctica despliega la subjetividad 
racional que previamente ha de considerarse como un valor absoluto y 
moral, pre-existente al ejercicio mismo.

Pero a diferencia de Hills, y bajo el abrigo del argumento 
performativo, no creo que sea necesario concluir con la idea realista del 
valor moral de la racionalidad práctica. Por el contrario, entiendo que, 
si en este preciso momento nos representamos la idea de libertad, nos 
vendrá a la mente aquella que Kant describiera en la “Dialéctica” de su 
Crítica de la Razón Pura: la idea de una causalidad que se causa a sí misma, 
y que podría ser nuestra voluntad; y en este sentido, la idea de libertad 
es forzosamente no normativa. Sólo si entramos en una reflexión práctica 
que, como he argumentado, nos sumerge en la tríada descrita más arriba, 
entonces la idea de libertad asume una evidente normatividad.25 Si en 
lugar de entender la autoconstitución de la razón en el sentido de Hills, 
concebimos la libertad en términos de valor interno, es decir, en términos 
de un valor absoluto no normativo, podemos sostener la tesis de que la 
idea de libertad, en tanto ratio essendi del imperativo categórico, es capaz 
de desdoblarse en este último fundando su normatividad inherente cual 
forma de autoconstituir la dignidad del agente en cuanto que lo constituye 
como agente: en otras palabras, un valor absoluto presente en la idea de 
libertad que busca realizarse a sí misma a través de la buena voluntad, 
dado que “el auténtico destino de la razón tiene que consistir en generar 
una voluntad buena en sí misma” (Ak., GMS, 396). Así es que la forma 
del imperativo categórico, en tanto voluntad que se toma como “una 

25  Para la distinción entre los roles epistemológicos y morales de la misma 
idea de libertad, véase Allison (2006: 381-415) y (1990: 243-245).



143Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

ley para sí misma” (Ak., GMS 440), se presenta como la fuente de la 
normatividad inherente al deber.26

Sólo en esta relación tríadica puede la libertad desplegar su 
normatividad:

Esta Analítica evidencia que la razón pura puede ser 
práctica (...) y esto se demuestra mediante un factum en 
el que la razón pura se revela realmente práctica para 
nosotros (...) Al mismo tiempo muestra que este factum 
se halla inseparablemente entrelazado con la conciencia 
de la libertad de la voluntad, hasta el extremo de 
identificarse con ella, con lo cual la voluntad de un 
ente racional que, como perteneciente al mundo de 
los sentidos, se reconoce sometido necesariamente a 
las leyes de la causalidad como cualquier otra causa 
eficiente, por otro lado en el terreno de la praxis cobra 
conciencia de que simultáneamente, como ser en sí 
mismo, su existencia es determinable en un orden 
inteligible de las cosas (...) si se nos atribuye libertad, 
ésta nos transfiere a un orden de cosas inteligible (Ak., 
KpV 42).

Desde esta perspectiva, la posibilidad de construcción y, por 
tanto, de atribución de valor, constituye la genuina expresión de un 
valor absoluto supuesto y asumido durante la construcción. En otras 
palabras: es imposible construir un mandato sin asumir realistamente la idea 
de libertad.27 Llegados a esta instancia argumental, deseo insistir en que 

26  Schönecker (2013: 225-245) insiste, de forma muy similar a Sensen, en la 
bicondicionalidad que Kant habría tenido en mente entre la idea de libertad y la 
ley moral. No obstante, su singularidad consiste en identificar la premisa de la 
autonomía (“La autonomía de la voluntad es aquella modalidad de la voluntad 
por la que ella es una ley para sí misma”) como el puente que conecta ambos 
extremos del bicondicional.

27  Puede pensarse que un constructivismo matizado podría acomodar 
dentro de sí cierto realismo débil, como lo ha sugerido Korsgaard (2008: 302-
326). Desde su punto de vista, en lo sustancial, el realismo y el constructivismo 
difieren en la manera en que se orienta la solución de problemas prácticos: 
uno intentando delimitar un acceso privilegiado a ciertos valores, y otro 
ofreciendo construcciones que favorecen el tratamiento de cualquier contenido. 



144 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

es crucial no olvidar que las diferentes formulaciones del Imperativo 
Categórico constituyen juicios sintéticos a priori (Ak., GMS 454), lo que 
significa que representan acciones del sujeto dentro del sentido interno 
de su yo; son acciones en el tiempo (Ak., KpV 97-98). Esto implica un 
movimiento de la idea de libertad que va desde su sentido “negativo” hacia su 
sentido “positivo”; un transcurrir de la reflexión práctica mediante la cual 
se construye el juicio, y en tanto acción, realiza el valor absoluto de la 
idea de libertad a través del deber y su presión sobre el agente. Es este 
movimiento, o acción del sujeto en el tiempo, el que presenta a ojos del 
agente un cambio cualitativo que va desde el rol gnoseológico hacia el 
normativo de la idea de libertad, una vez que esta se conecta con la ley 
moral y la identidad práctica.28

Por ello, mientras el constructivismo se enfoca en la situación de aquellos 
que reflexivamente enfrentan la tarea de resolver problemas, el realismo y 
expresivismo asumen la perspectiva de tercera persona para ver, en aquel 
agente reflexivo, una manifestación de sus valores. Pero abrigo algunas 
reservas para con esta propuesta: en primer lugar, esta conexión pragmática de 
enfoques poco dice acerca de las fuentes de la normatividad, aunque, a final de 
cuentas, Korsgaard señale la superioridad constructivista. En segundo lugar, su 
reconstrucción del realismo es histórica, y por ello no contempla los realismos 
de Wood y Sensen, quienes ciertamente asumen la perspectiva de la primera 
persona para dar detalles de los procesos deliberativos del agente. Finalmente, 
su propuesta de conexión se enfoca en el cómo estas perspectivas nos ayudan a 
resolver problemas prácticos, lo que despierta la duda acerca de si su concepción 
de reflexión práctica no es demasiado instrumental. 

28  Enfatizar que la característica distintiva de los juicios sintéticos a priori es 
la de ser una acción del sujeto en el tiempo, destaca su componente más novedoso 
y consistente frente a las usuales objeciones. Pienso que comprender tales juicios 
desde la óptica de los mandatos ilustra mejor las pretensiones de Kant para 
con ellos que desde la óptica de los ejemplos geométricos y matemáticos, pues 
difícilmente alguien pretendería interpretar las formulaciones del Imperativo 
Categórico como meras deducciones. Para estas observaciones véase Grayeff 
(1951: 87); y Stuhlmann-Laeisz (1976: 99-100). Por otro lado, esta observación 
sigue de alguna manera la idea de que la prioridad de la razón práctica sobre 
la teórica descansa en una acción del sujeto. Una prioridad práctica que, si bien 
no le permite al agente postular algo que sea teóricamente imposible, no le 
compromete con certezas epistemológicas sino tan sólo pragmáticas. Para la 
distinción entre las dos formas de prioridad que, según Kant, la razón práctica 
presenta frente a la teórica, véase Rauscher (1998).  



145Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Este movimiento, en el cual la voluntad se toma como “una ley para 
sí misma”, queda textualmente evidenciado en la modalidad argumental 
que Kant desarrolla en el segundo capítulo de la Fundamentación. Allí, 
Kant sostiene que la fundamentación moral ha de poder trazarse entre 
una perspectiva deontológica y otra teleológica (Ak., GMS 437 nota de 
Kant), esto es, una modalidad argumental que además de contar con un 
momento de fundamentación moral, busque realizarse en el mundo.29 
Este juego entre deón y thelos expresa metaéticamente el movimiento de 
la acción del sujeto en el tiempo, el momento en el cual el agente entra en 
una reflexión práctica que performativamente le imposibilita pensarse 
como no libre, una vez que se identifica como autor del mandato.

El cotejo entre deón y thelos elimina la distinción entre medios y fines, 
reconociendo en su lugar movimientos de realizaciones performativas. 
Piénsese en el caso de un individuo que, dada una prescripción médica, 
debería andar en bicicleta para mejorar su salud cardíaca. Un modo 
heterónomo, y equivocado de abordar este caso sería interpretar la 
acción de andar en bicicleta como un medio para lograr el fin “salud”. 
Pero la relación deontológico-teleológica nos ofrece una perspectiva 
moral vinculante entre la ley y el agente, asumiendo, por ejemplo, que 
al andar en bicicleta se está siendo saludable. Este “siendo” sólo puede 
significar el movimiento realizatorio de un valor ineludible una vez que 
se entra en la reflexión práctica, pues de lo contrario el deber de andar en 
bicicleta presionaría heterónomamente al agente.30

Por otro lado, la tríada performativa puede articular los modelos 
atributivo y receptivo de la razón al ofrecer un gozne entre ambos: la idea 
de libertad en un sentido no normativo. De esta forma es posible evitar 
la arbitrariedad realista de encontrar en la naturaleza racional un valor 
preexistente a la reflexión, así como también el solipsismo constructivista 
incapaz de autojustificarse. El papel que juega la identidad práctica 
de Korsgaard dentro de esta argumentación es fundamental, no para 
depositar en ella las fuentes de la normatividad, sino más bien para 

29  Para una reconstrucción del uso que Kant hace de esta forma de 
fundamentación, véase Conill (1991: 64 y ss.).

30  Si bien Korsgaard (1986) aborda este mismo punto, no hace justicia a las 
implicaciones constitutivistas que la reflexión conlleva para la formación de la 
agencia individual. Puede que su afán por adscribir al constructivismo le lleve a 
omitir los aportes de un enfoque que considere la necesidad de incorporar cierto 
tipo de realismo.



146 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

encontrar allí el nexo vinculante del “auténtico destino de la razón”: la 
realización de la libertad a través de una ley que el sujeto asume como 
expresión de su yo.

Finalmente, el modelo constitutivista también incorpora el modelo 
atributivo en otro sentido: la reflexión aquí también es concebida como la 
actividad consciente de fundar las acciones en razones, capaz de atribuir 
valor moral y no moral a nuestras acciones. De hecho, es razonable 
pensar que la actividad de elegir y elaborar mandatos de habilidad, 
de prudencia y moralidad, expresa con diferentes “profundidades”, 
al decir de Korsgaard, lo que hace digno al agente: su naturaleza 
“problemáticamente” libre.31

Consideraciones finales
He defendido la tesis de que un abordaje constitutivista de los textos 

éticos de Kant podría abrigar la clave para librar su pensamiento del 
brete proyeccionista-detectivista. Los argumentos que se han expuesto 
no intentan otra cosa que mostrar la razonabilidad de esta tesis. En 
términos metaéticos, el reparar en las implicaciones constitutivistas 
que se desprenden del “auténtico destino de la razón” podría poner de 
relieve la singularidad del pensamiento y el lenguaje que Kant utilizó 
durante sus reflexiones acerca de lo moral. Una cuestión bien diferente 
es la de si este abordaje contribuye al diálogo entre los distinguidos 
y variados enfoques kantianos contemporáneos. Por el momento 
valdría contentarnos con mostrar la razonabilidad de la sugerencia 
constitutivista en lo que a la lectura de los textos de Kant se refiere, pues, 

31  Hills (2008: 194 y ss.). Las reflexiones que Korsgaard elabora en torno a la 
normatividad inherente a la racionalidad prudencial cobran nueva significación 
desde este enfoque, en la medida que la prudencia pueda interpretarse como 
un momento de libertad del agente: Korsgaard (2008: 27-68). De igual modo, 
aunque desde una perspectiva existencialista, pueden abordarse los diferentes 
niveles de “cuestiones prácticas” (por ejemplo: pragmáticas, prudenciales y 
morales) como diferentes momentos del desarrollo de la agencia: Tugendhat 
(1986: 171-200).



147Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

para que esta alternativa logre una robustez y consistencia definitiva, 
falta aún mucho camino por recorrer.

Agradecimientos
Las objeciones, sugerencias y correcciones que me han realizado 

los/as dictaminadores/as de Tópicos, Revista de Filosofía han sido de un 
incalculable valor a la hora de optimizar las argumentaciones aquí 
presentadas. Sirva esta nota para expresar mi profunda gratitud hacia 
ellos/as.

Bibliografía
Allison, H. (2006). Kant on Freedom of the Will. En Guyer, P. (ed.) 

The Cambridge Companion to Kant and Modern Philosophy. (381-415) 
Cambridge: Cambridge University Press.

____(1990). Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Apel, K.O. (1998). La ética del discurso como la ética de la responsabilidad. 
Una transformación posmetafísica de la ética de Kant. En Apel, K.O. 
Teoría de la verdad y ética del discurso. (147-184). Barcelona: Paidós.

Benhabib, S. (1986). The Generalized and the Concrete Other. The 
Kohlberg-Gilligan Controversy and Moral Theory. En Praxis 
International, V-4, 402-424.

Cohen, G. A. (1996). Reason, Humanity, and The Moral Law. En 
Korsgaard, Ch. The Sources of Normativity. (207-234). New York: 
Cambridge University Press.

Conill, J. (1991). El enigma del animal fantástico. Madrid: Tecnos.
Fitzpatrick, W. (2005). The Practical Turn in Ethical Theory: Korsgaard’s 

Constructivism, Realism, and the Nature of Normativity. En Ethics, 
CXV-4, 651-691.

Formosa, P. (2011). Is Kant a Moral Constructivist or a Moral Realist? En 
European Journal of Philosophy, XXI-2, 170-196.

Grayeff, F. (1951). Deutung und Darstellung der theoretischen Philosophie 
Kants. Hamburg: Felix Meiner.

Guyer, P. (2000). Kant on Freedom, Law, and Happiness. Cambridge: 
Cambridge University Press.

____(1998). The Value of Reason and the Value of Freedom. En Ethics, 
CIX-1, 22-35.



148 Martín Fleitas González

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Habermas, J. (1998). The Inclusion of the Other: Studies in Political Theory. 
Cambridge, Mass.: MIT Press.

Herman, B. (1993a). Could It Be Worth Thinking About Kant on Sex and 
Marriage? En Anthony, L. & Witt, Ch. (eds.) A Mind of One’s Own: 
Feminist Essays on Reason and Objectivity. (53-72). Boulder: Westview 
Press.

____(1993b). The Practic of Moral Judgement. Cambridge: Harvard 
University Press.

Hill, T. (1992). Dignity and Practical Reason in Kant’s Ethics. Ithaca, N.Y.: 
Cornell University Press.

Hills, A. (2008). Kantian Value Realism. En Ratio (new series), XXI-2, 182-
200.

Höffe, O. (1994). Immanuel Kant. Farrier, M. (trad.) Oxford: Oxford 
University Press.

Honneth, A. (2014). El Derecho de la Libertad. Esbozo de una eticidad 
democrática. Buenos Aires: Katz.

Korsgaard, Ch. (2009). Self-Constitution. Agency, Identity, Integrity. New 
York: Cambridge University Press.

____(2008). The Constitution of Agency. Essays on Practical Reason and 
Moral Psychology. New York: Oxford University Press.

____(2000). Las Fuentes de la Normatividad. Lecuona, L. y Manríquez, L. E. 
(trad.) México: UNAM.

____(1996) Creating the Kingdom of Ends. Cambridge: Cambridge 
University Press.

____(1986) Aristotle and Kant on the Source of Value. En Ethics, XCVI-3,  
486-505.

Langton, R. (2007). Objective and Unconditioned Value. Philosophical 
Review, CXVI-2, 157–85.

Lueck, B. (2009). Kant´s fact of Reason as Source of Normativity. En 
Inquiry, LII-6, 596–608.

MacIntyre, A. (1967). A Short History of Ethics. London: Routledge & 
Kegan Paul.

Nino, C. (1989). El constructivismo ético. Madrid: Centro de Estudios 
Constitucionales.

O´Neill, O. (1996). Towards Justice and Virtue. England: Cambridge 
University Press.

____(1989). Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical 
Philosophy. England: Cambridge University Press.



149Kant, y la polémica entre el constructivismo y el realismo

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Pippin, R. (2000). Kant’s Theory of Value: On Allen Wood’s Kant’s Ethical 
Thought. En Inquiry, XLIII-2, 239-266.

Putnam, H. (2004). El desplome de la dicotomía hecho-valor y otros ensayos. 
Barcelona: Paidós.

Rauscher, F. (2002). Kant’s Moral Anti-Realism. En Journal of the History 
of Philosophy, XL-4, 477-499.

____(1998). Kant´s Two Priorities of Practical Reason. En British Journal 
for the History of Philosophy, VI-3, 397-419.

Rawls, J. (1980). Kantian Constructivism in Moral Theory. En The Journal 
of Philosophy, LXXVII-9, 515-572.

Raz, J. (1988). The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.
Scarre, G. (1998). Interpreting the Categorical Imperative. En British 

Journal of History of Philosophy, VI-2, 223-236.
Schönecker, D. (2013). A free will and a will under moral law are the 

same. En Sensen, O. (ed.) Kant on Moral Autonomy. (225-245). New 
York: Cambridge University Press.

Sedgwick, S. (1988). Hegel’s Critique of the Subjective Idealism of Kant’s 
Ethics. En Journal of the History of Philosophy, XXVI-1, 89-105.

Sensen, O. (2011). Kant on Human Dignity. Berlin: Walter de Gruyter 
Gmbll & Co.

____(2010). Dignity and the Formula of Humanity. En Timmermann, 
J. (ed.) Kant’s ‘‘Groundwork of the Metaphysics of Morals’’: A Critical 
Guide. (102-118). Cambridge: Cambridge University Press.

____(2009). Kant´s Conception of Inner Value. En European Journal of 
Philosophy XIX-2, 262-280.

Stuhlmann-Laeisz, R. (1976). Kants Logik. Berlin-New York: Walter de 
Gruyter.

Tugendhat, E. (1986). Self-Consciousness and Self-Determination. London: 
MIT Press.

Ware, O. (2014). Rethinking Kant´s Fact of Reason. En Philosophers´ 
Imprint, XIV-32, 1-21.

Wildt, A. (1982). Autonomie und Anerkennung. Stuttgart: Klett-Cotta.
Wood, A. (1999). Kant’s Ethical Thought. Cambridge: Cambridge 

University Press.
____(1991). Preliminary Study. En Hegel, G.W.F. Elements of the 

Philosophy of Right. Nisbet, H. B. (trad.) (381-480). Cambridge: 
Cambridge University Press.


