
Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017), 11-42. 

Plato on Dialectics, ‘Intuitive’ Thought and 
‘Discursive’ Thought

Marcelo D. Boeri
Pontificia Universidad Católica de Chile

marcelo.boeri@gmail.com
Abstract

The aim of this essay is to provide a deflationary interpreta-
tion of the divided line in Republic VI-VII. I argue that an import-
ant part of the difficulties existing between διάνοια and νόησις 
lies in the fact that the different sections of the divided line are 
read as if they were close compartments. My claim is that one of 
the crucial problems is how one should understand that a soul 
working according to the mental capacity that Plato calls νόησις 
could perform its cognitive activities absolutely getting rid of any 
sensible ingredient. In order to attempt to explain this detail, I 
make use of a passage included in the Phaedo, where Plato tries 
to show that it is possible to get rid of the body ‘as far as possi-
ble’. The view that the soul gains ‘clarity’ as long as it ascends 
from εἰκασία to νόησις, I hold, might be understood in terms 
of ‘certainty’: as some contemporary epistemologists, Plato ap-
pears to have envisaged the idea that if there is knowledge, such 
knowledge must be certain, and such certainty, I suggest, is not 
understood as a mere ‘psychological’ but as an ‘epistemic’ cer-
tainty. That is, the reasons the Platonic knower possesses are 
strong enough to believe that what he believes is true. 

Keywords: Plato, intuitive thought, discursive thought, epis-
temic certainty.

Received: 20 - 10 - 2015. Accepted: 15 - 03 - 2016.



12 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ 
en Platón 

Marcelo D. Boeri
Pontificia Universidad Católica de Chile

marcelo.boeri@gmail.com
Resumen

El propósito de este ensayo es presentar una interpretación 
deflacionaria de la línea dividida en República VI-VII. Argumento 
que una parte importante de las dificultades existentes entre la 
διάνοια y la νόησις radica en el hecho de que se leen las diferentes 
secciones de la línea dividida como si fueran compartimientos 
cerrados. Mi afirmación es que uno de los problemas cruciales 
y de difícil solución es cómo entender que un alma que opere 
según la νόησις pueda llevar a cabo sus actividades cognitivas 
prescindiendo completamente de cualquier ingrediente sensible, 
toda vez que el alma que procede “noéticamente” (νόησις) está 
en un cuerpo. Para intentar explicar este importante detalle 
utilizo un pasaje del Fedón, en el que Platón intenta mostrar 
que es posible desentenderse del cuerpo “en la medida de lo 
posible”. La tesis de que el alma va ganando “claridad” a 
medida que va ascendiendo desde la εἰκασία hasta la νόησις, 
sostengo, podría entenderse como “certeza”: como algunos 
epistemólogos contemporáneos, Platón parece haber visualizado 
la idea de que, si hay conocimiento, tal conocimiento debe ser 
cierto, y tal certeza, sugiero, no se entiende como una mera 
certeza ‘psicológica’, sino como una certeza ‘epistémica’. Es 
decir, las razones que el sujeto cognoscente platónico posee son 
lo suficientemente fuertes como para creer que lo que cree es 
verdadero.

Palabras clave: Platón, pensamiento intuitivo, pensamiento 
discursivo, certeza epistémica.

Recibido: 20 - 10 - 2015. Aceptado: 15 - 03 - 2016.



13Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

1. Introducción: pensamiento intuitivo, discursivo y 
“esclarecimiento cognitivo”
Tal vez es un poco temerario presentar de nuevo una discusión sobre 

un texto tan visitado y revisitado como el pasaje de la línea dividida en 
República VI (y su “resumen” en República VII; en adelante Rep.). En la 
historia de la interpretación de República VI ha habido cierto consenso 
entre algunos estudiosos respecto de la posibilidad de distinguir dos tipos 
contrastantes de actividad anímica o mental en el argumento platónico 
de la parte superior de la línea dividida que, al parecer, terminan por 
dar lugar a dos formas de conocimiento que corresponden a esos tipos 
de actividad anímica: por un lado, una especie de captación directa (que 
prescinde por completo de ingredientes sensibles) de ciertos objetos (las 
Formas o Ideas), una actividad mental que Platón llama νόησις o νοῦς, 
y, por otra parte, un proceso consistente en una captación mediada de 
las Formas: la διάνοια, que a veces solemos traducir por “pensamiento 
discursivo” (Rep. 510a), en el supuesto de que el intelecto opera a través 
de mediaciones.1 De acuerdo con esta lectura, la νόησις y lo que de ella 
se sigue sería una especie de conocimiento directo, no inferencial, (de 
las Formas o Ideas), en el que no interviene la percepción ni ningún 
otro tipo de capacidad cognitiva asociada a ella. Se trataría de una 

1  Una discusión detallada del texto de la línea dividida se encuentra en el 
todavía útil libro de Lafrance (1981, cap. 5). Para una pormenorizada exposición 
crítica de la historia de las interpretaciones cf. p. 167-196. Un comentario más 
reciente puede verse en Fronterotta (2001). Siguiendo una lectura más o menos 
tradicional (y hasta donde alcanzo a ver apegada al texto de Platón), Fronterotta 
sugiere que la διάνοια (que debe entenderse como pensamiento discursivo y 
demostrativo) es propedéutica del “pensamiento intuitivo” (νόησις) y es siempre 
inferior a la νόησις (p. 100-112; 324-325), la cual requiere de un ἐξαίφνης (cf. 
Platón, Parménides 156d-e, citado por Fronterotta,2001: 324, n.12). Véase también 
Fronterotta, 2011: 65 n.21. Sobre la noción de ἐξαίφνης en Platón cf. Tordesillas 
(2016), quien, siguiendo a G. Pascuali y A. Levi y, a través de un examen de los 
pasajes en los que el adverbio aparece en el Simposio, hace notar que el ἐξαίφνης 
es, en realidad, un conocimiento “dianoético y racional” (un enfoque similar, 
centrado en el análisis del episodio del esclavo del Menón, tiene Lafrance 1981: 
112). Una discusión, también reciente, (aunque restringida a la literatura en 
inglés) puede verse en Dorter (2006, caps. 5-6).



14 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

especie de “intuición intelectual”,2 un conocimiento completo y acabado 
de las Formas cuya característica principal sería su no discursividad. 
La διάνοια, en cambio, correspondería a un tipo de actividad mental 
que procede a través de mediaciones y cuyo conocimiento sería más 
propiamente un “conocimiento proposicional”.3 

Este debate entre conocimiento directo y derivado (entre los 
estudiosos anglosajones contemporáneos de Platón), que supone una 
visión aparentemente antitética entre captación directa y mediada de 
las Formas y el conocimiento correspondiente a cada tipo de actividad 
mental, se remonta, al menos, a la discusión que en los años 50’ 
mantuvieron R.C. Cross (que aboga por un conocimiento proposicional 
en Platón) y R.S. Bluck, que defiende la preeminencia de un conocimiento 
intuitivo.4 Hay que recordar que el problema es un poco más antiguo: 
en su Comentario a la República de Platón Proclo interpreta la διάνοια 
como un procedimiento demostrativo, y la νόησις como una operación 
mental de captación directa, aunque obviamente no dice que se trate 
de un proceso “intuitivo”.5 En su contribución al comentario de Rep. 
VI, incluida en el megaproyecto dirigido por Mario Vegetti, Franco 
Trabattoni sostiene que ninguno de los dos enfoques es correcto. En su 

2  Una capacidad que opera por “contacto directo” con su objeto. Cf. 
Aronadio (2002: 21-61) (en especial: 48-53).

3  Es importante recordar que la utilización del término “intuición” en sede 
platónica es potencialmente confusa; es un término que aparece tardíamente en 
la historia del pensamiento (entre los siglos XVII y XVIII) y que puede significar 
cosas muy diferentes de las que habla Platón. El lenguaje que tiene que ver con 
“lo intuitivo” siempre es potencialmente confuso cuando uno habla de Platón, 
especialmente por la carga filosófica e incluso ideológica que tiene esa palabra 
a partir de la Modernidad. Las dificultades del término “intuición” aplicado 
a Platón son examinadas en detalle por Aronadio (2002: 34), quien enfatiza 
el hecho de que los requisitos de estabilidad y autosuficiencia sólo pueden 
conseguirse, según Platón, por una forma de saber que por su naturaleza se 
encuentra en relación directa con el objeto. Si esto es así, sostiene Aronadio, “hay 
en Platón una acepción ‘fuerte’ de saber, que consiste en el contacto con el objeto 
real y verdadero” (2002: 35; 37-42; el énfasis en “contacto” me pertenece). Para 
la discusión de la noción de intuición (empírica) en Kant véase el ensayo de 
Aportone (2002), especialmente p. 73-92.

4  Cf. Cross (1954: 433-450); Bluck (1956: 522-529). En realidad, la discusión 
es un poco anterior: cf. Cherniss, 1936, p. 452 ss.

5  Proclo, Comentario a la República de Platón 291, 12-292, 21 (ed. Kroll).



15Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

opinión, la gnoseología platónica no provee en general ninguna forma 
de intuición intelectual: también la διάνοια “ve” las Ideas, y si esto es 
así no hay razones para creer que la nota característica de este tipo de 
conocimiento sea la discursividad o la proposicionalidad.6 Los objetos 
de la διάνοια y la νόησις son los mismos: Formas o Ideas. Cuando 
Sócrates se prepara para hablar de la cuarta sección de la línea dividida, 
la νόησις, (comenzando desde la región más básica o inferior) aclara que 
se refiere a la sección de lo inteligible en la cual la razón misma (αὐτὸς ὁ 
λόγος) “capta” o “entra en contacto” con (ἅπτεται) sus objetos (i.e. las 
Formas) por medio del poder de la dialéctica (Rep. 511b3-c2). Si eso es así, 
la dialéctica no puede ser patrimonio exclusivo de la διάνοια: también 
es tarea de la dialéctica captar sus objetos valiéndose de las hipótesis 
para remontarse al principio no hipotético, sin valerse de nada sensible. 
La διάνοια, según Trabattoni, tiene solamente el significado genérico 
de “pensamiento”;7 en su opinión, la distinción entre pensamiento 
discursivo e intuitivo (no proposicional) es solamente un “esquema 
manualístico” que no tiene ningún apoyo textual.8 

Tengo la impresión de que una parte importante de las dificultades 
existentes entre la διάνοια y la νόησις radica en el hecho de que se leen 
las diferentes secciones de la línea dividida (y por lo que aquí interesa, 
la tercera y la cuarta sección) como si fueran compartimientos cerrados 
sin comunicación entre sí (la lectura de Trabattoni, que argumenta a 
favor de la tesis de que los objetos de una y otra sección son los mismos, 
ciertamente va en contra de la idea de que se trata de compartimientos 

6  Cf. Trabattoni (2003: 157-163). Véase también Trabattoni (1994: 220-221). 
En parte este enfoque de Trabattoni es compartido por Fronterotta (2011: 69, 
n.26), quien convenientemente argumenta que, aunque los geómetras hacen 
uso de las imágenes sensibles de las figuras geométricas, eso no implica que 
con su método los geómetras necesiten de la ayuda de las imágenes sensibles, 
sino que nada induce a mantener que son los objetos de la geometría por sí los 
que exijan el recurso a la representación material. La argumentación, sostiene 
Fronterotta, pone el acento en la naturaleza del método y no en el estatuto 
ontológico de su contenido. Esto, no obstante, no explica por qué la región de 
la διάνοια se encuentra en un nivel inferior al de la νόησις. Creo que Platón 
recurre a los geómetras porque, aunque sin duda trabajan con Formas, proceden 
deductivamente, a través de mediaciones, como lo hace quien procede a través 
de la διάνοια.   

7  Trabattoni (2003: 159, n. 10).
8  Trabattoni (2003: 158).



16 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

cerrados). En mi opinión, uno de los problemas cruciales y de difícil 
solución es cómo entender que un alma que opere según la νόησις pueda 
llevar a cabo sus actividades cognitivas prescindiendo completamente 
de cualquier ingrediente sensible, toda vez que el alma que procede 
“noéticamente” (i.e. operando mediante la νόησις) está en un cuerpo. 
Para intentar explicar este importante detalle recurriré a un pasaje del 
Fedón, en el que Platón intenta mostrar que es posible desentenderse 
del cuerpo “en la medida de lo posible” (65c7-8; cf. también 66b-d).9 Las 
imágenes visuales y el modo en el que Platón concibe el proceso cognitivo 
–desde la región inferior de la línea dividida (Rep. 511e1-2: τῷ τελευταίῳ 
εἰκασίαν) hasta llegar a la sección superior (Rep. 511d8: νόησιν μὲν ἐπὶ 
τῷ ἀνωτάτω)– parecen indicar que el símil de la línea fue concebido 
como una representación del derrotero que sigue el alma desde la total 
oscuridad (cognitiva, i.e. desde la ignorancia) a la luz, el conocimiento, y 
que ese proceso es entendido como algo gradual en el esfuerzo que lleva 
a cabo el individuo en su propio proceso de esclarecimiento cognitivo. 
Sugiero que la tesis de que el alma va ganando “claridad” a medida 
que va ascendiendo desde la εἰκασία hasta la νόησις podría entenderse 
en términos de “certeza”: si efectivamente hay conocimiento, éste debe 
ser “certero”. Para que haya conocimiento, como argumentan algunos 
epistemólogos contemporáneos, debe haber una “razón (o justificación) 
conclusiva” (i.e. una razón o justificación que no requiera de otra razón 

9  Un árbitro me ha objetado el recurso intertextual y las referencias al 
Fedón y al Eutidemo. Aunque no hay necesariamente cercanía cronológica entre, 
por ejemplo, el Eutidemo y la Rep., o coincidencia terminológica (entre la Rep. y 
el Fedón, dos criterios que, de acuerdo con ese árbitro, me permitirían hacer esas 
relaciones intertextuales), es bastante claro a mi juicio que sí hay cierta relación 
temática y metodológica entre esos diálogos. El caso del Fedón y la Rep. es bastante 
obvio: en Rep. 511c1-2 Platón retoma el problema de la posibilidad de ejercer el 
propio pensamiento desentendiéndose del influjo sensible (cuando “la razón 
misma” llega a una conclusión “sin hacer uso de nada sensible, sino solamente 
de las Formas mismas”: “αἰσθητῷ παντάπασιν οὐδενὶ προσχρώμενος, ἀλλ᾽ 
εἴδεσιν αὐτοῖς”, un tema caro a Platón que, claramente, está presente en el Fedón 
(donde para captar las Formas uno debe ser capaz de deshacerse del cuerpo “en 
la medida de lo posible”). El pasaje del Eutidemo, que cito y comento abajo, tiene 
una clara conexión temática con la deficiencia que Platón también encuentra en 
la Rep. en el procedimiento de los geómetras y de la διάνοια como actividad 
mental propia de ese procedimiento. 



17Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

o justificación para ser una verdadera razón o justificación).10 Cuando 
alguien se pregunta si tiene un conocimiento implícitamente también 
puede estar preguntándose por la certeza de dicho conocimiento, es 
decir, lo que se pregunta  es si el conjunto de creencias que fundamentan 
su conocimiento es certero. En este caso ya no se trata de una mera certeza 
“psicológica”, sino más bien de una certeza “epistémica”, es decir, de las 
razones que uno tiene para creer que lo que cree es verdadero. Aunque 
la noción de “certeza” en el tratamiento contemporáneo tiene énfasis 
diferentes, creo que no es implausible ni (exageradamente) anacrónica 
si se la aplica a Platón (como intento mostrar en § 2).11 

También querría sugerir que lo que Platón quiere decir es que es 
la propia alma del individuo la que es capaz de operar “dianoética” o 
“noéticamente”. Pero esto, en cierto modo, genera otro problema: si, 
como razonablemente sugieren algunos estudiosos (como Trabattoni), 
los objetos de la διάνοια y la νόησις son los mismos (i.e. Formas, Ideas), 
¿por qué habría de ser más claro o “certero” el conocimiento de quien 
capta el tipo de Formas que están en el plano de la νόησις que el de 
quien capta Formas en el nivel de la διάνοια? Como sabemos, Platón 
proporciona una explicación para responder a este tipo de interrogante, 
pero además me interesa indicar que, en el proceso de esclarecimiento 
cognitivo de un individuo, tiene una relevancia destacable el estado 
o condición en que se encuentre su alma en el momento de intentar 
llevar a cabo operaciones mentales-cognitivas de distinto tipo.12 Éste 
es un detalle que puede ser relevante en mi argumentación: es Platón 
mismo quien califica (casi al final del libro VI: 511d3-e4) a la διάνοια 
y al νοῦς (y a los demás estados cognitivos) como ἕξεις, estados o 
condiciones (del alma). En ese mismo pasaje Platón también habla 
de los cuatro estados anímicos o psicológicos correspondientes a las 
cuatro secciones de la línea dividida como de παθήματα ἐν τῇ ψυχῇ 
γιγνόμενα, “afecciones que acontecen en el alma” (Rep. 511d7-8). Lo 
que me interesa señalar es que el estado cognitivo del sujeto es una 
expresión, por así decir, de su estado o condición anímica (ἕξις): si el 
propio estado (anímico) se encuentra anclado al reino de la apariencia, 
el estado cognitivo será εἰκασία. Desde luego, no es que alguien que es 

10  Cf. Dretske (1971).
11  Para una discusión de los diferentes tipos de certeza y del modo en que 

ésta se encuentra asociada al conocimiento Cf. Audi (1998: 214-217; 288-292).
12  Trato este tema en la sección 3 y hacia el final de la 4.



18 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

capaz de operar “dianoética” o “noéticamente” no puede experimentar 
el influjo (poderoso según Platón) de las apariencias, sino que ese sujeto, 
al experimentar dicho influjo aparencial, dispondrá de los mecanismos 
y capacidades necesarias para saber que esas apariencias son o pueden 
ser falsas.

2. Conocimiento, claridad, “certeza” y definición 
Como sabemos, es Platón quien proporciona una razón (poderosa 

en su opinión) para advertir en qué se diferencia la διάνοια de la νόησις, 
y en qué radican las limitaciones de la διάνοια si se la compara con la 
νόησις: la actividad mental que llama διάνοια en la tercera sección de la 
línea dividida usa como imágenes las cosas imitadas en la sección de lo 
ὁρατόν y lo δοξαστόν y, al hacerlo, el alma “es forzada” a llevar a cabo 
su investigación a partir de hipótesis, de supuestos. Eso, aclara Platón, 
significa que el alma no se encamina hacia un principio, sino hacia una 
conclusión (510b4-9).13 Regresaré enseguida a este pasaje; por ahora 
solamente quiero recordar la bien conocida afirmación, según la cual lo 
que Platón parece estar diciendo es que la διάνοια, aunque constituye 
una actividad anímica capaz de captar Formas (y en eso, como subraya 
Trabattoni, sin duda no se diferencia de la νόησις), todavía se encuentra 
amarrada al dominio sensible. De hecho, los geómetras se sirven de 
formas visibles, i.e. sensibles (τοῖς ὁρωμένοις εἴδεσι προσχρῶνται), 
hacen argumentos acerca de ellas (τοὺς λόγους περὶ αὐτῶν ποιοῦνται), 
pero no piensan en ellas (οὐ περὶ τούτων διανοούμενοι; Rep. 510d5-
6), sino en aquellas “cosas” a las que éstas se parecen, es decir, su 
pensamiento lo es de las Formas o Ideas. El geómetra, que es el ejemplo 
de la persona cuya alma opera mediante la διάνοια, siempre procede con 
un pie puesto en el dominio sensible, por así decir. Esto es así porque el 
geómetra recurre a representaciones sensibles de los objetos de los que 
está hablando (i.e. del “cuadrado mismo”, “de la diagonal misma”, etc., 
que son Formas). Algunos intérpretes han tratado de hacer plausible 
la tesis de que tanto los objetos de la διάνοια como los de la πίστις 
son cosas físicas, aunque la διάνοια los considera como “imágenes de 
objetos abstractos”.14 Pero este enfoque omite la aclaración de Platón, 

13  Cf. Fronterotta (2011: 62-64).
14  Smith (1996: 25-46). Una buena discusión de la interpretación de Smith 

se encuentra en Dorter (2006: 212-213).



19Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

según la cual, aunque la διάνοια se vale de imágenes visibles su objeto 
no son esas imágenes, sino aquello de lo cual son imágenes, i.e. Formas. 
Es decir, el cuadrado que el geómetra dibuja en el pizarrón para explicar 
sus propiedades no es, en realidad, el cuadrado del que está hablando; 
el geómetra habla del “cuadrado mismo”, de la Forma de cuadrado.15 

Este tipo de observación puede ser trivial y parte del esquema 
manualístico que denuncia Trabattoni, pero es lo que parece seguirse, 
en mi opinión, del texto mismo. Que ése es efectivamente el caso lo 
enfatiza el propio Platón cuando hace notar que, en la sección de la 
νόησις, el alma emprende su camino hacia un principio anhipotético 
a partir de hipótesis, sin hacer uso de las imágenes como había hecho en 
la tercera sección, sino de las Formas mismas (Rep. 511b6-c2). Si ése es 
efectivamente el caso, el pensamiento de quien piensa en el sentido de 
la νόησις se encuentra ya completamente desprovisto de ingredientes 
sensibles que puedan producir “distracciones” al pensamiento, en el 
cual la conexión entre él y las Formas es directa, sin ningún tipo de 
mediación sensible. Es éste el sentido (deflacionario) en el que me parece 
que puede hablarse de “pensamiento intuitivo”. No se trata, en efecto, 
de “descubrir” la Idea o Forma por una especie de intuición intelectual 
misteriosa. 16 El “pensamiento intuitivo” en que consistiría la νόησις 

15  Adam (1921, vol. II: 159-160) piensa que Platón no está hablando de 
Formas, sino de ítems matemáticos. Y eso es así, según Adam, porque, aunque 
los números matemáticos, los planos y las superficies son ἀεὶ ὄντα (Rep. 527b7-
8), son múltiples (hay muchos triángulos y cuadrados matemáticos; Rep. 526a). 
Es por eso, argumenta Adam, que no pueden ser Ideas o Formas platónicas, pues 
las Formas son ἀεὶ ὄντα, pero además son únicas. Sin embargo, en Rep. 526a es 
claro que Platón no entiende la multiplicidad de las entidades matemáticas en 
el sentido de multiplicidades empíricas, sino de entidades que son accesibles a 
través del pensamiento y que no pueden ser captadas de otra manera (526a6-7: 
περὶ τούτων λέγουσιν ὧν διανοηθῆναι μόνον ἐγχωρεῖ, ἄλλως δ᾽ οὐδαμῶς 
μεταχειρίζεσθαι δυνατόν). Hay varias clases de triángulos (equiláteros, 
escalenos, etc.), pero la demostración que hace un geómetra de las propiedades 
del triángulo que ha dibujado vale para la totalidad de los múltiples triángulos 
empíricos y para los diferentes tipos de triángulos. Naturalmente, Adam debe 
ser consciente de esto; mi punto es que “el cuadrado mismo” del que habla 
Platón no puede ser múltiple y la expresión que emplea (“el cuadrado mismo”) 
es la manera típica de referirse a una Forma.

16  Como convenientemente aclara Delcomminette (2006: 102; 123-124; 281-
282). 



20 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

simplemente debería leerse como el momento de comprensión que el 
sujeto cognoscente tiene en el momento en que capta directamente un 
objeto de conocimiento, sin necesidad ya de recurrir a procedimientos 
deductivos que, no obstante, ayudan a preparar o entrenar el alma de 
quien comienza a familiarizarse con el trato de entidades abstractas.  Así, 
aun cuando, como enfatiza Trabattoni, tanto la διάνοια como la νόησις 
captan Formas, el modo en que lo hacen no es idéntico y, al parecer, 
tampoco se trata del mismo tipo de Formas: las Formas con las que trata 
la διάνοια son descriptivas. Las Formas con las que trata la νόησις, son, 
en cambio, evaluativas. 

Pero, ¿por qué Platón cree que los geómetras deben servirse de 
ingredientes sensibles para llegar a la captación de las Formas en la 
región de la διάνοια? Otra pregunta que uno podría hacerse es cuál es 
la condición del alma que le permite al sujeto cognoscente llevar a cabo 
una operación mental (como la νόησις de la cuarta sección de la línea 
dividida) que sea tal que esté completamente desprovista de ingredientes 
sensibles. Esto es, ¿cuál es la condición o estado en que debe encontrarse 
el alma de quien está llevando a cabo la operación mental llamada νόησις 
para que sea capaz de “ver” o captar Formas platónicas habiendo roto 
por completo sus amarras con el dominio sensible? 

(i) Para responder a la primera pregunta (y a la objeción de Platón 
a la geometría) me centraré en Eutidemo 290b7-c6. Según este pasaje, 
cuando los geómetras y los maestros de cálculo (no menos que otros que 
poseen una especialidad técnico artesanal, que presupone la posesión 
de un cierto tipo de conocimiento) “capturan” lo que es objeto de su 
caza, son incapaces de ir más allá de lo que es tal objeto, esto es, son 
incapaces de usar su conocimiento. Es por eso que “entregan” sus 
hallazgos a los dialécticos. El texto puede resultar un poco intrigante 
pues nadie diría que un geómetra o alguien que es experto en cálculo 
es incapaz de usar su conocimiento. Pero el pasaje leído en su contexto 
debe querer decir algo diferente: tal vez la clave debe buscarse en la 
última línea del texto, en la que Platón ya no habla de χρῆσθαι, sino de 
καταχρῆσθαι. El refuerzo de κατα- probablemente apunta a hacer un 
empleo acabado o completo de los hallazgos matemáticos, lo cual puede 
presuponer un uso diferente del que tienen a la vista los matemáticos 
mismos. El dialéctico platónico no es un matemático y por eso mismo su 
conocimiento no está acotado a un dominio específico del saber: el saber 



21Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

filosófico-dialéctico es sinóptico.17 Es por eso que, aun cuando no es un 
experto acabado en ese dominio específico del saber, es capaz de hacer 
un “uso amplio” de ese saber, de manera de integrarlo a otros dominios 
(por ejemplo, el moral) en su esfuerzo por dar cuenta de cada cosa (Rep. 
534b). El matemático o el geómetra solamente se restringen a conexiones 
matemáticas o geométricas; el dialéctico, en cambio, provee una mirada 
abarcadora cuando debe ordenar todo en “una mirada de conjunto 
(σύνοψις) de la afinidad que hay entre los estudios o conocimientos 
entre sí y los de la naturaleza de lo que es” (Rep. 537c2-3). Una vez más, 
esa mirada parcial de las técnicas profesionales parece, según Platón, 
revelar su incapacidad de “dar un λόγος” respecto de sí mismas. Para 
responder a la objeción de que los geómetras, aunque “ven” Formas, 
siguen amarrados al dominio sensible, quiero ejemplificar con un 
pasaje del platónico antiguo que, en mi opinión, entendió mejor a 
Platón: Aristóteles. En un notable pasaje del De memoria argumenta así: 
cuando pensamos en una figura geométrica (como un triángulo) nuestro 
pensamiento de esa figura está desprovisto de una cierta cantidad 
determinada, que refiere a los múltiples triángulos materiales del mundo. 
Esto es, el puro pensamiento del triángulo (“el triángulo mismo”, diría 
Platón) está desprovisto de la cantidad y de toda determinación sensible 
que es propia de los triángulos concretos; sin embargo, en el acto de 
pensar un triángulo, quien lo piensa “pone ante sus ojos” la cantidad, i.e. 
se representa o imagina el triángulo –desprovisto en sí mismo de toda 
sensibilidad en el puro pensar– como un triángulo sensible concreto 
dotado de una cantidad determinada. No obstante, quien piensa en 
un triángulo mediante este recurso imaginativo-representativo no lo 
piensa en cuanto cantidad.18 Dicho de otra manera, el pensamiento en sí 
mismo no involucra cantidad, que es una marca de las cosas sensibles 
determinadas, pero no es posible pensar en una cosa determinada si 
no es por referencia al modo en que se da dicha cosa en la realidad 
sensible, esto es, dotada de una cantidad determinada y de todas las 
determinaciones que la determinan como el ente que es. 

(ii) La segunda pregunta que planteé al comienzo de esta sección se 
centraba en la condición o estado (ἕξις) del alma que le permite al sujeto 
cognoscente llevar a cabo una operación mental (como la νόησις de la 

17  República 537c7: ὁ μὲν γὰρ συνοπτικὸς διαλεκτικός. Sobre esta línea 
véase el comentario de Fronterotta, 2011: 70.

18  De memoria 449b31-450a7.



22 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

cuarta sección de la línea dividida) que sea tal que esté completamente 
desprovista de ingredientes sensibles. Esto es, cuál es la condición o 
estado en que debe encontrarse el alma del sujeto cognoscente para que 
sea capaz de “ver” o captar Formas platónicas habiendo roto por completo 
sus vínculos con el dominio sensible. Cuando uno se encuentra en el 
tercer nivel de la línea dividida y usa su διάνοια lo que hace es partir de 
hipótesis, y los objetos sensibles imaginados o aprehendidos mediante 
una imagen en la primera sección de la línea (εἰκασία) son ahora 
empleados como imágenes de Formas. Recuérdese que Platón insiste en 
que los geómetras se sirven de formas visibles, hacen argumentos sobre 
ellas, aunque no piensan en ellas, sino en aquellas cosas a las cuales 
dichas imágenes sensibles se parecen, es decir, en Formas sin más. Los 
geómetras producen sus argumentos en vista del cuadrado en sí y de la 
diagonal en sí, no en vista de la diagonal o del cuadrado que dibujan en 
el pizarrón. Es decir, los razonamientos geométricos razonan teniendo a 
la vista el cuadrado en sí, pero para tener a la vista “el cuadrado en sí”, 
todavía necesitan visualizar sensiblemente las formas (sensibles) de los 
cuadrados. Creo que es ésta probablemente la primera vez que aparecen 
Formas matemáticas, que son diferentes de las Formas evaluativas que 
ya habían aparecido en Rep. 476a (bello-feo, justo-injusto, bueno-malo). 
Y eso, probablemente, no es para nada casual: es el tipo de Formas 
propio de la διάνοια como el tipo de operación mental que todavía 
se encuentra amarrado al dominio sensible y que en el mejor de los 
casos lo que puede hacer es dar cuenta de estas Formas “descriptivas” 
(“cuadrado”, “diagonal”; uno podría agregar las Formas de “igual” y 
“semejante” del Fedón). Pero para ser capaz de captar (i.e. de entender) 
Formas evaluativas como “bello”, “bueno” o “justo” (el tipo de Formas 
en que parece estar pensando Platón cuando habla de la νόησις) el alma 
del sujeto debe encontrarse en una condición o estado tal que le permita 
captar dichas estructuras eidéticas sin necesidad de referirse al dominio 
sensible. Y esto quizás es así porque no hay ejemplificaciones precisas 
en el ámbito de nuestra experiencia sensible de bello o justo; pero para 
hacer esto uno debe ser capaz de desarrollar su capacidad de entender 
que, aun cuando no hay ejemplos sensibles precisos de justo o bello, 
ello no significa que no exista lo justo o lo bello.19 Es en este sentido 

19  Es cierto que tampoco hay ejemplos sensibles “precisos” de “cuadrado” 
o de “diagonal”, pero es relativamente más simple coincidir en que un x 
determinado del mundo es un cuadrado o una diagonal. En otra parte (Boeri 



23Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

que sugiero que el estado, condición o disposición (ἕξις) del sujeto es 
decisiva en la captación directa de Formas en la región superior de la 
línea dividida. Todos los estados cognitivos correspondientes a cada una 
de las secciones de la línea dividida son caracterizados por Platón como 
estados o afecciones (del alma).20 Pero el estado o condición en el que 
debe encontrarse quien es capaz de captar de manera directa “lo bello”, 
por ejemplo, parece que debe ser diferente, ya que en el ejercicio mental 
que supone la νόησις ya no hay ninguna referencia al dominio sensible. 
Todos podemos coincidir en que algo o alguien es bello o justo, pero 
no del mismo modo en que estamos de acuerdo en que tal o cual objeto 
del mundo empírico es cuadrado o triangular. Aunque Juan, María y 
Pedro pueden coincidir en que Sofía Loren se ve bellísima en “La caída 
del Imperio Romano”, probablemente no tienen la misma noción de en 
qué consiste la belleza de Sofía Loren, o de cuán bella efectivamente está 
en esa película. Es como si Platón estuviera diciendo que, por un lado, 
es metodológicamente correcto evocar formas descriptivas (como las 
geométricas) a partir de objetos sensibles (es la sugerencia de Fedón 74a-
e; luego de ver –en su sentido perceptivo, se entiende– dos leños iguales 
uno evoca, recuerda lo igual), pero es metodológica y filosóficamente 
incorrecto evocar lo bueno o lo justo a partir de “ver” sensiblemente una 
persona buena o una acción justa. Las formas evaluativas no pueden 
“verse” del mismo modo en que puede verse lo igual o lo semejante, 
lo triangular o lo cuadrado; y lo justo o lo bueno no pueden verse 
sensiblemente porque, aunque todo el mundo está de acuerdo en qué 
es un cuadrado, no todo el mundo está de acuerdo en qué es lo justo o 
en qué es el bien. Para saber con “claridad” qué es el bien o lo justo mi 
alma debe encontrarse en un estado o condición tal que pueda captar 
directamente (aquí sugiero una lectura “intuicionista” de la νόησις) 
lo que es absolutamente bueno.21 Pero para ser capaz de hacer eso, el 
alma debe encontrarse en un estado o condición tal que, aun cuando 
todavía se encuentre incrustada en mi cuerpo, pueda neutralizar el 
poder distorsionador del cuerpo gracias a la actividad anímica que, 

2007, cap. 4 y más recientemente Boeri, 2016: especialmente 364-365; 369-373) 
he tratado de argumentar a favor de una lectura disposicional, es decir, en el 
sentido de “capacidad de entender” (no proposicional) del conocimiento en 
Platón.

20  Cf. Rep. 511d4-e2. 
21  Como dice Platón en Filebo 61a.



24 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

más propiamente, trata con “lo que es” (la νόησις, que aprehende las 
Formas sin ninguna mediación sensible). Soy consciente de que esta 
sugerencia tiene el serio escollo de que en la Rep. Platón no emplea la 
reminiscencia, pero la sugerencia puede tener algún atractivo si uno 
piensa, de nuevo, en qué sentido Platón amarra las formas geométricas 
(que son descriptivas) al dominio sensible y, al mismo tiempo, evita a 
toda costa hacer eso con las formas evaluativas. 

Para centrarme en el desarrollo más constructivo de mi argumento 
quisiera regresar ahora a una sección inicial de Rep. VI (487b-d), en la 
que Adimanto se queja del método socrático-platónico de preguntas y 
respuestas y sugiere que dicho método se parece a un juego de palabras 
(dando a entender que no es muy diferente de las prácticas sofísticas). 
El pasaje es relevante, a mi juicio, como paso previo a los tipos de 
conocimiento intelectual descritos por Platón (i.e. el conocimiento propio 
de la tercera y cuarta secciones de la línea dividida) por varias razones, 
pero una razón central es la siguiente: hay un interesante juego por parte 
de Platón al poner en boca de Adimanto la observación de que quienes 
carecen del arte de la dialéctica, dada su inexperiencia en la formulación 
de preguntas y respuestas, son desviados por el argumento y concluyen 
en un enorme error que es completamente contrario a lo que pensaban 
al comienzo de la conversación (Rep. 487b1-d5). Adimanto, claro está, 
no dice que esas personas (probablemente incluyéndose a sí mismo) 
carecen del arte de la dialéctica; pero si uno recuerda que en Crátilo 
390c10-12 el dialéctico es caracterizado como aquel que sabe cómo 
preguntar y cómo responder,22 es obvio que Platón le está haciendo decir 
a Adimanto que esas personas se ven abrumadas por el debate debido 
a su falta de habilidades dialécticas. Es decir, para entender algo y no 
ser “desviados por el argumento” (ὑπὸ τοῦ λόγου… παραγόμενοι) 
debemos ser capaces de hacer las preguntas correctas y de responderlas 
correctamente. Esto puede significar aquí que uno de los significados de 
“dialéctica” es debatir o dialogar siguiendo el método de preguntas y 
respuestas, respuestas que, para ser correctas, deben ser, al menos a veces, 
definiciones. 

Ahora bien, el pasaje de Rep. 487b1-d5, ubicado en su contexto, 
constituye una especie de conclusión de la enumeración que ha estado 
haciendo Sócrates de las cualidades del filósofo (facilidad para aprender, 

22  Véase también Filebo 24d-e; Fedón 73a; 78d y Aronadio (2002: 32).



25Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

memoria, amar el estudio que muestra el ser siempre existente y que 
no anda errante a causa de la generación y la corrupción –τῆς οὐσίας 
τῆς ἀεὶ οὔσης καὶ μὴ πλανωμένης ὑπὸ γενέσεως καὶ φθορᾶς: 
485b2-3–, amar la ausencia de falsedad, no admitir voluntariamente la 
falsedad, sino odiarla, y anhelar la verdad; 485c etc.), y de las razones 
que hay para pensar que dichas cualidades deben necesariamente estar 
presentes en los perfectos guardianes. Unas líneas antes de la vigorosa 
intervención de Adimanto en tono de queja, Sócrates concluye que 
hay que buscar una διάνοια (“una mente”, ¿una “persona”?) que por 
naturaleza sea proporcionada y graciosa, una διάνοια cuya disposición 
natural le permita ser guiada con facilidad hacia la Forma de cada cosa 
existente (cf. 486d9-11). Ésta es la segunda vez que aparece la palabra 
διάνοια en Rep. VI (la primera aparece en 486a8-9, donde Platón sostiene 
que la διάνοια a la que le corresponde la magnificencia y la teoría o 
contemplación de la totalidad del tiempo –μεγαλοπρέπεια καὶ θεωρία 
παντὸς μὲν χρόνου– y de la οὐσία en su totalidad no puede creer que 
la vida humana sea algo muy significativo: μέγα τι). 

Aunque aquí el término διάνοια no parece tener el significado 
técnico que Platón le asigna cuando la asocia al tipo de operación 
mental que luego ejemplifica con los geómetras, es claro que es gracias 
a la διάνοια que uno entra en relación con el dominio eidético, pero no 
gracias a cualquier tipo de διάνοια, sino a la que posee las cualidades 
indicadas, a las cuales se agrega ahora que debe ser “proporcionada” y 
“dócil” o, como dice en Rep. 486a, debe tratarse de una διάνοια capaz de 
distinguir lo trivial y pasajero de lo importante y permanente. Más aún, 
creo que el reconocimiento explícito de Adimanto de que quienes son 
inexpertos en el preguntar y en el responder “son desviados un poco en 
cada ocasión por el argumento” proporciona ya una indicación de que el 
entrenamiento en ese procedimiento (i.e. en el procedimiento propio del 
método dialéctico entendido como método de preguntas y respuestas) 
permite al alma acercarse al dominio eidético y familiarizarse con él. 
Una indicación en este sentido la da el mismo Platón (en Rep. VII. 516a5) 
cuando subraya que “el alma necesitaría acostumbrarse si es que va a 
ver las cosas de arriba” (τὰ ἄνω ὄψεσθαι). En Rep. VII. 521c7-8 Platón 
describe la filosofía como un “ascenso hacia lo que es”; es un “retorno del 
alma desde un día nocturno hacia uno verdadero” (ψυχῆς περιαγωγὴ 
ἐκ νυκτερινῆς τινος ἡμέρας εἰς ἀληθινήν). Platón no incluye la 
gimnasia y la música –que antes habían sido consideradas, en 376e, 
en la educación de los perfectos guardianes– entre los μαθήματα que 



26 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

podrían tener el poder de sacar el alma desde lo que deviene y llevarla 
a “lo que es” porque ambos tipos de saber se centran en lo que deviene, 
no en “lo que es”. La música, que educaba a los guardianes mediante 
hábitos centrados en la armonía, que les daba una cierta armonía de 
temperamento, y a través del ritmo, una cierta cualidad rítmica, dice 
Platón, no es ἐπιστήμη. Los μαθήματα que podrían tener el poder 
de sacar el alma desde lo que deviene y llevarla a “lo que es” son la 
aritmética y la geometría (522c ss.); y eso es así porque “por naturaleza 
llevan el alma a la νόησις”, y aunque ahora –se queja Platón– nadie los 
use correctamente, los estudios matemáticos son los que tienen el poder 
de arrastrar el alma hacia la οὐσία  (Rep. 523a1-3). 

Ahora bien, ser capaz de responder a una pregunta, aparentemente 
trivial, como “¿qué es el barro?” (Teeteto 147a1-2) o a una pregunta 
seguramente menos trivial pero no menos cotidiana (al menos entre los 
filósofos) como “¿qué es la justicia?”23 es, como ya pensaba un platónico 
como Aristóteles, ser capaz de proporcionar una forma.24 Si uno pudiera 
decir sin ninguna duda que la διάνοια en la tercera sección de la línea 
dividida es “pensamiento discursivo”, sin duda podría conectar el 
ejercicio de preguntas y respuestas con la actividad mental llamada 
διάνοια en esa sección y argumentar que la discursividad es una 
cualidad relevante de la διάνοια. Sin embargo, como sabemos a partir 
de Rep. 511b3-c2, hay razones textuales poderosas para pensar que 
Platón no reserva el tratamiento dialéctico a la διάνοια entendida como 
“pensamiento discursivo”, ya que la región de la línea dividida donde 
se ubica la νόησις también trata con el poder de la dialéctica, aunque 
ahí la dialéctica (διαλεκτικὴ μέθοδος) se entiende como el poder que 
es capaz de clausurar o suprimir las hipótesis y de encaminarse hacia el 
principio mismo (τὰς ὑποθέσεις ἀναιροῦσα, ἐπ› αὐτὴν τὴν ἀρχὴν), el 

23  En las líneas finales de Rep. I, el personaje Sócrates advierte que ha 
dejado de lado la investigación relativa a qué es la justicia (354b4-5: τὸ δίκαιον 
ὅτι ποτ’ ἐστίν) para lanzarse al examen de si es un vicio, ignorancia, sabiduría o 
virtud. La conclusión de Sócrates es sugerente: después del diálogo ha resultado 
que no sabe nada (μηδὲν εἰδέναι; Rep. 354c1-2) pues si uno no sabe qué es la 
justicia no podrá saber si es o no una virtud, o si una persona que la posee es 
feliz o infeliz. Para la dialéctica como gimnasia argumental cf. Rep. VII. 539a-b. 

24  Una definición es el enunciado del τὸ τί ἦν εἶναι de cada cosa, i.e. es la 
descripción verbal de una forma. Cf. Metafísica 1031a11-14. 



27Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

principio anhipotético, e instalarse o consolidarse allí firmemente.25 Pero 
en la continuación de 511b3-c2 hay otro detalle relevante que conviene 
no soslayar: lo que Platón pretende mostrar es que aquello que es 
estudiado por el conocimiento dialéctico que se refiere a “lo que es” y a 
lo inteligible –se refiere a la región superior de la línea dividida, el ámbito 
del νοῦς o la νόησις– es más claro que lo que examina la διάνοια. Y eso, 
sugiero, debe ser así no sólo porque piensa que el estado o condición 
mental (cf. 511c3-d5) que a uno le permite captar Formas desprovistas 
de cualquier ingrediente sensible es más pura, precisa o certera (esto 
es, más precisa o certera que la que únicamente admite la captación de 
Formas acompañadas de ingredientes sensibles), sino también porque el 
procedimiento deductivo en el que parece estar montado el modo en el 
que procede la διάνοια es susceptible de error. Es en este sentido que me 
parece que cuando Platón habla de “claridad” también está pensando 
en algo parecido a lo que nosotros entenderíamos por “certeza”, es 
decir, no sólo el estado (psicológico) de una persona que no tiene dudas 
respecto de la verdad o falsedad de un contenido cognitivo (uno puede 
no tener dudas respecto de la verdad de lo que cree, pero, no obstante, 
estar equivocado), sino también porque tiene razones sólidas para tener 
certeza respecto de la verdad de sus creencias. 

Se podría objetar que interpretar la claridad creciente de la que habla 
Platón en el camino que sigue el alma (desde los estados cognitivos 
más básicos y confusos hasta los más complejos y claros) como 
“grados de certeza” puede tener algunos escollos. Algunos filósofos 
contemporáneos sostienen que la certeza lo es de las proposiciones o 
de las creencias, y que una proposición es “epistémicamente certera” 
cuando no hay ninguna otra que esté más garantizada (o más justificada) 
que ella.26 Pero este tipo de certeza27 puede llevar al escepticismo, 
porque si una condición esencial del conocimiento es la certeza, es 
muy poco lo que puede efectivamente conocerse pues uno siempre 
puede encontrar una afirmación que esté más fundada y que sea más 
certera que la que consideraba “más certera”. Platón seguramente está 
dispuesto a argumentar que quien efectivamente es capaz de captar a 
través de su νόησις lo Justo mismo o lo Bello mismo ha alcanzado el 

25  Rep. 511b6-7; VII 533c7-d1.
26  Audi (1993: 122-123; 139-140). Audi (1998: 215).
27  Junto con la cartesiana, i.e. la que sostiene que una proposición es certera 

cuando está garantizada y no hay razones para dudar de ella.



28 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

máximo nivel posible de claridad o “certeza”. Pero esa captación directa 
de algo como “lo Justo mismo” no es, claro está, una proposición: si 
uno admite que en el nivel de la νόησις lo que hay es un conocimiento 
directo no-proposicional, entonces la certeza epistémica expresada a 
través del grado de garantía o justificación de la proposición en la que 
está incluido el ítem simple que uno ha captado directamente con su 
inteligencia o comprensión (νόησις) no tendría lugar. Si la νόησις 
capta o aprehende Formas como (lo) “Justo” o (lo) “Bello”, y una 
proposición puede simbolizarse como “x es P”, lo que capta la νόησις 
no es “x es P”, sino “x” y “P” (o simplemente P, si, con excepción de 
los casos de auto-predicación, una Forma platónica solamente puede 
fungir como predicado de una proposición). Pero incluso en el nivel del 
“conocimiento proposicional” Platón podría dar ejemplos del siguiente 
tipo para mostrar que hay ciertas proposiciones respecto de las cuales 
no puede obtenerse un grado mayor de certeza: “lo justo es justo”,28 
“lo bello es bello”,29 “la piedad es piadosa”,30 “la igualdad es igual”,31 o 
incluso “hay, existen Ideas”,32 la hipótesis (“nada nueva”, dice Sócrates) 
de que “existe algo bello, ello mismo por sí mismo, y algo grande, y 
todo lo demás” (que es de esa índole, se entiende).33 Después que Platón 
ha argumentado a favor de la anterioridad ontológica y del poder 
explicativo de las Formas, no es posible encontrar proposiciones más 
certeras o claras que las recién mencionadas. 

Es muy probable que un epistemólogo contemporáneo no esté 
muy feliz con los argumentos platónicos a favor de la existencia 
y características de las Formas. Pero si algunos de los argumentos 
platónicos son plausibles (como creo que lo son), la tesis (i) de que 
una proposición es “epistémicamente certera” cuando no hay ninguna 
otra que esté más justificada que ella y (ii) de que es muy poco lo que 
puede efectivamente conocerse (pues uno siempre puede encontrar una 
afirmación que esté más fundada y que sea más certera que aquella 
en la que confiaba) se debilita. Platón estaría de acuerdo con (i) pero 

28  Protágoras 330c4-6.
29  Simposio 210e-211b; cf. Hipias Mayor 291d1-3.
30  Protágoras 330d2-10.
31  Fedón 74a-d.
32  “La más firme de las hipótesis” (Fedón 100a3-4; cf. tambien 100b1-9). 
33  Fedón 100b5-7.



29Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

seguramente rechazaría (ii), ya que, en su opinión, hay razones para 
mostrar que hay proposiciones que no pueden estar mejor justificadas 
de lo que ya lo están: lo único que es posible predicar con certeza de 
“lo bello” es que es bello. Entonces, sin importar lo difícil que pueda 
resultar de creer la explicación platónica para un modelo epistemológico 
que no admita Formas platónicas, Platón desafía la tesis de que el 
conocimiento solamente debe estar anclado en y servirse de modelos 
físicos y/o mecánicos y, lo que es más relevante para mis intereses en 
este momento, ofrece una explicación para hacer persuasivo el enfoque 
de que hay proposiciones que no pueden ser más certeras o claras 
que lo que ya son. Si esto es así, Platón tiene razones para rechazar la 
consecuencia escéptica de quienes sostienen que es muy poco lo que 
puede conocerse dado que siempre se puede encontrar una afirmación 
que esté más fundada y que sea más certera que la que se consideraba 
“más certera”. 

Sin embargo, este tipo de enfoque genera otro problema, porque 
Platón sostiene que la claridad (probablemente absoluta) es la que se 
da en el plano de la νόησις, donde el “conocimiento proposicional” 
no parece ser lo más relevante. Pero uno siempre podría argumentar 
que no es posible formular una proposición como “lo bello es bello” si 
antes no ha sido capaz de entender o de captar “bello” (i.e. de tener una 
“experiencia noética” de bello).34 El modelo platónico puede resultar un 
poco exigente, porque para poder captar con la propia inteligencia o 
comprensión (νόησις) “cosas” tales como “bello”, “justo”, etc. hay que 
ser capaz de ejercer la propia capacidad de pensar de un modo tal que 
ésta no esté condicionada por ningún ingrediente sensible. Pero, ¿cómo 

34  En su clásico estudio sobre Rep. V Fine sostiene que el conocimiento en 
Platón no depende de una relación directa con el objeto, sino de la justificación 
o explicación de las proposiciones. Si Fine tiene razón, Platón rechaza que el 
conocimiento lo es de Formas y, lo que es más importante, su lectura de Rep. V 
no excluiría la posibilidad de tener conocimiento de cosas sensibles y opinión 
acerca de las Formas (Fine 2004: 67, 71ss.). Para una crítica cuidadosa de este 
enfoque cf. Gonzalez 1996, especialmente p. 249 ss. En parte, mi lectura procura 
mostrar que, aunque el conocimiento en sentido estricto es para Platón la 
captación directa de Formas, el momento discursivo-proposicional es necesario 
como un entrenamiento para poder captar las Formas.



30 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

es posible hacer eso? Cuando uno ha logrado que la propia alma, “en la 
medida de lo posible”, sea capaz de desentenderse del cuerpo.35

Con cierta frecuencia Platón dice que quien conoce algo es capaz de 
“dar un λόγος” de ese algo.36 Ahora bien, si dar un λόγος significa dar una 
razón de algo, y dar una razón puede entenderse como “explicar” algo, 
uno podría pensar que no es posible explicar algo si antes no dice qué es 
ese algo. Hay pasajes en los que Platón está especialmente interesado en 
señalar que si uno sabe algo debe ser capaz de decir qué es: si uno ignora 
qué es algo, no puede decir cómo es, una observación que aparece varias 
veces en algunos diálogos tempranos (Laques 190c6; Menón 71b; 86d3ss.) 
y también en un diálogo tardío como el Teeteto (147b2-3; 200d). Algunos 
destacados intérpretes de Platón, sin embargo, han sostenido que es 
problemática la cuestión de si el carácter proposicional del conocimiento 
dialéctico en Platón puede dar lugar a verdaderas y propias definiciones 
de los entes noético-ideales, y sugieren como hipótesis más probable 
que se trata de una “delimitación” por semejanza y diferencia.37 Otros 
sostienen que es dudoso que en el léxico filosófico de Platón haya algo 
parecido al concepto de “definición”; 38 para defender esta afirmación 
se argumenta que el término técnico usado por Aristóteles para este 
propósito (ὁρισμός) no aparece nunca en Platón, y que διορίζειν, más 
que “definir”, significa “distinguir”, “delimitar” o “separar”.39 Aunque 

35  Regreso a este tema en el apartado final de este ensayo.
36  Menón 98a2-4; Protágoras 336b9-c1-2; Simposio 202a2-9; Fedón 76b4; 

República 531e3; 534b3-7.
37  Cf. Vegetti (2003: 180).
38  Cf. Trabattoni (2003: 170-172). El mismo argumento da Benson (2013: 

137) (y aclara que, al menos en los diálogos socráticos, Platón no usa ὅρος, el otro 
término que en Aristóteles significa o puede significar “definición”). 

39  Trabattoni (2003: 170-171). Uno siempre podría objetar que, aunque la 
palabra ὁρισμός no sea parte del vocabulario técnico habitual de Platón, eso 
no significa que éste no haya tenido la noción de definición (que no se tenga 
término técnico no significa que se carezca del concepto). Por lo demás, Platón 
usa con cierta frecuencia el término ὅρος, que simplemente puede entenderse 
como “delimitación”, pero también como “delimitación conceptual”, es decir, 
como “definición”. Así entiendo la palabra en Fedro 237c8-d1, donde Platón dice 
“al establecer a través de un acuerdo el ὅρος de qué es el amor”; (de este modo 
entiende también el término en este pasaje del Fedro –creo que correctamente– 
Fattal, 2001: 132). Cf. también Rep. 331d2, donde Sócrates dice: Οὐκ ἄρα οὗτος 
ὅρος ἐστὶν δικαιοσύνης. Creo que sería un poco confuso interpretar aquí ὅρος 



31Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

no hay duda de que διορίζειν significa “delimitar” en un sentido no 
técnico (es decir, no en el sentido lógico de “definir”), una definición es 
una delimitación conceptual que permite distinguir las notas esenciales 
(o las “determinaciones distintivas”, como dice Centrone al interpretar 
el término ὅρος en el pasaje del Sofista recién citado) del objeto y, por 
ende, caracterizarlo como “lo que es”. 

En un conocido pasaje del Filebo, el personaje Sócrates propone el 
ejemplo de una persona que entienda qué es la justicia misma (τις ἡμῖν 
φρονῶν ἄνθρωπος αὐτῆς περὶ δικαιοσύνης ὅτι ἔστιν), que posea un 
λόγος que siga a su pensamiento (λόγον ἔχων ἑπόμενον τῷ νοεῖν), 
y que “piense del mismo modo acerca de todos los demás existentes” 
(62a1-5). A mi juicio, este pasaje es particularmente significativo desde el 
punto de vista epistemológico y puede ayudar a proporcionar algunas 
claves para comprender la distinción διάνοια-νόησις en la línea dividida 
en Rep. VI. Lo primero que habría que señalar es que Platón emplea νοεῖν 
y διανοεῖσθαι con pocas líneas de distancia; aunque probablemente 
no está haciendo el mismo uso técnico que hace en Rep. VI, podría ser 
provechoso examinar si esas líneas del Filebo pueden leerse en conexión 
con las de la línea dividida. Quien entiende qué es la justicia “sabe”, 
en algún sentido, qué es; desde luego que quien entiende algo, lo ha 
comprendido, tiene una cierta noción de ese algo sin por eso ser capaz 
de definirlo. Se puede ser capaz de entender qué es una acción justa o 
injusta en un plano puramente práctico y pre-teórico, y no ser capaz de 
definir correctamente qué es la justicia. Eso, en un sentido, es νόησις: 
captar lo que algo es porque a uno le permite entender lo que eso es. 
Pero, además, si uno sabe qué es algo, tal vez es capaz de explicarlo o de 
definirlo. Sin embargo, este modo de pensar el problema pone algunos 
problemas a la tesis de que la διάνοια tiene una función propedéutica 

como “delimitación”, pues la pregunta inicial que da lugar al diálogo es “¿qué 
es la justicia?”, y la respuesta correcta a la pregunta por el “qué” de algo es 
una definición. Véase también Político 266e1, donde parece claro que en el giro 
ἐπὶ τὸν τοῦ βασιλέως ὅρον el término ὅρος debe significar no “delimitación”, 
sino “definición”. En Sofista 248c, en cambio, admito que es más cuestionable 
que Platón esté pensando en “definición” cuando usa ὅρος: algunos traducen 
“determinación distintiva” (Centrone, 2008 ad loc.); otros simplemente 
“determinación” (Cordero, 1993, ad loc.). Fronterotta (2007, ad loc), en cambio, da 
“definición”. La misma interpretación es proporcionada por Murachco-Trindade 
Santos (2011, ad loc). Schleiermacher (1970) prefiere “explicación” (Erklärung).



32 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

que constituye una especie de entrenamiento del alma en nociones 
abstractas, porque parece que uno primero entiende en el sentido de la 
captación directa de una noción y luego explica (proposicionalmente) 
qué es. 

El otro aspecto interesante de este pasaje del Filebo son las dos 
apariciones, con una diferencia de pocas líneas, de la expresión λόγον 
ἔχων. Naturalmente, es posible entender ese λόγος como “discurso” y, 
aun cuando la expresión más habitual en Platón para decir “dar cuenta 
o razón de algo” es δοῦναι λόγον40 o διδόναι λόγον41, sin duda podría 
entenderse λόγον ἔχων como “dar cuenta de”. La pregunta más natural 
y difícil de responder es “¿qué significa λόγος en esta expresión?” Por 
el modo en que Platón plantea el problema (δικαιοσύνης ὅτι ἔστιν),42 se 
podría sospechar que lo que hay aquí es una formulación implícita de 
la típica pregunta “¿qué es x?, donde esa x es habitualmente una virtud 
moral (en este pasaje del Filebo, la justicia) y la respuesta es un enunciado 
que describe la οὐσία o el εἶδος de x, es decir, la respuesta correcta a 
ese tipo de pregunta es una definición.43 Uno podría objetar que éste es 
un modo “demasiado aristotélico” de presentar este problema, pero no 
hay duda de que se trata de un enfoque completamente platónico en 
su origen.44 Si a la pregunta “¿qué es figura?” se responde “lo redondo 
es figura”, esa respuesta es desde luego incorrecta ya que hay figuras 

40  Simposio 202a5; Fedón 75b5.
41  Laques 187c2; e10; Fedón 76b8; 95d7; 101d6.
42  Una expresión equivalente a τί ποτ’ ἐστίν en otros diálogos (cf. Laques 

190d8; Sofista 217b2-3; c1-7).
43  La sinonimia entre οὐσία e ἰδέα es habitual desde el Fedón (cf. 78d1-7, 

donde la οὐσία es aquello de cuyo ser damos un λόγος al preguntar y responder, 
y es lo que siempre se encuentra del mismo modo y en el mismo estado: lo igual 
mismo, lo bello mismo, etc. Cf. también 65d). Véase también Crátilo 386d8-e4 y 
Timeo 29c3, 35a1-2. Ya en el Eutifrón la pregunta “qué es x” aparece asociada a 
la definición, y ésta, a su vez, a la ἰδέα y la οὐσία del objeto definido (cf. 5c-6e y 
10a-11e. Ver también Menón 71e-73c).

44  Decir que la respuesta a la pregunta “¿qué es x?” es “un enunciado 
que describe la οὐσία o el εἶδος de x”, es, en realidad, la definición aristotélica 
de definición (cf. Metafísica 1031a12; véase también 1013a27; 1024b29: 1037a23. 
Analíticos Posteriores 90b3-4), pero esa afirmación se encuentra claramente 
adelantada en Fedro 237c2 ss., cuando Platón afirma que la mayor parte de la 
gente no conoce la οὐσία de cada cosa. Un poco más adelante (237d) aclara que 
cuando se establezca el ὅρος (¿la definición?) del amor, dirigiendo la mirada 



33Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

que no son redondas: “redondo” no es “figura”, sino una “cierta 
figura, no “lo que es figura”. Aunque hay una tendencia a pensar que 
la tesis de que Sócrates (i.e. el Sócrates de los diálogos de Platón) está 
interesado en la búsqueda de definiciones es aristotélica, porque uno 
sigue su descripción de los intereses socráticos,45 este argumento no es 
de Aristóteles, sino de Platón (Menón 74b4-8). La respuesta correcta a esa 
pregunta es la definición de figura, una lección que Aristóteles aprendió 
y desarrolló a partir de las intuiciones filosóficas de Platón. Obviamente, 
lo que estoy sugiriendo no es que el filósofo platónico sea una especie 
de maniático que cree que debe estar definiendo todas y cada una de las 
cosas del mundo, de modo de certificar que las conoce;46 la expresión 
“dar cuenta o razón de algo” puede significar cosas diferentes que dar 
un λόγος en el sentido de proporcionar una definición. Ese giro es 
habitual en Platón cuando lo que se requiere es explicar o justificar algo: 
un rito (Menón 81a11-12), una tesis acerca de una investigación sobre 
la felicidad o infelicidad humanas (Teeteto 175c-d).47 “Dar un λόγος”, 
entonces, puede significar simplemente ser capaz de explicar aquello 
acerca de lo cual uno declara tener conocimiento; en el Teeteto (y otros 
diálogos; Rep. 531e4-5) Platón es aún más enfático y sostiene que conocer 
algo supone no sólo dar un λόγος, sino también recibirlo.48 

En el pasaje del Filebo antes citado no sería extraño que Platón 
piense en la definición de justicia. Si una definición es un enunciado que 
describe el εἶδος de un objeto, dicho εἶδος debe fungir como aquello que 
se describe en el particular tipo de juicio que llamamos “definición”. 

hacia ello, podremos saber si es algo provechoso o dañino (i.e. primero es el qué 
y luego el cómo). Pero véase también Fedón 78d.

45  Cf. Metafísica 1078b17-29 y Benson, 2013, p. 136.
46  Además del hecho de que, si le creemos al autor de la Carta VII 343b5-

6 (¿Platón?), “nada en el λόγος es lo suficientemente firme o estable” (μηδὲν 
ἱκανῶς βεβαίως εἶναι βέβαιον). Cf. también Carta VII 343a1: διὰ τὸ τῶν λόγων 
ἀσθενές.

47  Sobre los múltiples significados de λόγος en la expresión “dar y recibir 
un λόγος” cf.  Lafrance (1981: 269-270). 

48  Teeteto 202c2-3. De un modo interesante, Lafrance (1981: 112, n. 160) 
sugiere que “dar la razón de una cosa particular en los diálogos de madurez 
consiste en vincular el caso particular con la Idea” (cf. también p. 268-269). En el 
Protágoras (336b9-c1) Alcibíades dice que Sócrates es capaz de “dialogar” (o de 
“conversar dialógicamente”) y que sabe dar y recibir un λόγος. 



34 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Pero, según Platón, captar la noción de justicia o de belleza a través 
de la νόησις (sin definir tales nociones) eso es conocimiento;49 es lo 
que uno hace cuando “ve” con la νόησις, no con los ojos (Rep. 529b2-
3: ἡγεῖσθαι ἂν αὐτὸν νοήσει ἀλλ’ οὐκ ὄμμασι θεωρεῖν), y es lo que 
explica que para Platón el conocimiento lo sea de objetos no sensibles, 
o, más precisamente, el objeto propio de conocimiento es “lo que es en 
sentido pleno o absoluto”, es decir, la Forma o Idea (Rep. 477a3-5: τὸ μὲν 
παντελῶς ὂν παντελῶς γνωστόν).50

Pero, admitido eso, no es menos cierto que ser capaz de proporcionar 
una definición apropiada de un objeto contribuye a su conocimiento. 
En el contexto del pasaje del Filebo antes citado, poseer un λόγος (en 
caso de que λόγος pueda entenderse como “definición”) de justicia, de 
círculo o de “la esfera misma divina” e ignorar “esta esfera humana” y 
“estos círculos”, es, creo, tanto como poseer un conocimiento puramente 
teórico y carecer del conocimiento práctico que permite aplicar la teoría 
a una situación concreta. La mezcla de ambos tipos de conocimiento 
cuadra perfectamente bien en el contexto de este diálogo con la vida 
mixta como modelo de vida buena. Creo que el texto del Filebo es útil 
para comprender la región superior de la línea dividida en Rep. VI 
porque Platón combina los dos tipos de pensamiento, y parece asociar la 
διάνοια al “conocimiento proposicional” y vincularlo a la búsqueda de 
definiciones, y la νόησις o νοῦς a la captación o comprensión intelectual 
del término a definir. Pero si ése es el caso, como he sugerido antes, la 
interpretación que sostiene que el “pensamiento discursivo” (διάνοια) 
es propedéutico del “pensamiento intuitivo” se ve afectada, porque para 
definir “justicia” primero debo “entender” en algún sentido la noción de 
justicia. Es decir, si uno no entiende qué es justicia (i.e. si uno no tiene 
νόησις de la justicia), parece difícil intentar definir la justicia.

3. Conocimiento y disposición anímica

 He sugerido que puede ser importante investigar cómo se encuentra 
dispuesta el alma de quien es capaz de deshacerse de todo lo sensible 
en la operación mental que Platón llama νόησις porque, si “el cuadrado 

49  Esto, en realidad, está dicho de modo explícito por Platón, para quien 
ἐπιστήμη y νόησις son sinónimos. Cf. Rep. 533e8-534a5.

50  Véase también Rep. 523b-524c y Fedón 74b; 75b5-c1.



35Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

mismo” y “la diagonal misma” de los que habla Platón (Rep. 510d5-
511a1) son Formas (como creo que son), uno podría decir que lo que 
ve la διάνοια y lo que ve la νόησις es, en rigor, lo mismo (i.e. Ideas, 
Formas), sólo que la διάνοια no las ve como Ideas en y por sí mismas, 
sino como Ideas que aún están conectadas con lo sensible. Tanto la 
διάνοια como la νόησις son ἕξεις, estados, condiciones (Rep. 511c3-d5); 
pero las líneas finales de Rep. 533c7-e551 también se refieren a un estado 
o condición de claridad o “esclarecimiento” (seguramente cognitivo) en 
que se encuentra el alma de quien es capaz de entrar en contacto con las 
Formas habiendo eliminado por completo sus vínculos con el dominio 
sensible.   

Lo que me propongo hacer ahora es presentar algunas sugerencias 
(algunas un poco especulativas) respecto de las razones que tiene 
Platón para creer que aquellos cuyos estados anímicos en la captación 
de Formas pueden identificarse con lo que él llama νοῦς o νόησις son 
“más claros o exactos” que el estado mental de quien opera a través de 
su διάνοια. Platón sostiene que los geómetras, aunque “ven” Formas, 
siguen amarrados al dominio sensible. Además, argumenta que tanto 
los geómetras como los que se dedican al cálculo suponen, “hipotetizan” 
(ὑποθέμενοι; 510c3) lo par, lo impar, las figuras (σχήματα) y las tres 
clases de ángulos (rectos, agudos y obtusos). Pero el problema que 
encuentra Platón en el procedimiento de estas artes es que hacen todo 
eso “como si conocieran esos objetos” (ταῦτα μὲν ὡς εἰδότες: 510c6), 
los adoptan como hipótesis y no creen que deban dar un λόγος de tales 
cosas, ni a sí mismos ni a otros, como si fueran evidentes a cualquier 
persona. Aunque la διάνοια trata con objetos inteligibles, no es capaz 
de investigar sus fundamentos, lo cual debe significar que su claridad 
o certeza es limitada. Si el ascenso del alma supone un grado mayor de 
esclarecimiento cognitivo, y una parte de tal esclarecimiento es llegar 
a un principio no hipotético, la διάνοια no puede proporcionar el tipo 
de conocimiento que exige una certeza absoluta respecto de lo que se 
conoce.  

Ser capaz de dar un λόγος es una condición del conocimiento y 
es un rasgo esencial del dialéctico, como dice expresamente Platón en 
Rep. 531e3-5.52 Claro que, como sabemos, siempre es difícil tener una 

51  Donde hay un crux interpretum que Slings califica de locus desperatus (ver 
Slings, 2003, ad locum).

52  Cf. también Fedón 75b5-6; Simposio 202a2-9; Teeteto 202c2-3.



36 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

precisión absoluta de qué quiere decir Platón con λόγος en ese tipo de 
expresión, como cuando dice que el dialéctico es “quien aprehende o 
capta el λόγος de la esencia (οὐσία) de cada cosa” (τὸν λόγον ἑκάστου 
λαμβάνοντα τῆς οὐσίας), y que quien no lo aprehende, en la medida en 
que no es capaz de dar un λόγος de dicha cosa, ni para sí mismo ni para 
otro, no tiene comprensión (νοῦς) de esa cosa” (Rep. 534b3-6). Este tipo 
de comentario parecería invertir el orden de la consideración: aunque 
desde el punto de vista ontológico y de su poder cognitivo la νόησις está 
por encima de la διάνοια, ahora parece que si uno es incapaz de dar un 
λόγος de un x no tiene νοῦς de ese x. Es decir, si uno no puede “explicar” 
x (i.e. dar un λόγος de x), no podrá entenderlo. Pero este aparente 
cambio de énfasis por parte de Platón puede ser útil para advertir en qué 
sentido creo que debe hacerse una lectura “deflacionaria” del modelo 
de la línea dividida: ni la νόησις es una captación intelectual misteriosa 
de las esencias platónicas ni la διάνοια puede entenderse en un sentido 
puramente proposicional independientemente de la νόησις.

Lo que Platón parece estar diciendo en el ejemplo de los geómetras 
(éstos geómetras, no la geometría filosófica de la que habla en Rep. VII) 
es que ellos no saben de qué hablan. Ésta es la primera objeción a la 
geometría y, presumiblemente, también a la διάνοια como el tipo de 
operación mental que le permite a uno proceder en ese dominio técnico. 
La segunda objeción es que los geómetras se sirven de figuras o formas 
visibles, i.e. sensibles. Dicho de otro modo, los geómetras siguen atados 
al dominio sensible y, por ende, en cierto modo al menos, al de la opinión 
(δόξα; cf. Rep. 521d); es cierto que, en sentido estricto, éste no puede ser el 
caso pues la διάνοια, como “pensamiento” que es, pertenece ya al reino 
de lo inteligible. Pero para mostrar la deficiencia de la διάνοια Platón 
tiene, una vez más, la genial ocurrencia de decirnos que, en realidad, 
ella ocupa una posición intermedia entre νοῦς y δόξα (Rep. 511c3-d5).

Ahora bien, si la διάνοια se encuentra entre el νοῦς y la δόξα 
parece que, en cierto modo, comparte ambos dominios. Por eso, aunque 
es capaz de captar Formas, aún no puede prescindir por completo de 
ingredientes sensibles. Eso es algo que únicamente se da en el dominio 
de la νόησις. Pero, ¿cómo es esto posible? El recurso a hacer una lectura 
intertextual con el Fedón resulta útil, porque es allí donde Platón habla 
de la posibilidad que uno puede tener de deshacerse de su cuerpo en la 
medida de lo posible para ser capaz de neutralizar el poder distorsionador 
del cuerpo y de los sentidos (65c7-8; cf. también 66b-d). Pero ni siquiera 
en un diálogo como el Fedón, en el cual Platón ve en el cuerpo el 



37Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

impedimento para captar apropiadamente “lo real” (i.e. la Forma), dice 
que haya que eliminar el dominio de lo sensible. Es más, a pesar de la 
recomendación de procurar separarse de lo corpóreo y de todo lo que 
está asociado a ello (estados afectivos, como placer, dolor, etc.) para 
lograr alcanzar “lo en sí” y, por tanto, tener un conocimiento o saber 
propiamente dicho (Fedón 66d-67a), Platón, mediante el argumento de 
la reminiscencia, nos recuerda la importancia de la percepción como 
un paso previo para el acceso a lo verdaderamente real. Es decir, lo 
sensible parece ser una condición necesaria –aunque no suficiente– del 
conocimiento. 

4. Epílogo: el viaje del alma hacia su propio reencuentro
Si el modo correcto de leer el símil de la línea es desde abajo 

hacia arriba (como parece indicar Platón en Rep. 532b-c), uno podría 
sugerir que el ascenso (ἐπάνοδος) –que es el “viaje”, πορεία, en que 
consiste la dialéctica o la filosofía misma– del que habla Platón (Rep. 
521c y 532b) no es sólo el ascenso en el camino que sigue el alma en su 
proceso de esclarecimiento cognitivo (532b4), sino también un retorno 
a su condición o estado original, cuando aún no estaba en el cuerpo. 
Uno siempre podría pensar que es imposible experimentar un estado 
noético en el que no haya involucrado ningún componente sensible. 
Después de todo, incluso en el caso de que Platón tenga razón y el alma 
sea una entidad inmaterial, mientras uno está vivo el alma está en su 
cuerpo. Pero si lo que intenta argumentar Platón en el Fedón es plausible, 
es posible que uno pueda “deshacerse de su cuerpo” en el sentido de 
ser capaz de neutralizar sus poderes distorsionadores. Lo que quiero 
sugerir es que la exigencia de la νόησις en el sentido de desplegar la 
capacidad noética sin que haya ingredientes sensibles en ella no difiere 
de lo que Platón argumenta en el Fedón, donde sostiene que el alma 
se aproxima en mayor medida y del modo más puro al conocimiento 
de cada cosa cuando opera, “en la mayor medida posible”, por medio 
del pensamiento mismo sin mezcla (αὐτῇ καθ› αὑτὴν εἰλικρινεῖ τῇ 
διανοίᾳ), sin depositar su confianza en la vista ni en ninguna otra 
facultad perceptiva, sino sirviéndose del pensamiento mismo (Fedón 
65d-66a). Con “deshacerse del cuerpo”, entonces, Platón no puede 
querer decir desprenderse completamente de él (algo que únicamente 
puede ocurrir con la muerte), sino neutralizar el poder engañador de los 
sentidos, que se encuentran “amarrados” al cuerpo (Fedón 79c2-4). Pero, 



38 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

además, lo que él parece indicar (Rep. 521c) es que eso se logra cuando 
la propia alma ha podido completar su περιαγωγή, su “retorno”, desde 
un día oscuro a un verdadero día. El “día oscuro” es el que al comienzo 
parece más claro, el dominio de la εἰκασία, pero eso es pura apariencia, 
no “realidad”. Sin embargo, uno podría preguntar, ¿“retorno” a qué o 
a dónde? Y la respuesta debe ser: a su propia condición o estado, esto 
es, la condición o estado del que gozaba el alma cuando no estaba 
vinculada al cuerpo (Rep. 532a-b). Eso significa que el alma se encuentra 
en ese momento en un estado diferente del que se encontraba cuando 
era abrumada por las sensaciones. Pero, ¿cómo lograr eso mientras uno 
sigue vivo? Un primer paso debe ser, creo, el ejercicio de la dialéctica 
como método de preguntas y respuestas (i.e. preguntas y respuestas 
que no sean triviales). Cuando uno es muy niño cree que lo único 
real o verdaderamente existente es lo perceptible.53 Siempre pueden 
presentarse argumentos (algunos muy sólidos y elegantes) para tratar 
de mostrar que la creencia en un reino de entidades inmateriales, con 
poderes causales y epistémicos, es una completa ficción. 

Pero hay quienes todavía recuerdan (incluso dentro de una 
tradición empirista o materialista) que constituye un acontecimiento 
extraordinario en la vida del desarrollo mental de un niño el paso de 
“tres sillas” a “tres” (“tres mismo”, “tres sin más”).54 Claro que Platón no 
habla de “desarrollo mental”: de un modo más sugerente afirma que la 
dialéctica es una πορεία, un “viaje”. En Rep. 532b4 afirma que es el viaje 
que hace el prisionero liberado desde el fondo de la caverna hacia el sol, 
“el hijo del Bien”. En 521c7 ese viaje de retorno es presentado como un 
ascenso hacia “lo que es” y eso, dice Platón, “sin duda sostendremos que 
es la verdadera filosofía”. Debe notarse que cuando en 509d7-9 presenta 
por primera vez la línea dividida comienza por la εἰκασία e introduce el 
“criterio de certeza” (probablemente epistémica) que va desde lo que es 
oscuro a lo que es claro (ἔσται σαφηνείᾳ καὶ ἀσαφείᾳ). Al final de Rep. 
VI, cuando enumera los cuatro παθήματα del alma –que coinciden con 
las cuatro capacidades cognitivas asociadas a cada una de las secciones 
de la línea dividida– comienza por la νόησις (lo más claro) y termina en 
la εἰκασία (lo más oscuro). Hago notar este detalle porque uno podría 

53  A veces Platón sugiere que las posiciones materialistas son no sólo 
obstinadas, sino también pueriles (cf. Teeteto 156a; Sofista 246a10-11: Filebo 14d-
e).

54  Un ejemplo parecido proporciona Platón en Filebo 15a.



39Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

sospechar que, aunque desde el punto de vista ontológico y axiológico 
lo primero es la νόησις,55 la condición habitual de los humanos es la de 
la εἰκασία; es por eso que debemos ascender desde ella a la νόησις. 

Para concluir, mi sugerencia es que el método de preguntas del tipo 
“¿qué es x?” y de respuestas del tipo “x es y” (donde y describe el εἶδος 
de x), con la posibilidad de refutar esa respuesta porque y no describe 
apropiadamente el εἶδος de x, es el comienzo del entrenamiento del 
alma para el ascenso hacia “lo que es” (i.e. lo que efectiva o propiamente 
es x o cualquier otra entidad del mundo respecto de la cual queremos 
averiguar su naturaleza más propia). Ese retorno del alma lo es hacia su 
condición o estado original. Vale la pena recordar que ya en el Gorgias 
Platón hace una declaración explícita en la que señala que la refutación 
es un método terapéutico que es capaz de modificar para mejor la propia 
disposición o estado anímico.56 La etapa de la discusión dialógica debe 
llevarse a cabo pues en caso de que uno sea refutado, incluso si lo es 
parcialmente, dicha refutación puede traducirse en un cambio de ἕξις 
y contribuir así a desprenderse, “en la medida de lo posible”, de los 
ingredientes sensibles distorsionadores que le impiden a uno proceder 
de acuerdo con su νόησις. Platón, creo, da algún indicio de que éste 
puede ser el caso cuando en Rep. 585b3-4 sostiene que la ignorancia y 
la estupidez (ἄγνοια, ἀφροσύνη) se entienden como una especie de 
vaciedad de una condición o estado anímico (κενότης ἐστὶ τῆς περὶ 
ψυχὴν αὖ ἕξεως). Al parecer, según Platón no es trivial atender a los 
esfuerzos (seguramente continuos) que uno debe hacer para modificar la 
ἕξις de su alma, de manera de poder abandonar el plano de la εἰκασία y 
emprender el ascenso hacia la νόησις. Es también por eso que me parece 
que el mundo de apariencias en el que con cierta frecuencia vivimos 
los humanos, según Platón, no tiene sólo un significado epistemológico, 
sino también moral.  

Para concluir, aunque no me atrevo a decir cuál es exactamente la 
“interpretación tradicional” de las dos secciones superiores de la línea 
dividida en Rep. VI, creo que ha habido una cierta tendencia a leer 
esas secciones como actividades intelectuales que tienen una cierta 
independencia. Si por momentos Platón parece invertir el orden de la 

55  Como piensa Proclo, Comentario a la República de Platón 291, 28 (ed. 
Kroll): νοητὸν δὲ εἰλικρινῶς τὸ πρότερον.

56  Gorgias 458a2-b1; cf. también Teeteto 167a5.



40 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

consideración cuando argumenta que si uno es incapaz de dar un λόγος 
de un x del mundo (siendo “dar un λόγος” una actividad propia de 
la διάνοια), uno no tiene νοῦς de ese x, esta observación parece darle 
a la διάνοια una anterioridad respecto de la νόησις. Pero lo que este 
cambio de énfasis parece indicar es que ni la νόησις puede leerse 
independientemente de la διάνοια ni ésta independientemente de 
aquélla.  

Agradecimientos
El antecedente más remoto de este artículo es una ponencia presentada 

en el VI Coloquio Platónico, POLITEIA VI- Universidad Federal de Río de 
Janeiro, Brasil (noviembre de 2011). Vaya mi agradecimiento al auditorio 
por sus comentarios y observaciones (especialmente a Carolina Araújo, 
Ivana Costa, Maria das Graças de Moraes Augusto y Mauro Tulli). Una 
segunda versión de este texto fue presentada en el Centre d’ Études 
sur la pensée antique ‘Kairos kai Logos’. Universitè d’Aix- Marseilles 
(Facultè des arts, lettres, langues, et sciences humaines, Département de 
philosophie; marzo de 2015). Estoy en deuda con Alonso Tordesillas por 
su invitación y comentarios, y con Michele Corradi y Max Latgé por 
sus objeciones y observaciones. Finalmente, quiero expresar mi sincero 
agradecimiento a los evaluadores anónimos de Tópicos: aunque estoy 
seguro de que no he respondido a todas las objeciones, sus críticas me 
ayudaron a presentar mejor mis ideas. Este texto es un resultado parcial 
del proyecto 1150067; Fondecyt, Chile.

Bibliografía citada
Adam, J. (1921). The Republic of Plato (Edited with critical notes, 

commentary and appendices). Cambridge: Cambridge University 
Press, vol. II (reprinted).  

Aportone, A. (2002). Tra sensazione ed esperienza. Un’introduzione 
alla concezione kantiana dell’intuizione empirica. En Aportone, A., 
Aronadio, F., Spinicci, P. (eds.) Il problema dell’intuizione. Tre studi su 
Platone, Kant, Husserl. (63-157). Napoli: Bibliopolis. 

Aronadio, F. (2002). Il problema dell’intuizione in Platone. En Aportone, 
A., Aronadio, F., Spinicci, P. (eds.) Il problema dell’intuizione. Tre studi 
su Platone, Kant, Husserl. (21-61). Napoli: Bibliopolis.

Audi, R. (1998). Epistemology. A contemporary introduction to the theory of 
knowledge. London & New York: Routledge.



41Dialéctica, pensamiento ‘intuitivo’ y ‘discursivo’ en Platón

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

____ (1993). The Structure of Justification. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Benson, H. (2013). The Priority of Definition. En J. Bussanich & N.D. 
Smith (eds.) The Bloomsbury Companion to Socrates. (136-155). London-
New Dehli-New York-Sydney: Bloomsbury Academic.

Boeri, M.D. (2016). Theaetetus and Protarchus: two philosophical 
characters or what a philosophical soul should do. En Cornelli, G. 
(ed.) Plato’s Styles and Characters. (357-378). Hildescheim-Zürich-
New York: Georg Olms.

____ (2007). Apariencia y realidad en el pensamiento griego. Investigaciones 
sobre aspectos epistemológicos, éticos y de teoría de la acción de algunas 
teorías morales de la antigüedad. Buenos Aires: Colihue.

Bluck, R.S. (1956). Logos and Forms in Plato: A Reply to Professor Cross. 
En Mind (New Series) vol. 65, Nº 260, 522-529.

Centrone, B. (2008). Platone, Sofista. A cura di Bruno Centrone. Torino: 
Einaudi.

Cherniss, H. (1936). The Philosophical Economy of the Theory of Ideas. 
En The American Journal of Philology, Vol. 57, No. 4, 445-456.

Cordero, N.L. (1993). Plato. Le Sophiste. Cordero, N. L. (trad.) Paris: GF-
Flammarion.

Cross, R.C. (1954). Logos and Forms in Plato. En Mind (New Series) vol. 
63, Nº 252, 433-450.

Delcomminette, S. (2006). Le Philèbe de Platon. Introduction à l’ agathologie 
platonicienne. Leiden-Boston: Brill.

Dorter, K. (2006). The Transformation of Plato’s Republic. Lanhan-Boulder-
New York-Toronto-Oxford: Lexington Books.

Dretske, F. (1971). Conclusive Reasons. En Australasian Journal of 
Philosophy, 49, p. 1-22.

Fattal, M. (2001). Logos, pensé et vérité dans la philosophie grecque. Paris: 
Harmattan.

Fine, G. (2004). Knowledge and Belief in Republic V. En Fine, G. Plato 
on Knowledge and Forms. Selected Essays. (66-84). Oxford: Clarendon 
Press. (Knowledge and Belief in Republic V. En Archiv für Geschichte 
der Philosophie, 60, 1978, 121-139. Cito por la edición de 2004).

Fronterotta, F. (2011). ὑποθέσις e διαλέγεσθαι. Metodo ipotetico e 
metodo dialettico in Platone. En Longo, A. (ed.) Argument from 
Hypothesis in Ancient Philosophy. (43-74). Napoli: Bibliopolis.

____ (2007). Platone. Sofista (a cura di Francesco Fronterotta). Milano: 
Rizzoli.



42 Marcelo D. Boeri

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

____ (2001). METHEXIS. La teoria platonica delle idee e la partecipazione 
delle cose empiriche (Dai dialoghi giovanili al Parmenide). Pisa: Scuola 
normale superiore.

Gonzalez, F. J. (1996). Propositions or Objects? A Critique of Gail Fine 
on Knowledge and Belief in Republic V. En Phronesis, Vol. 41, No. 3, 
245-275.

Lafrance, Y. (1981). La théorie platonicienne de la Doxa. Montreal-Paris  : 
Les Belles Lettres.

Murachco, H.-J. Trindade Santos, J. (2011). Platâo. O Sofista. Lisboa: 
Calouste Gulbenkian.

Schleiermacher, F. (1970). Theaitetos. Der Sophist. Der Staatsmann (bearb. 
v. Peter Staudacher, griech. Text v. Auguste Diès, dt. Übers. v. 
Friedrich Schleiermacher) Darmstadt.

Slings, S.R. (2003). Platonis Rempvblicam. Recognovit breviqve adnotatione 
critica instruxit. Oxford: OCT.

Smith, N.D. (1996). Plato’s Divided Line. En Ancient Philosophy 16, p. 
25-46

Tordesillas, A. (2016). Le beau, une nature merveilleuse, une vision 
soudaine (Banquet 210 E2-211D1). En Tulli, M.-Erler, M. (eds.) 
Proceedings of the X Symposium Platonicum. The Symposium. (315-320). 
Sankt Augustin: Academia Verlag.

Trabattoni, F. (2003). Il sapere del filosofo. En Vegetti, M. Platone. La 
Repubblica (vol. V). (157-163). Napoli: Bibliopolis. 

____ (1994). Scrivere nell’ anima: verità, dialettica e persuasione in Platone. 
Firenze: La Nuova Italia.

Vegetti, M. (2003). Quindici lezioni su Platone. Torino: Einaudi. 


