10.21555/top.v0i0.745

Articulos

La justificacion de la presencia del mal en el mundo desde la
estética agustiniana

The justification of the presence of evil in the world from
Augustine’s Aesthetics

David Ezequiel Téllez Maqueo®

'Universidad Panamericana, Ciudad de México, email: detellez@gmail.com

Autor para correspondencia: David Ezequiel Téllez Maqueo, email: detellez@gmail.com

Abstract:

The possibility of a philosophical reconciliation between God as an absolute
principle of goodness and evil in the present reality through its various manifestations
(poverty, war, disease, ignorance, etc.), has been a constant concern in the History of
Western thought. If God exists, how can it be that there is evil in the world? To give a
satisfactory rational response, different answers have been proposed. But Augustine of
Hippo represents one of the first dominant responses of Western History so that the
knowledge of his position concerning this issue is worthy of being analized. Thus, the aim
of these lines is threefold: (1) to define which is the aesthetic solution of Augustine to the
problem of evil, (2) to point out some-well known critiques to his position in the twentieth
century, (3) to remark that the Augustinian solution, being not utterly satisfactory, can still
be the basis for a theodicy that is able to armonize the existence of God and Evil in the
world, having previously assessed the different critic positions made by his critics.

Keywords: Evil, Augustinian Philosophy, Aesthetics, Medieval Philosophy.


mailto:detellez@gmail.com
mailto:detellez@gmail.com

Resumen:

La posibilidad de establecer una conciliacion entre Dios como principio absoluto de
bondad, y el mal presente en la realidad en sus mas diversas manifestaciones (miseria,
guerras, enfermedad, ignorancia, etc.), ha sido una preocupacion constante en la historia del
pensamiento occidental. Si Dios existe, ;cdmo puede suceder que exista mal en el mundo?
Para dar una respuesta racional satisfactoria se han planteado diversas respuestas. Agustin
de Hipona representa una de las primeras respuestas dominantes de la historia occidental,
por lo que el conocimiento de su postura ante este problema es digno de interés. Para ello,
el objetivo de estas lineas es triple: 1) establecer en qué consiste la solucion estética de san
Agustin al problema del mal, Il) sefialar algunas de las criticas mas conocidas que ha
recibido en el siglo XX, y II1) afirmar que la solucion agustiniana, aunque no es totalmente
convincente, puede seguir siendo base de una teodicea capaz de hacer compatible la
existencia de Dios y el mal en el mundo, tras la valoracion de las distintas posturas criticas
que ha recibido.

Palabras clave: Mal, Agustinismo, Estética, Filosofia medieval.

Recibido: 26 — 06 — 2015.

Aceptado: 14 — 09 — 2015.

Introduccion

La posibilidad de establecer una conciliacion entre Dios como principio absoluto de
bondad, y el mal presente en la realidad en sus mas diversas manifestaciones (miseria,
guerras, enfermedad, ignorancia, etc.), ha sido una preocupacion constante en la historia del
pensamiento occidental. Pero el tema adquiere aun mayor notoriedad a la vista de sucesos
aciagos en que a primera vista el absurdo del mal parece ser total. Los horrores de
Auschwitz pueden ser un caso paradigmatico en este sentido, pues se trata de un ejemplo en
el que la razon humana se enfrenta de un modo decidido ante la pregunta por el sentido
ualtimo del mal en el universo.

Si Dios existe, ¢como puede suceder que exista mal en el mundo? Para dar una respuesta
hasta cierto punto racional se han planteado diversas “teodiceas”, es decir, soluciones que



metodologicamente se dirigen a un doble objetivo: 1° o bien tienden a demostrar en un
plano logico, que la afirmacion de la existencia del mal no es por si misma contradictoria
con la existencia de Dios; 2° o bien se basan en un analisis de las razones que Dios tiene
para permitir el mal aungque Dios no sea causa efectiva de él.

A cumplir este doble objetivo se ordenan planteamientos tradicionalmente conocidos como
el de Tomas de Aquino en filosofia medieval, Leibniz en filosofia moderna, o Alvin
Plantinga desde la perspectiva analitica. También Agustin de Hipona se inscribe en este
doble objetivo anteriormente enunciado, al punto que ciertos autores sostienen que el
africano representa la primera teodicea dominante de la historia occidental (Hick, 1977;
Griffin, 1976).

Paralelamente a una teodicea, existe en el corpus agustinianum una respuesta de tipo
estético al problema del mal en la que poco se ha reparado, y si bien su postura puede
ofrecer dificultades que van desde resultar poco convincente, desconcertante e incluso
moralmente ofensiva en su interpretacion mas radical, sigue ejerciendo una enorme
fascinacion por la gama de recursos retdricos, poéticos y literarios de los que se sirve
Agustin para explicar el fendmeno del mal, no s6lo desde el punto de vista moral o fisico,
sino ontoldgico.

Conviene aclarar que de los distintos tipos de mal presentes en Agustin no es mi propdsito
tratar aqui acerca del mal moral, de culpa o iniquidad, que se da en el desorden de la accion
cuando falta a las exigencias esenciales del orden natural o sobrenatural, ni al mal de pena o
sufrimiento, que se da ante la falta de integridad corporal (la gacela devorada por el ledn,
una gripe) o ante la desproporcion entre lo que el alma desea y lo que sucede (andar en silla
de ruedas). Estas reflexiones se dirigen mas bien al mal en su dimensién ontoteoldgica, es
decir, por una parte, se sitan en el marco de un analisis de la naturaleza entitativa del mal
en general como privacion de un orden natural (en el orden de la categoria aristotélica de
relacién), y por otra, se estudia el mal en su relacion con Dios. Ambos aspectos constituyen
en Agustin la base del analisis que enseguida se realizard acerca de la solucién estética al
tema del mal en el mundo.’

! Este andlisis del mal desde una perspectiva ontoldgica y en cierto modo metafisica

no debe llevarnos a afirmar que exista un “mal metafisico”, nocién fuertemente cuestionada
desde Agustin. Que hay un mal metafisico propiamente significaria decir dos cosas: a) que
el mal goza de entidad per se, de un ser al mismo titulo que el bien, y b) que hay un
principio divino de mal del que depende cualquier otra clase de mal (culpa y pena), algo
que en Agustin y en Aquino carece de sustento. Para ambos autores, el mal es real en el
sentido en que se da como algo que no es la nada, lo no ficticio. Pero no es cosa, no posee



Por tanto, el triple objetivo de estas lineas es: 1) establecer en qué consiste dicha solucion
estética, 11) sefialar cuales son las criticas mas conocidas que ha recibido, y I11) afirmar que
la solucidn agustiniana puede seguir siendo base de una teodicea capaz de hacer compatible
la existencia de Dios y el mal en el mundo, tras la valoracion de las distintas posturas

I) Concepcion estética del mal

La solucidn estética al mal en Agustin de Hipona responde a una teodicea, es decir, se
inscribe en un intento de explicar la coexistencia de Dios y del mal con la ayuda de
metaforas artisticas o valores estéticos, subrayando el papel que la nocion de providencia
divina ejerce respecto de todas las creaturas que integran un mundo armoénicamente
ordenado, en el que el mal también cumple una funcion de tipo cosmético precisamente
porque la belleza no proviene de la existencia de un mundo absolutamente impecable y
ordenado, sino justamente de la antitesis entre los contrarios, es decir, el orden surge de un
universo en el que todos sus elementos —incluido el mal, lo mismo que en una pintura en
la que hay sombras y no s6lo luces— estan debidamente dispuestos, no desde la perspectiva
puntual de las creaturas, sino desde la visual holistica-superior que posee el supremo
ordenador del universo, en la que bien y mal armonizan entre si. Me detengo primeramente
en el andlisis de lo que esta idea trae consigo desde los textos fundamentales del corpus
agustinianum.

a) De ordine

el ser por si mismo como entidad sustancial (Cf. Steel, 1994, 251).En otras palabras, si
existe un tratamiento metafisico del mal, aunque no exista un mal metafisico propiamente.



Agustin es considerado entre los primeros pensadores en aproximarse al problema del mal
desde una perspectiva estética (Sohn, 2007). Tras abandonar sus convicciones maniqueistas
basadas en la explicacion de que hay dos principios divinos, una para lo bueno y otra para
lo malo, afirma dentro de un marco monoteista que la providencia de Dios cuida del
mundo. ¢Estaria el mal dentro de este orden divino 0 no? Y si lo estd ;coOmo puede esto
suceder sin que el orden se convierta en desorden? Este es el problema como lo aborda en
De ordine. Para responderlo, Agustin utiliza dos valores estéticos: el contraste y la
totalidad, representados en la persona de dos de sus discipulos respectivamente, Licencio y
Trigecio. Hablando del contraste, de acuerdo con Licencio, tanto las cosas buenas como
malas estan dentro de un orden que resalta la justicia hermosa de Dios:

Los males, ciertamente no son amados por Dios, pero tampoco estan fuera
del orden. Sin embargo, EI ama el orden. Esto es lo que verdaderamente
quiere El: amar las cosas buenas y detestar las cosas malas— esto mismo
constituye un orden acabado y una divina disposicion. Y puesto que esta
disposicion mantiene la armonia del universo por medio del contraste entre
sus distintos elementos, sucede que los mismos males son en cierto modo
necesarios. De este modo, la hermosura universal del mundo se produce
como resultado de ciertas antitesis, es decir, debido a la combinacion de
cosas contrarias: por ello es que las piezas retoricas pronunciadas por los
oradores nos agradan tanto. (De ordine, 1, 7, 18) (Agustin, 1969, 612)

Esto significa que la armonia del universo esta sostenida por el contraste como principio de
belleza. Dicho de otro modo, el efecto estético del contraste entre lo bueno y lo malo es que
ello realza la belleza del cosmos en su conjunto. Por eso es que “los mismos males son en
cierto modo necesarios” (De ordine, 1, 7, 18), pues dan a Dios la ocasion para ejercer su
justicia, “tratando a buenos y malos segin lo que merecen” (De ordine, 1, 7, 19). Hasta
aqui, la postura de Licencio, que ciertamente encuentra en Agustin pleno respaldo.

Pero méas adelante, en el mismo diélogo, también concuerda Agustin con la afirmacion de
Trigecio. A diferencia del énfasis puesto por Licencio en el equilibrio de los contrarios
entre si para explicar el mal, Trigecio se centra en la totalidad como valor estético, es decir,
en la armonia universal de las cosas como un todo. Desde esta mirada, lo que en el mundo
aparece como malo, no procede de un defecto en la providencia divina misma sino es mas
bien atribuible a la incapacidad humana para captar el orden del universo en su totalidad.
Por eso:

Si el hombre elevara su mente y dirigiera su mirada a la universalidad de las
cosas, encontraria que no hay nada desordenado, desarreglado o fuera del
sitio que le pertenece. (De ordine, 2, 4, 11) (Agustin, 1969, 645)



Haciendo propios, tanto el concepto de contraste de Licencio, como la nocién de totalidad
de Trigecio, Agustin propone en la misma obra cuatro ejemplos para ilustrar esos valores
estéticos que sus amigos han mencionado: el caso del verdugo, la prostituta, las partes feas
del cuerpo y los gallos de pelea. Todas ellas son realidades aparentemente malas
superficialmente, pero si pudiéramos verlas en su conjunto y a la luz de sus opuestos,
podriamos comprender lo que de bueno disimulan.

Dice Agustin:

¢Qué cosa mas horrible que un verdugo? ¢Ni mas truculento y fiero que su
animo? Y, sin embargo, él ocupa un lugar necesario en las leyes y esta
incorporado al orden con que se debe regir una sociedad bien gobernada.
Cierto que es un oficio degradante para el animo, pero contribuye al orden
ajeno castigando a los culpables. —;Qué cosa mas sordida y vana que la
hermosura y las torpezas de las prostitutas®, alcahuetes y otros cémplices de
la corrupcion? Suprime el lenocinio de las cosas humanas y todo se
perturbara con la lascivia; pon a las meretrices en el lugar de las madres de
familia, y todo quedard envilecido, afeado y mancillado. Asi, pues, esta clase
de hombres de vida desordenada se reduce a un vilisimo lugar por las leyes
del orden. —¢No hay también en los animales algunos miembros corporales®
que mirados por si mismos, sin la conexion que tienen con el organismo
entero, nos repugnan? Sin embargo, el orden de la Naturaleza ni los ha
suprimido, por ser necesarios, ni los ha colocado en un lugar preeminente

2 Tomaés de Aquino (1995) se sirve de este mismo pasaje de Agustin para explicar

por qué motivo si erradicaramos la prostitucién de entre los oficios, terminarian
desencadenandose por sus consecuencias mayores perjuicios de los que se seguirian si se
permite que existan (Summa Theologiae, I1-11, c10, all).

3 Refiriéndonos al hombre en su condicién animal, este pasaje de Agustin guarda

estrecha conexién con aquel otro en que Pablo de Tarso menciona que, aunque todos los
miembros corporales cumplen una funcion, no todos son fuertes y bellos, sino méas bien
algunos son débiles y viles: “los miembros del cuerpo que parecen mas débiles son los mas
necesarios, y a los que parecen mas viles los rodeamos de mayor honor” (I, Cor, 12, 22).
Tomas de Aquino (1953) comentando el mismo pasaje paulino pone como ejemplo de
miembros corporales debiles a los intestinos, y ejemplo de miembros que parecen viles a
las orejas y a los pies, razon por la cual hay que adornarlos para disimular su posible
fealdad: “por eso rodeamos de mayor ornato a las orejas, de cuyos lobulos colgamos aretes,
asi como a los pies que se calzan con zapatos adornados de perlas y pintados” (Super
epistolam Pauli ad Corinthios, cap. 12, lect. 3).



por causa de su deformidad, porque ellos, aun siendo deformes y ocupando
su lugar, enaltecen el de los miembros més nobles. —;Qué cosa mas
atrayente, qué espectaculo mas propio de una granja campestre, como la rifia
y contienda de los gallos de pelea* mencionados en el libro anterior? Y con
todo, jqué abominable nos parecid la deformidad del vencido! Y, sin duda,
ella contribuyé también a un aumento de interés del combate. (De ordine, 2,
4, 12) (Agustin, 1969, 645-646)

Asi, pues, el papel de las realidades descritas, lo mismo que el de todas aquellas que
aparentemente son malas, es hacer que brille con toda claridad aquello que aparece como
bello. Y asi, por ejemplo:

1) Sin la existencia de verdugos encargados de cumplir las leyes contra los malhechores no
seria posible hablar de valores como la gobernabilidad y la seguridad en un estado.

2) Por su parte, la prostitucion es desaconsejable éticamente por diversos factores®. Pero si
a las meretrices no se las tolerase, sino que fueran removidas por completo en una sociedad
la honra y el crédito que damos a las madres de familia no seria el mismo, quizas seria
probablemente nulo: pues donde todas son buenas, no habria en el fondo ninguna buena, o
para mejor expresarlo, no habria modo de establecerlo, ya que el pardmetro para
determinarlo se obtiene por comparacion con la que no es una buena mujer, justo
precisamente como la meretriz.

3) Por otra parte, lo que hace que consideremos atractivos a ciertos miembros del cuerpo
animal (como los ojos y los cabellos) nace de ser comparados con otros miembros que
juzgamos en general como feos (tales como los pies, las orejas o las visceras).

4 Parecida afirmacion realiza otro agustiniano, Nicolas de Cusa (1980, 1137) en

Apologia doctae ignorantiae cuando afirma que “al tratar de investigar el pensamiento de
un autor deben leerse todos sus escritos, pues es tarea facil encontrar en textos mutilados
alguna frase que pudiera disonar, pero que considerada en su contexto general, tiene un
sentido aceptable, de manera parecida a como los animales venenosos, si se les considera
en si, aislados de todo el universo, parece que no tienen nada de belleza ni bondad, pero
considerados en el conjunto del universo del cual son miembros, manifiestan tener su dosis
de belleza y bondad” .

> Un buen analisis sobre la moralidad de la prostitucion en Agustin se encuentra en
Neumann de Paulo, 2004, 27-34.



4) Y en el caso de una lucha entre dos gallos de pelea®, el contraste entre la fealdad del
gallo derrotado y la altivez del gallo vencedor es lo que muestra la belleza de la
competencia. Como en toda lucha, la belleza no surge de ver al enemigo derrotado (ya sea
el gallo desangrandose o el toro agonizando), sino de la emocion que despierta la lucha
entre los opuestos, la expectacion del resultado. Pero principalmente, por el hecho de que
los vencidos se convierten en cualidades de los vencedores. Extendiendo el caso a cualquier
clase de contienda deportiva, no se puede ver la derrota del enemigo sin considerar
enseguida la belleza del triunfador.

Todo este servirse del contraste y la totalidad como elementos sobre los cuales descansa la
determinacion de la belleza es algo a lo que segin Agustin recurren metodolégicamente
principalmente dos clases de artes liberales: a saber, la retorica y la poesia. Acerca de la
primera, y como retorico de oficio, el Hiponense era consciente en cada uno de los
discursos pronunciados en las diversas etapas de su vida —tanto antes de su conversion
cuando pronuncié publicamente elogios al emperador Valentiniano Il en Milan, como

6 El caso de la reyerta entre los gallos de pelea (gallos gallinaceos) ocurrida en

Casiciaco poco después de su conversion, y narrada para explicar la belleza del contraste,
aparece explicado con mayor detalle por Agustin en otro lugar (De ordine, 2, 4, 12):
“Después me levanté también yo, y elevadas a Dios las ordinarias oraciones, nos pusimos
en camino hacia los bafios. Era aquel un lugar a proposito para conversar, muy frecuentado
por nosotros cuando por el mal tiempo no podiamos salir al campo. Al llegar a las puertas
de los bafios observamos que dos gallos comenzaban una pelea encarnizada. Nos complacié
prestar atencién... Eran visibles en los gallos las cabezas estiradas hacia adelante, su
plumaje erizado, las acometidas violentas con fuertes picotazos de uno cautelosamente
esquivadas por el otro. En ningun movimiento de aquellos animales, faltos de razén, habia
nada inconveniente, a causa de la suprema razon que gobierna todas las cosas. Por ultimo,
considérese la ley del vencedor: su soberbio canto, y aquel encoger todas las plumas, como
redondedndose en ostentacion de orgulloso dominio. Y luego las sefiales del vencido: su
cuello desplumado, su voz humilde y sus torpes movimientos, y sin embargo, por eso
mismo, no sé cémo conforme con las leyes de la naturaleza y de lo bello” (Agustin, 1969,
618-619).

También Sexto Empirico (Adversus mathematicos, X1, 99, 101) menciona el caso
de los gallos de pelea (“los estoicos consideran que los toros y los gallos pueden luchar
hasta la muerte por el placer que experimentan™), pues en la tradicion estoica se estimaba
que las luchas naturales entre gallos son el ejemplo de que a veces bajo un aparente
desorden (pelea) reina un orden (placer) en el fondo”, lo que es base de la nocion de
contraste que Agustin quiere subrayar.



después de su conversion cuando se enfrasco en acres polémicas contra donatistas, arrianos
y maniqueos— de la importancia de dar eficacia a sus palabras no solo sirviéndose de
metaforas audaces o intercalando ejemplos inopinados que facilitaban la persuasion, sino
también recurriendo a las antitesis y contraposiciones dentro de sus personales
composiciones con el mismo propdsito estético.

Entre todas las artes liberales, es quizas en la poesia donde mejor se refleja la importancia
del contraste como elemento estilistico. A esta idea responde la costumbre literaria, que en
ocasiones se permiten algunos poetas, de usar diversos metaplasmos o figuras de diccion,
es decir, ciertos modos de hablar que se apartan de lo habitual (algo que no es
completamente bueno en estricta gramatica: v.g. “soledad sonora’) pero a los que un poeta
puede recurrir para dotar de mayor colorido a sus expresiones, algo de lo que ciertamente
no se debe abusar, para no convertir el poema en algo fastidioso, pero que usado con
moderacion como condimento del poema, contribuye al propdsito de producir belleza . Asi
es como afirma Agustin:

Los poetas saben como utilizar los barbarismos’ y solecismos para realzar la
belleza de sus poemas, aungue, para disimular la evidencia de tales vicios
del lenguaje, prefieren llamarles figuras literarias o metaplasmos. Quitad a
los poemas estos recursos, y echaremos en falta un condimento gratisimo.
Usadlos en cambio con demasia en los poemas y todo serd acre, podrido,
rancio y fastidioso. Por ejemplo, trasladad esos mismos recursos literarios a
la conversacion libre, y, ¢quién no mandara que se retiren al teatro? El
orden, pues, que todo lo gobierna y modera, ni permitira su excesivo empleo
donde se puede, ni su uso en cualquier parte. En conclusion, intercalando un
estilo algo descuidado, se embellecen las partes con cierto encanto. Pero si
ello predomina en todo el discurso, se acaba por despreciar a éste como algo
vil. (De ordine, 2, 4, 12) (Agustin, 1969, 646)

! Por barbarismo se entiende tanto el uso de expresiones extranjeras no

incorporadas totalmente a un idioma, como también cualquier incorreccion gramatical
consistente en pronunciar o escribir mal una palabra. Lo mas probable es que sea este
segundo sentido al que se esté refiriendo Agustin en este pasaje, sobre todo porque
enseguida menciona un segundo término con el que se halla sumamente vinculado el
segundo de los sentidos de barbarismo: el solecismo, que segin el DRAE, consiste
igualmente en un error contra las normas de un idioma, sobre todo una violacion a las leyes
de la sintaxis (y no cualquier clase de violacion en general, como pareceria ser lo propio del
barbarismo).



Este ejemplo de la poesia es significativo para Agustin, no solo para explicar en el plano
literario —hasta aqui mencionado— de qué depende la belleza de un poema, sino también
para mostrar en un plano mas universal la “utilidad” de la presencia del mal en el mundo.
Para lograrlo, Agustin compara al mundo con un vasto poema, perfectamente escrito por el
autor del universo, y en el que cada realidad —lo mismo que cada palabra en un buen
poema— cumple con una funcion especifica dotando con ello de sentido a la totalidad del
conjunto, no solo a pesar de sus imperfecciones, sino debido justamente a ellas. Este es el
tema del De civitate Dei, cuyo texto paso a explicar enseguida.

b) De civitate Dei

Agustin estd convencido de que aunque el mal no tiene ser propio®, es decir, no es
naturaleza ni sustancia, sino que depende del bien para existir (motivo por el que sélo lo

8 El argumento con que el maniqueo defiende que el mal es una sustancia frente a

quienes no lo aceptan es el siguiente: “Mi mayor satisfaccion seria poner en sus manos un
escorpion y ver si retiran 0 no la mano. Si la retiran es sefial, en contra de sus palabras, que
el mal es una substancia, si es que no tienen la osadia de negar que este animal lo es” (De
moribus Ecclesiae et de moribus manichaeorum, I, 8, 11). A esto Agustin responde: “Si el
veneno de su naturaleza fuera malo, su primera victima seria el mismo escorpion; pero
sucede lo contrario, que si del todo se le quita el veneno, infaliblemente perece. Por lo que
se ve ser un mal para su cuerpo perderlo y para el nuestro recibirlo; un bien para €l tenerlo
y un bien para nosotros el carecer de €l ;Luego una misma cosa es buena y mala? No, lo
que sucede es que el mal es lo contrario a la naturaleza, asi de este animal como de la
nuestra; el mal es el desorden, que, lejos de ser una substancia, es el enemigo de toda
substancia” (De moribus Ecclesiae et de moribus manichaeorum, II, 8, 11) (Agustin, 1956,
371-373).

Son varios los lugares donde niega sustancialidad al mal: “El mal no es alguna
naturaleza, sino el nombre que recibe la falta de bien” (De civitate Dei, XI, c. 9) (Agustin,
1968, 731). “El mal no puede originarse sino del bien” (Enchiridion ad Laurentium, 11-14)
(Agustin, 1956, 475-481). “El mal no tiene una causa eficiente sino deficiente, puesto que
el mal en si mismo no es un efecto, sino un defecto. Tratar de descubrir la causa de una
deficiencia es como tratar de ver la obscuridad o0 escuchar el silencio” (De civitate Dei, XII,



bueno podria ser malo), esta consciente de que hay males concretos perceptibles en el
mundo (v.g. enfermedad, pobreza, ignorancia), y no los habria si Dios hubiera querido que
no los hubiese. Que el mal no sea sustancia no significa que sea imaginario.

Por tanto, hay que encontrar una razon para explicar que el mal es algo real sin lesionar al
mismo tiempo la bondad y sabiduria de Dios. Y esta razon no es otra que el orden
universal, teniendo en cuenta que la creacion no puede reflejar la perfeccion divina sino por
la diversidad de creaturas y sus escalonamientos, entre los que se hallan precisamente que
existen cosas mas buenas que otras y a su vez cosas mas malas que otros.

De esta manera, cada cosa es buena, pero su conjunto es alin mas bueno®, no sélo a pesar
de los sacrificios particulares que comporta, sino en virtud de sus mismos sacrificios, de la
misma forma en que el poema es bueno no sélo debido a la sucesion cadenciosa de unas

c. 7) (Agustin, 1968, 804). “El vicio no es naturaleza sino contrario a la naturaleza, y la

causa del pecado no es el Creador sino la voluntad humana” (De civitate Dei, XI, c. 17)
(Agustin, 1968, 744).

S “Todas las cosas fueron creadas por una Trinidad sumamente buena, subsistente e

inmutable, y aunque dichas cosas no son ni suma, ni constante, ni inmutablemente buenas,
lo son, no obstante, en particular, y muy buenas consideradas en su conjunto, ya que de

ellas resulta la admirable belleza del universo” (Enchiridion ad Laurentium, cap. X)
(Agustin, 1956,475).

Cf. Confesiones 7, 13, 19: “Aunque juzgaba que las cosas superiores eran mejores
que las inferiores, con mas sano juicio juzgaba que todas juntas eran mejores que solas las
superiores” (Agustin, 2010, 223) y con De vera religione, 40, 76, en donde ofrece muchos
ejemplos de codmo juzgar correctamente la belleza: “tampoco, al contemplar un edificio,
debemos contentarnos con mirar un solo angulo, ni en el hombre hermoso s6lo los cabellos,
ni en el buen orador s6lo el movimiento de los dedos &#91;...&#93;. Si queremos juzgar
con rectitud todas estas cosas que son infimas, porque de las partes imperfectas resulta la
perfeccién del todo, han de considerarse en relacién con la totalidad &#91;...&#93;. Incluso
el color negro en una pintura puede ser hermoso si tomas la pintura como un todo”
(Agustin, 1956, 165).

En esta idea medieval agustiniana se inspira Leibniz (“todo mal parcial es un bien
universal”) segiin Sohn, 2007, 49. Cf. Latzer, 1993, 59-69.



silabas tras otras (lo bueno), sino también en virtud de la interposicion de los silencios (lo
malo).

Segln Agustin, el universo es como un inmenso poema hecho por Dios™®, quien, a efecto
de embellecer su obra, recurrié como todo buen poeta a las llamadas antitesis (o contrastes
como le llama en De ordine) de la misma forma en que Pablo de Tarso se sirvid de ellas
tanto en sus discursos asi como en sus cartas para dar un tono més elocuente a sus palabras.

Dice Agustin:

Pablo recurre a estas antitesis en la Il Carta a los Corintios (6, 7-10), y
explica bellamente el pasaje que dice: Mostremos las armas de la justicia
para combatir a diestra y siniestra, para que caminemos seguros en la gloria
y en la ignominia; en la infamia y en la buena fe; teniéndonos el mundo por
embusteros siendo realmente hombres de verdad; por no conocidos siendo
sin embargo conocidos; por muertos perseverando Vvivos; por tristes estando
siempre alegres; por pobres enriqueciendo a muchos, y como quien nada
posee poseyéendolo todo. Pues bien: asi como la oposicion de estos contrarios
da un tono de belleza al lenguaje, asi también la belleza del universo resulta
de una oposicion en cierta elocuencia, no de palabras, sino de hechos. (De
civitate Dei, XI, 18) (Agustin, 1968, 745)

Esto explicaria por qué en el Universo esta prevista la presencia de pecadores junto a los
justos, de enfermos junto a sanos, de pobres junto a ricos, y de todas aquellas obras que se
presentan de dos en dos formando contrarios. Y ello obedece a que esta realidad antitética
de suyo, lejos de cancelar la belleza del Universo termina por concederle mayor brillo y
adorno, “no ya mediante una elocuencia de palabras como en un poema, sino mediante una
elocuencia de obras y de personas como en la creacion”. En este mismo proceso estético
descansan todas las épocas de la historia de la humanidad. Que hayan existido luces y
sombras en la historia de la civilizacion, forma parte de un plan providencialista, segun el

10 Idea de cufio estoico, que aparecid por primera vez con Crisipo de Soli, pasé

posteriormente a Ciceron (De natura deorum, 2, 6, 17) y finalmente la adoptd Agustin.
Segun Bychkov, la Unica teoria estoica que ha sido transmitida de modo casi intacto a san
Agustin y a otros autores cristianos como Aquino, es precisamente que la existencia de una
belleza universal es un signo de la existencia de Dios (Cf. Bychkov, 1996, 152).



cual Dios, artista supremo del universo, ha previsto que en cada siglo reine de un modo u
otro la belleza™.

Pero si Dios es un artista, (como justificar la existencia de seres feos o deformes en un
mundo creado para la belleza universal por un artista como Dios? En De civitate Dei,
Agustin menciona casos conocidos de monstruosidad humana conocidos en su tiempo*%:

1 “Dios sabe mejor que ningun hombre lo que se ha de utilizar convenientemente en

cada tiempo, qué y cuando ha de dar, afadir, quitar, eliminar, aumentar o disminuir, él que
es Creador inmutable de las cosas mudables, y es también su gobernador. Asi va
transcurriendo la hermosura de las edades del mundo, cuyas particulas son aptas cada una a
su tiempo, como un gran cantico de un inefable artista, para que los que adoran dignamente
a Dios pasen a la contemplacion eterna de la hermosura aun mientras dura el tiempo de la
fe” (Epistola 138, 1, 5) (Agustin, 1953, 129).

Y lo mismo dice en otra de sus cartas: “;Por qué da Dios la vida a aquellos que sabe
que pronto moriran?... El artista que compone un poema sabe qué tiempos da a cada voz
para que su cancion se deslice y corra bellamente en sonidos que cesan, preceden y
suceden. Con mejor motivo, Dios no permite que vayan pasando con mayor prisa o lentitud
que la exigida por una modulacién prevista y predeterminada los espacios temporales en
esas naturalezas que nacen o mueren. Como las silabas y las palabras, son particulas de este
siglo en el admirable cantico de las cosas que pasan. Es que la sabiduria divina, por la que
fueron creadas todas las cosas, es muy superior a todas las artes. Todo eso podria decirlo yo
de la hoja del arbol. ;Cuanto mejor podré decirlo del nacimiento y muerte de los hombres,
cuya vida temporal no se abrevia o prolonga mas de lo que Dios, organizador de los
tiempos, sabe que conviene al orden del universo?” (Epistola 166, 5, 13) (Agustin, 1953,
477-479).

12 “Dios sabe mejor que ningun hombre lo que se ha de utilizar convenientemente en

cada tiempo, qué y cuando ha de dar, afadir, quitar, eliminar, aumentar o disminuir, él que
es Creador inmutable de las cosas mudables, y es también su gobernador. Asi va
transcurriendo la hermosura de las edades del mundo, cuyas particulas son aptas cada una a
su tiempo, como un gran cantico de un inefable artista, para que los que adoran dignamente
a Dios pasen a la contemplacion eterna de la hermosura aun mientras dura el tiempo de la
fe” (Epistola 138, 1, 5) (Agustin, 1953, 129).

Y lo mismo dice en otra de sus cartas: “;Por qué da Dios la vida a aquellos que sabe
que pronto moriran?... El artista que compone un poema sabe qué tiempos da a cada voz
para que su cancion se deslice y corra bellamente en sonidos que cesan, preceden y
suceden. Con mejor motivo, Dios no permite que vayan pasando con mayor prisa o lentitud
que la exigida por una modulacién prevista y predeterminada los espacios temporales en



Se asegura que algunos [hombres] tienen los pies vueltos hacia atras; que
otros poseen los dos sexos, la mamila derecha de varon y la izquierda de
mujer... Cuentan también que algunos no tienen boca y que viven
exclusivamente del aire que respiran por la nariz. Afirman que otros no
levantan més que un codo, y por eso los griegos los llaman pigmeos, y que,
en algunas regiones, las mujeres conciben a los cinco afios y que su vida no
excede a los ocho. Dicen que otros tienen los 0jos en los hombros. Y asi de
otra infinidad de hombres o “cuasihombres”, que se hallan pintados en
mosaico en el puerto de Cartago, tomados de los libros como de historia mas
curiosa. ¢Qué diré de los cinocéfalos, cuyas cabezas de perro y sus mismos
ladridos muestran que son mas bestias que hombres? (De civitate Dei, XVI,
8, 1) (Agustin, 1968, 1093)

Aunque el propio Agustin parece no dar mucho crédito a lo que se dice de estos seres
“cuasihumanos”, no estamos obligados a creer en su existencia. Seres como el ciclope, por
ejemplo, con un ojo en medio de la frente, pueden constituir personajes creados por la
mitologia o sencillamente ser producto de leyendas fabulosas. Esto no significa que para
Agustin no existan varios de esos casos, tan sélo que posiblemente no todos ellos son casos
auténticos. Pero el hecho de que el propio Agustin haya sido testigo personal de algunos de
estos “partos monstruosos”, es algo de lo que ¢l mismo da cuenta debida:

Nosotros sabemos que nacen hombres con méas de cinco dedos en las manos
y en los pies... En Hipona hay un hombre que tiene la planta de los pies en
forma de media luna, con dos dedos solamente en las extremidades, y lo
mismo en las manos... Los andrdginos, llamados también hermafroditos,
aunque son muy raros, con todo, es fécil hallarlos de cuando en cuando, en
cuyo caso aparecen los dos sexos, y no se sabe de cual deben tomar el
nombre. Sin embargo, ha prevalecido la costumbre de ponerles el nombre
del sexo superior, es decir, del masculino, pues nadie los ha llamado jaméas
androginas o hermafroditas. Hace algunos afios, recientemente por cierto,
nacié en Oriente un hombre doble en los miembros superiores y simple en
los inferiores. Tenia dos cabezas, dos pechos y cuatro manos, un solo vientre

esas naturalezas que nacen o mueren. Como las silabas y las palabras, son particulas de este
siglo en el admirable cantico de las cosas que pasan. Es que la sabiduria divina, por la que
fueron creadas todas las cosas, es muy superior a todas las artes. Todo eso podria decirlo yo
de la hoja del arbol. ;Cuanto mejor podré decirlo del nacimiento y muerte de los hombres,
cuya vida temporal no se abrevia o prolonga mas de lo que Dios, organizador de los

tiempos, sabe que conviene al orden del universo?” (Epistola 166, 5, 13) (Agustin, 1953,
477-479).



y dos piernas, como un hombre ordinario, y vivio tantos afos, que su fama le
convirtié en sitio de turismo. (De civitate Dei, XVI, 8, 2) (Agustin, 1968,
1095)

¢Cual es la razén de la existencia de esta clase de seres con deformidades o rarezas?
Agustin se mantiene cauteloso para responder, al punto de que el motivo Gltimo de ello nos
es desconocido. No obstante, lo primero que debemos evitar es en el error de atribuir a Dios
mismo la existencia de tales imperfecciones. Asi como el mal moral es obra de la voluntad
humana cuando se aleja de la naturaleza buena, la fealdad de los individuos, cuyo cuerpo
deforme se aleja del curso ordinario de la naturaleza, viene del tronco Unico del primer
hombre (Adan) y no de Dios. Aunque Dios permite la existencia de seres deformes, Dios
no es causa directa de ellos, sino el hombre mismo.

Asi, pues, seria un despropoésito creer que Dios se equivocd al permitir que un hombre
naciera con siete dedos en lugar de cinco, pues Dios, conoce donde, cuando y qué es o ha
sido oportuno crear, y ademas conoce la belleza del universo en su conjunto y la semejanza
o diversidad de las partes que la componen. Por €so, a quien es incapaz de contemplar todo
el conjunto (qui totum inspicere non potest) como sucede con la totalidad de los hombres,
le resultard “chocante” ver cierta desproporciéon en una parte del mismo, y esto es porque
ignora a qué otra parte se adapta y a qué otra dice relacion®.

B Siempre que Dios permite el mal lo hace por un bien mayor. Esta es la mejor

solucion a que se llega por los caminos de la razén para explicar la coexistencia de fealdad-
belleza y bien-mal: Dios prevé el mal, a ese mal le asigna un fin bueno qué desempefiar y
cumplir, y de esta manera “bonifica” el mal. En tono casi poético lo leemos en De civitate
Dei, XI, 17: “Dios, como es creador éptimo de las naturalezas buenas, asi es ordenador
justisimo de las voluntades malas, de tal forma que, cuando las creaturas usan mal de las
naturalezas buenas, El usa bien aun de las voluntades malas” (Agustin, 1956, 744).

Es tan relevante lo afirmado aqui por Agustin y repetido con otras palabras en su

Enchiridion ad Laurentium, XI: (“Pues Dios, siendo sumamente bueno, no permitiria en
modo alguno que existiese algin mal en sus criaturas si no fuera de tal modo bueno y
poderoso que pudiese sacar bien del mismo mal”) que ello luego lo adoptard y completara
Tomas de Aquino en dos lugares: 1) en In Il Sententiarum, d29, a3, arg4 (“No quedaria
manifiesta de modo perfecto la bondad divina, a no ser que ese bien que Dios saca del mal,
fuera atin mayor que el bien del que estd siendo uno privado en virtud del mal”), y 2) en
Quaestiones disputatae de malo, c13, a4, argl7, en donde sostiene que asi como Dios se
sirve de los pecados de los hombres, para sacar de ello algun bien, también es licito a los
hombres servirse del pecado de otro para un bien: “cuando Publicola se pregunto si seria
licito servirse del juramento de aquel que jura por falsos dioses, en lo que peca este ultimo
evidentemente, Agustin le respondié que quien usa la confianza de aquellos que
abiertamente han jurado por dioses falsos y asi 1o hace no para un mal sino para un bien, no



Y por eso, en la creacion vemos que lo que a unos perjudica, a otros beneficia, lo que en
unos es carencia en otros es una cualidad. La gacela devorada por el le6n es un mal para la
gacela pero un bien para el ledn. Gente sin brazos y piernas saca fuerzas de sus mismas
carencias para destacar en el terreno profesional 0 humano; y viceversa, quienes en
ocasiones poseen belleza y salud, a veces ven desperdiciar sus cualidades viviendo en la
indolencia y la mediocridad.

La respuesta al problema de la fealdad es la misma que se desprende de lo dicho sobre la
relacién bien-mal**: aunque la fealdad se produzca en el universo, ella no es sustancia, sino
un accidente de aquella realidad que efectivamente es sustancia: la belleza. La que
consideramos fealdad en el mundo, también estd ordenada a algo, es decir, a hacer que
resalte mas eminentemente la belleza, de tal modo que ésta agrade mas y sea mas digna de
alabanza.

La fealdad no es signo de falta de orden®, mas bien lo presupone, pues el mundo tiene un
orden, aunque la mayoria de los seres humanos seamos “miopes ontologicos” incapaces de

gueda asociado al pecado de aquellos que juraron por los demonios, sino a la promesa
virtuosa que hicieron de decir la verdad. Sin embargo, si alguien se complaciera de que otro
jurara por falsos dioses e incluso lo indujera a ello, entonces definitivamente pecaria”
(Aquino, 2015, 531).

14 - . . , . .
El mal es un “parasito” del bien. Lo mismo que no habria espacio para el mal si no

hubiese bien, tampoco habria espacio para la fealdad si no hubiese belleza, pues la fealdad
no tiene ser propio, sino que —como todo ente parasitario— vive de lo que la belleza le
suministra: “;qué otra cosa es el mal, sino la privacion del bien? Del mismo modo que, en
los cuerpos de los animales, el estar enfermos o heridos no es otra cosa que estar privados
de la salud —y por esto, al aplicarles un remedio, no se intenta que los males existentes en
aquellos cuerpos, es decir, las enfermedades y heridas, se trasladen a otra parte, sino
destruirlas, ya que ellas no son substancia, sino alteraciones de la carne, que, siendo
substancia, y, por tanto, algo bueno, recibe estos males, esto es, privaciones del bien que
Ilamamos salud—, asi también todos los defectos de las almas son privaciones de bienes
naturales, y estos defectos, cuando son curados, no se trasladan a otros lugares, sino que, no
pudiendo subsistir con aquella salud, desaparecen en absoluto” (Enchiridion ad Laurentium,
XI) (Agustin, 1956, 477).

1 El orden natural, la forma y el modo son conceptos asociados a la nocién de bien,

por lo que el mal en general es el resultado de la privacion de alguno de estos tres
elementos de bondad. Una ponderaciébn mas exhaustiva acerca de las implicaciones
trinitarias de esta triada. (Cf. Schéfer, 2000, 59-77).



descubrirla, pues s6lo vemos una porcion minuscula de la inmensa realidad cosmica, no
porque no queramos, Sino porque aun queriendo, no esta a nuestro alcance tener la vision
de ese “big picture” que Dios mismo tiene de todas las cosas.

¢) De libero arbitrio

Estrechamente vinculada con el lugar de la fealdad de las creaturas en el Universo, Agustin
se plantea en De libero arbitrio, 111, 9, 24 una objecién de interés completamente estético en
cuanto a su solucién se refiere, pero de alcance ético®. Si ese mismo Dios es
completamente omnipotente como para sacar algo bueno de cada mal, “;no hubiera sido
aun mas sencillo a la omnipotencia divina ordenar todas las cosas desde el principio, de
manera que ninguna de ellas pudiera ser imperfecta o desdichada, pues ello estaba al
alcance del poder del creador y ello no se oponia a su bondad?” De este modo, al
desaparecer las creaturas imperfectas el mundo seria —aparentemente— mas bueno y justo.

Siguiendo con la doctrina esencial acerca de la perfeccion universal del universo basada en
las nociones de totalidad, contraste y diversidad ya explicadas, Agustin va a responder a
dicho planteamiento partiendo de algo que a primera vista resultaria paradéjico: un mundo
en el que existen creaturas mas perfectas que otras, esto es, en donde concurren los seres
mas perfectos al lado de los mas imperfectos, es mas bueno y bello que aquel en el que s6lo
existieran seres perfectos. Si la luz del sol es mas perfecta que la de la luna, y a su vez la de
la luna es mas perfecta que la de un candil, un mundo en el que sélo existiese la luz del sol
definitivamente no seria mas perfecto que aquel en el que ademas existiesen la luz de la

16 No es poco frecuente que los términos bueno y bello sean tomados como

sinénimos en filosofia clasica, teniendo en cuenta que el término griego para designar a lo
bello (kalon) era igualmente utilizado para indicar lo que era bueno. Por igual motivo,
términos latinos como honestum, que originalmente no tenian ningun sentido estético sino
solo ético, gradualmente en la Antigiiedad y definitivamente en la Edad Media, adquirieron
también el significado de hermoso. Asi se encuentra en Aquino “y llama a los miembros

deshonestos, feos; y a los honestos, hermosos” (Summa Theologiae, II-1l, c145, a2)
(Aquino, 1994, 423).



luna y del candil, aunque estas Gltimas sean inferiores a la del sol*’. De la misma manera,
Dios siendo bueno, s6lo podia crear cosas buenas: unas méas buenas que otras, pero cada
una cumpliendo una funcion que embellece al cosmos en su conjunto.

Este mismo ejemplo tomado de los astros sirve también para responder a otra pregunta por
la existencia de aquellos seres infelices o desgraciados: ¢no habria sido mejor haber creado
dichosos a todos los humanos?*® Agustin responde lo siguiente:

El ejemplo tomado de los astros nos suministra una ensefianza: al contemplar
las diferencias de los cuerpos obrarias injustamente si, viendo que unos son
mas luminosos que otros, pretendieras suprimir los que son mas opacos o
pretendieras igualarlos a los mas brillantes. Pero, refiriendo todas las cosas a
la perfeccion del conjunto, cuanto mas variadas son las diferencias, tanto
mas claramente ves la realidad de todas y cada una, y ni se te ocurre que
haya perfeccion universal sino donde los seres mas perfectos coexisten con
los menos perfectos.

De la misma manera conviene que veas las diferencias que existen entre las
almas desde este mismo punto de vista, y terminaras por convencerte de que
la miseria que en ellas lamentas pone de manifiesto como contribuyen a la
perfeccidn del universo esas mismas almas, que necesariamente deberan ser
desgraciadas, porque voluntaria y libremente quisieron ser pecadoras. Y tan

ol “Y si alguien no dice que no debia existir la luna, sino que debia haber sido hecha

tal y como es el sol, no se da cuenta de que, hablando asi, lo que realmente dice es que no
debia existir la luna, sino dos soles. En lo cual padece un doble error: consistente el primero
en que quiere afiadir perfeccion a las cosas que son ya perfectas en su naturaleza, al desear
la existencia de otro sol; y el segundo, en que quiere quitarsela, al pretender que no exista la
luna” (Agustin, 1963, 350).

18 Para Aquino, Dios tenia el poder de haber creado no s6lo a todos los hombres

felices sino a todos de una sola raza e incluso a todos iguales fisicamente, y sin embargo,
prefirié la diversificacion de ellos. Al preguntarse por la razon de ser de esta diversificacion
y de la variedad de seres en general, Tomas ofrece como razén tltima la siguiente: “El
&#91;Dios&#93; puso las cosas en el ser a fin de que lo bueno de él pudiera ser
comunicado a las creaturas y pudiera ser representado por ellas. Y puesto que lo bueno de
Dios no podia ser adecuadamente representado por una creatura Unicamente, produjo
muchas y diversas creaturas a fin de que lo que faltaba a una para representar la bondad
divina fuera suplido por otra &#91;...&#93; por tanto, el universo entero en su conjunto
participa mas perfectamente de lo bueno de Dios y lo representa mucho mejor que
cualquier otra creatura” (Summa Theologiae, I, c47, al) (Aquino, 2001, 468).



lejos estd de la verdad el decir que Dios no debia haberlas hecho tales,
cuanto lo esté el decir que no debe ser alabado por haber dado el ser a otras
criaturas mucho mas inferiores atn que esas almas pecadoras y desgraciadas.
(De libero arbitrio, 11, 9, 25) (Agustin, 1963, 350-351)

El sentido que de estas palabras se desprende es que nuestras mismas desgracias son tan
so6lo relativamente malas porque “contribuyen a la perfeccion del universo”, al punto que Si
todos hubiéramos sido felices desde siempre, habria faltado algo a dicha perfeccion. Pero la
pregunta que ldgicamente viene a la mente enseguida es la siguiente: si el alma se hace
desgraciada por el pecado, entonces también serian necesarios nuestros pecados para la
perfeccién del universo que Dios ha creado: ¢como puede Dios castigar con toda justicia
los pecados, si de no haberse cometido, no habria sido su obra plena y perfecta?

El propio Agustin aclara la respuesta haciendo una distincién entre pecados y almas:

No son necesarios a la perfeccion del universo los pecados y la desgracia. Si
lo son, en cambio, las almas en cuanto son almas, las cuales: si quieren
pecar, pecan, y si pecan se hacen desgraciadas. Si una vez absueltas de sus
pecados perseverara en ellas la desgracia, o sobreviniera a ellas la desgracia
aun antes de pecar, entonces se diria con razén que hay desorden en el
conjunto y en el gobierno del mundo. A su vez, si se cometen los pecados y
no se sancionan con la desgracia, en este caso es cuando la iniquidad
perturbaria el orden. (De libero arbitrio, 111, 9, 26) (Agustin, 1963, 350-351)

Por tanto, los pecados o las almas desgraciadas en nada disminuyen la perfeccion del
universo. Mas bien ésta disminuiria si recibieran lo contrario de aquello que merecen: es
decir, que los malos no recibieran la pena respectiva por haber cometido voluntariamente el
mal y que los buenos recibieran una pena sin haber pecado. Por tanto, la existencia de
pecados no es por si misma condicion indispensable para que la obra de Dios sea plena y
perfecta, sino que haya almas, que cuando voluntariamente cometen el mal® reciben la

19 Precisamente para que haya armonia entre la accién baja y la pena que le

corresponde para reparar el desorden que el pecado provocd, es costumbre que las almas
gue pecan reciban como pena la ejecucion de una accion igual de baja. Cuando las criaturas
superiores cometen una accion baja, reciben como pena algo igualmente bajo, y entonces
las penas son solo relativamente malas, pues su funcién es contribuir a restablecer la
armonia universal. Agustin pone un ejemplo: “;Qué parte hay de una casa mas grande que
el hombre? ;Y cuédl mas infima que la letrina de la casa? Sin embargo, el siervo
sorprendido en un pecado tal que le haga digno de que se le mande limpiar aquel lugar, en
cierto modo lo dignifica con su misma deshonra (ornat eam turpitudine sua); y asi ambas
cosas, esto es, la maldad del siervo y el acto de limpiar la letrina, unidas y reducidas a una



infelicidad, y cuando realizan el bien reciben la felicidad®. Y asi, para cualquier cosa que
elijan hacer las almas, el resultado seguira siendo siempre armonioso y proporcional, como
es en cada una de las partes del universo que Dios crea y gobierna.

I1) Diversas interpretaciones criticas de la estética agustiniana
del mal

La justificacion de la presencia del mal por la via cosmética tal como ha sido presentada
aqui en sus textos ha sido interpretada de diversas maneras por parte de algunos criticos del
pensamiento agustiniano, poniéndose asi de relieve las dificultades que encierra un tema
destinado a obtener respuesta sélo parcialmente desde la filosofia, como podra advertirse a
partir de las propias criticas que ha suscitado el planteamiento de Agustin hasta nuestros
dias.

Tan sélo para ilustrar la lectura que algunos autores recientes han hecho de la solucién
agustiniana, se exponen enseguida de manera sumaria (sin necesidad de entrar en la
discusion de sus argumentos) las posturas de algunos de los criticos que han abordado el
tema en nuestro autor. Sobre esta seleccion conviene aclarar que el criterio no obedece a
que se trata de los criticos mas importantes, sino tan sélo algunos de los mas conocidos, no
solo por la perspectiva estética de sus planteamientos sino en ocasiones ontoldgica,

especie de unidad, se adaptan y entran como a formar parte del orden de la casa, de modo
que vienen a estar en perfecta armonia con su conjunto. No obstante, si dicho siervo no
hubiera pecado, no por eso hubiera faltado a la administracion de la casa otro medio de
hacer la limpieza de las letrinas” (De libero arbitrio, III, 9, 27) (Agustin, 1963, 352).

20 Se refiere a la felicidad ya sea en ésta o en otra vida. Aunque viéramos en esta

vida que algunos malos aparentemente gozan y algunos buenos sufren, no debemos
precipitarnos juzgando que en ello hay desorden en el universo, ya que el sentido de la
historia segin Agustin pasa por un proceso aun inacabado (Cf. De civitate Dei, XI, 18)
(Agustin, 1968, 745), y que aun esta esperando su cumplimiento escatologico. Por tanto, el
drama de la salvacion no puede juzgarse hasta que haya terminado la vida en este mundo.
Como decia Fulton J. Sheen: “el mal puede tener su hora, pero Dios tiene su dia”.



tomando en cuenta que ambas dimensiones se encuentran mutuamente relacionadas en
filosofia agustiniana al tratar del tema.

A) Tesis de Adolf von Harnack

Segun ella, la teodicea de la armonia de san Agustin, aunque pertenece a la doctrina
cristiana, tiene su origen en la doctrina neoplatonica de la contemplacion conforme a la
cual, cuando el hombre asciende lo mas cerca posible de Dios mediante la contemplacion,
el alma descubre que lo Unico realmente existente en el universo es dios como un gran
espiritu respecto del cual la materia en si misma no existe realmente porque el cambio al
que esta sujeta en este mundo s6lo demuestra que hay una sola realidad: a saber, Dios como
Unica sustancia del universo. Esto lleva a Harnack a sostener que Agustin creyd en un
panteismo acosmista (el mundo es una ilusion, en comparacion con Dios que es lo Gnico
real), muy cercano al monismo de Spinoza.

Pero al mismo tiempo, Agustin habria sustentado un optimismo estético para todas las
creaturas, segun el cual, la creacién en su conjunto es muy buena®’. Es tan bueno el
Universo que el infierno y sus pobladores constituyen partes indispensables de la belleza.

Estas dos perspectivas aparentemente contradictorias —panteismo acosmista y optimismo
estético— segun Harnack estarian mutuamente implicadas. Pues s6lo cuando el panteismo
acosmista existe como condicion, es decir, s6lo cuando el valor intrinseco de la materia esta
relativizado en comparacion con el ser eterno y la belleza de Dios, podemos decir que
existe un optimismo estético a pesar de la presencia de males parciales en el universo.

2l “Agustin nunca dejo de constatar la belleza de la creacion, de considerar el

universo como una obra de arte, en que los grados son tan admirables como los contrastes.
Individuo y mal se pierden para verse en la nocion de belleza; es mas, Dios mismo es lo
eterno, la unica belleza. Incluso el infierno, la condenacion de los pecadores, es como un
acto de ordenacion de los males, una parte indispensable de la obra de arte” (Harnack,
1958, 114).



B) Tesis de Arthur Lovejoy

Una critica mas rigurosa a la teodicea estética de Agustin es la de Arthur Lovejoy, quien
afirma no ser verdad que el mundo es mejor mientras méas variedad de cosas contiene, pues
lo que finalmente importa es la calidad de vida individual de las creaturas. Por tanto, seria
criticable decir —como segun Lovejoy afirma Agustin— que la bondad de Dios se
descubre en la totalidad y diversidad de las creaturas y no en el cuidado especial de cada
una de sus creaturas por liberarlas del dolor pudiendo y debiendo hacerlo, segin Lovejoy.

Lovejoy encuentra que el Dios de san Agustin es sumamente parecido al concepto que de
Dios tenia el obispo anglicano William King (1650-1729), en cuyo ensayo filoséfico De
origine mali, (conocido por Leibniz) dice lo siguiente:

El Dios del De origine mali amaba la abundancia y variedad de vida mas de
lo que amaba la paz y la concordia entre sus creaturas, y mas de lo que
deseaba que estuvieran exentas de sufrimiento. (1939, 221-222)

En suma, Lovejoy se opone a la concepcidon cosmética del mal en Agustin porque no le
satisface que la bondad de Dios sea entendida en términos de “la perfeccion del sistema
universal como un todo”, y no en términos de “la felicidad o la excelencia de las partes
finitas del sistema” (Lovejoy, 1939, 211), algo que lo acerca a la tesis del siguiente autor.

C) Tesis de John Hick

Primeramente se cuestiona lo que para Agustin era incuestionable: que la nocién de orden,
medida y forma son buenos (Hick, 1977, 58). Pero quizas lo méas destacable de su postura,
y aquello por lo que se aproxima a la tesis de Lovejoy es que la relacion de Dios con los
hombres deberia consistir en la relacion que hay entre un Yo y un TU, en algo mas personal
que la que existe entre un artista cosmico y su obra de arte, que es en lo que segun su
parecer descansa la relacién entre Dios y los hombres en san Agustin:



Comentando este aspecto del pensamiento de Agustin, me parece correcto
sefialar que su punto de vista basico se caracteriza por ser mas estético que
ético. El tipo de analogia apropiado a su doctrina de la creacion es el del
artista que se goza con los productos de su actividad creadora, antes que el
de la Persona que busca dar lugar a una relacion personal con las personas
creadas. (Hick, 1977, 53)

Asimismo, Hick encuentra ofensiva la explicacion agustiniana del mal desde una
perspectiva estética porque si Dios es un artista creador de belleza y bondad, no se entiende
que al mismo tiempo esté contemplado por ese Dios la existencia de un infierno eterno (Cf.
Origenes de Alejandria); ello no seria compatible con la idea cristiana de la bondad de
Dios. Asi, si la creacion fuera comparable a la pintura hermosa de la que habla Agustin en
De vera religione (40, 76)?%, el infierno y sus moradores permaneceran eternamente en él
como ‘“una mancha en la creacion de Dios” (1977, 89). Desde esta visual, seria
contradictorio hablar de “la belleza del infierno” (The Beauty of Hell). La existencia en este
mundo (o en otro allende éste) de personas que padecen y sufren no tiene nada de
cosmético, pues son s6lo manchones contrastantes (contrastive blots) realizados por el
artista en el lienzo del universo en su conjunto.

Sin embargo, uno de los criticos més recientes de Hick es Hohyun Sohn, el cual afirma que
la idea de un lugar de castigo, reservado a las almas de quienes decidieron voluntariamente
separarse de Dios, sin duda se desprende como una consecuencia logica del planteamiento
de san Agustin. El infierno no niega la belleza, antes bien es parte de ella: la idea de belleza
en Agustin esta inspirada en la nocion ciceroniana de justicia proporcional, segun la cual,
un orden justo exige dar a cada quien aquello que le corresponde (Cicerdn, De officiis, I,
15; Agustin, De Genesi contra Manichaeos, I, 27, 41). Por ello mismo, Dios mantiene el
orden de la justicia dando a cada quien lo que le corresponde segln sus obras, lo cual
incluye, probar a los justos, perfeccionar a los santos, e inevitablemente condenar a los
pecadores. Es racional que las almas paguen pena por sus propios pecados.

Aunque Sohn acepta que es l6gicamente entendible la existencia de un castigo en otra vida
para quienes en esta vida obraron injustamente y no fueron castigados, la idea agustiniana
de justicia proporcional segln él no puede ser compatible con la idea de un infierno eterno,
y sélo la idea de un purgatorio temporal puede serlo:

El principio de la proporcion debida sugiere que ningun pecado finito
cometido en el tiempo merezca una penalidad eterna en el infierno. Tiempo
y eternidad pertenecen a 6rdenes diferentes (Sohn, 2007, 57)

2 “ Incluso el color negro en una pintura puede ser hermoso si tomas la pintura

como un todo” (Agustin, 1956, 165).



Por tanto, si un pecado grave se produjo en el tiempo, para que haya verdadera justicia
proporcional seria necesario en su opinidn que pagara su respectiva pena en el mismo orden
en que se cometio, es decir, en el orden del tiempo, y no en un infierno eterno destinado a
nunca terminar junto con las penas que reciben los que en él se encuentran. La debida
proporcionalidad exigiria segin Sohn, que la pena no sea superior a la falta cometida, sino
equivalente a ella.

D) Tesis de Alfred North Whitehead

Representa la postura més conciliable con lo que Agustin menciona en sus obras acerca de
la presencia del mal en el universo, con la diferencia de que, atenidos exclusivamente a una
“estética de la armonia” basada en el contraste dentro de la diversidad y la totalidad como
la que postuld Agustin, segin Whitehead estariamos encadenados fatalmente a un mundo
monotono en el que la armonia degenera en trivialidad, ni habria espacio a la aventura
creadora con que el hombre moldea el universo en el tiempo. Para evitarlo propone
perfeccionar la vision sobre la belleza en Agustin creando una “estética de la aventura”, en
que la intensidad de la experiencia de lo bello derivada de la percepcién de las cosas
concretas que nos rodean en el tiempo, sea tan importante como ese sistema eterno y
ordenado por Dios en su conjunto que es el universo, basado en los clasicos valores
matematicos de orden y armonia que sirvieron de base a la estética neoplatonica de san
Agustin® y a la solucién dada por él al problema del mal.

En efecto, segiin Whitehead, estética moderna debe su origen a dos diferentes visiones de la
estética:

a) Una estética Pitagorico-Neoplaténica de la armonia, vinculada a los
principios generales de la belleza presente en la Antigiiedad, la Patristica y
los primeros siglos de la Edad Media, en la que se advierte con claridad que
los valores estéticos predominantes son el orden, lo permanente, lo eterno,
porque se inspiran en las abstracciones permanentes de la matematica, como
los numeros, las formas y las figuras que no cambian. Incluso el cristianismo

23 Vertiente neoplaténica que nunca abandonaria del todo Agustin respecto al tema

del mal, segun Matthews, 1982, 339-356; &#91;asi como Matthews, 1994, 3-47.



habria compartido segun Whitehead esta creencia el orden matematico de los
seres debido a que la naturaleza de Dios es la de un ser racional y el mundo
es la actualizacion en el tiempo de lo que se halla en la mente eterna de Dios.

b) Una estética naturalista aparecida al final de la Edad Media, que por
contraste con la estética neoplaténica profundamente simbdlica del arte
medieval de la patristica, se basa en “el descubrimiento de un goce directo
que produce la aprehension de las cosas que yacen alrededor de nosotros”
(Whitehead, 1925, 22). Este interés por las cosas concretas, promovido
desde fines del Medievo (v.g. Ockham) fue tan importante para la
mentalidad cientifica inductiva, asi como para el arte naturalista del siglo
XIV, XV vy los siglos posteriores.

Segun Whitehead, el contraste entre estas dos clases de estética ha sido la base de dos
principios metafisicos fundamentales a los que el universo mismo estaria sujeto: el espiritu
de conservacion para la “estética pitagérica de la armonia”, y el espiritu de cambio para la
“estética naturalista de la aventura” (Whitehead, 1925, 281).

¢Y el mal de donde surge? Cuando solo se busca la armonia como base de la belleza, surge
la trivialidad (triviality) como forma degenerativa de la armonia, salvo que esa belleza esta
suficientemente balanceada por la intensidad, en cuyo caso aparece la paz (peace). Por su
parte, cuando s6lo se busca la belleza en la intensidad de la experiencia estética surge el
desorden (discord), salvo que esté balanceada por la armonia, lo que da lugar a la aventura
(adventure). De la tensién dialéctica entre estos valores surge la existencia del bien o mal
ontoldgicos en el universo.

Por tanto, el problema de Agustin segin Whitehead es que para explicar el problema del
mal apela simplemente a una estética de la armonia. Su andlisis final se basa en la idea de
que la belleza, para producirse, requiere del contraste entre las diversas partes de un
conjunto, incluido el mal como una de esas partes obscuras del cosmos. Pero el hecho es
que existe una belleza que no requiere del contraste entre bien y mal, o cielo e infierno.
Para explicar en qué consiste afirma:

Lo atractivo de la belleza no se basa en una necesidad metafisica de
contraste sino en un mandato divino de aventura, que nos hace permanecer
firmes en medio del tragico fracaso de nuestros ideales. La tragedia no es en
vano, porgue el fracaso de la realizacion de hermosas ideas no es una
pérdida total sino otra invitacion hacia la aventura. Los modos de belleza son
diversos y no siempre compatibles. Pero ideales o valores incompatibles son
realizables en la secuencia temporal de la aventura. (Sohn, 2009, 822)

En otras palabras, cuando el universo ha caido en la trivialidad, es decir, en una armonia
deteriorada, Dios lo espolea hacia una mayor perfeccion evolutiva. De lo contrario, todas



las creaturas habrian permanecido al nivel monotono y estatico de una amiba. Y cada una
de nuestras tragedias humanas y sufrimientos esté finalmente llena de sentido debido a que
contribuye a una intensificacion del sentimiento divino, entendido éste, no como una mayor
identidad con el crucificado —segun el cristianismo— sino a que cada tragedia en el
mundo hace posible la mayor expansion del ser evolutivo de Dios. La aventura del universo
esta dirigida a la produccion de esta belleza divina.

Por tanto, lo que se requiere para el avance de la belleza en el universo no seria “abandonar
la partida” ante la tragedia, sino mantenerse abierto al descubrimiento mediante un espiritu
de aventura (“aventura o decadencia son las unicas opciones ofrecidas a la humanidad”
(Whitehead, 1933, 354)). Pero este espiritu de belleza basado en la aventura es solo viable
cuando sobrepasamos la estética agustiniana de la armonia, que al igual que la belleza
puramente matematica, estd basado en el mantenimiento de una armonia estatica, algo
metafisicamente imposible segun Whitehead a partir de su creencia en un Dios procesual de
tipo evolutivo para el cual los males del hombre siguen siendo “instrumentos” al servicio
del bien estético del conjunto.

E) Tesis de Rowan Williams

Comparte con algunos de los autores anteriores como Lovejoy y Hick el hecho de que el
modelo estético propuesto por Agustin para explicar el mal no puede resolverse apelando
Unicamente a la perspectiva que Dios pueda tener acerca de su creacion, es decir, a la
satisfaccién que el cosmos le produce a su creador desde un punto de vista holistico-
césmico, sin la menor conexién con la subjetividad de los seres creados.

Quizés lo mas destacado sea su afirmacion de que al hablar del mal en Agustin debemos
evitar cualquier afirmacién que relacione al mal con lo que esta sujeto a un espacio. Y asi
dice que:

Si no podemos pensar en Dios —que es la mas importante forma de
actividad que existe— como ocupando un espacio, y si la mente humana
refleja esa misma actividad primaria por su propia condicion no-espacial, si,
en suma, la relacion entre Dios y la mente humana esta correctamente
expresada en términos de tiempo, y no en términos de espacio, entonces el
mal, como eso que interrumpe la relacion entre creador y creatura, pertenece



al mismo marco de referencia. Sus origenes deben buscarse en las
interacciones de la historia del mundo, y no en una clasificacion de
sustancias dentro de un espacio concreto dotado de extension. (Williams,
2000, 110)

En otras palabras, asi como Dios carece de espacio, asi también debe buscarse en esta
misma de-espacializacion el verdadero carécter del mal: porque el mal no ocupa un espacio
en el universo como tampoco Dios, sino que hablar acerca de mal es siempre hablar acerca
de procesos temporales, de procesos que aprendemos a identificar como una pérdida o
corrupcion, y que entendemos mejor a medida que crece nuestro conocimiento de quien es
el modelo de actividad del Universo.

1) Valoracion de las distintas propuestas criticas

A) Respecto a la tesis de Harnack, su postura descansa en la idea de que Agustin jamas
abandon6 por completo el sistema maniqueo en el que la materia es mala de suyo, por lo
que so6lo Dios es bueno y lo Unico realmente existente. Pero todo hace indicar que Agustin
renuncio a este esquema definitivamente, y al hacerlo llegé a reconocer que no existe el mal
sino cosas malas, y estas cosas malas no son ilusorias (enfermedad, ignorancia, pobreza),
mas bien son reales, si bien es cierto que no se las puede considerar sustancias. Tan buenas
son las cosas parciales y los males individuales (la enfermedad es salud imperfecta, la
ignorancia es conocimiento insuficiente, la pobreza es riqueza incompleta) como el
conjunto de las cosas existentes.

De manera que una cosa es decir que todo lo que existe es bueno (algo que pensamos
Agustin juzga efectivamente como verdadero) y otra muy distinta que solo exista Dios
(algo que no parece haber tenido cabida en la mente de Agustin). Ello constituiria
panteismo filos6ficamente y la vision cristiana de Agustin no le permitiria decir que entre
Dios y sus obras no existe ninguna diferencia al grado de que formaran una sola cosa
realidad.

B) En cuanto a la tesis de Lovejoy, quien percibe que la bondad de Dios procede mas del
cuidado particular que ejerce por cada una de sus creaturas, que de la diversidad de ellas y
de su armonizacion final en el conjunto, no parece haber dificultad en afirmar que para
Agustin, Dios puede ejecutar ambas cosas, no a la vez, sino sucesivamente. Como dice un



autor: “los males de este mundo estardn eternamente tendiendo a cero y los bienes a
infinito. No es lo mismo un mes de dolor en diez afios de vida que en cien afios de vida, que
en un millén de afos: el dolor va tendiendo a cero”(Pedraz, 1975, 45). Lo que hoy nos
parece un mal, podria suceder que en el futuro descubramos que no lo era en toda su
perspectiva.

Tema distinto es tratar de resolver filos6ficamente ¢por qué motivo es que Dios no libera a
sus creaturas del sufrimiento pudiendo hacerlo? Dios no es infinitamente bueno porque
puede crear un mundo infinitamente bueno. Sino que lo es porque puede hacer todo lo que
sea bueno, pero no tiene que hacerlo. Esa es su decision soberana.

Si Dios tuviera que estar interviniendo continuamente en el mundo para evitar esos
resultados perjudiciales, ello equivaldria a tener que estar impidiendo a las cosas ser lo que
son, lo cual es absurdo porque Dios no pudo haber creado el mundo a condicién de no
dejarlo ser lo que es. Que el fuego cocine, pero que no queme; mantener la ley de la
gravitacion universal, pero evitar que se rompa una pierna quien salta de un edificio. Si
contar con que ello haria de los hombres unos seres irresponsables, pues de todos modos,
haga lo que haga, no va a pasar nada malo.

C) En torno a la postura de Hick, debe considerarse que para el pensamiento cristiano, no
puede haber relacion mas personal que la que hay entre padre e hijo. Y ésta es justamente la
auténtica relacién en la que estd pensando Agustin en todo momento, precisamente una
relacion moral y no puramente estética entre dos seres que se aman y por la que cada uno
de ellos tiene por objetivo tratar de hacer feliz al otro, como se desprende de la esencia de
todo amor. Por eso, la analogia entre creador-obra de arte aunque pedagdgica, sigue siendo
incompleta e insuficiente porgque sélo da cuenta de la belleza que hay en la obra (hombre)
debido a que su creador es un artista (Dios), pero no ayuda a entender la cercania de la
relacién con que Dios sale al encuentro del hombre para hacerlo su propio hijo.

Acerca de la tesis de Hick sobre el infierno como la antitesis de un universo hermoso, nos
parece correcta la critica que sobre ella realiza Sohn. La justificacién del infierno en
Agustin es valida y sigue estando asociada a una idea de orden y en cierto modo de belleza.
Naturalmente que no se trata de una belleza susceptible de medirse bajo patrones estéticos
de tipo griego. Pues desde una perspectiva estética en que los canones estan dados por la
armonia apolinea, tampoco cabria hablar de belleza en un hombre inocente crucificado —
algo que maés bien seria una cruel tortura— cuando resulta que desde una perspectiva
superior tambien en el rostro de Jesucristo crucificado aparece otro tipo de belleza como es
la del amor, que no todos perciben. Pero aun desde la perspectiva de la belleza fisica, en la
que la proporcion en sentido aristotélico y agustiniano siempre juega un papel fundamental,
cabe hablar de cierta belleza en el infierno, en la medida en que quienes estan en él, reciben
segun Agustin el premio proporcional por sus obras.



En cambio, la negacion que hace Sohn acerca de la eternidad del infierno basado en que la
pena no deberia ser superior a la falta cometida, sino equivalente a ella estd debidamente
respondida por el mismo Agustin en De civitate Dei (XXI, 2) afirmando el Hiponense que
la duracion de la pena no tiene por qué estar acorde con la duracion de la culpa, y pone el
caso del adulterio, que se perpetra en un instante y sin embargo no se castiga con pena
momentanea sino duradera.

También Tomas de Aquino sigue en esto la doctrina de Agustin, al sefialar que: “la pena no
tiene por qué ser necesariamente equivalente a la falta en cuanto a la duracion, algo que
también sucede tratdndose de las leyes humanas” (Summa Theologiae, Supplementum, ¢99,
adl). Por eso, aunque un asesino haya cometido asesinato por un momento de pasion,
puede ir a parar a prision por el resto de su vida con toda justicia, porque la pena debe ser
proporcional al delito en términos morales, no necesariamente en un sentido fisico. Por otra
parte, si se afirma —como hace Sohn— que tiempo y eternidad pertenecen a drdenes
diferentes, “hay que responder, como afirma Gregorio, que aunque el pecado es temporal
en cuanto al acto, es eterno en cuanto a la voluntad” (¢99, adl) porque los que estan en el
infierno no se arrepienten, asi que su voluntad es mala eternamente.

D) Acerca de la postura de Whitehead, una observacion antropoldgica y otra de tipo
historico.

1) Como sucede en todos los autores vinculados a un planteamiento de tipo dialéctico, es
Dios mismo el que evoluciona y avanza en la historia, por medio de la aventura y la
intensidad que Whitehead propone a la humanidad para que esa belleza divina pueda
avanzar y no decaer. Esto deja al hombre individualmente considerado como un
“instrumento” al servicio de Dios, y no como un ser dotado de dignidad y concebido por si
mismo como fin.

2) La estética de Agustin se basd en una “estética pitagoérica de la armonia” porque tanto
Platén como la matematica, eran el paradigma de la belleza natural en ese preciso periodo
de la historia cultural que fue el Medioevo temprano. Ello obedeci6 a que el camino mas
seguro para entender la belleza en areas como la arquitectura, la poesia y la retérica en el
siglo V, era el estudio en las distintas escuelas medievales de artes matematicas
(Quadrivium) como la aritmética, la geometria, la astronomia y la masica. Quizas ain hoy
sea posible decir que la captacion de la belleza y del placer estético sigue estando asociada
con cierta percepcion de orden matematico, lo que no significa que este ultimo sea el
criterio basico ni unico de belleza (suponiendo que pueda hablarse de criterios en esta
materia tan “elastica”).

A pesar de esto, la pregunta que resta por responder —Yy que mereceria un estudio mas
amplio que el que permite estas paginas— seria determinar si los valores estéticos como la
aventura y la intensidad de lo divino, propuestos por Whitehead en el siglo XX, pudieron



haber formado parte de la filosofia contemporanea entre autores de inspiracion agustiniana
como Kierkegaard, Marcel o Dostoievski. Me atrevo a pensar que sin haber renunciado a su
cristianismo, encontraron ellos en el pensamiento tragico-divino, un buen vehiculo de
expresion de los valores propuestos por Whitehead como propios de su “estética naturalista
de la aventura”, algo que lejos de contribuir a la superacion de la estética agustiniana,
equivale a decir que contribuyeron a una revalorizacion de sus principios, pues al igual que
el Hiponense, nos ofrecieron elementos sumamente valiosos para explicar el sentido del
hombre y la posibilidad de una coexistencia entre Dios y el mal en el universo.

E) La interpretacion realizada por Williams acerca del mal y sus implicaciones (mas
ontoldgicas, y secundariamente estéticas) se basa sobre todo en un andlisis de Confesiones,
7, en el que analiza principalmente el mal en sus aspectos morales y tragicos, poniendo
incluso ejemplos tomados de la historia mundial. Sus afirmaciones merecen una respuesta
analoga a la que aqui se ha hecho con relacidn a las posturas de Lovejoy y Hick.

Por otra parte, tomando como base una ontologia aristotélica es dificil concebir una
realidad que pueda estar sujeta al tiempo y al mismo tiempo carezca de un &mbito espacial.
Por eso, afirmar que el mal posee un tiempo pero no un espacio resultaria contradictorio
desde una perspectiva cosmoldgica aristotélica, pues el antes y el después se dan siempre
con relacion a algo que se mueve en un determinado espacio (“el tiempo es la medida del
movimiento”). Asi, comparar el mal con Dios al afirmar que en ambos casos se trata de
realidades des-espacializadas careceria de todo sentido para san Agustin, porque lo propio
de Dios no es el tiempo sino la eternidad, y el mal no puede pertenecer al ambito de lo
eterno. EI mal es la privacion de un bien debido, y esa privacién sigue dandose en el ambito
del tiempo.

Conclusion

La solucion estética agustiniana al problema del mal es en gran medida consistente y hasta
cierto punto satisfactoria. Las observaciones criticas que ha recibido san Agustin sobre este
tema, procedentes de algunos autores que han hecho filosofia del mal e incluso han
propuesto explicaciones alternativas, no logran resolver las dificultades del todo, éstas tan
solo se reducen, y en algunos casos, en cierto modo se complican. Por este motivo, y a
reserva de madurar cada vez mas en torno a este tema, debemos advertir que no existe una
solucion definitiva a la justificacion del mal en general desde la perspectiva puramente



filoséfica, de modo que siempre quedara amplio espacio al misterio ante lo que la razon
natural pueda decir, abriéndose con ello la posibilidad de dar una respuesta mas apropiada a
esta materia desde la teologia revelada.

Por lo pronto, Agustin de Hipona, como el propio Tomas de Aquino lo hard después,
considera que la existencia de males concretos en el universo es plenamente compatible con
la existencia de un universo hermoso. No hay absoluto desorden o desarmonia en el
universo dependiente de la providencia divina porque ésta abraza precisamente tanto lo
bueno como lo malo. La diferencia mas acentuada que vemos entre ambos planteamientos
radica en que para el Aquinate, lo que concurre a la belleza del universo no es el mal
mismo sino los bienes particulares que el mal ocasiona (Dios permite la existencia de
males porque de ello se siguen bienes). Con ello, Tomas corregira en cierto sentido a san
Agustin, quien en cambio, busca integrar el mal como tal en la belleza universal.

La consecuencia de este optimismo “metafisico” de Agustin (Cf. Burt, 1990), como
también estd presente en Tomas de Aquino, es que no puede haber fealdad absoluta en el
universo porque mientras haya ser, habra belleza: “la fealdad, que difiere de la belleza por
su grado pero no por su especie, es sencillamente la privacion de la belleza o de la forma
que una cosa deberia tener, y nada puede estar completamente privado de belleza porque de
otro modo no existiria” (Chapman, 1941, 48).

Agustin nunca abandoné la posibilidad de ofrecer una respuesta estética para la presencia
de los males: el que las creaturas tengan que morir, la desigualdad entre los seres —que
unos sean mas hermosos o inteligentes que otros— 0 que seamos capaces de concebir
realidades mejores que las que experimentamos y que todo ello sea concebido como una
falla del mundo obedece finalmente a nuestra “miopia intelectual”, a una incapacidad de
ver las cosas desde la perspectiva global para la cual fueron creadas, en la que cada ser
encuentra su lugar propio, pues los males desde la perspectiva divina aparecen integrados
armoniosamente en el conjunto global del cosmos.

Por ello, lo que desde una perspectiva limitada y egoista, centrada exclusivamente en
nuestros intereses inmediatos es experimentado como un sinsentido, podria verse desde una
perspectiva teista como un motivo: (a) para alabar al creador; (b) para preguntarse si no
habré que rectificar la propia vida ante una determinada situacion-limite; o (c) para afrontar
de manera mas creativa el mandato de vivir la aventura ante el fracaso, por usar el lenguaje
de Whitehead. Pero cualquier que sea el caso, la presencia de mal en el mundo es un
motivo en Agustin para acercarse al Ser que tiene la visual de todo el panorama, respecto
del cual no somos simples espectadores pasivos sino seres con cuya libertad cuenta el autor
de esa obra maestra y ordenada que es el Universo.

En suma, méas que criticable puede resultar consolador saber que el sufrimiento que un
sujeto concreto pudiese juzgar en determinado momento como malo, para el orden



universal, que no escapa a Dios, es bueno, pero también para ese mismo sujeto al final de
todo (la verdad esta al final). Y asi, ante la muerte de judios en Auschwitz mencionada al
comienzo del presente trabajo, en vez de exclamar —como lo hizo en 1966 el rabino
estadounidense Richard Rubinstein— que no vale la pena seguir hablando de Dios, para
Agustin seria mejor tener presente lo que Pablo habia sostenido en una de sus célebres
epistolas: Para los que aman a Dios todas las cosas que les suceden contribuyen a su bien
(Romanos, 8, 28).

Bibliografia

Agustin de Hipona. (2010). Confesiones. Madrid: B.A.C.

— (1969). Obras: vol. 1, Del orden. Madrid: B.A.C.

— (1968). Obras: vol. 16, La ciudad de Dios. Madrid: B.A.C.

— (1963). Obras: vol. 3, Contra los académicos-Del libre albedrio-De la cantidad del
alma-Del maestro-Del alma y su origen-De la naturaleza del bien: contra los maniqueos.
Madrid: B.A.C.

— (1956). Obras: vol. 4, De la verdadera religion, De las costumbres de la Iglesia-
Enquiridion-De la fe en lo que no se ve-De la utilidad de creer. Madrid: B.A.C.

— (1953). Obras: vol. 11, Cartas (2°). Madrid: B.A.C.

Aquino, T. (2015). Cuestiones disputadas sobre el mal. Pamplona: EUNSA.

— (2001). Suma de Teologia, vol. 1: Parte I. Madrid: B.A.C.



— (1995). Suma de Teologia, vol. 3: Parte II-11 (a). Madrid: B.A.C.

— (1994). Suma de Teologia, vol. 4: Parte I1-11 (b). Madrid: B.A.C.

— (1953). Expositio super epistolam Pauli ad Corinthios, Roma-Taurini: Marietti.

Brachtendorf, J. (2000). The Goodness of Creation and the Reality of Evil: Suffering as a
Problem in Augustine's Theodicy. Augustinian Studies, 31, 79-92.

Burt, D. X. (1990). Courageous Optimism: Augustine on the Good of Creation.
Augustinian Studies, 21, 55-66.

Bychkov, O. (1996). The Reflection of Some Traditional Stoic Ideas in the Thirteenth-
Century Scholastic Theories of Beauty. Vivarium, 34, 141-160.

Chapman, E. (1941). Some Aspects of St. Augustine's Philosophy of Beauty. The Journal
of Aesthetics and Art Criticism, I, 46-51.

Clark, S. R. L. (2004). Progress and the Argument from Evil. Religious Studies, 40 (2),
181-192.

Griffin, D. (1976). God, Power and Evil: A Process Theodicy, Philadelphia: Westminster.

Harnack, A. (1958). History of Dogma, vol. 5, Nueva York: Rusell & Rusell.

Hick, J. (1977). Evil and the God of Love, Nueva York: Harper and Row.



Latzer, M. (1993). The Nature of Evil: Leibniz and His Medieval Background. Modern
Schoolman, 71, 59-609.

Lovejoy, A. (1939). The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea,
Cambridge MA..: Harvard University Press.

Matthews, W. (1982). El neoplatonismo como solucion agustiniana al problema del mal.
Augustinus, 27 (192), 339-356.

— (1994). Did St. Augustine abandon Neoplatonism as a Solution for the Problem of Evil?
Journal of Neoplatonic Studies, 3, 3-47.

Neumann de Paulo, Craig J.- Conroy de Paulo, C. (2004). Reflexiones sobre la postura
agustiniana respecto a la prostitucion. Augustinus, 49, 27-34.

Nicolas de Cusa. (1980). Apologia de la docta ignorancia: Escoto Eriugena-Nicolds de
Cusa. En Los fil6sofos medievales. Vol. Il. Fernandez, C. (Ed.) Madrid: B.A.C.

Nunes Costa, M. R. (2008). Ordem, Harmonia e Perfeicao do Universo na Filosofia da
Natureza de Santo Agostinho. Revista Portuguesa de Filosofia, 64, 195-207.

Pedraz, J. (1975). Cristianos en busca de respuestas, Santander: Sal Terrae.

Ratzinger. (2002). The Feeling of Things, the Contemplation of Beauty. Meeting de Rimini
por la amistad entre los pueblos. Rimini: Congregacion para la doctrina de la fe.

Schéfer, C. (2000). Augustine on Mode, Form, and Natural Order. Augustinian Studies, 31,
59-77.



Sohn, H. (2007). The Beauty of Hell? Augustine’s Aesthetic Theodicy and Its Critics.
Theology Today 64, 47-57.

— (2009). God in Aesthetic Evolution: Whitehead’s Aesthetic Theodicy of Adventure. The
Heytrop Journal, 50, 819-832.

Steel, C. (1994). Does Evil Have a Cause? Augustine's Perplexity and Thomas' Answer.
Review of Metaphysics, 48 (2), 251-273.

Thompson, S. E. (2012). What Goodness Is: Order as Imitation of Unity in Augustine.
Review of Metaphysics, 65 (3), 525-553.

Williams, R. (2000). Insubstantial Evil. En Augustine and his Critics. R. Dodaro & G.
Lawless (Eds.) (105-122). London: Routledge.

Whitehead, A. N. (1933). Adventures of Ideas. Nueva York: Macmillan.

— (1925). Science and the Modern World. Nueva York: Macmillan.

Whitney, B. (1994). An Aesthetic Solution to the Problem of Evil. International Journal for
Philosophy of Religion, 35, 21-37.



