
Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016), 151-175.

Por una constitución de la experiencia humana 
del lugar: hermenéutica, retórica y pasiones

Luz Gloria Cárdenas Mejía
Universidad de Antioquia-Colombia

luzgloria4@hotmail.com

Abstract
Most philosophers, working on phenomenology and herme-

neutics have wondered about the constitution of the human ex-
perience of space. But only recently, some of them recognize the 
difference between space and place, as is the case of Augustin 
Berque. This article aims to examine, from the path opened by 
Paul Ricoeur, the establishment of the human experience of 
place from the effects of rhetorical speeches and its arguments 
of the emotions on the listeners and the community in general.

Keywords: place, experience, passions, rhetorics.

Resumen
Desde una perspectiva fenomenológica y hermenéutica, 

la mayoría de los filósofos se pregunta por la constitución de 
la experiencia humana del espacio. Pero, solo recientemente 
algunos de ellos reconocen la diferencia entre espacio y lugar, 
como es el caso de Augustin Berque. 

En este artículo se trata de pensar, desde la ruta abierta por 
Paul Ricoeur, sobre la constitución de la experiencia humana del 
lugar, a partir de los efectos que se producen con los discursos 
retóricos y sus argumentos de las emociones sobre los oyentes y 
la comunidad en general. 

Palabras clave: lugar, experiencia, pasiones, retórica.

Recibido: 30 - 07 - 2015. Aceptado: 02 - 09 - 2015.



152 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

Esta indagación surge del interés por pensar cómo, con la retórica y 
con su recurso a las pasiones o emociones, se hace posible la constitución 
de una experiencia humana del lugar. Se enmarca en una perspectiva 
hermenéutica, en una antropología filosófica que se ocupa por reflexionar 
sobre la manera en que se constituye la experiencia humana, por efecto 
de la configuración de los discursos. 

En esta dirección se sigue la ruta trazada por Paul Ricoeur, quien 
al preguntar por la constitución de la experiencia humana del tiempo 
intuye que ésta se hace posible gracias al vínculo que se teje entre el 
tiempo y la narración. Para desarrollar esta intuición propone el modelo 
de la triple mímesis (μίμησις), con el que construye su proyecto de 
Tiempo y narración (1983,1984,1985).1 Este modelo le permite mostrar 
cómo, mediante los efectos de entrecruzamiento producidos en un lector 
por los discursos literarios e históricos entre lo posible y lo que fue, se 
va constituyendo una determinada experiencia humana del tiempo; 
y de esta manera se refigura el sí mismo, con lo otro. Este modelo lo 
aplica, más adelante, para responder a la pregunta por la constitución 
de la experiencia humana del espacio. Ésta se constituye, según Ricoeur, 
cuando por efecto de la arquitectura y el urbanismo se produce entre 
los habitantes de casas y ciudades una experiencia humana del espacio 
(Ricoeur, 1998).2 	

Esta indicación de Paul Ricoeur sobre el papel que juegan los 
discursos y las obras en la constitución de las experiencias humanas del 
tiempo y del espacio y de la refiguración del sí mismo y de los habitantes 

1  Ricoeur pone en evidencia la sin salida a la que se enfrenta el pensamiento 
especulativo cuando intenta responder a la aporía sobre el tiempo formulada 
por Agustín en el libro XI de las Confesiones: “¿Qué es, por lo tanto, el tiempo? 
Si nadie me lo pregunta, lo sé. Si quiero explicarlo a quien me pregunta, no 
lo sé” (§17) (se utiliza la versión al español de Agustín Corti (Hipona, 2011). 
Ricoeur afirma: “la temporalidad no se deja decir en el discurso directo de una 
fenomenología, sino que requiere la mediación de un discurso indirecto de la 
narración” (Ricoeur, 1996, p. 991). La opción de Ricoeur, cada vez que se enfrenta 
a tales obstáculos y aporías, es pasar de la fenomenología a la hermenéutica, 
pues con ella se puede construir el puente que permite el paso de lo simbólico 
a la filosofía. 

2  Ricoeur establece un paralelismo estrecho a partir de la siguiente 
analogía: la arquitectura es al espacio lo que el relato es al tiempo. Lo común es 
la operación de configuración: de una parte, construir es edificar en el espacio, 
de otra, narrar es hacer la intriga en el tiempo.



153Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

de las ciudades es la que permite, a su vez, preguntar en esta dirección 
sobre cómo se constituye la experiencia humana del lugar; y con ella la 
refiguración de la comunidad de los oyentes de los discursos retóricos. 
Esta pregunta solo es posible si se admite la diferencia, que no hace 
Ricoeur, entre una constitución de la experiencia humana del espacio 
y una del lugar. Si tal diferencia se da, el reto es establecer cómo esta 
experiencia se constituye mediante los discursos y, específicamente, al 
incorporar las pasiones al discurso retórico.

Para desarrollar esta propuesta se hace el siguiente recorrido: se 
toma la presentación que hace Ricoeur de los campos e intersecciones 
que se dan entre la retórica, la poética y la hermenéutica para indicar 
la perspectiva que se asume para la interpretación. Se regresa a las 
nociones de chora (χώρα) y topos (τόπος) de Platón y Aristóteles, que 
han sido traducidas la mayoría de las veces por espacio y lugar, con el 
propósito de señalar la pertinencia que tiene el uso del término ‘lugar’ 
en esta indagación. Se muestra cómo la noción de lugar adquiere una 
especial significación cuando se traslada del ámbito de la filosofía de la 
naturaleza, al de los animales; y de estos a la polis (πόλις). 

A continuación, se mostrará el papel de la retórica en la conformación 
de la comunidad, la disposición de ciertos lugares para propiciar el 
encuentro entre los oradores y los oyentes; y el papel que cumplen 
las pruebas retóricas sobre las pasiones en la constitución de la polis. 
Una vez establecido lo anterior, desde una perspectiva hermenéutica, 
se pone en diálogo los resultados de esta indagación con algunas 
lecturas contemporáneas, con el fin de indicar de qué manera, con las 
pruebas retóricas sobre las emociones, se contribuye a la constitución 
de la experiencia humana del lugar; y con ello a la refiguración de la 
comunidad de los oyentes.

Perspectiva para la interpretación
Ricoeur afirma en Retórica-poética-hermenéutica (1986) que existen 

tres disciplinas que pertenecen al campo del discurso, a unidades de 
articulación mayores que la frase, de las que es preciso elaborar sus 
tipologías; pero, más allá de ellas, desde una filosofía del lenguaje, 
discernir sus funciones para establecer cómo con ellas se conforma 
la triple relación entre: hombre-mundo, hombre-hombre, hombre-
sí mismo. Ricoeur pone en evidencia cómo cada una de ellas ha 
pretendido usurpar el campo de las otras, asumiendo pretensiones 



154 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

totalizantes. Por esto, emprende la tarea de delimitar sus campos 
pero también sus entrecruzamientos. Procede de la siguiente manera: 
primero, precisa los rasgos de la retórica; segundo, indica las diferencias 
que se dan entre la poética y la retórica, a partir de sus lugares de 
difusión y de sus fines; tercero, precisa cómo, con la distancia histórica, 
geográfica o cultural, que se produce entre los textos y sus potenciales 
lectores, aparecen las dificultades de comprensión que suscitan el 
surgimiento de la hermenéutica. Finalmente, establece las relaciones 
y los entrecruzamientos entre estas tres disciplinas, para reivindicar el 
derecho de cada una de ellas. 

Estas precisiones de Ricoeur sobre la poética, la retórica y la 
hermenéutica son el marco de referencia para una diversidad de 
estudios que emprende a lo largo de su trayectoria intelectual, sobre 
la innovación semántica y sobre el papel que juegan los discursos y las 
obras en la constitución de las experiencias humanas del tiempo y el 
espacio. Al preguntar por la innovación semántica, Ricoeur acude a la 
Poética y a la Retórica de Aristóteles para ponerlas en diálogo con teorías 
posteriores y contemporáneas y, así, reescribir su propia interpretación 
desde la hermenéutica. Ricoeur encuentra en estas dos disciplinas del 
discurso una serie de precisiones sobre la metáfora, con las cuales da 
curso, en diálogo con la tradición, a su indagación sobre la innovación 
semántica (Ricoeur, 1975). El parentesco que encuentra entre la metáfora 
y el binomio mimesis-mithos (μίμησις-μύθος), expresado por Aristóteles 
en la Poética, le permite, más adelante, construir sus reflexiones sobre la 
experiencia humana del tiempo y del espacio y, es por esto, que deja de 
lado la retórica. 

Al volver al marco de referencia de las tres disciplinas del discurso 
se observa que en la poética y en la retórica estén presentes, al igual que 
la metáfora, también las pasiones. En la Poética las pasiones del temor y 
de la compasión hacen parte de la definición de la tragedia, con ellas se 
produce la catarsis en el espectador. En la Retórica, Libro II, Aristóteles 
realiza un estudio sobre algunas de las pasiones, entre las cuales se 
encuentra el temor y la compasión. Su propósito es señalar una serie de 
topos (τόποι) o lugares, así los denomina Aristóteles, con los cuales el 
orador elabora sus pruebas retóricas sobre las pasiones y, así, dispone 
al oyente de una determinada manera para persuadirlo y formar su 
juicio. Aristóteles no solo se refiere a estos topos (τόποι) del discurso, 
sino que también precisa los lugares construidos dispuestos en la polis 
para la representación de la tragedia y para pronunciar los discursos 



155Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

retóricos: el teatro, la asamblea, los estrados judiciales y las ceremonias 
públicas. En el teatro los espectadores contemplan y se conmueven con 
la puesta en escena de la tragedia que les suscitan las pasiones de temor 
y de compasión. En la asamblea, los estrados judiciales y las ceremonias 
públicas se encuentran oradores y oyentes, quienes escuchan y son 
dispuestos mediante las pruebas retóricas sobre las pasiones para 
formar sus juicios. Los anteriores argumentos son los que se tendrán en 
cuenta para la reflexión sobre la constitución de la experiencia humana 
del lugar.

Llama la atención la utilización del término topos (τόπος) para 
referirse a los lugares construidos y a los lugares del discurso, es por 
esto que surge la pregunta sobre el significado que este término tiene 
para Aristóteles, y la razón por la cual es utilizado en estos dos ámbitos. 
No se encuentran en la Retórica precisiones al respecto, pero sí hay una 
teoría del lugar, topos (τόπος), en su Física. Allí, Aristóteles opta por el 
término topos (τόπος) y deja de lado el de chora (χώρα) que usa Platón en 
el Timeo. Cómo se ha señalado, topos (τόπος) se ha traducido por lugar y 
chora (χώρα) por espacio. Volver a las precisiones de estos dos filósofos 
permite establecer una distinción entre sus usos y, de esta forma, ver la 
pertinencia que tiene la pregunta sobre la constitución de la experiencia 
humana del lugar, que es diferente a la del espacio. 

Chora (χώρα) y topos (τόπος)
Platón, en el Timeo, pregunta por la génesis del mundo. Si bien utiliza 

los términos chora (χώρα) y topos (τόπος), su conceptualización es sobre 
la chora (χώρα), pues este es uno de los principios que, conjuntamente 
con el ser y el devenir, generan el mundo. Acude a metáforas y analogías 
para referirse a la chora (χώρα): es, dice, como un receptáculo, como 
una nodriza, como el oro (pues en ella se modela toda clase de figuras, 
soporta inscripciones). En lo que se imita es como una madre, lo que 
imita es como un padre; y con los dos se da lugar a algo intermedio: 
el hijo. Es como un sitio, como un lugar, como una sede. Es amorfa, 
para que sean posibles todas las improntas y se dé la policromía. Sucede 
en ella lo mismo que con la elaboración de los ungüentos perfumados 
artificialmente, debe comenzarse con la misma base, lo más inodora 
posible. Para moldear tiene que ser como una sustancia blanda, para 



156 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

aplanarla y dejarla lo más lisa posible.3 Platón concluye, luego de acudir 
a todas estás analogías y metáforas:

Hay que convenir que hay una primera especie, la forma 
inteligible (εἶδος) siempre idéntica, inengendrada e 
indestructible, que ni admite en sí nada proveniente 
de otra parte ni marcha ella misma hacia ninguna 
otra, es invisible y no puede percibirse por medio de 
los sentidos, aquello que le ha tocado en suerte a la 
intelección (νόησις) como objeto de examen. Hay una 
segunda especie que lleva el mismo nombre que la 
primera y es semejante a ella, perceptible por los sentidos 
(αἰσθητόν), engendrada, siempre en movimiento, nace 
en algún lugar y de allí de nuevo desaparece, captable 
por una opinión acompañada de percepción (δόξῃ μετ΄ 
αἰσθήσεως). Por otra parte hay un tercer género que es 
eterno, el del espacio (χώρας) que no admite destrucción 
que proporciona un sitio a todo lo que nace, él mismo 
captable por un razonamiento bastardo (λογισμῷ 
τινι νόθῳ) sin la ayuda de la sensación, creíble con 
esfuerzo. Es ciertamente a él al que dirigimos nuestra 
mirada, como estando en un sueño, cuando afirmamos 
que necesariamente todo lo que existe está en un lugar 
y ocupa un espacio, y que lo que no está en la tierra ni 
en un lugar del cielo no es nada (Ti., 52a-52b).4

Es interesante señalar cómo cada una de estas esferas es captada de 
manera diversa. La intelección capta la forma inteligible, los sentidos 
perciben el mundo y lo expresan mediante la opinión. Lo creíble capta 
la chora (χώρα), se expresa mediante un razonamiento bastardo, con 
metáforas y analogías. Esto último, indica las dificultades a las que se 
enfrenta Platón para dar cuenta de este tercer género y su necesidad 
de recurrir a un lenguaje indirecto, de carácter simbólico, al no poderlo 
captar ni por la intelección ni por los sentidos. Este tercer género es un 

3  Para José María Zamora, quien sigue a Brisson, las metáforas se 
pueden agrupar en tres grupos: las que giran en torno a “relaciones sexuales” y 
familiares, las que se refieren a “receptáculo”, “lugar” y un grupo de metáforas 
“artesanales”. (Zamora Calvo, 2010, p. 45).

4  Se utiliza la versión al español de José María Zamora, 2010.



157Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

intermedio necesario entre lo inteligible y lo sensible para que pueda 
darse la génesis del mundo. En este tercer género el demiurgo sitúa y 
moldea con los elementos (fuego, tierra, agua, aire) las cosas del mundo 
sensible con el concurso de lo inteligible, cuyo modelo son los sólidos 
regulares.

En Aristóteles, a diferencia de Platón, se encuentra una teoría del 
lugar, el topos (τόπος), en el Libro IV de su Física. Aristóteles no responde 
a la pregunta por la génesis del mundo, como lo hace Platón, su propósito 
es delimitar el objeto de estudio de una filosofía de la naturaleza. 

Por naturaleza son los animales y sus partes, las plantas 
y los cuerpos simples, vgr., tierra, fuego, aire y agua. En 
efecto, afirmamos que éstas y las demás cosas de este tipo 
son por naturaleza. Todas estas cosas, evidentemente, 
se diferencian de las que no están constituidas por 
naturaleza, ya que cada una de ellas tienen en sí mismas 
el principio del movimiento y el reposo: unas en cuanto 
el lugar, otras en cuanto al aumento y la disminución, 
otras en cuanto a la alteración (Ph., 192b10-6).5

Establecido el principio de movimiento y de reposo para los seres 
de la naturaleza, en el libro III se ocupará específicamente de elaborar 
una teoría sobre el movimiento y en el libro IV, del topos (τόπος) o lugar. 
Este es uno de los conceptos claves, que junto con el infinito, el vacío y el 
tiempo, se requiere para una correcta elaboración de una teoría sobre el 
movimiento (Cf. Ph., 220b20). 

Para elaborar una teoría sobre el lugar, Aristóteles plantea las 
siguientes preguntas: si existe o no, cómo es y qué es. Aborda su 
investigación en dos pasos6: en el primero, de carácter dialéctico, recoge 
las opiniones a favor de la existencia del lugar, las aporías a las que 
se enfrenta cuando se trata de dar cuenta de su existencia y sobre qué 
es, y enuncia los diversos sentidos en que se dice que una cosa está 
en otra. Con respecto a esto último distingue dos sentidos: uno con 

5  Se utiliza la versión al español de Marcelo Boeri, 1993.
6  Alejandro Vigo, traductor al español de la Física, propone el siguiente 

esquema metodológico que subyace a los libros III-IV, articulado en tres 
momentos: momento aporético-doxográfico, momento constructivo y por 
último, retoma el punto de partida con el respaldo de la concepción elaborada 
en el momento constructivo (Vigo, 1995, p.21). 



158 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

respecto a sí misma y el otro con respecto a otra. El lugar, dice, es por 
un lado común (aquello en lo que están todas las cosas) y por otro lado 
propio (aquello primero en lo que está). A propósito de esta distinción, 
Aristóteles objetará la conceptualización que Platón hace de la chora 
(χώρα). Si el lugar es lo primero que contiene, sería un cierto límite y 
por esto podría ser la forma. Pero también podría ser la extensión de 
la magnitud, lo que está contenido por la forma y, añade Aristóteles, si 
se quita el límite queda una materia indefinida, la extensión;7 la cual es 
identificada por Platón con la espacialidad. Al hacerlo, dice Aristóteles, 
no logra diferenciar la chora (χώρα) del topos (τόπος).

Por tal razón, precisamente, afirma Platón en el Timeo 
que la materia y la extensión espacial son lo mismo. De 
hecho lo participativo y la extensión espacial son una 
y la misma cosa, pues aunque emplea la expresión ‘lo 
participativo’ de distinto modo en esta obra y en las 
llamadas doctrinas no escritas, no es menos cierto que 
declaró idénticos el lugar y la extensión espacial (Ph., 
209b12-15).8

En el segundo paso, una vez ha establecido la existencia 
del lugar, se dedica a hacer una investigación de carácter teórico. 
Aristóteles vuelve sobre las opiniones enunciadas en la primera parte 
y establece lo que considera es admisible: el lugar contiene, no es nada 
del objeto, no es ni mayor ni menor que el objeto, es separable, queda 
atrás cuando el cuerpo se desplaza, tiene arriba y abajo, cada uno de 
los cuerpos simples se dirigen por naturaleza a su lugar propio. Desde 
lo admisible, va hacia la conceptualización de la noción de lugar para 
resolver las aporías encontradas y establecer las propiedades del lugar.

 Una correcta conceptualización del lugar supone primero reconocer 
que éste solo aparece con un tipo de movimiento,9 el que se da con 

7  Pierre Pellegrin señala la distinción que realiza Alejandro entre extensión 
material (indeterminada y sin límites) y magnitud (contenida en un límite) 
(Aristóteles, 2002, IV, 2, nota 6). 

8  Se utiliza la versión al español de Alejandro Vigo, 1995, Libros III-IV.
9  Los otros tipos de movimiento son: relativo a la cantidad y relativo 

a la cualidad. Luego, Aristóteles introduce un cuarto tipo de movimiento: la 
generación y la corrupción “En efecto se puede poner en cuestión que exista 
generación de la sustancia y de un determinado ‘esto’, pero no de la cualidad, de 



159Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

respecto al lugar: “La forma más general y fundamental del movimiento, 
la que denominamos traslación, es movimiento según el lugar” (Ph., 208 
a 30). Segundo, distingue dos tipos de decir ‘estar en’. Una respecto a lo 
que es continuo, como la parte en el todo, la parte se mueve con el todo 
y no está separada; la otra respecto a lo que está contiguo, esto se mueve 
en lo que lo contiene y está separada.10 

Aristóteles pregunta qué es el lugar (τί ἐστιν ὁ τόπος). Para responder, 
recurre a cuatro conceptos, dos de ellos los trae de la Metafísica11 y son los 
conceptos que le permiten responder a la pregunta ¿qué es la substancia?; 
los otros dos conceptos son matemáticos. Los primeros: forma (ἡ 
μορφή) y materia (ἡ ὕλη) (conceptos metafísicos); los segundos: cierta 
extensión de lo que está entre los extremos (διάστημά τι τὸ μεταξὺ 
τῶν ἐσχάτων), o los extremos si no hay extensión alguna fuera de la 
magnitud del cuerpo (τὰ ἔσχατα εἰ μὴ ἔστι μηδὲν διάστημα παρὰ τὸ 
τοῦ ἐγγιγνομένου σώματος μέγεθος) (conceptos matemáticos). Con 
cada uno de estos conceptos analiza la noción de lugar y encuentra que 
no es forma, pues, si bien, ambas son límites, no lo son de lo mismo. La 
forma es el límite del cuerpo y el lugar lo es de lo que lo contiene. No es 
materia, pues la materia no está separada del cuerpo y el lugar sí lo está. 
No es la extensión, pues no es posible decir que ‘algo’ queda cuando se 
da el desplazamientos de los cuerpos, pues con cada desplazamiento un 
lugar quedaría, y así hasta el infinito. El último concepto, el extremo de 
la magnitud, le parece a Aristóteles adecuado: el lugar es el límite del 
cuerpo continente en virtud del cual está en contacto con el contenido 
para los cuerpos que se desplazan (τὸ πέρας τοῦ περιέχοντος σώματος 
<καθ› ὃ συνάπτει τῷ περιεχομένῳ>. λέγω δὲ τὸ περιεχόμενον σῶμα 
τὸ κινητὸν κατὰ φοράν). 

El lugar no es ninguna de estas tres cosas: ni la forma, ni 
la materia, ni una extensión siempre existente, distinta 
y al margen del objeto que se desplaza, entonces es 
necesario que el lugar sea la restante de las cuatro cosas 

la cantidad y del lugar”(GC., 371b20). Se utiliza la versión al español de Ernesto 
La Croce y Alberto Bernabé Pajares, 1987.

10  Esta clasificación supone la elaboración de una distinción entre lo 
continúo y lo contiguo. Aristóteles elabora una teoría del continuo en Física V, 
3 y VI, 1. 

11  Cfr. Metaph., 1029a1-7.



160 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

<antes mencionadas>, a saber, el límite del cuerpo 
continente por el cual <éste> entra en contacto con el 
<cuerpo> contenido. Y por cuerpo contenido entiendo 
aquí aquel que está sujeto a movimiento de traslación 
(Ph., 212a5-16).

Pero aún falta resolver una nueva dificultad implícita en la diferencia 
establecida por Aristóteles entre el lugar propio y el común. De este 
último no se puede decir que limita con otra cosa. El límite último en 
que están todas las cosas es el cielo y fuera de éste no hay nada, dice 
Aristóteles. Para resolver esta dificultad acude a la diferencia que se da 
entre dos clases de desplazamiento: la del recipiente, que es transportable 
con lo que contiene; y la del barco, que se desplaza en un río, pues este 
no se mueve con el barco. 

Por tanto, cuando dentro de algo que está en movimiento 
se mueve y cambia <de posición> aquello contenido en 
su interior –por ejemplo, dentro de un río un barco-, 
lo primero cumple más bien la función de recipiente, 
que la de lugar continente. Pues, ciertamente, el lugar 
requiere ser inmóvil. Por lo tanto, el río como un todo es 
más bien el lugar <en este caso>, ya que como totalidad 
el río es inmóvil (Ph., 212a15).

Con esta nueva precisión, finalmente, llega a su segunda definición: 
el lugar es el primer límite inmóvil de lo que contiene (ὥστε τὸ τοῦ 
περιέχοντος πέρας ἀκίνητον πρῶτον, τοῦτ› ἔστιν ὁ τόπος) (Ph., 
212a20). Para Aristóteles, el cosmos es un todo y por esto se puede decir 
que en cierto sentido se mueve y en otro no. Se mueve en círculo, pero 
en cuanto todo no se moverá. El cosmos no está en sitio alguno, aparte 
del todo y del cosmos no hay nada. Todas las cosas están en el cielo, 
pero el cielo no es otra cosa, es un límite que está inmóvil y contenido 
con el cuerpo que se mueve. Con la distinción entre lugar propio y lugar 
común, Aristóteles establece las dimensiones del lugar: arriba, abajo, 
derecha, izquierda, adelante y atrás. Con respecto al lugar propio, estas 
son relativas, pues depende del observador lo que está a su derecha o 
izquierda, esto puede variar según su posición. Pero con respecto al lugar 
común, no son relativas, pues estas direcciones están determinadas por 
los lugares propios a los que tienden los elementos: el fuego hacia arriba, 
la tierra hacia el centro, y el agua y el aire en un lugar intermedio. Así, 



161Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

para todos, el cielo está arriba y la tierra está en el centro, abajo. Para 
Aristóteles, entonces, solo con una teoría del lugar se puede dar cuenta 
del desplazamiento de los cuerpos; al definirlo en términos de un límite 
inmóvil de lo que contiene, separado del cuerpo. 

Como se indicó anteriormente, la noción de lugar aparece en otros 
estudios de Aristóteles. Se tomará la conceptualización elaborada por 
él para determinar la significación que esta adquiere con sus distintos 
usos. 

Topos (τόπος), el hábitat de los animales, la polis (πόλις), la 
retórica y las pasiones
En Investigación de los animales, Aristóteles diferencia a los animales 

por sus caracteres y por sus maneras de relacionarse, y afirma que estos 
están determinados por los lugares en los que habitan “así los animales 
de regiones montañosas y escarpadas difieren de los de las regiones 
llanas y suaves, pues incluso en el aspecto son más fieros y más fuertes, 
como, por ejemplo, los cerdos del monte Atos”(HA., 607a9-12).12 La 
noción de lugar de la Física es utilizada por Aristóteles para referirse al 
hábitat de los animales y para indicar la influencia que tiene cada lugar 
en la vida de cada uno de ellos, sus maneras de vivir, sus características 
y sus maneras de relacionarse. El lugar es el límite entre el animal y su 
hábitat.

Aristóteles destaca las abejas entre los animales pues, a diferencia de 
otros, ellas construyen sus colmenas, producen y almacenan el alimento 
con los recursos que encuentran en los lugares en los que habitan. Ellas 
construyen su propio hábitat, el lugar es el límite entre su colmena y el 
medio; pero es precisamente este límite el que posibilita diferenciarse 
del medio y entrar en relación con él.

En efecto, una vez que se les ha entregado bien limpia 
la colmena, construyen los panales trayendo el jugo de 
diferentes flores y las lágrimas que manan de los árboles: 
del sauce, del olmo y otros árboles que producen mucha 
goma. También con esa sustancia impregnan la base 
de la colmena para protegerse de los otros animales; 
los apicultores llaman a esta operación engomadura. 

12  Se utiliza la versión al español de Julio Pallí Bonet, 1992.



162 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

Además, las abejas obstruyen las entradas cuando son 
anchas.

Las abejas fabrican los panales, primero las celdillas 
en las que crían las propias abejas; después las de las 
abejas llamadas reinas13 y luego las de los zánganos 
(HA., 623b26-34).

Aristóteles compara las abejas con los hombres, pues ellos también 
construyen sus casas, producen y almacenan su alimento, además 
se organizan y establecen tareas para sus miembros con la finalidad 
de conservar la polis (πόλις); así como las abejas la colmena. Esta 
característica hace que Aristóteles se refiera a ellas cuando introduce su 
estudio sobre la política. 

La razón por la cual el hombre es, más que la abeja o 
cualquier animal gregario, un animal social (πολιτικόν) 
es evidente: la naturaleza, como solemos decir, no hace 
nada en vano, y el hombre es el único animal que tiene 
palabra (λόγον). La voz es signo del dolor y el placer, 
y por eso la tienen también los demás animales, pues 
su naturaleza llega hasta tener sensación de dolor y 
placer y significársela unos a otros; pero la palabra es 
para manifestar lo conveniente y lo dañoso, lo justo y 
lo injusto, y es exclusivo del hombre, frente a los demás 
animales, el tener, él solo, el sentido del bien y del mal 
(ἀγαθοῦ καὶ κακοῦ), de lo justo e injusto (δικαίου καὶ 
ἀδίκου), etc., y la comunidad de estas cosas es lo que 
constituye la casa y la ciudad (οἰκίαν καὶ πόλιν) (Pol., 
I, 1253a14-18).14

La diferencia específica entre la abeja y el hombre está dada por 
la palabra y, además, por el tipo de hábitat que construye. El hombre 
construye casas y ciudades, éstas solo posibles con la ayuda de la 
palabra. Para la construcción de la polis (πόλις) se requieren nociones 

13  Aquí el traductor al español traduce βασιλεῖς por reina; pero es un rey. 
Esto se debe a que Aristóteles no tiene una idea clara sobre la reproducción de 
las abejas. (Cf. Albert, 1989). 

14  Se utiliza la versión al español de Julián Marías y María Araújo, 1951.



163Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

comunes sobre el bien o el mal y sobre lo justo o lo injusto. Un medio 
es el discurso retórico, aunque Aristóteles no lo dice expresamente, al 
ser la finalidad de este tipo de discurso la evaluación de una acción 
concreta y determinada, a partir de lo que se considera conveniente, 
justo o digno de alabarse. Es evidente que las nociones comunes se van 
forjando y modificando con dichos juicios. Aristóteles, en su Retórica, 
se dedica a estudiar de qué manera y con qué recursos cuentan los 
oradores para persuadir y formar el juicio de los oyentes en la asamblea, 
los estrados judiciales y las ceremonias públicas. Este recurso es una 
técnica discursiva, semejante a la de construir casas y ciudades. Esta 
técnica, según Aristóteles, debe estar subordinada a la política, ciencia 
arquitectónica por excelencia, que prescribe “qué se debe hacer y qué se 
debe evitar”(EN., 1094b5).15 

Aristóteles se refiere también a las condiciones para que se dé la 
constitución óptima de la polis (πὀλις), una de ellas son los ciudadanos, 
la otra es el territorio. La palabra usada por Aristóteles es chora (χώρα), 
traducida al español por territorio. Éste es el término utilizado por 
Platón para referirse al tercer género; pero aquí Aristóteles lo retoma 
en su uso común16 es lo que rodea la ciudad y ayuda a su preservación, 
y “su tamaño y extensión serán tales que permitan a los habitantes 
vivir con holgura, con liberalidad y moderación al mismo tiempo”(Pol., 
1326b30-32).

Aristóteles, como ya se indicó, utiliza el término topos (τόπος) en 
la Retórica17 para designar los lugares construidos (asamblea, estrados 

15  Se utiliza la versión al español de Julio Pallí Bonet, 1988.
16  Augustin Berque cuando examina el término chora indica que los griegos 

con este término se referían al territorio que rodea la ciudad, del cual derivaban 
su sustento. (Berque, 2010, p. 18). 

17  Aristóteles también utiliza el término lugar en los Tópicos. Allí estudia 
el método dialéctico con el cual es posible la elucidación de un determinado 
problema. En el ámbito de este estudio considera los siguientes lugares: 
accidente, género, propio, definición. En Aristóteles, la diferencia entre dialéctica 
y retórica es evidente. Tienen propósitos diversos y los lugares del discurso 
a los que se acude en cada una son distintos. Solo en la retórica se considera 
fundamental el contacto entre oradores y oyentes. La retórica se orienta a la 
formación del juicio del oyente sobre una acción concreta y determinada, que 
hace que surjan las pasiones que pueden distorsionar el juicio y por esto deben 
tenerse en cuenta como argumentos en los discursos retóricos. Chaïm Perelman, 
en el siglo XX, recupera la retórica, que había sido dejada de lado por la filosofía. 



164 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

judiciales, ceremonias públicas) y los del discurso. En este último caso, 
Aristóteles utiliza el término topos (τόπος) para referirse a cómo, con 
la operación de reunir y clasificar tipos de enunciados obtenidos de 
lo sedimentado en la experiencia compartida, estos son archivados 
en la memoria colectiva de los pueblos. La memoria es aquí como un 
contenedor o recipiente. Esta utilización del término hace pensar a su 
vez en la semejanza que tiene esta operación de almacenamiento con 
la que realizan las abejas cuando depositan la miel en las celdillas de la 
colmena. El hombre también dispone en la ciudad de edificaciones en 
las que guarda y almacena el alimento, pero también los documentos 
escritos.18 Estas operaciones de almacenamiento son semejantes a las 
que realizan los retóricos cuando guardan, clasifican y tipifican distintos 
enunciados en lugares retóricos. Aristóteles, en su Retórica, clasifica y 
ordena los distintos lugares del discurso y construye una tópica. 

Con lo cual, pues, podemos ya obtener, sobre poco más 
o menos, los lugares (τόποι) comunes correspondientes 
a cada una de las especies que son útiles y necesarias, 
puesto que antes hemos recopilado los enunciados 
(προτάσεις) que se refieren a cada una de ellas, de suerte 
que, sobre esta base, nos cabe inferir los entimemas 
propios de los lugares comunes sobre el bien o el mal, lo 
bello o lo vergonzoso y lo justo o lo injusto. Y, de igual 
modo, son también pertinentes los lugares comunes 
que así mismo hemos recopilado sobre los caracteres, 
las pasiones (παθήματα) y las maneras de ser. Pero 
ahora seguiremos otro método, este universal, sobre 
todos <los entimemas> sin excepción. En capítulo aparte 
hablaremos luego de los refutativos y los demostrativos 
y, también, de los que pareciendo entimemas no lo son, 
porque tampoco son silogismos (Rh., 1396b28-1397a6).

La retoma para construir su teoría de la argumentación de los Tópicos, Retórica y 
Refutaciones sofísticas de Aristóteles. Al hacerlo, borra la diferencia entre retórica 
y dialéctica y no considera los argumentos sobre las pasiones (Perelman, 1989), 
los cuales son retomados en este artículo.

18  En la Antigua Grecia existían edificaciones en las que se reunían los 
integrantes de la boulé (βουλή) para redactar las leyes. Éstas son utilizadas también 
como un archivo. (Perseus Digital Library).



165Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

Aristóteles señala que hay tres tipos de argumentos, los cuales 
permiten establecer el contacto entre oradores y oyentes, pues depende 
de lo que es admitido por cada comunidad, a partir de los siguientes 
topos: los del discurso (λόγος): si es conveniente (συμφέρον) o 
perjudicial (βλαβερόν), justo (δίκαιον) o injusto (ἄδικον), bello (καλόν) 
o vergonzoso (αἰσχρόν). Los del carácter (ἤθος): la sensatez (φρόνησις), 
la virtud (ἀρετή) y la benevolencia (εὔνοια). Y los de las pasiones, 
(πάθος) entre las cuales están: la ira (ὀργή), la calma (πρᾳότης), 
la amistad (φιλία), el odio (μισεῖν), el temor (φόβος), la confianza 
(θάρσος), la vergüenza (αἰσχύνη), la desvergüenza (ἀναισχυντία), el 
favor (χάρις), la compasión (ἔλεος), la indignación (νέμεσις), la envidia 
(φθόνος), y la emulación (ζῆλος)). Sobre estas pasiones, Aristóteles 
realiza un estudio en el Libro II de la Retórica (Rh., 1377b16-1388b30),19 en 
el que toma en cuenta las opiniones generalmente admitidas y los signos 
con los que la comunidad griega da cuenta y expresa sus pasiones. Este 
estudio le sirve para señalar los lugares de cada una de estas pasiones 
con las cuales los oradores construyen sus argumentos.

Con el fin de mostrar cómo se recurren a dichos lugares para 
construir los argumentos retóricos, se indicarán dos ejemplos traídos de 
uno de los oradores más célebres de la Antigüedad. El primero es un 
argumento utilizado para mostrar la benevolencia que el orador expresa 
frente a sus conciudadanos. Esta pasión no es estudiada específicamente 
por Aristóteles en el Libro II, sin embargo, al referirse a ella, dice que es 
una pasión que tiene que ver con el carácter del orador y que la estudiará 
a continuación.20 

En primer lugar, varones atenienses, ruego a los dioses 
todos y a todas las diosas que cuanta buena voluntad 
(εὔνοιαν) vengo yo teniendo para con la ciudad y todos 
vosotros, la obtenga yo de vuestra parte en igual medida 
para este proceso; luego, que lo que mayor grado os 
beneficia, a vosotros y a vuestra piedad y reputación, 
eso os inspiren los dioses, a saber: que no hagáis a mi 

19  Se utiliza la versión al español de Quintín Racionero (Aristóteles, 1994).
20  Enrico Berti muestra la diferencia que se da entre amistad y benevolencia, 

lo que no fue claramente explicitado por Aristóteles, pero que puede derivarse 
de el uso que hace de esta palabra en la Retórica y de su teoría de la amistad en 
las obras que dedica a la ética (Berti, 2003).



166 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

adversario vuestro consejero acerca de cómo debéis 
vosotros oírme (que eso sí que sería reprobable), sino 
a las leyes y al juramento, en cuya redacción, además 
de todas las otras justas prescripciones, contra el 
precepto que os obliga a prestar atención a ambas 
partes con imparcialidad. Ello significa no sólo carecer 
de todo juicio condenatorio previo y mostrar a los dos 
igual favor, sino también permitir que cada uno de los 
litigantes haga uso de la disposición y plan de defensa 
que haya probado y preferido (Dem. 18.1.2).21

Demóstenes acude al odio, una de las pasiones estudiadas por 
Aristóteles, para indicar la pasión que afecta a los lacedomios, y poner 
de presente el tipo de rivalidad que generaba entre los griegos.

Además, el Peloponeso entero se encontraba sumido 
en disensión y ni los que odiaban (μισοῦντες) a 
los lacedomios tenían fuerza suficiente como para 
eliminarlos, ni quienes anteriormente por mediación de 
ellos gobernaban eran dueños de las ciudades, sino que 
tanto entre éstos como entre todos los demás reinaba 
una insoluble rivalidad y confusión (Dem. 18. 18). 

Estos ejemplos permiten ver el uso que hacen los oradores de los 
argumentos sobre las pasiones, construidos a partir de lugares, y el 
efecto que pretenden lograr para disponer a los oyentes. Con esto se 
pone en evidencia cómo con las pasiones se determinan sus juicios y 
la manera en que logran entrar en contacto con sus oyentes. Así, con 
las pasiones se contribuye a la deliberación, en el caso del discurso de 
Demóstenes sobre la conveniencia o inconveniencia de ir a la guerra o 
no. Los oradores, al disponer a sus oyentes con las pasiones, por medio 
de los discursos retóricos, contribuyen a la formación continua de las 
nociones comunes sobre lo justo, lo conveniente y lo digno de alabarse; 
sin las cuales no es posible la formación de la comunidad.

Se ha establecido que los oradores y oyentes requieren de 
determinados lugares para su encuentro y para poder tomar las mejores 
decisiones. Ahora, con Ricoeur, se mostrará cómo con el sentimiento 
nos ligamos y nos diferenciamos del medio cuando somos movidos 

21  Se utiliza la versión al español de López Eire, 2000.



167Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

y afectados. Luego, se pondrá de presente cómo Augustin Berque, 
al retomar las nociones de chora (χώρα) y topos (τόπος), recupera la 
diferencia entre espacio y lugar para construir su propia reflexión. Lo 
que permitirá volver a la pregunta sobre la constitución de la experiencia 
humana del lugar.

Lecturas contemporáneas: pasiones, espacio y lugar
Ricoeur, en Philosophie de la volonté 1 y 2,(1950, 1960) hace un estudio 

fenomenológico de la voluntad; asunto que considera no fue abordado 
por Husserl. En el primer nivel de su análisis, se detiene en las emociones 
pues mediante ellas se mueve la voluntad. Establece diferencias 
entre distintos tipos de emociones, una de las cuales es la emoción-
pasión. Encuentra que las pasiones son inaccesibles a la descripción 
fenomenológica. Las pasiones sólo pueden expresarse en un lenguaje 
indirecto, el de los símbolos; para poder acceder a su comprensión se 
requiere una exégesis y reglas de desciframiento, una hermenéutica. 
Con esta hermenéutica es posible dar el paso desde un lenguaje cifrado, 
en el que se expresan las pasiones, hasta la filosofía. 

Para comenzar, es preciso elaborar una antropología filosófica 
que piense la desproporción que se da entre la razón y lo irracional 
de la pasión, entre lo voluntario e lo involuntario. Para delinear esta 
antropología filosófica, Ricoeur recurre a Kant con el propósito de 
establecer que, además de las condiciones de posibilidad del pensamiento 
y de la acción, se requieren las del sentimiento. Recupera de Pascal 
su idea del humano como puente tendido entre lo finito y lo infinito. 
Además, la intuición platónica del thymos (θύμος), sentimiento humano 
por excelencia que media entre la ephytimia (ἐπιθυμία) y el eros (ἔρως), 
con los que por una parte se es arrojado a la necesidad, pero también a 
las más grandes aspiraciones. Según la interpretación de Ricoeur, todos 
los errores y todas las pasiones humanas derivan de la confusión entre la 
necesidad y las aspiraciones. En este ámbito del sentimiento, el humano 
es afectado, padece, ex-siste; tiene sus primeras vivencias mediante las 
cuales se encuentra y se sabe, de cierta manera, en el mundo, con los 
otros, consigo mismo. 

No se puede afirmar con certeza si este tipo de emociones-pasiones son 
equiparables a las pasiones estudiadas por Aristóteles en el Libro II de 
la Retórica, pues él no establece las distinciones ofrecidas por Ricoeur. 
Aristóteles sí observa cómo con el juicio sobre una acción concreta y 



168 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

determinada se presentan las pasiones. Heidegger, a su vez, considera 
el estudio que realiza Aristóteles sobre las pasiones como una primera 
hermenéutica de la cotidianidad de uno con otro (§29).22 

Al encontrarse en la polis (πόλις), los ciudadanos se afectan y son 
afectados, responden con sus pasiones. Al compartir sus formas de 
sentir se forma una determinada experiencia común que va a afectar 
sus juicios sobre las acciones concretas y determinadas, puestas a su 
consideración mediante los discursos retóricos. A esta experiencia 
acude Aristóteles para extraer los lugares sobre las pasiones. Estos los 
pone a disposición de los oradores para que elaboren sus argumentos y 
dispongan de la mejor manera posible a sus oyentes para que puedan 
formar sus juicios. Pero es Ricouer quien pone en evidencia cómo, por 
medio de las pasiones, nos encontramos y nos sabemos en el mundo, 
con los otros y con nosotros mismos. 

En la primera parte de este artículo se indica cómo Ricoeur responde 
a la pregunta sobre la constitución de la experiencia humana del espacio. 
En Sí mismo como otro Ricoeur critica a Heidegger por haber descuidado 
el tema del espacio, el cual es tratado por Husserl de una manera 
adecuada (Ricoeur, 1990, p. 379).23 Anterior a esto, en 1935, el filosofo 
japonés Watsuji Tetsurô en Fûdo critica también a Heidegger y afirma: la 

22  Ver en El ser y el tiempo (Heidegger, 1951, p.156). De Heidegger se 
publican en el 2002 sus lecciones sobre este libro de Aristóteles (Heidegger 
(1919-1944). Gesamtausgabe. II. Abteilug:Vorlesugen).

23  Ricoeur asegura que Heidegger no atiende las indicaciones de Husserl 
sobre el espacio. Este tema, según Despujol, es abordado por Husserl por 
primera vez en 1907 en Cosa y espacio. Allí llega a determinar que lo primero 
es la espacialidad de la cosa, en la medida en que la percepción es de una cosa 
y que hace sentido para un sujeto, de cosas que nos son dadas en una unidad 
de sentido a través del encadenamiento de sus apariciones. Husserl, en La 
tierra no se mueve de 1934, concibe la tierra como la referencia absoluta, el suelo 
originario, pues desde el punto de vista del sujeto perceptivo, todo movimiento 
y reposo se definen y se perciben a partir de su inmovilidad primordial. En 
Cosa y espacio, con la distinción entre lo propio y lo impropio, constata en lo 
vivido percibido algo más, esto es el horizonte tal como es concebido a partir 
de Ideas. La estructura de este horizonte es tematizada en obras posteriores, en 
especial, Experiencia y juicio, allí diferencia el horizonte interno del externo. En 
Crisis, el horizonte es una pieza central para desplegar el tema del mundo de la 
vida (Lebenswelt), punto de articulación de la conciencia y del mundo (Despujol, 
2013).



169Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

existencia no solo está estructurada por el tiempo, sino también por el 
espacio (Tetsurô, 2011, p. 36). Augustin Berque, filósofo y geógrafo, en su 
reciente traducción de Fûdo al francés, precisa una serie de malentendidos 
que han impedido ver el carácter eminentemente ontológico que tienen 
las principales tesis de este filósofo japonés (Tetsurô, 2011, p. 13).24 En 
1987, Berque, al retomar a este filósofo japonés en Écoumène, apela al 
antiguo término griego oikoumenê (οἰκουμένη) para pensar sobre la 
constitución de la experiencia humana que se da, según sus palabras, a 
partir de la correlación tierra-humanidad y afirma: la tierra es humana 
y la humanidad, terrestre. Solo desde esta correlación, dice, puede 
pensarse el vínculo, indisoluble, entre geografía y ontología (Berque, 
1987, p.16). Ricoeur se refiere también a este término de oikoumenê 
(οἰκουμένη) en Memoria, historia y olvido, pero solo para determinar las 
mutaciones que afectan a la espacialidad y recuerda la significación que 
tiene para los griegos. La usan, dice, para designar las tierras que ellos 
sabían habitadas y, por extensión, todo el mundo conocido en general 
(Ricoeur, 2000, p. 191). 

Berque, Ricoeur, Heidegger y Husserl piensan la constitución de la 
experiencia humana del espacio, desde la tradición fenomenológica. De 
estos solo Berque recupera los términos chora (χώρα)25 y topos (τόπος) 
de Platón y Aristóteles para pensarlos conjuntamente, pues, asegura 
que con cada uno de ellos se alude a una perspectiva diferente de la 
experiencia humana. “La chora (χώρα) puede ser un lugar generador, 
es decir, una abertura a partir de la cual se despliega alguna cosa, y 
que justamente ni la delimita, ni la define”(Berque, 1987, p. 32). La chora 
(χώρα) acoge y engendra (Berque, 1987, p. 35), mientras que con el 
término topos (τόπος) se define y determina la cosa.26 Berque dice, al 

24  Berque también hace comentarios críticos sobre la traducción al español 
que apareció por primera vez en 1973 (Tetsurô W., 2006). 

25  Berque realiza un estudio detallado sobre este término de chôra (χώρα) en 
Platón precisando los diversos significados que este término tiene en los griegos, 
la interpretación de Derrida de chôra (χώρα), que hoy es famosa, desde el mito, 
para retomar el sentido que está tiene en Platón. Berque va a mostrar de qué 
manera la chôra (χώρα) pertenece al símbolo, el tercero excluido, ni identidad, ni 
devenir (Berque, 2010, 2012).

26  En Logique des lieux de l’ecoumène Berque precisa la necesaria correlación 
que tiene que darse entre chôra (χώρα) y topos (τόπος). La chôra (χώρα) es, en 
particular, la campiña que rodea la ciudad y de la que depende para su 



170 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

precisar Aristóteles el significado de topos (τόπος) realiza dos grandes 
revoluciones, su separación de la cosa y su función de límite “del lugar 
se separa la cosa, que es móvil, mientras que aquél no lo es; además él 
la limita, como un vaso delimita su contenido” (Berque, 1987, p. 34). 
Berque reinterpreta estas nociones griegas acudiendo al concepto de 
fûdosei de Watsuji que traduce por médiance,27 con el que se refiere al 
sentido o idiosincrasia de un determinado medio (Berque, 1987, p. 200). 
Para Berque la existencia humana es sentida, interpretada y vivida de 
una cierta manera, desde las dos perspectivas de topos (τόπος) y de 
chora (χώρα): “la estructura ontológica adquiere ella misma su sentido 
al establecerse una identidad dinámica a partir de sus dos mitades, la 
una interna y la otra externa, la una fisiológicamente individualizada 
(el topos (τόπος) que es nuestro cuerpo animal), la otra difusa en el 
medio (la chora (χώρα) que es nuestro cuerpo medial) (Berque, 1987, 
p. 207). El mundo adquiere su sentido con este doble movimiento, que 
Berque denomina trasyección. Este se compone de un sentido carnal de 
proyección, mediante la técnica, y de otro de introyección, mediante lo 
simbólico; con ambos se constituye el écoumène (Berque, 1987, p. 208).

Nuestra apuesta
Para responder a la pregunta sobre la constitución de la experiencia 

humana del lugar y, con ello, a la refiguración de la comunidad de 
los oyentes, se retoman los planteamientos de Berque y de Ricoeur 
para ponerlos en diálogo con las precisiones de Aristóteles, desde 
una perspectiva hermenéutica. Si bien Ricoeur considera la retórica 
cuando precisa los efectos de los discursos y cuando se pregunta por la 
innovación semántica, esta no es tomada en cuenta en sus indagaciones 
sobre el tiempo y el espacio. Las emociones, a las que dedica algunas 
precisiones al comienzo de su vida intelectual y en algunas obras 
posteriores, no son un asunto central en sus investigaciones. Ricoeur 

alimentación. Platón no define la chôra (χώρα), se contenta con referirse a ella 
por medio de imágenes. Aristóteles se refiere al topos (τόπος) de otra manera, 
mediante una definición y de forma metódica. El topos (τόπος) aristotélico tiene 
un límite definido, la chora (χώρα) platónica, no. El topos (τόπος) es separable de 
la cosa, la chora (χώρα) es indisociable (Berque, 2010) 

27  Se prefiere dejar el término médiance, que utiliza Berque para traducir 
fûdosei al francés ya que el mismo puede traducirse al español por medio, pero 
este no parece conservar el sentido original que quiere darle Berque.



171Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

no distingue el lugar del espacio, tal como se había anotado, esto lo 
hace Berque, quien además precisa el papel que juega la técnica en la 
constitución del sentido del mundo. Sin embargo, no llega a determinar 
el efecto que tiene la retórica y las pasiones en la constitución de la 
experiencia humana del lugar. 

Se parte de las siguientes precisiones: hay una experiencia 
individualizada del lugar, que es distinta a la del espacio. Mediante 
las emociones, el ser humano se encuentra, es afectado y se sabe, de 
cierta manera, en el mundo, con los otros y consigo mismo. Con los 
discursos retóricos, el oyente forma su juicio sobre lo que considera 
justo, conveniente o digno. Para el encuentro de oradores y oyentes son 
necesarios ciertos lugares en los cuales puedan desplegarse los discursos 
retóricos. 

A la luz de los desarrollos de Berque, se puede asegurar que la 
retórica es una técnica.  Con ella se produce un movimiento de proyección 
que a su vez desencadena uno de introyección. Si con las emociones el 
ser humano se encuentra, es afectado y se sabe, de cierta manera, en el 
mundo, con los otros y consigo mismo; es válido afirmar, entonces, que 
con los argumentos retóricos sobre las pasiones se produce dicho efecto 
en los oyentes. Estos argumentos tienen su fuente en la experiencia 
compartida por los integrantes de una determinada comunidad sobre 
las maneras de sentir sus pasiones. Está es guardada en la memoria, 
procede de la simbolización que ellos mismos hacen. Lo que queda 
sedimentado de esta simbolización en la memoria colectiva de los 
habitantes de una determinada comunidad es recogido por Aristóteles 
en forma de lugares retóricos sobre las pasiones y es ofrecidos a los 
oradores para que puedan establecer sus argumentos. Los oyentes, al 
juzgar dichos argumentos en relación con los criterios de lo conveniente, 
justo o digno, refiguran su experiencia sobre las pasiones, la cual es 
nuevamente guarda y así re-simbolizada. Así, se aplica lo planteado 
por Berque sobre el doble movimiento de trasyección (proyección e 
introyección), a los efectos que se producen en la experiencia humana 
del lugar con los discursos retóricos. 

Los oyentes, cuando emiten sus juicios sobre lo conveniente, justo o 
digno de alabarse, contribuyen a la formación de las nociones comunes 
sin las que, dice Aristóteles, no es posible una comunidad política. 
Los ciudadanos de la polis (πόλις), que se encuentran y se reconocen 
mediante las pasiones que surgen con los juicios sobre acciones concretas 
y determinadas, van constituyendo su experiencia humana del lugar que 



172 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

es propio y a la vez común, para cada uno y para todos. De esta manera, 
van constituyéndose una determinada forma de vivir en, y con otros, en 
comunidad. Con este proceso se delimitan los lugares en los que se da el 
encuentro de los miembros de una determinada comunidad y, por este 
medio, se contribuye a la formación de las nociones comunes, con las 
que se abren, desde la chora (χώρα) la determinación y delimitación de 
los lugares para la constitución de una vida en común: el lugar-humano, 
el humano-lugar.

Hoy es evidente que los lugares de difusión de la retórica son 
múltiples y diversos; no sólo son los estrados judiciales, la asamblea o las 
ceremonias públicas, sino todos aquellos lugares en los que se propicia el 
encuentro mediante los discursos y se forman los juicios de los oyentes. 
Asistimos a la apertura de otras posibilidades para el encuentro que 
propician la formación de nuestros juicios, no sólo de los integrantes 
de comunidades específicas, sino de la humanidad en su conjunto. Con 
esto se abre el espacio, la chora (χώρα) virtual, a la determinación y 
delimitación de los lugares con los que se van constituyendo nuevas y 
variadas experiencias del lugar, con las que se propicia el encuentro con 
otros, una vida en común; en las que las pasiones tienen ciertamente 
su lugar. Desconocer el papel que ellas tienen nos impide reconocernos 
y sentirnos parte de los lugares en los que habitamos en y con otros, 
sentimos y nos formamos en y con otros.

Mi interés en el futuro es reflexionar sobre cómo se constituye una 
determinada experiencia de lugar desde ciertas pasiones. La ira, por 
ejemplo, que en los antiguos griegos fue determinante, lo es también 
hoy; pero también lo son otras, como la ternura y la esperanza. Estas 
permanecen vivas en nuestra memoria latinoamericana, gracias a las 
hermosas pinturas de Guayasamín, que presentan ante nuestros ojos 
las pasiones que nos significan y determinan nuestra experiencia. 
Experiencia que puede ser semejante a la de otros; pero que en nuestro 
caso está marcada por ciertas particularidades. Señalarlas nos permitiría 
acceder a comprender de qué manera se constituye nuestra experiencia 
particular del lugar, y con ello abrir nuevas posibilidades para nuestra 
vida en común, desde nuestras maneras específicas de sentir y vivir con 
otros.



173Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

Bibliografía
Agustín de Hipona (2011). Qué es el tiempo. Libro XI de las Confesiones. A. 

Corti (Trad.) Madrid: Trotta.
Albert, J.-P. (1989). La Ruche d’Aristote: science, philosophie, mythologie. 

l’Homme, 29 (110), pp. 94-116.
Aristóteles. (1951). Política. J. M. Araújo (Trad.) Madrid: Centro de 

Estudios Políticos y Constitucionales.
 (1987). Acerca de la generación y la corrupción. E. La Croce, & A. 
Bernabé Pajares (Trads.) Madrid: Gredos.
 (1988). Ética Nicomaquea. J. P. Bonet (Trad.) Madrid: Gredos.
 (1992). Investigación sobre los animales. J. P. Bonet (Trad.) Madrid: 
Gredos.
 (1993). Física. M. Boeri (Trad.) Buenos Aires: Biblos.
 (1994). Retórica. Q. Racionero (Trad.) Madrid: Gredos.
 (1995). Física Libros III-IV. A. Vigo (Trad.) Madrid: Gredos.
 (2002). Physique. P. Pellegrin (Trad.) Paris: GF Flammarion.

Athens, Old Bouleuterion (Building). En: Perseus Digital Library. 
Recuperado junio 7 de 2015 en:

h t t p : / / w w w . p e r s e u s . t u f t s . e d u / h o p p e r /
artifact?name=Athens,+Old+Bouleuterion&object=Building

Berque, A. (1987). Écoumène. Paris: Belin.
 (2010). Logique des lieux de l’écoumène. Communications (87), pp. 
17-26.
 (2012). La Chôra chez Platón. En Espace et Lieu dans la pensée 
occidentale de Platón à Nietzsche. T. Paquiot, & C. Younès (Eds.) (pp. 
13-27). Paris: La Découverte.

Berti, E. (2003). Le emozioni dell’amicizia e la filosofia. Atti del XXXIV 
Congresso Nazionale dellla Società Filosofica italiana(Urbino, 26-
29 Aprile 2001). En La filosofia e la emozioni. P. Veditti (Ed.) Firenze, 
Italia: Le Monier.

Demóstenes. (2000). Sobre la corona. En defensa de Ctesifonte. A. López Eire 
(Trad.) Madrid: Gredos.

Despujol, F. (Octubre de 2013). Espace, horizon et monde dans la 
phénoménologie de Husserl. En: Espace prépas, pp. 92-95.

Heidegger, M. (1951). El ser y el tiempo. J. Gaos (Trad.) México: Fondo de 
Cultura Económica.



174 Luz Gloria Cárdenas Mejía

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

 (2002). Gesamtausgabe. II. Abteilug:Vorlesugen 1919-1944. Frankfurt 
an Main: Vittorio Klostemann.

Perelman, C. & Olbrechts, L. (1989). Tratado de la argumentación. La nueva 
retórica. Madrid: Gredos.

Platón. (2010). Timeo. J. M. Zamora Calvo (Trad.) Madrid: Abada 
Editores.

Ricoeur, P. (1950). Philosophie de la volonté. Le Volontaire et l´Involuntaire. 
Paris: Aubier. (En español: (1986). Lo voluntario e involuntario I. El 
proyecto y la motivación. Buenos Aires: Docencia.; (1988). Lo voluntario 
y lo involuntario II. Poder, necesidad y consetimiento. Buenos Aires: 
Editorial Docencia.)
 (1960). Philosophie de la volonté. Finitude et Culpabilité. Paris: Aubier. 
(En español: (1969). Finitud y culpabilidad. C. de Perreti, J. Díaz y C. 
Meloni (Trads). Madrid: Taurus).
 (1975). La métaphore vive. Paris: Seuil. (En español: (1980) La metáfora 
viva. A. Neira (Trad.) Madrid: Ediciones Cristiandad).
 (1983,1984,1985). Temps et Récit I,II,III. Paris: Éditions du Seuil. (En 
español: (1995). Tiempo y narración I: Configuración del tiempo en el 
relato histórico México: Siglo Veintiuno Editores.;Tiempo y narración II: 
Configuración del tiempo en el relato de ficción. México: Siglo Veintiuno 
Editores.; (1996) Tiempo y narración III: El tiempo narrado. México: 
Siglo Veintiuno Editores.)
 (1986). Rhétorique, poétique, hermenéutique. En M. Meyer (Ed.) De 
la métaphysique à la rhétorique. À la mémoire de Chaïm Perelman (pp. 143-
155). Bruxelles: Editions de l’Université de Bruxelles. (En español: 
(1991). Retórica-Poética-Hermenéutica. En Estudios de Filosofía. 
Universidad de Antioquia. Instituto de Filosofía, Nº 4: 87/97). 
 (1990). Soi-même comme un autre. Paris: Seuil. (En español: (1996). Sí 
mismo como otro. A. Neira (Trad.) México: Siglo Veintiuno Editores).
 (noviembre-diciembre 1998). Architecture et narrativité. Urbanisme, 
pp. 44-51.
 (2000). La mémoire, l’histoire, l’oubli. (pp.183-191). Paris: Éditions du 
Seuil. (En español: (2003). La Memoria, la historia, el olvido. A. Neira 
(Trad.) Madrid: Trotta.)

Tetsurô, W. (2006). Antropología del paisaje: clima, cultura y religiones. J. 
Masiá Clavel, & A. Mataix (Trads.) Salamanca: Ediciones Sígueme.
 (2011). Fûdo. Le milieu humaine. A. Berque. (Trad.) Paris: CNRS 
Éditions.



175Por una constitución de la experiencia humana del lugar

Tópicos, Revista de Filosofía 50 (2016)

Vigo, A. (1995). Introducción. En Aristóteles: Física. A. Vigo (Trad.) (pp. 
13-26). Buenos Aires: Biblos.

Zamora Calvo, J. M. (2010). Introducción. En Platón: Timeo. J. M. Zamora 
Calvo (Trad.) (pp. 9-128). Madrid: Abadía Editores.




