POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA
DEL LUGAR: HERMENEUTICA, RETORICA Y PASIONES

Luz Gloria Cardenas Mejia

Universidad de Antioquia-Colombia
luzgloria4@hotmail.com

Abstract

Most philosophers, working on phenomenology and herme-
neutics have wondered about the constitution of the human ex-
perience of space. But only recently, some of them recognize the
difference between space and place, as is the case of Augustin
Berque. This article aims to examine, from the path opened by
Paul Ricoeur, the establishment of the human experience of
place from the effects of rhetorical speeches and its arguments
of the emotions on the listeners and the community in general.

Keywords: place, experience, passions, rhetorics.

Resumen

Desde una perspectiva fenomenoldgica y hermenéutica,
la mayoria de los filésofos se pregunta por la constitucion de
la experiencia humana del espacio. Pero, solo recientemente
algunos de ellos reconocen la diferencia entre espacio y lugar,
como es el caso de Augustin Berque.

En este articulo se trata de pensar, desde la ruta abierta por
Paul Ricoeur, sobre la constitucion de la experiencia humana del
lugar, a partir de los efectos que se producen con los discursos
retoricos y sus argumentos de las emociones sobre los oyentes y
la comunidad en general.

Palabras clave: lugar, experiencia, pasiones, retdrica.

Recibido: 30 - 07 - 2015. Aceptado: 02 - 09 - 2015.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016), 151-175.



152 Luz Groria CARDENAS MEJiA

Esta indagacion surge del interés por pensar como, con la retérica y
con su recurso a las pasiones o emociones, se hace posible la constitucion
de una experiencia humana del lugar. Se enmarca en una perspectiva
hermenéutica, en una antropologia filosofica que se ocupa por reflexionar
sobre la manera en que se constituye la experiencia humana, por efecto
de la configuracion de los discursos.

En esta direccion se sigue la ruta trazada por Paul Ricoeur, quien
al preguntar por la constitucion de la experiencia humana del tiempo
intuye que ésta se hace posible gracias al vinculo que se teje entre el
tiempo y la narracién. Para desarrollar esta intuicion propone el modelo
de la triple mimesis (pipnotc), con el que construye su proyecto de
Tiempo y narracion (1983,1984,1985).! Este modelo le permite mostrar
codmo, mediante los efectos de entrecruzamiento producidos en un lector
por los discursos literarios e histéricos entre lo posible y lo que fue, se
va constituyendo una determinada experiencia humana del tiempo;
y de esta manera se refigura el si mismo, con lo otro. Este modelo lo
aplica, mas adelante, para responder a la pregunta por la constitucion
de la experiencia humana del espacio. Esta se constituye, segn Ricoeur,
cuando por efecto de la arquitectura y el urbanismo se produce entre
los habitantes de casas y ciudades una experiencia humana del espacio
(Ricoeur, 1998).2

Esta indicacién de Paul Ricoeur sobre el papel que juegan los
discursos y las obras en la constitucion de las experiencias humanas del
tiempo y del espacio y de la refiguracién del si mismo y de los habitantes

! Ricoeur pone en evidencia la sin salida a la que se enfrenta el pensamiento

especulativo cuando intenta responder a la aporia sobre el tiempo formulada
por Agustin en el libro XI de las Confesiones: “;Qué es, por lo tanto, el tiempo?
Si nadie me lo pregunta, lo sé. Si quiero explicarlo a quien me pregunta, no
lo sé” (§17) (se utiliza la version al espanol de Agustin Corti (Hipona, 2011).
Ricoeur afirma: “la temporalidad no se deja decir en el discurso directo de una
fenomenologia, sino que requiere la mediacién de un discurso indirecto de la
narracion” (Ricoeur, 1996, p. 991). La opcion de Ricoeur, cada vez que se enfrenta
a tales obstaculos y aporias, es pasar de la fenomenologia a la hermenéutica,
pues con ella se puede construir el puente que permite el paso de lo simbolico
a la filosofia.

2 Ricoeur establece un paralelismo estrecho a partir de la siguiente
analogia: la arquitectura es al espacio lo que el relato es al tiempo. Lo comtn es
la operacién de configuracion: de una parte, construir es edificar en el espacio,
de otra, narrar es hacer la intriga en el tiempo.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 153

de las ciudades es la que permite, a su vez, preguntar en esta direccion
sobre como se constituye la experiencia humana del lugar; y con ella la
refiguracion de la comunidad de los oyentes de los discursos retéricos.
Esta pregunta solo es posible si se admite la diferencia, que no hace
Ricoeur, entre una constitucion de la experiencia humana del espacio
y una del lugar. Si tal diferencia se da, el reto es establecer como esta
experiencia se constituye mediante los discursos y, especificamente, al
incorporar las pasiones al discurso retérico.

Para desarrollar esta propuesta se hace el siguiente recorrido: se
toma la presentacién que hace Ricoeur de los campos e intersecciones
que se dan entre la retdrica, la poética y la hermenéutica para indicar
la perspectiva que se asume para la interpretacion. Se regresa a las
nociones de chora (xwoa) y topos (tomog) de Platon y Aristoteles, que
han sido traducidas la mayoria de las veces por espacio y lugar, con el
propdsito de senalar la pertinencia que tiene el uso del término ‘lugar’
en esta indagacion. Se muestra cdmo la nocién de lugar adquiere una
especial significacion cuando se traslada del ambito de la filosofia de la
naturaleza, al de los animales; y de estos a la polis (tOALS).

A continuacién, se mostrara el papel de la retérica en la conformacién
de la comunidad, la disposicion de ciertos lugares para propiciar el
encuentro entre los oradores y los oyentes; y el papel que cumplen
las pruebas retdricas sobre las pasiones en la constitucién de la polis.
Una vez establecido lo anterior, desde una perspectiva hermenéutica,
se pone en didlogo los resultados de esta indagacion con algunas
lecturas contemporaneas, con el fin de indicar de qué manera, con las
pruebas retdricas sobre las emociones, se contribuye a la constitucién
de la experiencia humana del lugar; y con ello a la refiguracion de la
comunidad de los oyentes.

Perspectiva para la interpretacion

Ricoeur afirma en Reforica-poética-hermenéutica (1986) que existen
tres disciplinas que pertenecen al campo del discurso, a unidades de
articulacion mayores que la frase, de las que es preciso elaborar sus
tipologias; pero, mas alla de ellas, desde una filosofia del lenguaje,
discernir sus funciones para establecer como con ellas se conforma
la triple relaciéon entre: hombre-mundo, hombre-hombre, hombre-
si mismo. Ricoeur pone en evidencia como cada una de ellas ha
pretendido usurpar el campo de las otras, asumiendo pretensiones

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



154 Luz Groria CARDENAS MEJiA

totalizantes. Por esto, emprende la tarea de delimitar sus campos
pero también sus entrecruzamientos. Procede de la siguiente manera:
primero, precisa los rasgos de la retérica; segundo, indica las diferencias
que se dan entre la poética y la retdrica, a partir de sus lugares de
difusién y de sus fines; tercero, precisa como, con la distancia histdrica,
geografica o cultural, que se produce entre los textos y sus potenciales
lectores, aparecen las dificultades de comprension que suscitan el
surgimiento de la hermenéutica. Finalmente, establece las relaciones
y los entrecruzamientos entre estas tres disciplinas, para reivindicar el
derecho de cada una de ellas.

Estas precisiones de Ricoeur sobre la poética, la retdrica y la
hermenéutica son el marco de referencia para una diversidad de
estudios que emprende a lo largo de su trayectoria intelectual, sobre
la innovacién semantica y sobre el papel que juegan los discursos y las
obras en la constitucion de las experiencias humanas del tiempo y el
espacio. Al preguntar por la innovacion semantica, Ricoeur acude a la
Poética y a la Retorica de Aristoteles para ponerlas en didlogo con teorias
posteriores y contempordneas y, asi, reescribir su propia interpretacién
desde la hermenéutica. Ricoeur encuentra en estas dos disciplinas del
discurso una serie de precisiones sobre la metafora, con las cuales da
curso, en dialogo con la tradicion, a su indagacion sobre la innovaciéon
semantica (Ricoeur, 1975). El parentesco que encuentra entre la metafora
y el binomio mimesis-mithos (U{pmois-puv00g), expresado por Aristoteles
en la Poética, le permite, mas adelante, construir sus reflexiones sobre la
experiencia humana del tiempo y del espacio y, es por esto, que deja de
lado la retodrica.

Al volver al marco de referencia de las tres disciplinas del discurso
se observa que en la poética y en la retdrica estén presentes, al igual que
la metafora, también las pasiones. En la Poética las pasiones del temor y
de la compasion hacen parte de la definicion de la tragedia, con ellas se
produce la catarsis en el espectador. En la Retdrica, Libro II, Aristoteles
realiza un estudio sobre algunas de las pasiones, entre las cuales se
encuentra el temor y la compasion. Su propdsito es sefialar una serie de
topos (témot) o lugares, asi los denomina Aristételes, con los cuales el
orador elabora sus pruebas retdricas sobre las pasiones y, asi, dispone
al oyente de una determinada manera para persuadirlo y formar su
juicio. Aristételes no solo se refiere a estos topos (tomot) del discurso,
sino que también precisa los lugares construidos dispuestos en la polis
para la representaciéon de la tragedia y para pronunciar los discursos

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 155

retoricos: el teatro, la asamblea, los estrados judiciales y las ceremonias
publicas. En el teatro los espectadores contemplan y se conmueven con
la puesta en escena de la tragedia que les suscitan las pasiones de temor
y de compasion. En la asamblea, los estrados judiciales y las ceremonias
publicas se encuentran oradores y oyentes, quienes escuchan y son
dispuestos mediante las pruebas retéricas sobre las pasiones para
formar sus juicios. Los anteriores argumentos son los que se tendran en
cuenta para la reflexion sobre la constitucion de la experiencia humana
del lugar.

Llama la atencién la utilizacién del término topos (tomog) para
referirse a los lugares construidos y a los lugares del discurso, es por
esto que surge la pregunta sobre el significado que este término tiene
para Aristoteles, y la razén por la cual es utilizado en estos dos ambitos.
No se encuentran en la Reforica precisiones al respecto, pero si hay una
teoria del lugar, fopos (t6Ttoc), en su Fisica. Alli, Aristoteles opta por el
término topos (témog) y deja de lado el de chora (xcoa) que usa Platon en
el Timeo. Coémo se ha sefialado, topos (toTtoc) se ha traducido por lugar y
chora (xcboar) por espacio. Volver a las precisiones de estos dos fildsofos
permite establecer una distincion entre sus usos y, de esta forma, ver la
pertinencia que tiene la pregunta sobre la constitucion de la experiencia
humana del lugar, que es diferente a la del espacio.

Chora (xwoa) y topos (T0mog)

Platon, en el Timeo, pregunta por la génesis del mundo. Si bien utiliza
los términos chora (xcoat) y topos (tdmog), su conceptualizacion es sobre
la chora (xwoar), pues este es uno de los principios que, conjuntamente
con el ser y el devenir, generan el mundo. Acude a metaforas y analogias
para referirse a la chora (xwoa): es, dice, como un receptaculo, como
una nodriza, como el oro (pues en ella se modela toda clase de figuras,
soporta inscripciones). En lo que se imita es como una madre, lo que
imita es como un padre; y con los dos se da lugar a algo intermedio:
el hijo. Es como un sitio, como un lugar, como una sede. Es amorfa,
para que sean posibles todas las improntas y se dé la policromia. Sucede
en ella lo mismo que con la elaboracién de los ungiientos perfumados
artificialmente, debe comenzarse con la misma base, lo mas inodora
posible. Para moldear tiene que ser como una sustancia blanda, para

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



156 Luz GLoria CARDENAS MEJiA

aplanarla y dejarla lo mas lisa posible.? Platon concluye, luego de acudir
a todas estas analogias y metaforas:

Hay que convenir que hay una primera especie, la forma
inteligible (eidog) siempre idéntica, inengendrada e
indestructible, que ni admite en si nada proveniente
de otra parte ni marcha ella misma hacia ninguna
otra, es invisible y no puede percibirse por medio de
los sentidos, aquello que le ha tocado en suerte a la
inteleccion (vonoig) como objeto de examen. Hay una
segunda especie que lleva el mismo nombre que la
primeray es semejante a ella, perceptible porlos sentidos
(aloBnTdV), engendrada, siempre en movimiento, nace
en algun lugar y de alli de nuevo desaparece, captable
por una opinion acompanada de percepcion (d6&n pet’
aloOnoewc). Por otra parte hay un tercer género que es
eterno, el del espacio (xcoac) que no admite destruccion
que proporciona un sitio a todo lo que nace, él mismo
captable por un razonamiento bastardo (Aoyopw
Tt voOw) sin la ayuda de la sensacién, creible con
esfuerzo. Es ciertamente a €l al que dirigimos nuestra
mirada, como estando en un suefio, cuando afirmamos
que necesariamente todo lo que existe esta en un lugar
y ocupa un espacio, y que lo que no esta en la tierra ni
en un lugar del cielo no es nada (Ti., 52a-52b).*

Es interesante sefialar como cada una de estas esferas es captada de
manera diversa. La inteleccion capta la forma inteligible, los sentidos
perciben el mundo y lo expresan mediante la opinién. Lo creible capta
la chora (xwoa), se expresa mediante un razonamiento bastardo, con
metaforas y analogias. Esto tltimo, indica las dificultades a las que se
enfrenta Platén para dar cuenta de este tercer género y su necesidad
de recurrir a un lenguaje indirecto, de caracter simbélico, al no poderlo
captar ni por la inteleccion ni por los sentidos. Este tercer género es un

% Para José Maria Zamora, quien sigue a Brisson, las metaforas se

pueden agrupar en tres grupos: las que giran en torno a “relaciones sexuales” y
familiares, las que se refieren a “receptidculo”, “lugar” y un grupo de metaforas
“artesanales”. (Zamora Calvo, 2010, p. 45).

4 Se utiliza la version al espafiol de José Maria Zamora, 2010.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 157

intermedio necesario entre lo inteligible y lo sensible para que pueda
darse la génesis del mundo. En este tercer género el demiurgo sittia y
moldea con los elementos (fuego, tierra, agua, aire) las cosas del mundo
sensible con el concurso de lo inteligible, cuyo modelo son los sélidos
regulares.

En Aristételes, a diferencia de Platon, se encuentra una teoria del
lugar, el topos (t6Toc), en el Libro IV de su Fisica. Aristoteles no responde
ala pregunta por la génesis del mundo, como lo hace Platén, su propdsito
es delimitar el objeto de estudio de una filosofia de la naturaleza.

Por naturaleza son los animales y sus partes, las plantas
y los cuerpos simples, vgr., tierra, fuego, aire y agua. En
efecto, afirmamos que éstas y las demas cosas de este tipo
son por naturaleza. Todas estas cosas, evidentemente,
se diferencian de las que no estan constituidas por
naturaleza, ya que cada una de ellas tienen en si mismas
el principio del movimiento y el reposo: unas en cuanto
el lugar, otras en cuanto al aumento y la disminucion,
otras en cuanto a la alteracion (Ph., 192b10-6).°

Establecido el principio de movimiento y de reposo para los seres
de la naturaleza, en el libro Il se ocupara especificamente de elaborar
una teoria sobre el movimiento y en el libro IV, del fopos (t6mtoc) o lugar.
Este es uno de los conceptos claves, que junto con el infinito, el vacio y el
tiempo, se requiere para una correcta elaboracion de una teoria sobre el
movimiento (Cf. Ph., 220b20).

Para elaborar una teoria sobre el lugar, Aristoteles plantea las
siguientes preguntas: si existe o no, cémo es y qué es. Aborda su
investigacion en dos pasos®: en el primero, de caracter dialéctico, recoge
las opiniones a favor de la existencia del lugar, las aporias a las que
se enfrenta cuando se trata de dar cuenta de su existencia y sobre qué
es, y enuncia los diversos sentidos en que se dice que una cosa esta
en otra. Con respecto a esto ultimo distingue dos sentidos: uno con

> Se utiliza la version al espafiol de Marcelo Boeri, 1993.

Alejandro Vigo, traductor al espafiol de la Fisica, propone el siguiente
esquema metodoldgico que subyace a los libros III-IV, articulado en tres
momentos: momento aporético-doxografico, momento constructivo y por
ultimo, retoma el punto de partida con el respaldo de la concepcién elaborada
en el momento constructivo (Vigo, 1995, p.21).

6

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



158 Luz GLoria CARDENAS MEJiA

respecto a si misma y el otro con respecto a otra. El lugar, dice, es por
un lado comtn (aquello en lo que estan todas las cosas) y por otro lado
propio (aquello primero en lo que estd). A propdsito de esta distincion,
Aristoteles objetara la conceptualizacion que Platon hace de la chora
(xwoa). Si el lugar es lo primero que contiene, seria un cierto limite y
por esto podria ser la forma. Pero también podria ser la extension de
la magnitud, lo que esta contenido por la forma y, anade Aristoteles, si
se quita el limite queda una materia indefinida, la extension;” la cual es
identificada por Platén con la espacialidad. Al hacerlo, dice Aristoteles,
no logra diferenciar la chora (xwoa) del topos (T0T0G).

Por tal razén, precisamente, afirma Platon en el Timeo
que la materia y la extension espacial son lo mismo. De
hecho lo participativo y la extension espacial son una
y la misma cosa, pues aunque emplea la expresion ‘lo
participativo” de distinto modo en esta obra y en las
llamadas doctrinas no escritas, no es menos cierto que
declaro idénticos el lugar y la extension espacial (Ph.,
209b12-15).®

En el segundo paso, una vez ha establecido la existencia
del lugar, se dedica a hacer una investigacion de cardcter teorico.
Aristoteles vuelve sobre las opiniones enunciadas en la primera parte
y establece lo que considera es admisible: el lugar contiene, no es nada
del objeto, no es ni mayor ni menor que el objeto, es separable, queda
atras cuando el cuerpo se desplaza, tiene arriba y abajo, cada uno de
los cuerpos simples se dirigen por naturaleza a su lugar propio. Desde
lo admisible, va hacia la conceptualizacion de la nocion de lugar para
resolver las aporias encontradas y establecer las propiedades del lugar.

Una correcta conceptualizacion del lugar supone primero reconocer
que éste solo aparece con un tipo de movimiento,’ el que se da con

7 Pierre Pellegrin sefiala la distincién que realiza Alejandro entre extension

material (indeterminada y sin limites) y magnitud (contenida en un limite)
(Aristoteles, 2002, 1V, 2, nota 6).

8 Se utiliza la version al espafiol de Alejandro Vigo, 1995, Libros III-IV.
Los otros tipos de movimiento son: relativo a la cantidad y relativo
a la cualidad. Luego, Aristdteles introduce un cuarto tipo de movimiento: la
generacion y la corrupciéon “En efecto se puede poner en cuestion que exista
generacion de la sustancia y de un determinado ‘esto’, pero no de la cualidad, de

9

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 159

respecto al lugar: “La forma mas general y fundamental del movimiento,
la que denominamos traslacion, es movimiento segun el lugar” (Ph., 208
a 30). Segundo, distingue dos tipos de decir ‘estar en’. Una respecto a lo
que es continuo, como la parte en el todo, la parte se mueve con el todo
y no esta separada; la otra respecto a lo que esta contiguo, esto se mueve
en lo que lo contiene y esta separada.'

Aristoteles pregunta qué esellugar (ti éotv 0 toT0G). Pararesponder,
recurre a cuatro conceptos, dos de ellos los trae de la Metafisica' y son los
conceptos que le permiten responder a la pregunta ;qué es la substancia?;
los otros dos conceptos son matematicos. Los primeros: forma (1)
Hoodn) y materia (1) UAn) (conceptos metafisicos); los segundos: cierta
extension de lo que esta entre los extremos (dixotnud Tt O peTa&d
TV EoXATwv), o los extremos si no hay extensién alguna fuera de la
magnitud del cuerpo (ta éoxata el pr) €0TL UNdEV dACTNUA TTAQA TO
TOU €yyLyvopévov owpatog péyeboc) (conceptos matematicos). Con
cada uno de estos conceptos analiza la nocion de lugar y encuentra que
no es forma, pues, si bien, ambas son limites, no lo son de lo mismo. La
forma es el limite del cuerpo y el lugar lo es de lo que lo contiene. No es
materia, pues la materia no esta separada del cuerpo y el lugar si lo esta.
No es la extension, pues no es posible decir que ‘algo” queda cuando se
da el desplazamientos de los cuerpos, pues con cada desplazamiento un
lugar quedaria, y asi hasta el infinito. El tltimo concepto, el extremo de
la magnitud, le parece a Aristoteles adecuado: el lugar es el limite del
cuerpo continente en virtud del cual esta en contacto con el contenido
para los cuerpos que se desplazan (T0 TéQAG TOD TTEQLEXOVTOS OWUATOS
<kaB> O CLUVATITEL T TEQLEXOEVW>. Aéyw D& TO TEQLEXOUEVOV TWHA
TO KLV TOV KT POQAV).

El lugar no es ninguna de estas tres cosas: ni la forma, ni
la materia, ni una extension siempre existente, distinta
y al margen del objeto que se desplaza, entonces es
necesario que el lugar sea la restante de las cuatro cosas

la cantidad y del lugar”(GC., 371b20). Se utiliza la version al espafiol de Ernesto
La Croce y Alberto Bernabé Pajares, 1987.

10" Esta clasificacion supone la elaboracion de una distincion entre lo
contintio y lo contiguo. Aristoteles elabora una teoria del continuo en Fisica V,
3y VL1

' Cfr. Metaph., 1029a1-7.

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



160 Luz GLoria CARDENAS MEJiA

<antes mencionadas> a saber, el limite del cuerpo
continente por el cual <éste> entra en contacto con el
<cuerpo> contenido. Y por cuerpo contenido entiendo
aqui aquel que esta sujeto a movimiento de traslacion
(Ph., 212a5-16).

Pero auin falta resolver una nueva dificultad implicita en la diferencia
establecida por Aristoteles entre el lugar propio y el comun. De este
ultimo no se puede decir que limita con otra cosa. El limite tltimo en
que estan todas las cosas es el cielo y fuera de éste no hay nada, dice
Aristoteles. Para resolver esta dificultad acude a la diferencia que se da
entre dos clases de desplazamiento: la del recipiente, que es transportable
con lo que contiene; y la del barco, que se desplaza en un rio, pues este
no se mueve con el barco.

Por tanto, cuando dentro de algo que estd en movimiento
se mueve y cambia <de posicion> aquello contenido en
su interior —por ejemplo, dentro de un rio un barco-,
lo primero cumple mas bien la funcién de recipiente,
que la de lugar continente. Pues, ciertamente, el lugar
requiere ser inmdvil. Por lo tanto, el rio como un todo es
mas bien el lugar <en este caso>, ya que como totalidad
el rio es inmévil (Ph., 212a15).

Con esta nueva precision, finalmente, llega a su segunda definicion:
el lugar es el primer limite inmévil de lo que contiene (®ote TO TOD
TMEQLEXOVTOG TIEQAS AKIVITOV TIRWTOV, TOLT €0ty 0 tomoc) (Ph.,
212a20). Para Aristoteles, el cosmos es un todo y por esto se puede decir
que en cierto sentido se mueve y en otro no. Se mueve en circulo, pero
en cuanto todo no se movera. El cosmos no esta en sitio alguno, aparte
del todo y del cosmos no hay nada. Todas las cosas estan en el cielo,
pero el cielo no es otra cosa, es un limite que esta inmovil y contenido
con el cuerpo que se mueve. Con la distincion entre lugar propio y lugar
comun, Aristoteles establece las dimensiones del lugar: arriba, abajo,
derecha, izquierda, adelante y atras. Con respecto al lugar propio, estas
son relativas, pues depende del observador lo que esta a su derecha o
izquierda, esto puede variar segtin su posicion. Pero con respecto al lugar
comun, no son relativas, pues estas direcciones estan determinadas por
los lugares propios a los que tienden los elementos: el fuego hacia arriba,
la tierra hacia el centro, y el agua y el aire en un lugar intermedio. Asi,

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 161

para todos, el cielo estd arriba y la tierra esta en el centro, abajo. Para
Aristoteles, entonces, solo con una teoria del lugar se puede dar cuenta
del desplazamiento de los cuerpos; al definirlo en términos de un limite
inmovil de lo que contiene, separado del cuerpo.

Como se indicd anteriormente, la nocién de lugar aparece en otros
estudios de Aristdteles. Se tomara la conceptualizacion elaborada por
él para determinar la significaciéon que esta adquiere con sus distintos

usos.

Topos (t0mog), el habitat de los animales, la polis (moALg), la
retorica y las pasiones

En Investigacién de los animales, Aristoteles diferencia a los animales
por sus caracteres y por sus maneras de relacionarse, y afirma que estos
estan determinados por los lugares en los que habitan “asi los animales
de regiones montanosas y escarpadas difieren de los de las regiones
llanas y suaves, pues incluso en el aspecto son mas fieros y mas fuertes,
como, por ejemplo, los cerdos del monte Atos”(HA., 607a9-12)." La
nocion de lugar de la Fisica es utilizada por Aristételes para referirse al
habitat de los animales y para indicar la influencia que tiene cada lugar
en la vida de cada uno de ellos, sus maneras de vivir, sus caracteristicas
y sus maneras de relacionarse. El lugar es el limite entre el animal y su
habitat.

Aristoteles destaca las abejas entre los animales pues, a diferencia de
otros, ellas construyen sus colmenas, producen y almacenan el alimento
con los recursos que encuentran en los lugares en los que habitan. Ellas
construyen su propio habitat, el lugar es el limite entre su colmena y el
medio; pero es precisamente este limite el que posibilita diferenciarse
del medio y entrar en relacion con él.

En efecto, una vez que se les ha entregado bien limpia
la colmena, construyen los panales trayendo el jugo de
diferentes flores y las lagrimas que manan de los arboles:
del sauce, del olmo y otros arboles que producen mucha
goma. También con esa sustancia impregnan la base
de la colmena para protegerse de los otros animales;
los apicultores llaman a esta operacion engomadura.

12 Se utiliza la versién al espaiiol de Julio Palli Bonet, 1992.

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



162 Luz Groria CARDENAS MEJiA

Ademas, las abejas obstruyen las entradas cuando son
anchas.

Las abejas fabrican los panales, primero las celdillas
en las que crian las propias abejas; después las de las
abejas llamadas reinas" y luego las de los zanganos
(HA., 623b26-34).

Aristoteles compara las abejas con los hombres, pues ellos también
construyen sus casas, producen y almacenan su alimento, ademas
se organizan y establecen tareas para sus miembros con la finalidad
de conservar la polis (mOA); asi como las abejas la colmena. Esta
caracteristica hace que Aristételes se refiera a ellas cuando introduce su
estudio sobre la politica.

La razén por la cual el hombre es, mas que la abeja o
cualquier animal gregario, un animal social (TtoALTKOV)
es evidente: la naturaleza, como solemos decir, no hace
nada en vano, y el hombre es el tinico animal que tiene
palabra (A6yov). La voz es signo del dolor y el placer,
y por eso la tienen también los demas animales, pues
su naturaleza llega hasta tener sensaciéon de dolor y
placer y significarsela unos a otros; pero la palabra es
para manifestar lo conveniente y lo dafoso, lo justo y
lo injusto, y es exclusivo del hombre, frente a los demas
animales, el tener, él solo, el sentido del bien y del mal
(ayaBo0 kat kakov), de lo justo e injusto (dkatov kat
adlicov), etc., y la comunidad de estas cosas es lo que
constituye la casa y la ciudad (oikiav kot moAw) (Pol.,
I, 1253a14-18)."

La diferencia especifica entre la abeja y el hombre esta dada por
la palabra y, ademas, por el tipo de habitat que construye. El hombre
construye casas y ciudades, éstas solo posibles con la ayuda de la
palabra. Para la construccion de la polis (MOALG) se requieren nociones

13 Aqui el traductor al espafiol traduce BaotAeic por reina; pero es un rey.

Esto se debe a que Aristdteles no tiene una idea clara sobre la reproduccion de
las abejas. (Cf. Albert, 1989).

14 Se utiliza la version al espafiol de Julidn Marias y Maria Aradjo, 1951.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 163

comunes sobre el bien o el mal y sobre lo justo o lo injusto. Un medio
es el discurso retdrico, aunque Aristdteles no lo dice expresamente, al
ser la finalidad de este tipo de discurso la evaluacion de una acciéon
concreta y determinada, a partir de lo que se considera conveniente,
justo o digno de alabarse. Es evidente que las nociones comunes se van
forjando y modificando con dichos juicios. Aristételes, en su Retérica,
se dedica a estudiar de qué manera y con qué recursos cuentan los
oradores para persuadir y formar el juicio de los oyentes en la asamblea,
los estrados judiciales y las ceremonias publicas. Este recurso es una
técnica discursiva, semejante a la de construir casas y ciudades. Esta
técnica, segun Aristoteles, debe estar subordinada a la politica, ciencia
arquitectonica por excelencia, que prescribe “qué se debe hacer y qué se
debe evitar”(EN., 1094b5).°

Aristoteles se refiere también a las condiciones para que se dé la
constitucion dptima de la polis (toALg), una de ellas son los ciudadanos,
la otra es el territorio. La palabra usada por Aristoteles es chora (xwoc),
traducida al espafol por territorio. Este es el término utilizado por
Platon para referirse al tercer género; pero aqui Aristoteles lo retoma
en su uso comun'® es lo que rodea la ciudad y ayuda a su preservacion,
y “su tamafio y extension seran tales que permitan a los habitantes
vivir con holgura, con liberalidad y moderacion al mismo tiempo” (Pol.,
1326b30-32).

Aristoteles, como ya se indicd, utiliza el término topos (tdémog) en
la Retérica” para designar los lugares construidos (asamblea, estrados

15 Se utiliza la version al espariol de Julio Palli Bonet, 1988.

Augustin Berque cuando examina el término chora indica que los griegos
con este término se referian al territorio que rodea la ciudad, del cual derivaban
su sustento. (Berque, 2010, p. 18).

17 Aristoteles también utiliza el término lugar en los Tdpicos. Alli estudia
el método dialéctico con el cual es posible la elucidaciéon de un determinado
problema. En el ambito de este estudio considera los siguientes lugares:
accidente, género, propio, definicién. En Aristoteles, la diferencia entre dialéctica
y retdrica es evidente. Tienen propositos diversos y los lugares del discurso
a los que se acude en cada una son distintos. Solo en la retdrica se considera
fundamental el contacto entre oradores y oyentes. La retdrica se orienta a la
formacion del juicio del oyente sobre una accién concreta y determinada, que
hace que surjan las pasiones que pueden distorsionar el juicio y por esto deben
tenerse en cuenta como argumentos en los discursos retéricos. Chaim Perelman,
en el siglo XX, recupera la retdrica, que habia sido dejada de lado por la filosofia.

16

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



164 Luz Groria CARDENAS MEJiA

judiciales, ceremonias publicas) y los del discurso. En este tltimo caso,
Aristoteles utiliza el término fopos (toTog) para referirse a como, con
la operacion de reunir y clasificar tipos de enunciados obtenidos de
lo sedimentado en la experiencia compartida, estos son archivados
en la memoria colectiva de los pueblos. La memoria es aqui como un
contenedor o recipiente. Esta utilizacién del término hace pensar a su
vez en la semejanza que tiene esta operacion de almacenamiento con
la que realizan las abejas cuando depositan la miel en las celdillas de la
colmena. El hombre también dispone en la ciudad de edificaciones en
las que guarda y almacena el alimento, pero también los documentos
escritos.”® Estas operaciones de almacenamiento son semejantes a las
que realizan los retéricos cuando guardan, clasifican y tipifican distintos
enunciados en lugares retoricos. Aristoteles, en su Retdrica, clasifica y
ordena los distintos lugares del discurso y construye una topica.

Con lo cual, pues, podemos ya obtener, sobre poco mas
o menos, los lugares (témot) comunes correspondientes
a cada una de las especies que son tutiles y necesarias,
puesto que antes hemos recopilado los enunciados
(mootaoelc) que se refieren a cada una de ellas, de suerte
que, sobre esta base, nos cabe inferir los entimemas
propios de los lugares comunes sobre el bien o el mal, lo
bello o lo vergonzoso y lo justo o lo injusto. Y, de igual
modo, son también pertinentes los lugares comunes
que asi mismo hemos recopilado sobre los caracteres,
las pasiones (maOnuata) y las maneras de ser. Pero
ahora seguiremos otro método, este universal, sobre
todos <los entimemas> sin excepcién. En capitulo aparte
hablaremos luego de los refutativos y los demostrativos
y, también, de los que pareciendo entimemas no lo son,
porque tampoco son silogismos (Rh., 1396b28-1397a6).

La retoma para construir su teoria de la argumentacion de los Tdpicos, Retorica y
Refutaciones sofisticas de Aristoteles. Al hacerlo, borra la diferencia entre retdrica
y dialéctica y no considera los argumentos sobre las pasiones (Perelman, 1989),
los cuales son retomados en este articulo.

8 En la Antigua Grecia existian edificaciones en las que se reunian los
integrantes de la boulé (Bov\y) para redactar las leyes. Estas son utilizadas también
como un archivo. (Perseus Digital Library).

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 165

Aristoteles senala que hay tres tipos de argumentos, los cuales
permiten establecer el contacto entre oradores y oyentes, pues depende
de lo que es admitido por cada comunidad, a partir de los siguientes
topos: los del discurso (Adyoc): si es conveniente (cuvppéoov) o
perjudicial (BAaedv), justo (dikaiov) o injusto (&dikov), bello (kaAdv)
0 vergonzoso (aloxov). Los del caracter (1)00c): la sensatez (poovnoic),
la virtud (&apetn}) y la benevolencia (eUvowr). Y los de las pasiones,
(maBoc) entre las cuales estan: la ira (0gym), la calma (moadtnc),
la amistad (PpiAia), el odio (poetv), el temor (Ppoéfoc), la confianza
(0&po0g), la vergiienza (aioxvvn), la desvergiienza (dvaioyxvvtia), el
favor (xaotc), la compasion (éAeoc), la indignacion (vépeoic), la envidia
(dO6voc), v la emulacion (CAoc)). Sobre estas pasiones, Aristoteles
realiza un estudio en el Libro II de la Refdrica (Rh., 1377b16-1388b30)," en
el que toma en cuenta las opiniones generalmente admitidas y los signos
con los que la comunidad griega da cuenta y expresa sus pasiones. Este
estudio le sirve para sefalar los lugares de cada una de estas pasiones
con las cuales los oradores construyen sus argumentos.

Con el fin de mostrar cdmo se recurren a dichos lugares para
construir los argumentos retdricos, se indicaran dos ejemplos traidos de
uno de los oradores mas célebres de la Antigiiedad. El primero es un
argumento utilizado para mostrar la benevolencia que el orador expresa
frente a sus conciudadanos. Esta pasion no es estudiada especificamente
por Aristoteles en el Libro II, sin embargo, al referirse a ella, dice que es
una pasion que tiene que ver con el caracter del orador y que la estudiara
a continuacion.

En primer lugar, varones atenienses, ruego a los dioses
todos y a todas las diosas que cuanta buena voluntad
(ebvolav) vengo yo teniendo para con la ciudad y todos
vosotros, la obtenga yo de vuestra parte en igual medida
para este proceso; luego, que lo que mayor grado os
beneficia, a vosotros y a vuestra piedad y reputacion,
eso os inspiren los dioses, a saber: que no hagais a mi

19 Se utiliza la version al espafiol de Quintin Racionero (Aristoteles, 1994).

Enrico Berti muestrala diferencia que se da entre amistad y benevolencia,
lo que no fue claramente explicitado por Aristdteles, pero que puede derivarse
de el uso que hace de esta palabra en la Retdrica y de su teoria de la amistad en
las obras que dedica a la ética (Berti, 2003).

20

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



166 Luz GLoria CARDENAS MEJiA

adversario vuestro consejero acerca de como debéis
vosotros oirme (que eso si que seria reprobable), sino
a las leyes y al juramento, en cuya redaccion, ademas
de todas las otras justas prescripciones, contra el
precepto que os obliga a prestar atenciéon a ambas
partes con imparcialidad. Ello significa no sélo carecer
de todo juicio condenatorio previo y mostrar a los dos
igual favor, sino también permitir que cada uno de los
litigantes haga uso de la disposiciéon y plan de defensa
que haya probado y preferido (Dem. 18.1.2).2!

Demoéstenes acude al odio, una de las pasiones estudiadas por
Aristoteles, para indicar la pasién que afecta a los lacedomios, y poner
de presente el tipo de rivalidad que generaba entre los griegos.

Ademas, el Peloponeso entero se encontraba sumido
en disensién y ni los que odiaban (pwoovvteg) a
los lacedomios tenian fuerza suficiente como para
eliminarlos, ni quienes anteriormente por mediacién de
ellos gobernaban eran duefios de las ciudades, sino que
tanto entre éstos como entre todos los demas reinaba
una insoluble rivalidad y confusién (Dem. 18. 18).

Estos ejemplos permiten ver el uso que hacen los oradores de los
argumentos sobre las pasiones, construidos a partir de lugares, y el
efecto que pretenden lograr para disponer a los oyentes. Con esto se
pone en evidencia como con las pasiones se determinan sus juicios y
la manera en que logran entrar en contacto con sus oyentes. Asi, con
las pasiones se contribuye a la deliberacion, en el caso del discurso de
Demoéstenes sobre la conveniencia o inconveniencia de ir a la guerra o
no. Los oradores, al disponer a sus oyentes con las pasiones, por medio
de los discursos retoricos, contribuyen a la formacién continua de las
nociones comunes sobre lo justo, lo conveniente y lo digno de alabarse;
sin las cuales no es posible la formacion de la comunidad.

Se ha establecido que los oradores y oyentes requieren de
determinados lugares para su encuentro y para poder tomar las mejores
decisiones. Ahora, con Ricoeur, se mostrard cdmo con el sentimiento
nos ligamos y nos diferenciamos del medio cuando somos movidos

2l Se utiliza la version al espafiol de Lopez Eire, 2000.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 167

y afectados. Luego, se pondra de presente como Augustin Berque,
al retomar las nociones de chora (xwoa) y topos (toToc), recupera la
diferencia entre espacio y lugar para construir su propia reflexion. Lo
que permitira volver a la pregunta sobre la constitucion de la experiencia
humana del lugar.

Lecturas contemporaneas: pasiones, espacio y lugar

Ricoeur, en Philosophie de la volonté 1y 2,(1950, 1960) hace un estudio
fenomenoldgico de la voluntad; asunto que considera no fue abordado
por Husserl. En el primer nivel de su analisis, se detiene en las emociones
pues mediante ellas se mueve la voluntad. Establece diferencias
entre distintos tipos de emociones, una de las cuales es la emocion-
pasion. Encuentra que las pasiones son inaccesibles a la descripcién
fenomenoldgica. Las pasiones s6lo pueden expresarse en un lenguaje
indirecto, el de los simbolos; para poder acceder a su comprension se
requiere una exégesis y reglas de desciframiento, una hermenéutica.
Con esta hermenéutica es posible dar el paso desde un lenguaje cifrado,
en el que se expresan las pasiones, hasta la filosofia.

Para comenzar, es preciso elaborar una antropologia filosofica
que piense la desproporcion que se da entre la razén y lo irracional
de la pasion, entre lo voluntario e lo involuntario. Para delinear esta
antropologia filoséfica, Ricoeur recurre a Kant con el proposito de
establecer que, ademas delas condiciones de posibilidad del pensamiento
y de la accién, se requieren las del sentimiento. Recupera de Pascal
su idea del humano como puente tendido entre lo finito y lo infinito.
Ademas, la intuicion platénica del thymos (O0p0g), sentimiento humano
por excelencia que media entre la ephytimia (¢ruBupia) y el eros (¢0wg),
con los que por una parte se es arrojado a la necesidad, pero también a
las mas grandes aspiraciones. Segun la interpretacion de Ricoeur, todos
los errores y todas las pasiones humanas derivan de la confusion entre la
necesidad y las aspiraciones. En este ambito del sentimiento, el humano
es afectado, padece, ex-siste; tiene sus primeras vivencias mediante las
cuales se encuentra y se sabe, de cierta manera, en el mundo, con los
otros, consigo mismo.

No se puede afirmar con certeza si este tipo de emociones-pasiones son
equiparables a las pasiones estudiadas por Aristoteles en el Libro II de
la Retérica, pues €él no establece las distinciones ofrecidas por Ricoeur.
Aristoteles si observa cémo con el juicio sobre una accion concreta y

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



168 Luz GLoria CARDENAS MEJiA

determinada se presentan las pasiones. Heidegger, a su vez, considera
el estudio que realiza Aristoteles sobre las pasiones como una primera
hermenéutica de la cotidianidad de uno con otro (§29).%

Al encontrarse en la polis (moALc), los ciudadanos se afectan y son
afectados, responden con sus pasiones. Al compartir sus formas de
sentir se forma una determinada experiencia comtin que va a afectar
sus juicios sobre las acciones concretas y determinadas, puestas a su
consideracion mediante los discursos retdricos. A esta experiencia
acude Aristoteles para extraer los lugares sobre las pasiones. Estos los
pone a disposicidon de los oradores para que elaboren sus argumentos y
dispongan de la mejor manera posible a sus oyentes para que puedan
formar sus juicios. Pero es Ricouer quien pone en evidencia como, por
medio de las pasiones, nos encontramos y nos sabemos en el mundo,
con los otros y con nosotros mismos.

En la primera parte de este articulo se indica como Ricoeur responde
ala pregunta sobre la constitucion de la experiencia humana del espacio.
En Si mismo como otro Ricoeur critica a Heidegger por haber descuidado
el tema del espacio, el cual es tratado por Husserl de una manera
adecuada (Ricoeur, 1990, p. 379).® Anterior a esto, en 1935, el filosofo
japonés Watsuji Tetsuro6 en Fiido critica también a Heidegger y afirma: la

2 Ver en El ser y el tiempo (Heidegger, 1951, p.156). De Heidegger se

publican en el 2002 sus lecciones sobre este libro de Aristoteles (Heidegger
(1919-1944). Gesamtausgabe. II. Abteilug:Vorlesugen).

Z  Ricoeur asegura que Heidegger no atiende las indicaciones de Husserl
sobre el espacio. Este tema, segiin Despujol, es abordado por Husserl por
primera vez en 1907 en Cosa y espacio. Alli llega a determinar que lo primero
es la espacialidad de la cosa, en la medida en que la percepcién es de una cosa
y que hace sentido para un sujeto, de cosas que nos son dadas en una unidad
de sentido a través del encadenamiento de sus apariciones. Husserl, en La
tierra no se mueve de 1934, concibe la tierra como la referencia absoluta, el suelo
originario, pues desde el punto de vista del sujeto perceptivo, todo movimiento
y reposo se definen y se perciben a partir de su inmovilidad primordial. En
Cosa y espacio, con la distincion entre lo propio y lo impropio, constata en lo
vivido percibido algo mads, esto es el horizonte tal como es concebido a partir
de Ideas. La estructura de este horizonte es tematizada en obras posteriores, en
especial, Experiencia y juicio, alli diferencia el horizonte interno del externo. En
Crisis, el horizonte es una pieza central para desplegar el tema del mundo de la
vida (Lebenswelt), punto de articulacidon de la conciencia y del mundo (Despujol,
2013).

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 169

existencia no solo esta estructurada por el tiempo, sino también por el
espacio (Tetsurd, 2011, p. 36). Augustin Berque, filésofo y gedgrafo, en su
reciente traduccion de Fildo al francés, precisa una serie de malentendidos
que han impedido ver el caracter eminentemente ontolégico que tienen
las principales tesis de este filésofo japonés (Tetsurd, 2011, p. 13).* En
1987, Berque, al retomar a este filésofo japonés en Ecoumene, apela al
antiguo término griego oikoumené (otkovpévn) para pensar sobre la
constitucion de la experiencia humana que se da, segin sus palabras, a
partir de la correlacion tierra-humanidad y afirma: la tierra es humana
y la humanidad, terrestre. Solo desde esta correlaciéon, dice, puede
pensarse el vinculo, indisoluble, entre geografia y ontologia (Berque,
1987, p.16). Ricoeur se refiere también a este término de oikoumené
(otcovpévn) en Memoria, historia y olvido, pero solo para determinar las
mutaciones que afectan a la espacialidad y recuerda la significacion que
tiene para los griegos. La usan, dice, para designar las tierras que ellos
sabian habitadas y, por extension, todo el mundo conocido en general
(Ricoeur, 2000, p. 191).

Berque, Ricoeur, Heidegger y Husserl piensan la constitucion de la
experiencia humana del espacio, desde la tradicion fenomenologica. De
estos solo Berque recupera los términos chora (xcwoa)® y topos (TOT0Q)
de Platén y Aristételes para pensarlos conjuntamente, pues, asegura
que con cada uno de ellos se alude a una perspectiva diferente de la
experiencia humana. “La chora (xwoa) puede ser un lugar generador,
es decir, una abertura a partir de la cual se despliega alguna cosa, y
que justamente ni la delimita, ni la define”(Berque, 1987, p. 32). La chora
(xwooa) acoge y engendra (Berque, 1987, p. 35), mientras que con el
término topos (tomoc) se define y determina la cosa.”® Berque dice, al

2 Berque también hace comentarios criticos sobre la traduccion al espafiol

que aparecio por primera vez en 1973 (Tetsuré W., 2006).

% Berque realiza un estudio detallado sobre este término de chora (xdpa) en
Platon precisando los diversos significados que este término tiene en los griegos,
la interpretacion de Derrida de chora (xwoa), que hoy es famosa, desde el mito,
para retomar el sentido que estd tiene en Platon. Berque va a mostrar de qué
manera la chira (ydpa) pertenece al simbolo, el tercero excluido, ni identidad, ni
devenir (Berque, 2010, 2012).

2% En Logique des lieux de l'ecouméne Berque precisa la necesaria correlacion
que tiene que darse entre chira (ydpa) y topos (témog). La chora (ydpa) es, en
particular, la campinha que rodea la ciudad y de la que depende para su

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



170 Luz Groria CARDENAS MEJiA

precisar Aristételes el significado de topos (tomoc) realiza dos grandes
revoluciones, su separacion de la cosa y su funcion de limite “del lugar
se separa la cosa, que es movil, mientras que aquél no lo es; ademas €l
la limita, como un vaso delimita su contenido” (Berque, 1987, p. 34).
Berque reinterpreta estas nociones griegas acudiendo al concepto de
fiidosei de Watsuji que traduce por médiance,” con el que se refiere al
sentido o idiosincrasia de un determinado medio (Berque, 1987, p. 200).
Para Berque la existencia humana es sentida, interpretada y vivida de
una cierta manera, desde las dos perspectivas de topos (témoc) y de
chora (xwoa): “la estructura ontoldgica adquiere ella misma su sentido
al establecerse una identidad dinamica a partir de sus dos mitades, la
una interna y la otra externa, la una fisiolégicamente individualizada
(el topos (tO6moOG) que es nuestro cuerpo animal), la otra difusa en el
medio (la chora (xwoca) que es nuestro cuerpo medial) (Berque, 1987,
p- 207). El mundo adquiere su sentido con este doble movimiento, que
Berque denomina trasyeccion. Este se compone de un sentido carnal de
proyeccién, mediante la técnica, y de otro de introyeccion, mediante lo
simbdlico; con ambos se constituye el écoumene (Berque, 1987, p. 208).

Nuestra apuesta

Para responder a la pregunta sobre la constitucion de la experiencia
humana del lugar y, con ello, a la refiguracion de la comunidad de
los oyentes, se retoman los planteamientos de Berque y de Ricoeur
para ponerlos en dialogo con las precisiones de Aristdteles, desde
una perspectiva hermenéutica. Si bien Ricoeur considera la retdrica
cuando precisa los efectos de los discursos y cuando se pregunta por la
innovacion semantica, esta no es tomada en cuenta en sus indagaciones
sobre el tiempo y el espacio. Las emociones, a las que dedica algunas
precisiones al comienzo de su vida intelectual y en algunas obras
posteriores, no son un asunto central en sus investigaciones. Ricoeur

alimentacion. Platon no define la chora (ydpa), se contenta con referirse a ella
por medio de imdagenes. Aristételes se refiere al topos (t6moc) de otra manera,
mediante una definiciéon y de forma metddica. El topos (t6mog) aristotélico tiene
un limite definido, la chora (xdpa) platénica, no. El fopos (témoc) es separable de
la cosa, la chora (xdpa) es indisociable (Berque, 2010)

¥ Se prefiere dejar el término médiance, que utiliza Berque para traducir
fiidosei al francés ya que el mismo puede traducirse al espafol por medio, pero
este no parece conservar el sentido original que quiere darle Berque.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 171

no distingue el lugar del espacio, tal como se habia anotado, esto lo
hace Berque, quien ademas precisa el papel que juega la técnica en la
constitucion del sentido del mundo. Sin embargo, no llega a determinar
el efecto que tiene la retérica y las pasiones en la constituciéon de la
experiencia humana del lugar.

Se parte de las siguientes precisiones: hay una experiencia
individualizada del lugar, que es distinta a la del espacio. Mediante
las emociones, el ser humano se encuentra, es afectado y se sabe, de
cierta manera, en el mundo, con los otros y consigo mismo. Con los
discursos retoricos, el oyente forma su juicio sobre lo que considera
justo, conveniente o digno. Para el encuentro de oradores y oyentes son
necesarios ciertos lugares en los cuales puedan desplegarse los discursos
retoricos.

A la luz de los desarrollos de Berque, se puede asegurar que la
retorica es una técnica. Con ella se produce un movimiento de proyeccién
que a su vez desencadena uno de introyeccién. Si con las emociones el
ser humano se encuentra, es afectado y se sabe, de cierta manera, en el
mundo, con los otros y consigo mismo; es valido afirmar, entonces, que
con los argumentos retdricos sobre las pasiones se produce dicho efecto
en los oyentes. Estos argumentos tienen su fuente en la experiencia
compartida por los integrantes de una determinada comunidad sobre
las maneras de sentir sus pasiones. Esta es guardada en la memoria,
procede de la simbolizacion que ellos mismos hacen. Lo que queda
sedimentado de esta simbolizacién en la memoria colectiva de los
habitantes de una determinada comunidad es recogido por Aristoteles
en forma de lugares retoricos sobre las pasiones y es ofrecidos a los
oradores para que puedan establecer sus argumentos. Los oyentes, al
juzgar dichos argumentos en relacion con los criterios de lo conveniente,
justo o digno, refiguran su experiencia sobre las pasiones, la cual es
nuevamente guarda y asi re-simbolizada. Asi, se aplica lo planteado
por Berque sobre el doble movimiento de trasyeccién (proyeccion e
introyeccion), a los efectos que se producen en la experiencia humana
del lugar con los discursos retéricos.

Los oyentes, cuando emiten sus juicios sobre lo conveniente, justo o
digno de alabarse, contribuyen a la formacion de las nociones comunes
sin las que, dice Aristdteles, no es posible una comunidad politica.
Los ciudadanos de la polis (mOALc), que se encuentran y se reconocen
mediante las pasiones que surgen con los juicios sobre acciones concretas
y determinadas, van constituyendo su experiencia humana del lugar que

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



172 Luz Groria CARDENAS MEJiA

es propio y a la vez comun, para cada uno y para todos. De esta manera,
van constituyéndose una determinada forma de vivir en, y con otros, en
comunidad. Con este proceso se delimitan los lugares en los que se da el
encuentro de los miembros de una determinada comunidad y, por este
medio, se contribuye a la formacién de las nociones comunes, con las
que se abren, desde la chora (xwo«) la determinacion y delimitacion de
los lugares para la constitucion de una vida en comun: el lugar-humano,
el humano-lugar.

Hoy es evidente que los lugares de difusién de la retérica son
multiples y diversos; no sélo son los estrados judiciales, la asamblea o las
ceremonias publicas, sino todos aquellos lugares en los que se propicia el
encuentro mediante los discursos y se forman los juicios de los oyentes.
Asistimos a la apertura de otras posibilidades para el encuentro que
propician la formacion de nuestros juicios, no sélo de los integrantes
de comunidades especificas, sino de la humanidad en su conjunto. Con
esto se abre el espacio, la chora (xwoat) virtual, a la determinacion y
delimitacion de los lugares con los que se van constituyendo nuevas y
variadas experiencias del lugar, con las que se propicia el encuentro con
otros, una vida en comun; en las que las pasiones tienen ciertamente
su lugar. Desconocer el papel que ellas tienen nos impide reconocernos
y sentirnos parte de los lugares en los que habitamos en y con otros,
sentimos y nos formamos en y con otros.

Mi interés en el futuro es reflexionar sobre cémo se constituye una
determinada experiencia de lugar desde ciertas pasiones. La ira, por
ejemplo, que en los antiguos griegos fue determinante, lo es también
hoy; pero también lo son otras, como la ternura y la esperanza. Estas
permanecen vivas en nuestra memoria latinoamericana, gracias a las
hermosas pinturas de Guayasamin, que presentan ante nuestros ojos
las pasiones que nos significan y determinan nuestra experiencia.
Experiencia que puede ser semejante a la de otros; pero que en nuestro
caso estda marcada por ciertas particularidades. Sefialarlas nos permitiria
acceder a comprender de qué manera se constituye nuestra experiencia
particular del lugar, y con ello abrir nuevas posibilidades para nuestra
vida en comun, desde nuestras maneras especificas de sentir y vivir con
otros.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 173

Bibliografia

Agustin de Hipona (2011). Qué es el tiempo. Libro XI de las Confesiones. A.
Corti (Trad.) Madrid: Trotta.

Albert, J.-P. (1989). LaRuche d’ Aristote: science, philosophie, mythologie.
I"'Homme, 29 (110), pp. 94-116.

Aristoteles. (1951). Politica. J. M. Aratjo (Trad.) Madrid: Centro de
Estudios Politicos y Constitucionales.

— (1987). Acerca de la generacion y la corrupcion. E. La Croce, & A.
Bernabé Pajares (Trads.) Madrid: Gredos.

—(1988). Etica Nicomagquea. ]. P. Bonet (Trad.) Madrid: Gredos.

— (1992). Investigacion sobre los animales. J. P. Bonet (Trad.) Madrid:
Gredos.

—(1993). Fisica. M. Boeri (Trad.) Buenos Aires: Biblos.

— (1994). Retorica. Q. Racionero (Trad.) Madrid: Gredos.

—(1995). Fisica Libros 1II-IV. A. Vigo (Trad.) Madrid: Gredos.

—(2002). Physique. P. Pellegrin (Trad.) Paris: GF Flammarion.

Athens, Old Bouleuterion (Building). En: Perseus Digital Library.
Recuperado junio 7 de 2015 en:

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
artifact?name=Athens,+Old+Bouleuterion&object=Building

Berque, A. (1987). Ecoumeéne. Paris: Belin.

—— (2010). Logique des lieux de I'écoumene. Communications (87), pp.
17-26.

—— (2012). La Chora chez Platon. En Espace et Lieu dans la pensée
occidentale de Platén a Nietzsche. T. Paquiot, & C. Younes (Eds.) (pp.
13-27). Paris: La Découverte.

Berti, E. (2003). Le emozioni dell’amicizia e la filosofia. Atti del XXXIV
Congresso Nazionale dellla Societa Filosofica italiana(Urbino, 26-
29 Aprile 2001). En La filosofia e la emozioni. P. Veditti (Ed.) Firenze,
Italia: Le Monier.

Demostenes. (2000). Sobre la corona. En defensa de Ctesifonte. A. Lopez Eire
(Trad.) Madrid: Gredos.

Despujol, F. (Octubre de 2013). Espace, horizon et monde dans la
phénoménologie de Husserl. En: Espace prépas, pp. 92-95.

Heidegger, M. (1951). El ser y el tiempo. ]. Gaos (Trad.) México: Fondo de
Cultura Econémica.

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



174 Luz Groria CARDENAS MEJiA

— (2002). Gesamtausgabe. 11. Abteilug:Vorlesugen 1919-1944. Frankfurt
an Main: Vittorio Klostemann.

Perelman, C. & Olbrechts, L. (1989). Tratado de la argumentacion. La nueva
retérica. Madrid: Gredos.

Platon. (2010). Timeo. ]J. M. Zamora Calvo (Trad.) Madrid: Abada
Editores.

Ricoeur, P. (1950). Philosophie de la volonté. Le Volontaire et I'Involuntaire.
Paris: Aubier. (En espafiol: (1986). Lo voluntario e involuntario 1. El
proyecto y la motivacién. Buenos Aires: Docencia.; (1988). Lo voluntario
y lo involuntario II. Poder, necesidad y consetimiento. Buenos Aires:
Editorial Docencia.)

— (1960). Philosophie de la volonté. Finitude et Culpabilité. Paris: Aubier.
(En espafiol: (1969). Finitud y culpabilidad. C. de Perreti, J. Diaz y C.
Meloni (Trads). Madrid: Taurus).

—(1975). La métaphore vive. Paris: Seuil. (En espafiol: (1980) La metdfora
viva. A. Neira (Trad.) Madrid: Ediciones Cristiandad).

—(1983,1984,1985). Temps et Récit LILI1I. Paris: Editions du Seuil. (En
espanol: (1995). Tiempo y narracion I: Configuracion del tiempo en el
relato histérico México: Siglo Veintiuno Editores.; Tiempo y narracion II:
Configuracion del tiempo en el relato de ficcion. México: Siglo Veintiuno
Editores.; (1996) Tiempo y narracién III: El tiempo narrado. México:
Siglo Veintiuno Editores.)

—(1986). Rhétorique, poétique, hermenéutique. En M. Meyer (Ed.) De
la métaphysique a la rhétorique. A la mémoire de Chaim Perelman (pp. 143-
155). Bruxelles: Editions de 'Université de Bruxelles. (En espanol:
(1991). Retorica-Poética-Hermenéutica. En Estudios de Filosofia.
Universidad de Antioquia. Instituto de Filosofia, N 4: 87/97).

—(1990). Soi-méme comme un autre. Paris: Seuil. (En espafiol: (1996). Si
mismo como otro. A. Neira (Trad.) México: Siglo Veintiuno Editores).

— (noviembre-diciembre 1998). Architecture et narrativité. Urbanisme,
pp- 44-51.

—(2000). La mémoire, I’histoire, I'oubli. (pp.183-191). Paris: Editions du
Seuil. (En espafiol: (2003). La Memoria, la historia, el olvido. A. Neira
(Trad.) Madrid: Trotta.)

Tetsurd, W. (2006). Antropologia del paisaje: clima, cultura y religiones. .
Masia Clavel, & A. Mataix (Trads.) Salamanca: Ediciones Sigueme.

— (2011). Fado. Le milieu humaine. A. Berque. (Trad.) Paris: CNRS
Editions.

Topicos, Revista de Filosofia 50 (2016)



POR UNA CONSTITUCION DE LA EXPERIENCIA HUMANA DEL LUGAR 175

Vigo, A. (1995). Introduccién. En Aristoteles: Fisica. A. Vigo (Trad.) (pp.
13-26). Buenos Aires: Biblos.

Zamora Calvo, J. M. (2010). Introduccion. En Platon: Timeo. J. M. Zamora
Calvo (Trad.) (pp. 9-128). Madrid: Abadia Editores.

Toépicos, Revista de Filosofia 50 (2016)





