
Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015), 169-199.

Plotino y la potencia desasosegada del Alma: 
¿dispersión o contemplación?

Fernando G. Martin De Blassi
UNCuyo-CONICET

martindeblassi@hotmail.com

Abstract
In the context of Plotinus’ philosophical system, nature is 

intrinsically linked to contemplation. This paper aims to reflect 
on whether the Plotinus’ doctrine on nature and its generative 
power refers only to the notions of dispersion and multiplicity 
or, rather, it suggests other ideas about this topic. An analytical 
and descriptive methodology will be used, accompanied by an 
hermeneutics and critical reading of sources and secondary lit-
erature.

Keywords: contemplation, Intellect, nature, Plotinus, Soul.

Resumen
Dentro del sistema filosófico de Plotino, el tema de la 

naturaleza se vincula intrínsecamente al de la contemplación. En 
relación con este tópico, el presente trabajo procura reflexionar 
acerca de si la doctrina plotiniana sobre la naturaleza y su 
potencia generativa implica sólo las nociones de dispersión y 
de multiplicidad o si sugiere, antes bien, otras ideas al respecto. 
En orden a estos lineamientos, se seguirá un estudio analítico y 
descriptivo, acompañado de una lectura a la vez hermenéutica 
y crítica tanto de las fuentes como de la bibliografía secundaria.

Palabras clave: Alma, contemplación, Intelecto, naturaleza, 
Plotino.

Recibido: 29 - 10 - 2014. Aceptado: 14 - 12 - 2014.



170 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Consideraciones preliminares
El presente trabajo se ubica dentro del marco general de una 

investigación sobre la presencia de la Paideia antignóstica de Plotino en 
el Tratado de la Creación de Tomás de Aquino.1 En esta oportunidad, me 
ocuparé en el tema de la potencia desasosegada del Alma (phýsis) y su 
relación intrínseca con la contemplación, a fin de constatar si esa dýnamis 
conlleva sólo la pérdida de unidad o si, en cambio, sugiere otros tópicos 
al respecto.2 En III 7, 11, Plotino dice que se trata de una potencia “de 
naturaleza curiosa” (Φύσεως πολυπράγμονος, 15); unas líneas más 
abajo, la caracteriza como “cierta potencia inquieta” (τις δύναμις οὐχ 
ἥσυχος, 21). Esta fuerza dinámica corresponde a la parte inferior del 
Alma, cuya forma de vida —explica Plotino— es incesante y jamás habrá 
de finalizar, toda vez que atañe a la actividad de un Alma existente por 
siempre; actividad que no se dirige al cuidado de ella ni se ejercita en 
función de sí misma, sino en la producción y generación.3

Para responder al planteo propuesto, tomaré como eje de análisis 
dos tratados del corpus eneádico, conviene a saber: III 7 y III 8, 
independientes entre sí por su contenido, aun cuando se ordenen de 
manera sucesiva de acuerdo con la edición preparada por Porfirio.4 El 

1  Proyecto de investigación a cargo del Dr. M. Zubiria (UNCuyo). El 
término paideia se emplea por metonimia para denominar la Tetralogía antignóstica 
de Plotino, cfr. V. Cilento: Paideia antignostica. Ricostruzione d’un unico scritto da 
Enneadi III 8, V 8, V 5, II 9, Florence: Le Monnier 1971. En relación con el Tratado 
de la Creación de Tomás de Aquino, me refiero al escrito que abarca las qs. 44-119 
de la Summa Theologiae I.

2  En este caso, la acepción que tiene la palabra δύναμις corresponde a la 
de “potencia particular, facultad, capacidad o propiedad”, cfr. J. H. Sleeman & 
G. Pollet: Lexicon Plotinianum, Leiden: Brill 1980, 270, 44 ss.

3  III 7, 12, 6-8: “ἄπαυστον ὄντα καὶ οὔποτε λήξοντα, ὅτι ψυχῆς τινος 
ἀεὶ οὔσης ἐστὶν ἐνέργεια, οὐ πρὸς αὐτὴν οὐδ’ ἐν αὐτῇ, ἀλλ’ ἐν ποιήσει καὶ 
γενέσει”.

4  Para la referencias y citas sigo el texto griego de la editio minor, preparada 
por P. Henry and H.-R. Schwyzer: Plotini opera, vol. 1, Oxford: Clarendon Press 
1964. Para la traducción de ciertos pasajes, me guío particularmente por la 
versión castellana de J. Igal: Enéadas III-IV, Madrid: Gredos 1985 (2ª reimpr. 
2008), que tiene en cuenta, por lo demás, las lecciones adoptadas en los Addenda 
et corrigenda tanto de la editio maior (vol. 3, Leiden: Brill 1973) como de la editio 



171Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

primero de ellos corresponde a las lecciones del ciclo escolar de 267-
268 sobre el problema de la eternidad y del tiempo,5 lleva el número 
cuadragésimo quinto en la cronología de la producción filosófica de 
Plotino y da término al segundo período de su vida.6 Por su parte, el 
otro escrito pertenece también al segundo período,7 más precisamente, 
al curso lectivo de 265-266 y en su origen formaba parte junto con otros 
tres tratados —V 8 (31), V 5 (32) y II 9 (33)— de un magno y extenso 
documento destinado en primera instancia a la enseñanza del propio 

minor (vol. 3, Oxford: University Press 1982); aunque también he tenido a la 
vista la ed. italiana de V. Cilento: Enneadi, vol. 2, Bari: Laterza & Figli 1948; la 
francesa de E. Bréhier: Ennéades, vol. 3, Paris: Les Belles Lettres 1956 y la inglesa 
de A. H. Armstrong: Enneads, vol. 3, London: Harvard University Press 1980.

5 Entre los aportes bibliográficos se cuenta con la ed. bilingüe (griego-
alemán), preparada por W. Beierwaltes: Über Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7), 
texto gr., trad. al. y com., Frankfurt am Main: Klosterman 1967 (19813) y con la 
traducción anotada de A. Pigler: Ennéade III, 7 [45]: De l’éternité et du temps. Plotin, 
Paris: Ellipses 1999. Sobre la temática del tratado en general cfr. J. Guitton: Le 
temps et l’éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris: Boivin et Cie. Éditeurs 1933.

6  Cfr. Vita Plotini 5, 57-64. De esta obra, además de la versión castellana 
de J. Igal: Porfirio. Vida de Plotino-Plotino. Enéadas I-II, Madrid: Gredos 1982 (3ª 
reimpr. 2008), se cuenta con una ed. en lengua inglesa trad. por M. Edwards: 
Neoplatonic Saints. The Lives of Plotinus and Proclus by their Students, Liverpool: 
University Press 2000.

7  Cfr. Vita Plotini 5, 26-34. Como dice V. Cilento (Enneadi, vol. 2..., p. 463), 
este tratado es el “cuore del cuore” de la filosofía plotiniana. J. Igal (Enéadas III-
IV..., p. 231) refuerza esta idea al afirmar que, por su originalidad y profundidad, 
es uno de los escritos favoritos de los estudiosos de Plotino. Se cuenta con una 
versión española de I. Quiles: Plotino. El alma, la belleza, la contemplación, Buenos 
Aires: Espasa Calpe 1950, pp. 95-114. Para una visión sinóptica del tema y sus 
proyecciones en la doctrina plotiniana cfr. J. Antúnez Cid: “La naturaleza según 
Plotino”, en: A. Pérez de Laborda (ed.): Naturaleza, Madrid: Presencia y Diálogo 
2006, pp. 23-69.



172 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

sistema plotiniano y de su fundamento,8 a fin de luego impugnar 
algunas concepciones cosmológicas de raigambre gnóstica.9

Por lo que atañe a la temática escogida para esta ocasión, Santa Cruz-
Crespo arguyen que III 7 ha tenido una gran influencia en la historia de 
la filosofía, siendo uno de los escritos más accesibles del filósofo, cuya 
lectura presupone relativamente poco conocimiento de su sistema y 
de los antecedentes históricos inmediatos. En él, Plotino presenta por 
vez primera una articulación sistemática del concepto de eternidad, en 
cuanto vida del Intelecto que existe en un ahora sin duración, a la vez 
que una detallada teoría acerca del tiempo. A propósito de este último, 
el concepto de tiempo es de suma importancia para comprender el 
tratamiento que hace Plotino acerca del Alma y del mundo sensible.10 
Por otra parte, haciendo referencia también a III 8, se advierte que 
Plotino enuncia en ambos tratados ciertas afirmaciones a raíz de las 
cuales es dable suponer que si bien la generación del cosmos sensible 
admite un principio ineludible de expansión y de multiplicidad, en 
contraposición con la armonía uniforme en que coexisten los arquetipos 
del todo inteligible, la obra de la naturaleza no es por completo caótica. 
Esto último se fundamenta en que la producción natural forma un 
solo acto con la contemplación, y se identifica con el despliegue de la 
plenitud que la potencia generativa del Alma contiene en sí misma.11 El 

8  Sobre los diferentes niveles que comprende el sistema filosófico de 
Plotino cfr. el clásico libro de A. H. Armstrong: The Architecture of the Intelligible 
Universe in the Philosophy of Plotinus, Cambridge: University Press 1940 y los 
trabajos de carácter monográfico de Ll. P. Gerson: Plotinus, London: Routledge 
1994 y de A. Uzdavinys: “The Philosophy of Plotinus the Egyptian”, en su: The 
Heart of Plotinus, Bloomington: World Wisdom 2009, part I.

9  Cfr. F. García Bazán: Plotino y la gnosis, Buenos Aires: FECYC 1981. Las 
razones filológicas que abogan por la unidad literaria de la gran Tetralogía han 
sido sostenidas inicialmente por R. Harder, “Eine neue Schrift Plotins”, Hermes 
71 (1936), pp. 1-10 (reimpreso en: Kleine Schriften, Munich: Beck, 1960, pp. 303-
313).

10  Cfr. Plotino: Enéadas. Textos esenciales, intr., trad. y notas de Ma. I. Santa 
Cruz-Ma. I. Crespo, Buenos Aires: Colihue 2007, p. 190, nn. 654, 656. Sobre el 
método exegético seguido por Plotino en este tratado cfr. J. E. Mc. Guire- S. 
Strage: “An Annotated Translation of Plotinus Ennead III 7: On Eternity and 
Time”, Ancient Philosophy 8-2 (1988), pp. 251-271, ad III 7, 1.

11  Cfr. III 8, 3, 16-23: “Ἡ δὲ ἔχει, καὶ διὰ τοῦτο ὅτι ἔχει καὶ ποιεῖ. Τὸ 
οὖν εἶναι αὐτῇ ὅ ἐστι τοῦτό ἐστι τὸ ποιεῖν αὐτῇ καὶ ὅσον ἐστὶ τοῦτό ἐστι τὸ 



173Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

desarrollo de estos principios representa, en definitiva, el derrotero que 
propongo en este trabajo.

En vista de los objetivos planteados, repasaré previamente la 
posición que tiene la parte inferior del Alma dentro del sistema de 
procesión hipostática y su relación con lo que se encuentra tanto hacia 
arriba cuanto hacia abajo de ella, es decir, con lo que la precede en la 
producción (el Intelecto y el Alma superior) y con lo que ella es capaz 
de producir en el cosmos sensible. Antes de ingresar in medias res, 
conviene aclarar que en modo alguno pretendo seguir la hipótesis de 
que la composición literaria de un tratado haya influido históricamente 
en la de otro. Este tipo de premisa merecería una investigación de cuño 
más historiográfico o filológico que interpretativo. Por el contrario, en la 
medida en que lo tornan posible los mismos textos, mi intención estriba 
en recuperar ciertos lineamientos teóricos —en apariencia inconexos— 
pasibles de ser reunidos y organizados en la unidad posterior de una 
reflexión más rica con respecto al asunto del que aquí se trata.

(1) La potencia desasosegada del Alma (phýsis) y su vinculación 
al sistema procesional hipostático
Un antecedente significativo en relación con la generación del 

universo sensible, dentro de la doctrina plotiniana, lo constituye el Timeo 
de Platón y su concepción del cosmos como un animal inteligente, divino 
y bienaventurado. El cosmos es comprendido como un viviente uno a la 
vez que múltiple, por ser uno y único pero conteniendo dentro suyo una 
variedad de especies, a imagen del viviente inteligible. En efecto, dice 
Platón que el hacedor quiso asemejar este universo a aquel ser de índole 
bellísima y perfecta, que comprende en sí todas las formas inteligibles. 
Por tal motivo, hizo que este cosmos fuese providencialmente un 
viviente dotado de alma y de razón, pero también visible y único con 
todas las criaturas vivientes que por naturaleza le son afines dentro 
suyo. Así, por tanto, para que este organismo manifestase equilibrio 
en todas sus partes y su dinamismo estuviese regido conforme con la 
unidad de medida proporcional (métron), el demiurgo estableció el alma 

ποιοῦν. Ἔστι δὲ θεωρία καὶ θεώρημα, λόγος γάρ. Τῷ οὖν εἶναι θεωρία καὶ 
θεώρημα καὶ λόγος τούτῳ καὶ ποιεῖ ᾗ ταῦτά ἐστιν. Ἡ ποίησις ἄρα θεωρία 
ἡμῖν ἀναπέφανται· ἔστι γὰρ ἀποτέλεσμα θεωρίας μενούσης θεωρίας οὐκ 
ἄλλο τι πραξάσης, ἀλλὰ τῷ εἶναι θεωρία ποιησάσης”.



174 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

de este universo a partir del orden numérico según la coordinación 
y armonía resultante de la aplicación de las proporciones de formas, 
figuras e intervalos.12

Entre tanto, Plotino insiste en que el Alma ha creado todos los 
vivientes insuflándoles vida: los que nutre la tierra, los que cría el mar, 
los que hay en el aire y los astros divinos que hay en el cielo. Ella misma 
los ordenó y los hace girar ordenadamente, comportándose como una 
naturaleza diferente de sus productos: los seres que ordena, mueve y 
vivifica. Además, el Alma no imparte vida para cada cosa con una parte 
de sí misma, como si estuviese fragmentada; sino que, antes bien, todas 
las cosas viven por el Alma entera y toda ella está presente en todas 
partes, asemejándose al padre que la engendró tanto en unidad como en 
ubicuidad. Penetrando el Alma en el cuerpo del cielo que estaba quieto, 
le dio vida e inmortalidad y lo despertó de su inercia. Al haber sido 
movido con un movimiento eterno por obra del Alma que lo conduce 
sabiamente, el cielo se convirtió en un viviente bienaventurado y, 
alojándose aquella en su interior, él cobró dignidad pues de lo contrario 
sería un cuerpo muerto, tiniebla de materia.13

De allí la condición intelectiva del universo animado por el Alma 
universal, en orden a que existan también en el mundo sensible cuantos 
géneros vivientes hay en el inteligible.14 Plotino afirma que tanto los 
seres inteligibles cuanto los sensibles forman una misma serie continua, 
en la medida en que los primeros existen por sí mismos y los segundos 
reciben la existencia por participación de aquellos, al imitar en lo posible 
la naturaleza inteligible.15 A propósito de la operación que rige en el 
nivel de la tercera hipóstasis, A. H. Armstrong interpreta que el Alma 
contiene dos actividades: una inmanente y otra trascendente. La primera 
confiere existencia, vida y forma a los seres materiales; la otra anima el 
cosmos sensible sin intervenir en él. Puesto que se aplica al universo 
con independencia de él, el Alma es concebida como la suprema 

12  Cfr. Timaeus 30b-37a 2.
13  Cfr. II 1, 5; V 1, 1 y 2. De este último existe trad. inglesa acompañada 

de com. de M. Atkinson: Plotinus: Ennead V. 1. On the three principal Hypostases, 
Oxford: University Press 1983.

14  Cfr. IV 8, 1, 40-50.
15  Cfr. IV 8, 6, 25-28: “συνέχεται πάντα εἰσαεὶ τά τε νοητῶς τά τε 

αἰσθητῶς ὄντα, τὰ μὲν παρ’αὐτῶν ὄντα, τὰ δὲ μετοχῇ τούτων τὸ εἶναι εἰσαεὶ 
λαβόντα, μιμούμενα τὴν νοητὴν καθόσον δύναται φύσιν”.



175Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

dirección, determinación, conformación y principio perpetuo a la vez 
que creativo.16 Pero ¿cómo es que ha surgido el Alma?

Hay dos tipos de procesiones por las cuales semejante hipóstasis 
llega a constituirse en una realidad subsistente por sí, diferenciada de la 
Inteligencia y del Uno-Bien. Una, por la que el Alma superior o intelectiva 
procede de la Inteligencia, en un sentido análogo a como la Inteligencia 
procede del Uno. Otra, por la que el Alma inferior procede de la superior, 
no para formar una nueva hipóstasis, sino para configurar un nivel dentro 
del Alma misma.17 En líneas generales, todo sucede de la misma manera 
en otro nivel puesto que “las hipóstasis se originan a partir de principios 
que permanecen en sí mismos”, entiéndase, sin merma de su respectiva 
integridad.18 El Alma es generada por la Inteligencia como algo incoado, 
indeterminado, informe e imperfecto; en esta fase, empero, el Alma no 
es puramente pasiva sino visión en potencia. En un segundo momento, 
el Alma se vuelve a su progenitor y, viéndolo, se llena de contenido. Tal 
es así que una vez que retorna, deviene determinada y perfeccionada 
al punto de engendrar su progenie inmanente. Ha de recordarse que 
estos dos procesos de avance (próhodos) y retorno (epístrofe) designan 
siempre fases lógicas y no cronológicas, en la medida en que sirven a 
modo de momentos analíticos para explicar el desarrollo de un mismo 
y único despliegue centrífugo tanto como centrípeto. Es por ello que 
el movimiento general de procesión, qua sistema de la unidad, cabe 
asemejarlo al ritmo de diástole y sístole de un organismo rebosante 
por doquier de espíritu y vida;19 siendo el Uno-Bien como una fuente 
siempre manante o como la raíz inmoble y vivificante de un árbol.20

Ahora bien, más allá de las peculiaridades antedichas, no basta 
con dilucidar la procesión del Alma para dar cuenta de la identidad 
entre contemplación y producción, hay que ascender al Intelecto. 
Contemplándose a sí mismo, firmemente establecido y por un exceso 
de su propia plenitud, el Intelecto genera el Alma así como el Uno, 

16  Cfr. A. H. Armstrong: The Architecture..., p. 83 ss.
17  Cfr. III 4, 1.
18  III 4, 1, 1: “Τῶν μὲν αἱ ὑποστάσεις γίνονται μενόντων ἐκείνων”. Esta 

frase de Plotino hay que entenderla a la luz de los principios de doble actividad, 
de génesis bifásica y de donación sin merma, cfr. J. Igal: Porfirio. Vida..., pp. 28-32.

19  Cfr. A. Uña Juárez: “Plotino: el sistema del Uno. Características 
generales”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía XIX (2002), pp. 99-128.

20  Cfr. III 8, 10, 5-14.



176 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

desbordándose, genera el Intelecto.21 El Alma es prole del Intelecto, a la 
manera en que este es prole del Uno.22 Si en el Timeo platónico la causa 
eficiente (demiurgo) difiere de la causa ejemplar (viviente inteligible), 
en las Enéadas una misma hipóstasis es a la vez productor y arquetipo, 
de quien los artesanos y fabricantes de este mundo son meros reflejos.23 
Tal cualidad le compete por derecho propio al Intelecto, que es a un 
mismo tiempo arquetipo y demiurgo, y crea espontáneamente sin 
deliberación previa.24 Para el Intelecto, existir como modelo equivale en 
sentido estricto a crear una imagen de sí mismo.25

En virtud del mismo principio de la productividad de lo perfecto, 
el Alma inferior ha sido engendrada por la superior como imagen y 
radiación suya, como vida surgida de otra vida.26 Estas dos dimensiones 
psíquicas son a la vez contemplativas y creativas, bien que de distinto 
modo y en distinto grado. El Alma superior es intelectiva a raíz de 
la inteligencia inmanente, implantada en ella a modo de forma por 
obra del Intelecto trascendente. A diferencia de esta hipóstasis, que se 
identifica con los seres inteligibles que contempla,27 la inteligencia del 
Alma es derivada, pues el contenido propio e inmanente del Alma 
superior lo constituye una multiplicidad de lógoi, provenientes del 
Intelecto pero distintos de sus arquetipos. El Alma superior resulta ser, 
por tanto, un compendio de lógoi en cuanto sistema uno y múltiple de 
inteligibles,28 derivados de los respectivos inteligibles trascendentes, que 
son transvasados del Intelecto al Alma.29 Por consiguiente, el Intelecto 
es hacedor del lógos primario al introducir en el Alma la inteligencia 

21  Cfr. V 2, 1.
22  Cfr. V 1, 3, 14-15, 21; 7, 42.
23  Cfr. V 8, 7.
24  Cfr. VI 7, 1.
25  Cfr. III 2, 1, 26-45.
26  Cfr. III 8, 5, 12-17; IV 1, 15-17.
27  Cfr. V 3, 6, 5-6.
28  Cfr. VI 2, 5.
29  Para los significados de lógos en Plotino, sigo las acepciones discriminadas 

por J. Igal, Porfirio. Vida..., p. 57, n. 115. Debe recordarse, por cierto, que el lógos 
se da en tres niveles diferentes pero concatenados: Alma superior, Alma inferior 
y cosmos sensible. En cada uno de ellos, lógos acaece de manera uni-múltiple, es 
decir, un lógos total conformado por múltiples lógoi parciales.



177Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

inmanente,30 con la particularidad de que tal lógos primario es, a su vez, 
principio intrínseco de la intelección del Alma. De hecho, surge cuando 
el Intelecto está siendo visto por obra del Alma.31 La sede inferior de ella 
o naturaleza, por ser deudora de una contemplación anterior, i. e. la del 
Alma intelectiva,32 alberga no tanto la dispersión cuanto la manifestación 
de un movimiento unitario a la vez que concipiente. En tal sentido, por 
su dimensión superior el Alma se mantiene en contacto con el mundo 
inteligible; por su lado inferior, con el sensible.33

Es dable señalar que el predicado de πολυπράγμων, como 
cualidad inherente a la potencia desasosegada del Alma, se refiere 
a un quehacer ocupado en múltiples tareas y en un sentido curioso, 
entrometido, inquieto, carente de sosiego.34 Estos significados deben 
referirse al atrevimiento u osadía (τόλμα), que Plotino atribuye al Alma 
por arrojarse hacia la información de la materia y ocasionar, por tanto, 
los efectos resultantes de esa animación.35 Con todo, debe tenerse en 
cuenta que esta osadía es imagen de otra anterior a ella, conviene a 
saber, la audacia separadora de la que proviene el sustrato inteligible 
bajo el aspecto de díada indefinida primera. Tal separación originaria 
constituye el soporte de la primera multiplicidad indisociable de lo Uno, 
en la medida en que el cosmos inteligible, de condición uni-múltiple, no 
es más que el reflejo del Uno en la materia luminosa.36 Esto quiere decir 
que ha sido primero la segunda hipóstasis quien ha osado separarse 
del Uno a fin de establecerse como imagen suya independiente, sólo 
que con una autonomía no absoluta sino parcial, pues necesita del 
Uno para subsistir.37 ¿Entra esto en contradicción con el principio de 
la productividad de lo perfecto que se ha mencionado más arriba? No, 
porque como señala García Bazán:

30  Cfr. V 1, 3, 7-8.
31  Cfr. V 1, 3, 14-20.
32  El tema de la contemplación como constitutivo del Alma superior lo 

aborda Plotino en III 8, 5-6.
33  Cfr. V 1, 7, 44-47.
34  Cfr. J. H. Sleeman & G. Pollet: Lexicon..., 874, 8-11; 873, 53 ss.
35  V 1, 1-2.
36  Cfr. III 8, 8, 30-45.
37  Cfr. III 8, 8, 30-40.



178 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

[...] lo que respecto de lo Uno es sobreabundancia 
(hyperpléres), desde el punto de vista del Intelecto 
es osadía y en el interior de este concepto entran a 
funcionar las múltiples virtualidades de la materia, 
el sustrato o receptáculo inteligible, que, henchida de 
tensión separadora, es lo indefinido u otro que lo Uno, 
pero que siempre en deseo y anhelante de su origen, 
busca la unidad y la encuentra.38

A partir de lo expuesto se colige que es al interior ya de la audacia 
del Intelecto donde comienza a intervenir la dualidad inherente a la 
constitución de una hipóstasis distinta del Uno-Bien.39 En un orden 
similar, lo mismo se experimenta en los niveles inferiores de la procesión 
hipostática pues, como se ha mostrado supra, también el Alma contiene 
en su interior una heterogeneidad entre lo que ella contempla desde sí 
misma y lo que recibe de su progenitor. No sólo hay materia inteligible, 
hay también una materia psíquica capaz de recibir la información que le 
provee el Intelecto.40

En resumidas cuentas, debe decirse que el Intelecto se vale del 
Alma superior para crear y ésta, a su vez, se vale de la inferior para 
la conformación del mundo sensible. El Alma inferior actúa regida por 
las órdenes de la superior y a cada uno de estos estadios demiúrgicos 
corresponde un contenido propio: al Intelecto, las esencias y formas 
reales; al Alma superior, los lógoi primarios recibidos del Intelecto; al 
Alma inferior, los lógoi intermedios entre la superior y la materia, por 
debajo de los cuales sólo quedan ya los lógoi ínfimos y potenciales que 
la naturaleza actualiza en orden a estructurar la materia sensible. De 
esta manera, la génesis del mundo sensible consiste en la información 
o perfeccionamiento de la materia por parte del Alma inferior, potencia 
desasosegada o phýsis.41

38  F. García Bazán: Plotino y la mística de las tres hipóstasis, Buenos Aires: 
El Hilo de Ariadna 2011, p. 133.

39  Cfr. F. García Bazán: Plotino y la mística..., pp. 128-139.
40  Cfr. III 8, 11; A. Vázquez Ortiz: “Las tres hipóstasis dentro del 

pensamiento de Plotino: El camino de la materia”, A Parte Rei 63 (2009), http://
serbal.pntic.mec.es/AParteRei/vazquez63.pdf, consultado el 03 - 05 - 2015.

41  Cfr. III 4, 1, 14-16.



179Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

En este último tramo se quiebra el curso procesional, y esto mismo 
debido a lo siguiente. Tanto el Intelecto como el Alma, pese a que han 
sido engendrados inicialmente como actividades indeterminadas, por 
ser hipóstasis auto-constitutivas son capaces de volver a mirar a su 
progenitor y, viéndolo a su modo, llenarse de contenido y engendrar 
por tanto su propia prole inmanente: el mundo inteligible en el caso del 
Intelecto, el mundo de lógoi —superiores e inferiores— en el del Alma. 
La materia, en cambio, no puede volverse al Alma que la engendró por 
carecer de toda iniciativa; aguarda pasivamente lo que la causa activa 
quiera suscitar y formar en ella.42 Por su misma inoperatividad es 
infecunda pues sólo es capaz de alojar, no de engendrar.43 La materia 
no se vuelve al Alma sino que, antes bien, sucede a la inversa: es el 
Alma inferior la que se torna a mirar a la materia para estructurarla y 
proyectar en ella sus propios lógoi, a modo de simientes cargadas de vida 
y productividad ordenada. En esta proyección consiste la génesis del 
cosmos sensible, su resultado son los lógoi de tercer orden, inmanentes 
en la materia.44

Si se relaciona el esquema de la procesión anímica con el tiempo 
en cuanto vida del Alma, se confirma el mismo dinamismo que 
puede sintetizarse de esta manera: el tiempo como imagen de la 
eternidad es engendrado primero al interior de un acto intenso de 
contemplación por parte del Alma intelectiva (lógos primario). Puesto 
que su captación implica de suyo el movimiento hacia un después, el 
Alma se temporaliza a sí misma y, haciéndolo, subordina su cuerpo a 
este principio temporalizante conforme a número (lógos secundario), 
de quien el tiempo cronológico y el número monádico —ligados a la 
materia sensible— son imágenes móviles e imperfectas de aquellos 
arquetipos primaros (último nivel espermático). En relación con esto, 
subraya el mismo Plotino:

En efecto, como el ser proviene de la unidad así como 
aquél era uno; así también el ser debía ser número; y por 
eso llamaban a las formas hénadas y números. Y este 
es el número sustancial. Hay otro número, el llamado 

42  Cfr. III 6, 18, 30-31; existe trad. y com. por B. Fleet: On the Impassivity of 
the Bodiless, Oxford: Clarendon Press 1995.

43  Cfr. III 6, 19, 18-41.
44  Cfr. III 9, 3, 15-16; IV 3, 9, 26-27; 11, 6-12.



180 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

‘monádico’, imagen de aquel [...] los seres tienen en el 
número su base, su fuente, su raíz y su principio. El 
principio del ser es la unidad y en esta estriba el ser —si 
no, se dispersaría—, y no la unidad en el ser.45

Y atestigua en otro pasaje:

[...] también la naturaleza que posee el número 
cuantitativo que hay en las cosas se orienta a la unidad, 
su principio, como imagen de la naturaleza que estando 
en los números anteriores orientada hacia lo realmente 
Uno tiene la realidad, sin consumirlo ni fragmentarlo; 
nacida, sin embargo, la dualidad existe una mónada 
que es anterior a la dualidad, por más que esta mónada 
en lo dual no es ninguno de sus elementos, ni ninguna 
de las dos.46

Realizadas estas determinaciones, me detendré en lo sucesivo a 
dilucidar el concepto de tiempo en III 7, sólo captable mediante el 
accionar de la dýnamis inquieta del Alma o phýsis, a fin de mostrar, en 
el último capítulo, el modo contemplativo en que opera la mentada 
potencia en III 8.

(2) La constitución del tiempo a partir de la actividad 
contemplativa del Alma (III 7, 11-12, 25)
De acuerdo con el planteo plotiniano, la eternidad es un estado (ἡ 

διάθεσις, 4, 42) o sustrato (τὸ ὑποκείμενον, 5, 17) en el que se halla 
la sustancia cabal y entera del Intelecto, atributo que dimana del ser 
inteligible y subsiste conjuntamente con él.47 No debe ser entendida 
como un mero transcurrir interminable de ahoras, ni mucho menos 
como vida perdurable pero inacabable, pues la noción de lo eterno no 
conlleva la sucesión del antes y el después. Plotino la identifica con un 
estado de perfección infinita en acto que, en cuanto vida uniforme en 

45  V 9, 30-45; cfr. F. García Bazán: La concepción pitagórica del número y sus 
proyecciones, Buenos Aires: Ed. Biblos 2005, pp. 35-42.

46  V 5, 4, 20-25.
47  Cfr. además 11, 1-2: “Δεῖ δὴ ἀναγαγεῖν ἡμᾶς αὐτοὺς πάλιν εἰς ἐκείνην 

τὴν διάθεσιν ἣν ἐπὶ τοῦ αἰῶνος ἐλέγομεν εἶναι”.



181Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

torno al Uno,48 permanece por sí misma vuelta hacia aquel y en aquel 
que no desmiente ni su ser ni su vivir.49 Para decirlo con Boecio, la 
eternidad es definida como “la posesión íntegra, a la vez que perfecta, 
de la vida sin término ni tasa”.50

La eternidad es un estado que se presenta bajo la modalidad de lo 
inconmovible (ἀτρεμές, 5, 21),51 lo idéntico (ταὐτόν, 5, 21), de ser como 
es y de estar firmemente asentado en la vida (οὕτως καὶ τὸ βεβαίως ἐν 
ζωῇ, 5, 21-22). Si se objetara que la sustancia inteligible está integrada por 
una multiplicidad, esto mismo no sería óbice para que a ella le competa 
por sí el predicado de eternidad, pues las formas que coexisten en el 
Intelecto son una multiplicidad por su infinita potencia (διὰ δύναμιν 
ἄπειρον, 5, 23), principios informadores engendrados en el sustrato 
inteligible.52 El hacedor del número y anterior a esta multiplicidad es 
quien la genera pues el Intelecto, por un lado, se forma del Uno y, por 
otro, de sí mismo al igual que una visión en acto, siendo ambos (el ver y 
lo visto) uno. Para expresar esto mismo mediante otros términos, podría 
afirmarse que el Intelecto se forja como un ser inteligible e inteligente 
a la vez con posterioridad al Uno.53 “Y por eso se ha dicho —sostiene 
Plotino— que ‘las ideas y los números provienen de la díada indefinida 
y del Uno’”.54

De modo tal que la eternidad es una vida infinita en acto (ζωὴν 
ἄπειρον ἤδη, 5, 26) porque existe toda entera y no consume nada de 

48  Cfr. 6, 7-8: “περὶ τὸ ἓν τοῦ ὄντος ζωὴ ὡσαύτως”. Acerca de la relación 
del Uno y el Intelecto cfr. la selección de pasajes de En. III, V y VI, acompañada 
de trad. y com. de J. Bussanich: The One and its relation to Intellect in Plotinus, 
Leiden-New York: Brill 1988.

49  Cfr. 6, 10-12: “ἐνέργεια ζωῆς μενούσης παρ’ αὐτῆς πρὸς ἐκεῖνο καὶ ἐν 
ἐκείνῳ καὶ οὔτε τὸ εἶναι οὔτε τὸ ζῆν ψευδομένη”.

50  De Consolatione Philosophiae V 6, 10: “Interminabilis vitae tota simul et 
perfecta possessio”.

51  Parménides: Fragmenta 8, 4.
52  Cfr. S. Slaveva-Griffin: Plotinus on Number, New York: Oxford 

University Press 2009, en especial el cp. 2: “Multiplicity as Number”.
53  Cfr. V 1, 5.
54  V 4, 2, 7-8: “Διὸ καὶ εἴρηται· ἐκ τῆς ἀορίστου δυάδος καὶ τοῦ ἑνὸς τὰ 

εἴδη καὶ οἱ ἀριθμοί”. La cita es de raigambre pitagórica, cfr. Diógenes Laercio: 
Vida y opiniones de los filósofos ilustres, trad., intr. y notas de C. García Gual, 
Madrid: Alianza Ed. 20132, VIII 25.



182 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

sí misma, por no haber dejado de existir ni estar a la espera de existir, 
so pena de no existir toda entera. Por consiguiente, el Intelecto es de 
índole bellísima y eterna (παγκάλη καὶ ἀίδιος, 6, 1), está en torno al 
Uno, procede de él, se encuentra vuelto hacia él y no sale un ápice de 
él (περὶ τὸ ἓν καὶ ἀπ’ ἐκείνου καὶ πρὸς ἐκεῖνο, οὐδὲν ἐκβαίνουσα ἀπ’ 
αὐτοῦ, 6, 2-3). Así como no debe comprenderse la eternidad fuera del 
ser inteligible, así tampoco debe concebirse el tiempo fuera del Alma 
(ἔξωθεν τῆς ψυχῆς, 11, 59), ni como un acompañamiento, ni como algo 
posterior (οὐδ’ αὖ παρακολούθημα οὐδ’ ὕστερον, 11, 60-61), sino como 
algo visto dentro del Alma, existente en y con ella (ἀλλ’ ἐνορώμενον 
καὶ ἐνόντα καὶ συνόντα, 11, 61-62), del mismo modo como la eternidad 
reside en el Intelecto.

En 11, 11-20, Plotino narra el origen del tiempo a partir de un relato 
de carácter mítico. En las líneas subsiguientes a ese passus, desarrolla una 
explicación, punto por punto, de tal relato. Dice Plotino que permanecía 
el Alma en reposo consigo misma en el ser, con anterioridad a haber 
engendrado el antes y de haber sentido la necesidad de lo posterior. 
Había, empero, una cierta potencia inquieta de naturaleza curiosa 
(Φύσεως πολυπράγμονος, 11, 15). Queriendo ella gobernarse a sí 
misma y ser ella misma, habiendo elegido a su vez buscar algo más que 
su estado presente, se puso en movimiento y, junto con ella, se puso 
en movimiento el tiempo. Dirigiéndose, entonces, hacia el después y lo 
no idéntico, sino distinto uno de otro, extendiendo esa marcha (μῆκος, 
11, 19), crea el tiempo como imagen de la eternidad y, en él, produce el 
mundo sensible. Según este relato, la potencia en cuestión y su respectivo 
operar (tiempo) parecen asimilarse, por de pronto, al de una simiente 
que se desarrolla a partir de un germen inmóvil y avanza luego hacia 
la división y la multiplicidad, en una pérdida progresiva de su unidad 
interna.55 Aunque esto comporta una serie de matices, puesto que aquí 
el concepto de tiempo no debe entenderse únicamente en el sentido del 
mero sucederse.

55  En III 2, 2, 15-31, Plotino compara igualmente la producción del mundo 
sensible a partir de las formas inteligibles con el despliegue de un λόγος 
σπερματικός. En ese pasaje, afirma que tal proceder implica en cierto sentido 
pérdida de perfección por la disparidad de simientes, aun cuando en el universo 
resuene por encima una sola armonía. El maestro neoplatónico caracteriza 
muchas veces la magnitud sensible como una imperfección frente al orden 
inextenso del mundo inteligible (Cfr. V 8, 1, 27-30; V 5, 11, 8-10; II 9, 17, 9-10).



183Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Por un lado, el mundo sensible entraña un movimiento que se 
asemeja al movimiento del Alma y que quiere ser una imagen de su 
ser. El Alma arquetípica se halla en estado de contemplación respecto 
de la uniformidad eterna y perfecta del Intelecto, sólo que ella no lo ve 
tal como lo inteligible es en sí mismo, sino como un espectáculo que 
acaece en el interior de su ser. Esta ambigüedad, de condición inteligible 
e intelectiva a la vez, parece ser para Plotino lo más genuino de la tercera 
hipóstasis. Por ello, el Alma permanece siempre en el Intelecto como 
parte suya, aunque se expande en la generación del cosmos que cuida 
como un cuerpo. Deseosa por actualizar la totalidad de lo visto por ella 
en el mundo inteligible, es incapaz no obstante de captarlo en su cabal 
integridad. Desde esta misma impotencia que implica el reflejo de lo 
intelectivo en ella y en su afán constante por conocer el todo, el Alma 
va desprendiendo los diversos aspectos que encierra ese paradigma 
inteligible. Se trata de una actividad sintética, pero compleja. Ella se pone 
a sí misma en el tiempo, que produce en lugar de la eternidad. Haciendo 
esto, se temporaliza a sí misma (πρῶτον μὲν ἑαυτὴν ἐχρόνωσεν, 11, 
29-30) y coloca, luego, al universo bajo la servidumbre del tiempo 
generado (δουλεύειν χρόνῳ, 11, 31), pues hace que todo él, junto con 
sus revoluciones, esté circunscripto a la sucesión temporal.56

Allí donde se lee que el Alma “primero se temporalizó a sí misma” 
(11, 29-30), Igal barrunta que tal pasaje estaría aludiendo al Alma en tanto 
se temporaliza intemporalmente, así como se espacializa inespacialmente y, en 
un orden genérico, se divide indivisamente.57 El Alma en cuanto tal, en sí 
misma, es una extensión de carácter inextenso, a diferencia del Intelecto 
que en modo alguno adolece de esa cualidad (κατὰ πᾶν οὐκ ἐνδεὲς, 
6, 37); toda vez que la noción de extensión implica la de magnitud 
(continua o discreta), ajena a los arquetipos del todo inteligible. En este 
caso, el predicativo de extensión para el Alma arquetípica designa tiempo 
y no espacio. Incluso el Alma inferior se divide indivisamente porque, 
en rigor, son los cuerpos los incapaces de recibir al Alma indivisa, ya 
que la división corresponde más a una afección inherente a los cuerpos 
que al Alma.58 De esta manera, la sucesión del “esto tras esto” (ἄλλο 

56  Cfr. Ll. P. Gerson: “Intellect and Soul”, en su: Plotinus..., part I, cp. III; 
A. H. Armstrong: “Soul, Nature and Body”, en su: The Architecture..., section III, 
cp. VI.

57  Cfr. J. Igal: Porfirio. Vida..., pp. 76-77.
58  Cfr. IV 1; IV 2, 1, 66-76.



184 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

δὲ καὶ ἄλλο ἐνεργοῦν, 11, 52) debe atribuirse con mayor precisión 
a los productos del Alma que, en su afán por imitar los arquetipos 
inteligibles siempre-existentes, no pueden coexistir simultáneamente.59 
Con respecto a esto, aporta García Bazán que:

[...] si la diversidad y el comportamiento de los seres 
cósmicos se explican por la participación (méthexis) en 
las ideas, tanto de las formas como de su comunicación 
o comunidad (koinonía) ideal por los grandes géneros 
del ser compartido, la división de los números en 
extensos o sucesivos y discretos que dan unidad y 
diversidad cuantitativa al universo, participa de una 
unificación simultánea (henádica) que permite que 
cada número esencial al ser tal es al mismo tiempo 
como imagen de la irradiación ininterrumpida y 
manifiesta del Uno, sucesiva (ordinal) y acrecentable 
o sustraíble (cardinal); por ese motivo en la procesión 
tanto el Intelecto es orden inteligible que revela al Uno 
como uno-todo, cuanto el universo psicofísico, mundo 
sensible, orden y revelación del Intelecto, uno y todo. 
Luego, lo que la méthexis o participación entre los seres 
sensibles es a la koinonía o comunicación sin barreras 
entre las ideas, la continuidad y cantidad numérica es 
a la expansión numérica no discriminada de la hénadas 
entre los números esenciales.60

Algo se ha explicado ya en el apartado anterior, aunque vale la pena 
recordarlo nuevamente: el Alma inferior se divide porque está en todas 
las partes del cuerpo. Ello no obstante, se divide indivisamente —de 
manera intrínseca y accidental— porque está tota ubique, toda entera en 
todas las partes del cuerpo.61 Tal es así que uno de los aspectos medulares 
por los cuales el Alma difiere del Intelecto es el de su capacidad natural, 

59  Cfr. IV 4, 16, 19-22. El problema del continuo como categoría inherente 
al movimiento y, per extensionem, a sus atributos es un tópico estudiado por 
Aristóteles en Phys. VI. Acerca de esta problemática en la filosofía de Plotino cfr. 
S. Slaveva-Griffin: “Is Substantial Number Discrete and Incidental?”, en su: 
Plotinus on Number..., cp. 4, pp. 76-81.

60  F. García Bazán: La concepción pitagórica..., p. 42.
61  Cfr. supra n. 13.



185Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

no menos que paradojal, de división, encarnándose en los cuerpos pero 
salvaguardando su trascendencia,62 por ser —parafraseando en esto a 
Igal— intrínsecamente capaz de dividirse extrínsecamente.63

De esta manera, el tiempo resulta ser una dilatación de la intensidad 
de la vida anímica, una duración interminable que acompaña al Alma 
como deseo o ansia de eternidad de su lado interior o cóncavo (principio 
temporalizante del cosmos), pero asimismo como condición de la 
sucesión y mutabilidad, de lo anterior y posterior en que se mueve el 
cosmos viviente, propio de su lado exterior o convexo.64 Por esto mismo, 
el tiempo no se aprehende fuera de la actividad misma del Alma que lo 
engendra toda vez que —como asevera Plotino—“Al desplegar sus actos 
uno tras otro, primero uno y luego, seguidamente, otro más, el Alma iba 
engendrando, junto con el acto, la sucesión consecutiva”.65 Al decir, por 
tanto, que el Alma tiene una vida temporal, el predicado de “temporal” 
comporta un sentido bien diferente del meramente cronológico. Pues, 
como potencia germinal de tiempo sucesivo, el Alma es principio de 
temporalidad, pero que se temporaliza a sí misma en su despliegue 
universal. Y así, “si uno dijera que el tiempo es vida (ζωὴν) del Alma 
en movimiento de transición de un modo de vida (βίον) determinado a 
otro”,66 acertaría en su afirmación.

De ello se sigue que el Alma es tiempo en la medida en que, 
siéndolo implícitamente al desplegar su actividad productiva, se va 
temporalizando. Por eso, en un orden preciso, ella es tiempo, mientras 
que el universo procedente desde siempre de ella está en el tiempo.67 
De allí que el tiempo, considerado o bien en el Alma o bien en el 
universo generado por ella, sea respectivamente imagen de la eternidad 
o imagen móvil de la eternidad. Vale aclarar que esta determinación no se 
contempla en el Timeo de Platón, donde solamente se habla del tiempo 
como “imagen móvil de la eternidad” (37d-e), pero no se lo piensa como 
vida germinal incipiente del Alma hipostática. La distinción de marras 

62  Cfr. IV 1, 8-9.
63  Cfr. J. Igal: Porfirio. Vida..., pp. 61-62.
64  Cfr. F. García Bazán: Plotino y la mística..., pp. 245-249.
65  11, 35-37: “Τὴν γὰρ ἐνέργειαν αὐτῆς παρεχομένη ἄλλην μετ’ ἄλλην, 

εἶθ’ ἑτέραν πάλιν ἐφεξῆς, ἐγέννα τε μετὰ τῆς ἐνεργείας τὸ ἐφεξῆς”.
66  11, 43-45: “Εἰ οὖν χρόνον τις λέγοι ψυχῆς ἐν κινήσει μεταβατικῇ ἐξ 

ἄλλου εἰς ἄλλον βίον ζωὴν εἶναι [...]” (subrayado mío).
67  Cfr. IV 4, 15.



186 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

manifiesta un desarrollo original por parte de Plotino, coherente con 
los principios de su sistema filosófico. En este sentido, la noción estricta 
de tiempo precede a la sucesión consecutiva de lo anterior y posterior, 
modos que suponen la duración o cambios anímicos; precede, por lo 
demás, a la sucesión continua o interrumpida del movimiento, asunto 
que conlleva a su vez la noción de espacio y, finalmente, es previa a la 
duración posible del reposo corporal y de su búsqueda interior.68

Resumiendo lo dicho, el tiempo guarda una íntima relación con 
la eternidad del mismo modo en que la imagen guarda una relación 
esencial con su arquetipo. A pesar de que el tiempo no se identifique en 
absoluto con lo eterno, el anhelo del Alma por ser una vida completa 
la lleva a expandirse fuera de sí y a temporalizarse según un orden 
(métron). Esta extensión vuelve efectivo el deseo anímico de trascender 
en la duración sin tregua de la sucesión temporal y espacial. La misma 
participa de consuno en la unidad de medida de una totalidad sustancial, 
habida cuenta de que tanto tiempo como espacio comportan división, 
distanciamiento y dispersión.69

El Alma envuelve al mundo sensible y lo pone en movimiento, 
puesto que si bien el movimiento del todo cósmico permite medir el 
tiempo (πρὸς ἐλάχιστον αὐτοῦ μέρος, 21-22), no lo engendra. La 
revolución de la esfera celeste (τὴν περιφορὰν, 20-21) proporciona, 
sólo accidentalmente, una unidad mínima de medida de tiempo (πρὸς 
ἐλάχιστον αὐτοῦ μέρος, 21-22); pero no podría medir al tiempo 
propiamente dicho dado que él ha nacido junto con el universo sensible 
y es a causa de tal actividad por la que este universo ha venido a la 
existencia.70 Sin embargo, porque el Alma posee además una vida 
física, relativa al cuerpo cósmico, el tiempo se muestra también como 
expansión vinculada al crecimiento y alejamiento del núcleo sintético. 
Esta dimensión concierne específicamente a la de un tiempo fáctico, que 
se prolonga y desgrana en una serie continua de mutaciones sucesivas, 
se torna plural hasta llegar a la aparente dispersión y se vuelve pasajero 
hasta la fugacidad de ciertos estados.71 El tiempo ha existido siempre 

68  Cfr. F. García Bazán: “El tiempo y la historia en el Neoplatonismo y 
San Agustín”, Revista del Museo Mitre X (1997), pp. 74-77.

69  Cfr. I 5, 7, 14-17; IV 4, 15, 4-5.
70  Cfr. mi “La crítica de Plotino a la concepción aristotélica del tiempo”, 

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía (2015). En prensa.
71  Cfr. III 7, 12, 1-4.



187Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

y seguirá existiendo, como reflejo perenne de la búsqueda inagotable 
del Alma por la eternidad. La contraprueba de ello radica en el hecho 
de que si cesara la actividad cósmica del Alma, el tiempo también se 
acabaría.72 De modo tal que, así como la totalidad una y sempiterna a 
la vez no ha comenzado a ser a partir de un cierto tiempo, así tampoco 
el cosmos ha sido pasible de comienzo temporal alguno, puesto que la 
anterioridad no le viene proporcionada en un sentido cronológico sino 
causal, es decir, por causa del ser del universo siempre-existente.73

(3) La índole contemplativa de la producción natural (III 8, 1-4)
Dentro de la estructura general que anima el despliegue de III 8, 

los cuatro primeros capítulos de ese escrito, vinculados entre sí en 
cuanto a su contenido, brindan elementos útiles a los efectos de orientar 
la hermenéutica propuesta para este trabajo. A grandes rasgos, en esa 
tétrada Plotino deja en claro tres puntos: (a) que la naturaleza es forma, 
una razón (λόγος) inmóvil y fecunda (2, 1-34); (b) que la naturaleza es 
contemplación y objeto de contemplación (3, 1-23), finalmente, (c) que la 
naturaleza produce contemplando (4, 1-47). Para no extender el análisis 
en detalles que no contribuyen de manera inmediata a la temática central 
de este estudio, haré omisión aquí de algunas precisiones sobre el cp. 1, 
que hace las veces de exordio y en cuyas líneas Plotino desarrolla una 
paráfrasis crítica de Aristóteles, como un recurso retórico del que se vale 
para introducir su propia comprensión de la theoría.74

Acerca del principio organizador de la vida en lo sensible (phýsis), 
la pregunta inicial planteada por Plotino reza de la siguiente manera: 
“¿Cómo es posible que la naturaleza que, según dicen, carece de 
imaginación y razonamiento,75 posea contemplación dentro de sí y 

72  Cfr. III 7, 12, 4-25.
73  Cfr. Santa Cruz-Crespo: Enéadas. Textos..., p. 196, n. 678 y p. 198, n. 685; 

en esta última, las autoras siguen la tesis de Pigler: Ennéade III, 7..., pp. 50-51. 
Sobre la eternidad del cosmos en Plotino cfr. J. Wilberding: Plotinus’ Cosmology. 
A Study of Ennead II. 1 (40), text, trans. and comm., New York: Oxford University 
Press 2006.

74  La debida justificación histórica y filológica de esta tesis ha sido 
realizada por E. Bréhier: Ennéades..., pp. 149-150.

75  A. H. Armstrong (Enneads, vol. 3..., p. 362, n. 1) interpreta que la 
terminología es estoica, cfr. SVF II, 1016. Dice que los estoicos emplean los 
conceptos de φύσις ἀφάνταστος y νοηρὰ φύσις para distinguir entre la 



188 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

logre producir, en virtud de esa misma contemplación, los frutos que 
produce?”.76 En relación con este interrogante, Plotino pretende evitar 
por todos los medios posibles la comprensión de la actividad natural 
a partir de representaciones de carácter no sólo antropomórfico sino, 
incluso, mecánico. En la producción natural hay que descartar tanto 
la presencia de miembros humanos o sustitutos, cuanto de palancas 
o instrumentos técnicos (Δεῖ δὲ καὶ τὸ μοχλεύειν ἀφελεῖν ἐκ τῆς 
φυσικῆς ποιήσεως, 2, 3-4).77 En este contexto, la tesis mecanicista 
resulta insuficiente por su misma incapacidad a la hora de explicar la 
aparición de elementos cualitativos en los seres naturales, como es el 
caso de la variedad de colores, texturas y figuras.78 La naturaleza precisa 

naturaleza entendida, lato sensu, como el principio de crecimiento en el sentido 
aristotélico (Phys. 226a 29-33: “ἡ δὲ κατὰ τὸ ποσὸν τὸ μὲν κοινὸν ἀνώνυμος, 
καθ’ ἑκάτερον δ›αὔξησις καὶ φθίσις, ἡ μὲν εἰς τὸ τέλειον μέγεθος αὔξησις, 
ἡ δ’ ἐκ τούτου φθίσις”), de la naturaleza entendida, stricto sensu, como la 
providencia divina que gobierna y conserva el cosmos. Con todo, el interés de 
Plotino apunta a mostrar que la naturaleza no carece de actividad representativa; 
por consiguiente, su producción obedece a un acto de contemplación. En 
relación con las referencias literales de Plotino al estoicismo, cfr. la observaciones 
de carácter histórico y sistemático apuntadas por F. García Bazán: Plotino y la 
gnosis..., p. 75, n. 25.

76  1, 22-23: “πῶς ἡ φύσις, ἣν ἀφάνταστόν φασι καὶ ἄλογον εἶναι, 
θεωρίαν τε ἐν αὐτῇ ἔχει καὶ ἃ ποιεῖ διὰ θεωρίαν ποιεῖ”.

77  Cfr. V 8, 7, 10-11; V 9, 6, 22, 23. A. H. Armstrong (Enneads, vol. 3..., p. 
363, n. 2) y V. Cilento (Paideia..., p. 125) advierten que este cp. 2 responde a un 
esfuerzo sostenido de Plotino por eludir la concepción material o espacial de las 
ideas acerca de la existencia espiritual, de allí que para el filósofo la actividad de 
la naturaleza no se comprenda como una información operada por miembros, 
ni se identifique con una acción mecánica. Según lo propugnado por los autores 
citados, Plotino podría haber tenido presente el pasaje de De natura Deorum I, 
cp. 8 de Cicerón: “Quibus enim oculis animi intueri potuit vester Plato fabricam 
illam tanti operis, qua construi a deo atque aedificari mundum facit; quae 
molitio quae ferramenta qui vectes quae machinae qui ministri tanti muneris 
fuerunt; [...] ?”.

78  El ejemplo traído a colación por Plotino es el de los cereros (οἱ 
κηροπλάσται, 6), cuyo ingenio artesanal no los exime de imprimir colorido 
(χρώματα, 8) en las figuras moldeadas por ellos. Estos colores son cualidades 
independientes del acto productivo y, sin embargo, los artesanos los toman de 
afuera (ἀλλαχόθεν, 9) y aplican (ἐπάγοντες, 9) a sus figuras, de acuerdo con el 
modelo estable que reside en su mente.



189Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

antes bien de una materia sobre la cual operar y dar conformación (ὕλης 
δὲ δεῖ, ἐφ’ ἧς ποιήσει, καθ’ ἣν ἐνειδοποιεῖ, 2, 2-3). En efecto, así como 
los artistas producen su obra en virtud de un modelo intelectual, así 
también la naturaleza resulta ser una forma inmóvil que participa de la 
universal operación informativa, sin quedar por ello comprometida en 
su producto.79

La naturaleza es forma y no un compuesto de materia y forma (εἶδος 
αὐτὴν δεῖ εἶναι καὶ οὐκ ἐξ ὕλης καὶ εἴδους, 2, 22-23). Ella no necesita 
dos clases de principios en la medida en que su potencia productiva, 
al ser forma inalterada, no implica movimiento y es permanente. La 
materia, empero, sí conlleva la noción de cambio por encontrarse en 
estado de indeterminación.80 Si bien, como se ha mostrado en el apartado 
primero de este trabajo, la génesis de la materia es fruto de una necesaria 
concatenación de causas anteriores a ella y no una mera degradación de 
lo inteligible.81 Plotino afirma de manera taxativa que la materia no es 
un reducto marginal, dado que lo más hermoso del mundo sensible es 
manifestación de lo más excelente de los seres inteligibles, tanto de su 
potencia cuanto de su bondad.82 El carácter propio de la materia reside 
en de ser negación de la forma;83 sin embargo, la materia plotiniana se 
entiende más como poder ser que como mera indeterminación. Su origen 
ha sido primero concebido por el Intelecto por la noción de alteridad, 
ella recibe de él su estatuto, motivo por el cual resulta integrada en el 
curso de la procesión total.84

En definitiva, lo que Plotino critica con respecto a la concepción 
mecánica de la naturaleza atañe a la noción de fundamento, toda vez 
que el principio del movimiento no puede ser algo corpóreo. La materia 
que sirve de sustrato y es elaborada se halla siempre en orden a la forma. 
Esta última, por tanto, no puede confundirse con el devenir de aquella. 

79  Se trata en este caso del principio plotiniano de la donación sin merma, 
cfr. supra n. 18.

80  Cfr. III 8, 2, 15-19.
81  Cfr. IV 8, 6, 20-21: “εἴτ’ ἠκολούθησεν ἐξ ἀνάγκης ἡ γένεσις αὐτῆς τοῖς 

πρὸ αὐτῆς αἰτίοις”.
82  Cfr. IV 8, 6, 22-23.
83  Cfr. II 4, 13, 23-24: “Ἥ τε ἰδιότης τῆς ὕλης οὐ μορφή”.
84  Cfr. J. Trouillard: “La matière”, en su: La procession plotinienne, Paris: 

Presses Universitaires de France 1955, cp. I-2, pp. 14-20; tb. cp. I-3: “Formes et 
raisons”.



190 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Se explica, entonces, el hecho de que la producción natural no consista 
en una reducción a la sola inmanencia. La materia no puede por su 
propia fuerza atribuirse a sí misma el principio de la determinación, 
sino que ella se vuelve cualidad determinada, i. e., llega a adquirir una 
disposición que no tenía luego de haber sido conformada por una razón 
(Ἡ γὰρ ὑποκειμένη καὶ δημιουργουμένη ὕλη ἥκει τοῦτο φέρουσα, ἢ 
γίνεται τοιαύτη ἡ μὴ ποιότητα ἔχουσα λογωθεῖσα, 2, 23-25).

Para comprender mejor este proceso de conformación, debe tenerse 
en cuenta que el Alma superior ejerce sus funciones cósmicas de 
crear, ordenar y gobernar no de manera inmediata, ni mucho menos 
mezclándose con el cosmos sensible, sino dando órdenes con sabiduría 
regia al Alma inferior, que es la que las recibe y ejecuta.85 La sabiduría 
del Alma es una sabiduría maravillosa, reflejo de la que existe en el 
Intelecto y consistente en un lógos uno, pero a su vez múltiple.86 Por 
consiguiente, el Alma crea dando órdenes y, al darlas, se identifica con 
su propio ordenamiento interior, i. e., con el contenido de sus propios 
lógoi.87 A nivel del Alma superior, contemplación y creación representan 
dos aspectos de una misma actividad, en tanto que su voluntad creadora 
se identifica con su sabiduría.88

De acuerdo con tales precisiones, el Alma inferior o naturaleza 
también estriba en un lógos inmutable (ἀκίνητον, 2, 21), bien que de 
segundo orden. Informa un sustrato sensible y lo hace fragmentándose 
en múltiples lógoi. Estas simientes representan un resplandor sin fuerza 
de la dýnamis natural y se hallan a la base de los seres dotados de vida. 
Es el límite último de vida singular, ornato del cosmos, un vástago 
inerte e incapaz de engendrar otros seres vivos distintos (Ὁ μὲν οὖν 
λόγος ὁ κατὰ τὴν μορφὴν τὴν ὁρωμένην ἔσχατος ἤδη καὶ νεκρὸς καὶ 
οὐκέτι ποιεῖν δύναται ἄλλον, 2, 30-32). Pese a esto, aun cuando esté 
caracterizado por la inercia, el último nivel espermático es interpretado 
por Plotino en términos de un producto reflejo, hermano de un lógos 
más perfecto —la naturaleza— que ha producido la conformación (ὁ 
τοῦ ποιήσαντος τὴν μορφὴν ἀδελφὸς, 2, 32-33) y cuya imagen es 

85  IV 8, 2, 26-28; II 3, 17, 16-17.
86  IV 4, 11, 23-28.
87  IV 4, 16, 14-20.
88  IV 4, 12, 43-49.



191Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

transportada al núcleo de los seres vivos como su razón de ser.89 Estas 
últimas razones seminales existen según la forma sensible, sólo reciben la 
potencia de vida y la mantienen en cuanto estructura orgánica. Atribuir 
a la naturaleza un fundamento corpóreo y confundir la causa con su 
producto sería —para Plotino— tanto como afirmar que este último 
nivel inerte puede producir algo vivo sin haberlo recibido de aquella 
otra potencia.90

Según lo argüido por el filósofo, se advierte que el Alma comprende 
en sí misma tres niveles jerárquicos, en cuyo caso la potencia de vida será 
tanto más vigorosa cuanto más inmóvil sea el nivel que la contenga.91 
Esto quiere decir que existe una relación directa entre el ascenso en la 
contemplación y la falta de necesidad de su expresión y reposo interno. 
Hay más sosiego y silencio, por cierto, en el Alma superior que en la 
naturaleza y, a su vez, en esta última que en sus productos.92 El primero 
es el lógos primario cuya actividad consiste en la contemplación de las 
ideas eternas, corresponde al nivel del Alma arquetípica que engendra 
el tiempo como imagen de lo eterno (principio temporalizante del 
cosmos); el segundo, propio de la potencia desasosegada del Alma o 
naturaleza, principio vivo y vivificante que genera el mundo sensible 

89  En relación con el contexto histórico y doctrinal, se aprecia que Plotino 
impugna la comprensión inmanente de la producción natural, tal como es 
interpretada por la doctrina cosmológica estoica (SVF II, 458, 1132-1133). La 
clave de esto podría encontrarse allí donde dice “podría objetar alguno [...] 
(φαίη ἄν τις, 2, 19)”, entendiendo a este “uno” como un presunto representante 
del estoicismo. La diferencia fundamental entre ambas posiciones radica en 
que los λόγοι seminales del estoicismo se encuentran supeditados al servicio 
de un principio único e inmanente, permitiendo conservar con su actividad el 
orden inherente a una ley universal de desarrollo, que comprende en sí a lo 
particular como uno de sus modos. Sin embargo, en Plotino, la noción de λόγοσ 
σπερματικός es entendida como un germen con capacidad de desenvolvimiento 
que es imagen, a su vez, de otro λόγος más perfecto: la naturaleza. Cfr. Ll. P. 
Gerson: “Categories and the Tradition”, en su: Plotinus..., part I, cp. V.

90  Cfr. III 1, 9; V 9, 6, 9; V 1, 5.
91  Cfr. III 8, 5, 30-34: “Καὶ γὰρ οὐκ ἔχει πέρας ἡ θεωρία οὐδὲ τὸ θεώρημα. 

Διὰ τοῦτο δέ· [ἢ καὶ διὰ τοῦτο] πανταχοῦ· ποῦ γὰρ οὐχί; Ἐπεὶ καὶ ἐν πάσῃ 
ψυχῇ τὸ αὐτό. Οὐ γὰρ περιγέγραπται μεγέθει. Οὐ μὴν ὡσαύτως ἐν πᾶσιν, 
ὥστε οὐδὲ ἐν παντὶ μέρει ψυχῆς ὁμοίως”.

92  Cfr. J. N. Deck: Nature, Contemplation and the One, Toronto: University 
of Toronto Press 1967, p. 55.



192 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

como despliegue germinal de un tiempo sucesivo, que siempre es, 
y del cual la disposición perfecta de los astros constituye su primera 
manifestación sensible y su medida; el tercero está representado por los 
lógoi inferiores que producen y conservan la vida en los seres sensibles y 
en las plantas, nivel concerniente a un tiempo fáctico o cuantitativo que 
actúa inmerso en la configuración de la materia.93

Este último esquema taxonómico permite ingresar en el segundo 
punto de análisis, i. e., en la afirmación de que la naturaleza es 
contemplación y objeto de contemplación. A propósito de ello, Plotino 
sostiene que la naturaleza, como lógos que permanece en sí mismo (ἐν 
αὐτῷ μένων, 3, 2), no es acción sino razón, por lo tanto, contemplación 
(μὴ πρᾶξις ἀλλὰ λόγος, θεωρία, 3, 6).94 En toda la serie de lógoi, el 
último es producto de la contemplación precedente en el sentido de 
objeto de contemplación (ὡς τεθεωρημένος, 3, 8), mientras que la razón 
anterior es contemplación: una lo es a modo no de naturaleza sino de 
Alma (μὴ ὡς φύσις ἀλλὰ ψυχή, 3, 9); la otra, en cambio, como que está 
en la naturaleza y es la naturaleza (ὁ δ› ἐν τῇ φύσει καὶ ἡ φύσις, 3, 9-10). 
Esto quiere decir que la potencia natural es una razón intermedia entre 
la de la naturaleza inferior contemplada pero no contemplativa y la del 
Alma superior contemplativa. Según este orden y en la medida en que 
no carece de fantasía, la naturaleza es el resultado de una contemplación 
y de alguien que contempló (ἀποτέλεσμα θεωρίας καὶ θεωρήσαντός 
τινος, 3, 12), al par que ella misma posee contemplación. La pregunta es 
¿de qué modo? (Πῶς δὲ αὕτη ἔχει θεωρίαν; 3, 12-13).

El filósofo explica a continuación que la contemplación de la 
naturaleza no consiste en un razonamiento discursivo, es decir, en el 
desarrollo de una indagación analítica (Τὴν μὲν δὴ ἐκ λόγου οὐκ ἔχει, 
3, 13). Ella no examina su contenido potencial porque no procede según 
la manera de una investigación (τὸ σκοπεῖσθαι περὶ τῶν ἐν αὐτῇ, 3, 
14). De hacerlo, implicaría que la naturaleza carece de eso mismo que 
busca.95 Sin embargo, la naturaleza posee desde ya toda su riqueza y, 
porque la posee, produce (Ἡ δὲ ἔχει, καὶ διὰ τοῦτο ὅτι ἔχει καὶ ποιεῖ, 

93  Cfr. IV 7, 9.
94  Cfr. R. Arnou: ΠΡΑΞΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ chez Plotin, Roma: Università 

Gregoriana 19722.
95  Cfr. S. Rappe: Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of 

Plotinus, Proclus and Damascius, Michigan: Cambridge University Press 2000, en 
especial la parte I: “Language in the Enneads”.



193Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

3, 16-17). De lo contrario, no podría generar. A diferencia de Aristóteles, 
para quien la producción artesanal comprende dos procesos distintos: el 
de la mente que concibe la obra y el de la creación o poíesis que plasma 
esa idea en la materia,96 en Plotino la actividad contemplativa y creativa, 
incluso cuando se dé en dos niveles correlativos: superior e inferior, no 
se da por ello en dos fases diferentes. La naturaleza, sede inferior del 
Alma, tiene en sí misma lo que conoce porque es esencialmente visión 
y, debido a esto, aunque posea esa plenitud en un sentido derivado, 
también produce a partir de lo que ella misma tiene.97

En la naturaleza, ser y producir son una y la misma realidad, lo 
productivo de ella se identifica con la totalidad de su ser (Τὸ οὖν εἶναι 
αὐτῇ ὅ ἐστι τοῦτό ἐστι τὸ ποιεῖν αὐτῇ καὶ ὅσον ἐστὶ τοῦτό ἐστι τὸ 
ποιοῦν, 3, 17-18). De allí que en la naturaleza se realice la convivencia 
y correspondencia recíproca de la tríada: ser, producir, contemplar. En 
relación con esto, García Bazán interpreta que

[...] en la naturaleza contemplar y producir son la misma 
cosa, o sea, la capacidad representativa de la naturaleza 
es actividad no mental, parcial, sino completa y así 
concreta. La naturaleza es, sabe y crea simultáneamente 
y así cuanta vida sensible se ha manifestado, manifiesta 
y manifestará en el universo, es su obra. No es más, pero 
tampoco menos. Realidad debilísima, pero realidad, 
como extensión del Alma hipóstasis.98

En cuanto al tercer punto del análisis propuesto, se ha dicho que 
la naturaleza produce contemplando. Por medio de una prosopopeya, 
Plotino manifiesta que la contemplación y consecuente producción natural 
tienen un carácter análogo al de la ensoñación: es una contemplación 
reposada si bien un tanto confusa (θεωρία ἄψοφος, ἀμυδροτέρα δέ, 
4, 27-28). Con independencia de todo dominio del mundo exterior, ella 
crea en silencio su propio espectáculo (τὸ γενόμενόν ἐστι θέαμα ἐμόν, 
σιωπώσης, 4, 5), al modo en que los geómetras trazan figuras visibles a 

96  Cfr. Met. 1032b 15-17: “Τῶν δὴ γενέσεων καὶ κινήσεων ἡ μὲν νόησις 
καλεῖται ἡ δὲ ποίησις, ἡ μὲν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς καὶ τοῦ εἴδους νόησις ἡ δ’ ἀπὸ τοῦ 
τελευταίου τῆς νοήσεως ποίησις”.

97  Cfr. J. N. Deck: Nature..., p. 68 ss.
98  F. García Bazán: Plotino y la gnosis..., p. 39.



194 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

la vez que contemplan los arquetipos invisibles. Por su misma afición a 
contemplar, la naturaleza no tiene la necesidad de trazar algo corpóreo, 
sino que hace surgir los contornos de los cuerpos en la medida en que se 
abandona a la contemplación. Esto quiere decir que los seres vivos surgen 
desde el interior mismo de la naturaleza, determinados por su misma 
esencia, sin que ella precise de otra cosa para generar más que de su 
propia actividad contemplativa. Su afición a contemplar (φιλοθεάμονα, 
4, 7) le viene por ser hija de un Alma anterior y pujante de vida (γέννημα 
ψυχῆς προτέρας δυνατώτερον ζώσης, 4, 16). La proliferación infinita 
de seres producidos a partir de su propia actividad contemplativa ni la 
modifica en su interior ni la agotan en su capacidad de producción,99 
porque “Le sensible n’est pas imitation, mais expression”.100

Cabe señalar, por lo demás, que la actividad de la potencia natural 
se asemeja al estado del sueño, no tanto por su índole desvaída y 
carente de realidad cuanto por la interioridad y la visión que entraña 
esa producción. Las imágenes y productos generados por la naturaleza 
no le vienen dados del mundo exterior, sino de su interna capacidad 
representativa y productiva.101 En la contemplación, la naturaleza halla 
el sosiego necesario para disponerse a mirar su propio espectáculo; 
ella se encuentra en una relación de autonomía respecto de cuanto es 
ajeno a su propia actividad. Debido a estas razones, se considera que la 
interpretación del sueño como un estado inferior al de la vigilia no es 
del todo satisfactoria, ya que el sueño se encuentra poblado por diversas 
imágenes de una misma actividad producida por la imaginación y 
representa, por tanto, un momento creativo de la misma interioridad 

99  Cfr. supra n. 79.
100  Cfr. J. Trouillard: La procession..., p. 23. Esta afirmación es una 

reformulación, por cierto, de la misma idea plotiniana presente en IV 8, 6, 23-
25: “Δεῖξις οὖν τῶν ἀρίστων ἐν νοητοῖς τὸ ἐν αἰσθητῷ κάλλιστον, τῆς τε 
δυνάμεως τῆς τε ἀγαθότητος αὐτῶν”.

101  Cfr. III 6, 4-5 y IV 4, 13.



195Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

autoconsciente en lugar de ser un conjunto de sombras o imágenes 
suyas envilecidas.102

A modo de conclusión
En consonancia con los desarrollos realizados a lo largo del 

presente artículo, es dable finalizar diciendo, en primer lugar, que III 
7 manifiesta un vínculo relevante entre la potencia inquieta del Alma y 
el cosmos sensible. Ella es, por su parte, la encargada de llevar a cabo 
el movimiento correspondiente a la generación y la producción natural, 
en la medida en que su estado falto de sosiego le impide satisfacer su 
afán incesante por aprender la totalidad de lo inteligible. A causa de este 
impulso, el Alma genera el tiempo como dilatación de la intensidad de 
la vida anímica, que acompaña el pulso —no menos que la dirección y 
la duración— de su anhelo por ascender constantemente hacia el estado 
boniforme (ἀγαθοειδὲς, III 8, 11, 16) del mundo inteligible. Frente 
al orden inextenso de este, la producción de la magnitud sensible se 
muestra, en un primer momento, como una cierta pérdida de perfección, 
cuya generación se asemeja al despliegue de una simiente en orden a 
la división y la multiplicidad. Sin embargo, el tiempo es un producto 
generado por el Alma en continuidad con el todo inteligible. En cuanto 
vida del Alma, aparece como último eslabón propiamente inteligible. De 
esta manera, la noción de tiempo comprendida por Plotino garantiza la 
continuidad ontológica entre el mundo inteligible y el sensible, a la vez 
que posibilita el ascenso de este hacia aquel.103

102  El modo en que aquí Plotino comprende el sueño se asemejaría al 
nivel segundo (2) descrito por E. R. Dodds: Los griegos y lo irracional, trad. de 
M. Araujo, Madrid: Revista de Occidente 1960, cp. IV, p. 103, como “algo visto 
por el alma, o por una de las almas, temporalmente separada del cuerpo, que 
es un acontecimiento que ha tenido lugar en el mundo de los espíritus, o algo 
semejante”. Esto es lo que explica la referencia al juego de los niños, introducida 
ya al comienzo de III 8, como una posible reminiscencia a las Leyes de Platón 
(712b 1-2; 803c-d), distinguiéndola de la postura aristotélica, remisa esta última 
en atribuir el estatuto de racional a favor de tal suerte de vivencias. Aun cuando 
el Estagirita asevere en la Poética que el imitar es connatural al hombre desde 
la niñez y que, por ella, adquiere sus primeros conocimientos (1448b 4 ss.), su 
postura se inclina más hacia una comprensión de los efectos y fines implicados 
en la mímesis que a la interioridad espontánea del sujeto creador, como suele 
ocurrir en el juego y la diversión infantil.

103  Cfr. supra nn. 14 y 15.



196 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Por otra parte, se ha visto también que la contemplación constituye 
un aporte significativo a la comprensión de la continuidad entre los 
diversos niveles hipostáticos. La razón de ello estriba en que el tiempo 
ha sido generado en el ámbito de un estado intenso de contemplación 
y, supeditado a él, ha surgido el cosmos viviente como cuerpo del 
Alma. En relación con ello, Plotino caracteriza la obra de la naturaleza 
como contemplación inmóvil y fecunda, silenciosa y estable, y no como 
una mera hechura artesanal carente de vida. La contemplación en la 
producción natural es heredera de una contemplación precedente y de 
orden superior, puesto que de uno más claro. Esto último se refiere, por 
cierto, a la actividad del Alma arquetípica en su visión de las formas 
existentes en el Intelecto. Se colige, entonces, que lo animado en verdad 
por el dinamismo natural, cuya vida es tiempo, atañe al deseo inagotable 
del Alma por convenir con el Intelecto en cuanto principio que ha dado 
origen a su movimiento.

No obstante lo dicho, la integridad del curso contemplativo y 
su correspondiente culminación manifiestan la superioridad de un 
principio trascendente en absoluto a toda dualidad, porque funda la 
cabal integridad de ese mismo proceso.104 En el estado de visión unitiva, 
hacia cuyo ascenso tiende el alma singular, se experimenta la beatitud, 
a raíz de la fruición que implica la presencia oscura y luminosa del Bien 
inefable.105 El Uno-Bien embarga de tal manera el alma que, unificada en 
sí misma, se transforma en silencio.106 En este habitar, la contemplación 
hace morada, encuentra su hogar.

Bibliografía

Fuentes
von Arnim, H.: Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. II, Stuttgart: 

Teubner 1979 (19031).
Boethius, S.: De Consolatione Philosophiae, PL 63, 579 D-870 A.

104  Esto lo manifiesta, a nivel textual, el final de III 8 (11, 26-45) y su 
vinculación inmediata con el comienzo de V 8 (1, 1-6).

105  Cfr. A. Uzdavinys: “Mystical Experience, Self-Knowledge and Union 
with the One”, 2009, pp. 29 ss; É. Boissonnault: Plotin et ses Contemporains: Union 
avec l’Un, Faculté de Philosophie, Québec: Université Laval 2007.

106  Cfr. VI 9, 8-11 y el comentario ad hoc de M. Zubiria: El amor sapientiae 
ante la diferencia absoluta (Plotino, VI 9), Mendoza: SS&CC Ediciones 2012.



197Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Burnet, J. (ed.): Platonis opera, vol. 4: Timaeus, vol. 5: Leges, Oxford: 
Clarendon Press 1902 (repr. 1968), 1907 (repr. 1967).

Cicero, M. T.: De Natura Deorum, in: M. Tulli Ciceronis Scripta Quae 
Manserunt Omnia, Fasc. 45, ed. W. Ax, 1933.

Diógenes Laercio: Vida y opiniones de los filósofos ilustres, trad., intr. y 
notas de C. García Gual, Madrid: Alianza Ed. 20132.

García Yebra, V. (ed.): Poética de Aristóteles (ed. trilingüe), Madrid: 
Gredos: 1974.

Henry, P. et Schwyzer, H.-R. (eds.): Plotini opera, vol. 1, Leiden: Brill 
1951 (editio maior).

— : Plotini opera, vol. 1, Oxford: Clarendon Press 1964 (editio minor).
Parmenides: “Fragmenta”, en: Die Fragmente der Vorsokratiker, ed. 

H. Diels and W. Kranz, vol. 1, Berlín: Weidmann, 19516 (repr. Dublin/
Zurich: 1966).

Plotin: Ennéade III, 7 [45]: De l’éternité et du temps, trad. de A. Pigler, 
Paris: Ellipses 1999.

— : Ennéades, vol. 3, trad. y notas de E. Bréhier, París: Les Belles 
Lettres 1956.

— : Enéadas. Textos esenciales, intr., trad. y notas de Ma. I. Santa Cruz-
Ma. I. Crespo, Buenos Aires: Colihue 2007.

— : Enneadi, vol. 2, trad. y notas de V. Cilento, Bari: Laterza & Figli 
1948.

— : Enneads, vol. 3, trad. y notas de A. H. Armstrong, Londres: 
Harvard University Press 1980.

— : Über Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7), texto gr., trad. al. y com. de W. 
Beierwaltes, Frankfurt del Meno: Klosterman 1967 (19813).

Porfirio: Vida de Plotino – Plotino, Enéadas I-II, III-IV, V-VI, Introd., 
trad. y notas de J. Igal Alfaro, Madrid: Gredos 1982, 1985 y 1998.

Ross, W. D. (ed.): Aristotle’s Physics, revised text, intr. and comm., 
Oxford: Clarendon Press 1936.

Estudios
Antúnez Cid, J.: “La naturaleza según Plotino”, en: A. Pérez de 

Laborda (ed.): Naturaleza, Madrid: Presencia y Diálogo 2006, pp. 23-69.
Armstrong, A. H.: The Architecture of the Intelligible Universe in the 

Philosophy of Plotinus, Cambridge: University Press 1940.
Arnou, R.: ΠΡΑΞΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ chez Plotin, Roma: Università 

Gregoriana 19722.



198 Fernando G. Martin De Blassi

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Atkinson, M.: Plotinus: Ennead V. 1. On the three principal Hypostases, 
Oxford: University Press 1983.

Bussanich, J.: The One and its relation to Intellect in Plotinus, Leiden-
Nueva York: Brill 1988.

Cilento, V.: Paideia antignostica. Ricostruzione d’un unico scritto da 
Enneadi III 8, V 8, V 5, II 9, Florence: Le Monnier 1971.

Deck, J. N.: Nature, Contemplation and the One, Toronto: University of 
Toronto Press 1967.

Dodds, E. R.: Los griegos y lo irracional, trad. de M. Araujo, Madrid: 
Revista de Occidente 1960.

Edwards, M.: Neoplatonic Saints. The Lives of Plotinus and Proclus by 
their Students, Liverpool: University Press 2000.

Fleet, B.: On the Impassivity of the Bodiless, Oxford: Clarendon Press 
1995.

García Bazán, F.: Plotino y la gnosis, Buenos Aires: FECYC 1981.
— : “El tiempo y la historia en el Neoplatonismo y San Agustín”, 

Revista del Museo Mitre X (1997), pp. 73-84.
— : La concepción pitagórica del número y sus proyecciones, Buenos 

Aires: Ed. Biblos 2005.
— : Plotino y la mística de las tres hipóstasis, Buenos Aires: El Hilo de 

Ariadna 2011.
Gerson, Ll. P.: Plotinus, Londres: Routledge 1994.
Guitton, J.: Le temps et l’éternité chez Plotin et Saint Augustin, París: 

Boivin et Cie. Éditeurs 1933.
Harder, R.: “Eine neue Schrift Plotins”, Hermes 71 (1936), pp. 1-10 

(reimpreso en: Kleine Schriften, Munich: Beck 1960, pp. 303-3013).
Martin De Blassi, F.: “La crítica de Plotino a la concepción 

aristotélica del tiempo”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 
(2015). En prensa.

Mc. Guire, J. & Strage E.- S. : “An Annotated Translation of Plotinus 
Ennead III 7: On Eternity and Time”, Ancient Philosophy 8-2 (1988), pp. 
251-271.

Quiles, I.: Plotino. El alma, la belleza, la contemplación, Buenos Aires: 
Espasa Calpe 1950.

Rappe, S.: Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of 
Plotinus, Proclus and Damascius, Michigan: Cambridge University Press 
2000.

Slaveva-Griffin, S.: Plotinus on Number, Nueva York: Oxford 
University Press 2009.



199Plotino y la potencia desasosegada del Alma

Tópicos, Revista de Filosofía 48 (2015)

Sleeman, J. H. & Pollet, G.: Lexicon Plotinianum, Leiden: Brill 1980.
Trouillard, J.: La procession plotinienne, Paris: Presses Universitaires 

de France 1955.
Uña Juárez, A.: “Plotino: el sistema del Uno. Características 

generales”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía XIX (2002), pp. 
99-128.

Uzdavinys, A.: The Heart of Plotinus, Bloomington: World Wisdom 
2009.

Vázquez Ortiz, A.: “Las tres hipóstasis dentro del pensamiento de 
Plotino: El camino de la materia”, A Parte Rei 63 (2009), http://serbal.
pntic.mec.es/AParteRei/vazquez63.pdf, consultado el 03 - 05 - 2015.

Wilberding, J.: Plotinus’ Cosmology. A Study of Ennead II. 1 (40), text, 
trans. and comm., Nueva York: Oxford University Press 2006.

Zubiria, M.: El amor sapientiae ante la diferencia absoluta (Plotino, VI 
9), Mendoza: SS&CC Ediciones 2012.




