PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA:
(DISPERSION O CONTEMPLACION?

Fernando G. Martin De Blassi

UNCuyo-CONICET
martindeblassi@hotmail.com

Abstract

In the context of Plotinus’ philosophical system, nature is
intrinsically linked to contemplation. This paper aims to reflect
on whether the Plotinus’ doctrine on nature and its generative
power refers only to the notions of dispersion and multiplicity
or, rather, it suggests other ideas about this topic. An analytical
and descriptive methodology will be used, accompanied by an
hermeneutics and critical reading of sources and secondary lit-
erature.

Keywords: contemplation, Intellect, nature, Plotinus, Soul.

Resumen

Dentro del sistema filoséfico de Plotino, el tema de la
naturaleza se vincula intrinsecamente al de la contemplacion. En
relacion con este topico, el presente trabajo procura reflexionar
acerca de si la doctrina plotiniana sobre la naturaleza y su
potencia generativa implica s6lo las nociones de dispersion y
de multiplicidad o si sugiere, antes bien, otras ideas al respecto.
En orden a estos lineamientos, se seguird un estudio analitico y
descriptivo, acompanado de una lectura a la vez hermenéutica
y critica tanto de las fuentes como de la bibliografia secundaria.

Palabras clave: Alma, contemplacion, Intelecto, naturaleza,
Plotino.

Recibido: 29 - 10 - 2014. Aceptado: 14 - 12 - 2014.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015), 169-199.



170 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

Consideraciones preliminares

El presente trabajo se ubica dentro del marco general de una
investigacion sobre la presencia de la Paideia antigndstica de Plotino en
el Tratado de la Creacién de Tomas de Aquino.' En esta oportunidad, me
ocuparé en el tema de la potencia desasosegada del Alma (physis) y su
relacion intrinseca con la contemplacion, a fin de constatar si esa dynamis
conlleva sdlo la pérdida de unidad o si, en cambio, sugiere otros topicos
al respecto.? En III 7, 11, Plotino dice que se trata de una potencia “de
naturaleza curiosa” (POoewg moAvTEAypovog, 15); unas lineas mas
abajo, la caracteriza como “cierta potencia inquieta” (tic dVvaig oy
fjovxog, 21). Esta fuerza dindmica corresponde a la parte inferior del
Alma, cuya forma de vida —explica Plotino— es incesante y jamas habra
de finalizar, toda vez que atane a la actividad de un Alma existente por
siempre; actividad que no se dirige al cuidado de ella ni se ejercita en
funcién de si misma, sino en la produccién y generacion.?

Para responder al planteo propuesto, tomaré como eje de analisis
dos tratados del corpus eneddico, conviene a saber: Il 7 y III 8§,
independientes entre si por su contenido, aun cuando se ordenen de
manera sucesiva de acuerdo con la edicién preparada por Porfirio.* El

1

Proyecto de investigacion a cargo del Dr. M. Zubiria (UNCuyo). El
término paideia se emplea por metonimia para denominar la Tetralogia antigndstica
de Plotino, cfr. V. CiLeNTO: Paideia antignostica. Ricostruzione d’un unico scritto da
Enneadi Il1 8, V 8, V 5, 11 9, Florence: Le Monnier 1971. En relacion con el Tratado
de Ia Creacién de Tomas de Aquino, me refiero al escrito que abarca las gs. 44-119
de la Summa Theologiae 1.

2 En este caso, la acepcién que tiene la palabra d0vapis corresponde a la
de “potencia particular, facultad, capacidad o propiedad”, cfr. J. H. SLEEmaN &
G. PorreT: Lexicon Plotinianum, Leiden: Brill 1980, 270, 44 ss.

3 MI7, 12, 6-8: “&mavotov dvia Kol oVTOoTE Anéovra, 8t Puxng Tvog
del obong €otiv &végyela, oL TEOS avTV ovd’ év avTh, AAA” év moujoet kai
yevéoel”.

* Paralareferencias y citas sigo el texto griego de la editio minor, preparada
por P. Henry and H.-R. Scawyzer: Plotini opera, vol. 1, Oxford: Clarendon Press
1964. Para la traduccién de ciertos pasajes, me guio particularmente por la
version castellana de J. Icavr: Enéadas III-IV, Madrid: Gredos 1985 (22 reimpr.
2008), que tiene en cuenta, por lo demas, las lecciones adoptadas en los Addenda
et corrigenda tanto de la editio maior (vol. 3, Leiden: Brill 1973) como de la editio

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 171

primero de ellos corresponde a las lecciones del ciclo escolar de 267-
268 sobre el problema de la eternidad y del tiempo,’® lleva el niimero
cuadragésimo quinto en la cronologia de la produccion filosdfica de
Plotino y da término al segundo periodo de su vida.® Por su parte, el
otro escrito pertenece también al segundo periodo,” mas precisamente,
al curso lectivo de 265-266 y en su origen formaba parte junto con otros
tres tratados —V 8 (31), V 5 (32) y II 9 (33)— de un magno y extenso
documento destinado en primera instancia a la ensefianza del propio

minor (vol. 3, Oxford: University Press 1982); aunque también he tenido a la
vista la ed. italiana de V. CiLenTO: Enneadi, vol. 2, Bari: Laterza & Figli 1948; la
francesa de E. BREHIER: Ennéades, vol. 3, Paris: Les Belles Lettres 1956 y la inglesa
de A. H. ArmstroNG: Enneads, vol. 3, London: Harvard University Press 1980.

> Entre los aportes bibliograficos se cuenta con la ed. bilingiie (griego-
alemdn), preparada por W. BEIERWALTES: Uber Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7),
texto gr., trad. al. y com., Frankfurt am Main: Klosterman 1967 (1981°) y con la
traduccién anotada de A. PicLEr: Ennéade I11, 7 [45]: De I'éternité et du temps. Plotin,
Paris: Ellipses 1999. Sobre la tematica del tratado en general cfr. J. Gurtron: Le
temps et I'éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris: Boivin et Cte. Editeurs 1933.

6 Cfr. Vita Plotini 5, 57-64. De esta obra, ademas de la version castellana
de J. Icar: Porfirio. Vida de Plotino-Plotino. Enéadas I-1I, Madrid: Gredos 1982 (37
reimpr. 2008), se cuenta con una ed. en lengua inglesa trad. por M. EDwARDs:
Neoplatonic Saints. The Lives of Plotinus and Proclus by their Students, Liverpool:
University Press 2000.

7 Cfr. Vita Plotini 5, 26-34. Como dice V. Cilento (Enneadi, vol. 2..., p- 463),
este tratado es el “cuore del cuore” de la filosofia plotiniana. J. Igal (Enéadas III-
IV..., p. 231) refuerza esta idea al afirmar que, por su originalidad y profundidad,
es uno de los escritos favoritos de los estudiosos de Plotino. Se cuenta con una
version espafiola de I. QuiLgs: Plotino. El alma, la belleza, la contemplacion, Buenos
Aires: Espasa Calpe 1950, pp. 95-114. Para una vision sinoptica del tema y sus
proyecciones en la doctrina plotiniana cfr. ]. ANTONEZ Cip: “La naturaleza segin
Plotino”, en: A. Pérez de Laborda (ed.): Naturaleza, Madrid: Presencia y Dialogo
2006, pp. 23-69.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



172 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

sistema plotiniano y de su fundamento,® a fin de luego impugnar
algunas concepciones cosmoldgicas de raigambre gnostica.’

Por lo que atafie a la tematica escogida para esta ocasion, Santa Cruz-
Crespo arguyen que III 7 ha tenido una gran influencia en la historia de
la filosofia, siendo uno de los escritos mas accesibles del filésofo, cuya
lectura presupone relativamente poco conocimiento de su sistema y
de los antecedentes historicos inmediatos. En él, Plotino presenta por
vez primera una articulacion sistematica del concepto de eternidad, en
cuanto vida del Intelecto que existe en un ahora sin duracion, a la vez
que una detallada teoria acerca del tiempo. A proposito de este ultimo,
el concepto de tiempo es de suma importancia para comprender el
tratamiento que hace Plotino acerca del Alma y del mundo sensible.!
Por otra parte, haciendo referencia también a III 8, se advierte que
Plotino enuncia en ambos tratados ciertas afirmaciones a raiz de las
cuales es dable suponer que si bien la generaciéon del cosmos sensible
admite un principio ineludible de expansion y de multiplicidad, en
contraposicion con la armonia uniforme en que coexisten los arquetipos
del todo inteligible, la obra de la naturaleza no es por completo cadtica.
Esto ultimo se fundamenta en que la produccién natural forma un
solo acto con la contemplacién, y se identifica con el despliegue de la
plenitud que la potencia generativa del Alma contiene en si misma." El

8 Sobre los diferentes niveles que comprende el sistema filoséfico de

Plotino cfr. el clasico libro de A. H. ArmstrONG: The Architecture of the Intelligible
Universe in the Philosophy of Plotinus, Cambridge: University Press 1940 y los
trabajos de cardcter monografico de L1. P. GErson: Plotinus, London: Routledge
1994 y de A. Uzpavinys: “The Philosophy of Plotinus the Egyptian”, en su: The
Heart of Plotinus, Bloomington: World Wisdom 2009, part I.

9 Cfr. F. Garcia Bazan: Plotino y la gnosis, Buenos Aires: FECYC 1981. Las
razones filoldgicas que abogan por la unidad literaria de la gran Tetralogia han
sido sostenidas inicialmente por R. Harder, “Eine neue Schrift Plotins”, Hermes
71 (1936), pp. 1-10 (reimpreso en: Kleine Schriften, Munich: Beck, 1960, pp. 303-
313).

10" Cfr. Protivo: Enéadas. Textos esenciales, intr., trad. y notas de Ma. 1. Santa
Cruz-Ma. L. Crespo, Buenos Aires: Colihue 2007, p. 190, nn. 654, 656. Sobre el
método exegético seguido por Plotino en este tratado cfr. J. E. Mc. Guire- S.
STRAGE: “An Annotated Translation of Plotinus Ennead III 7: On Eternity and
Time”, Ancient Philosophy 8-2 (1988), pp. 251-271, ad 111 7, 1.

1 Cfr. III 8, 3, 16-23: “H d¢ #xel, kai dix Tovto 611 éXel kai motel. TO
oLV eivat avTh) 6 0Tl TOLTO €0TL TO ToLelV aLTH KAl 600V €0TL TOUTO €0TL TO

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 173

desarrollo de estos principios representa, en definitiva, el derrotero que
propongo en este trabajo.

En vista de los objetivos planteados, repasaré previamente la
posicion que tiene la parte inferior del Alma dentro del sistema de
procesion hipostatica y su relacién con lo que se encuentra tanto hacia
arriba cuanto hacia abajo de ella, es decir, con lo que la precede en la
produccioén (el Intelecto y el Alma superior) y con lo que ella es capaz
de producir en el cosmos sensible. Antes de ingresar in medias res,
conviene aclarar que en modo alguno pretendo seguir la hipotesis de
que la composicion literaria de un tratado haya influido histéricamente
en la de otro. Este tipo de premisa mereceria una investigacién de cufio
mas historiografico o filoldgico que interpretativo. Por el contrario, en la
medida en que lo tornan posible los mismos textos, mi intencién estriba
en recuperar ciertos lineamientos tedricos —en apariencia inconexos—
pasibles de ser reunidos y organizados en la unidad posterior de una

reflexion mas rica con respecto al asunto del que aqui se trata.

(1) La potencia desasosegada del Alma (physis) y su vinculacion
al sistema procesional hipostatico

Un antecedente significativo en relacién con la generacion del
universo sensible, dentro de la doctrina plotiniana, lo constituye el Timeo
de Platén y su concepcion del cosmos como un animal inteligente, divino
y bienaventurado. El cosmos es comprendido como un viviente uno a la
vez que multiple, por ser uno y tinico pero conteniendo dentro suyo una
variedad de especies, a imagen del viviente inteligible. En efecto, dice
Platon que el hacedor quiso asemejar este universo a aquel ser de indole
bellisima y perfecta, que comprende en si todas las formas inteligibles.
Por tal motivo, hizo que este cosmos fuese providencialmente un
viviente dotado de alma y de razén, pero también visible y tinico con
todas las criaturas vivientes que por naturaleza le son afines dentro
suyo. Asi, por tanto, para que este organismo manifestase equilibrio
en todas sus partes y su dinamismo estuviese regido conforme con la
unidad de medida proporcional (métron), el demiurgo establecié el alma

nioovv. "Eott d¢ Oewola kat Oecwonua, Adyoc yao. T odv eivar Oewola kat
Becdonua Kot Adyog tovTw Kat ToLel 1) tavta éoty. H moinoig doa Bewolo
Nuv avanédpavtar €ott yap dnotéAeoua Oewolag pevovong Oewolag ovk
&AAO Tt moaEdong, AAAX T eivar Bewola tomodong”.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



174 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

de este universo a partir del orden numeérico segin la coordinaciéon
y armonia resultante de la aplicacion de las proporciones de formas,
figuras e intervalos."

Entre tanto, Plotino insiste en que el Alma ha creado todos los
vivientes insuflandoles vida: los que nutre la tierra, los que cria el mar,
los que hay en el aire y los astros divinos que hay en el cielo. Ella misma
los ordend y los hace girar ordenadamente, comportandose como una
naturaleza diferente de sus productos: los seres que ordena, mueve y
vivifica. Ademas, el Alma no imparte vida para cada cosa con una parte
de si misma, como si estuviese fragmentada; sino que, antes bien, todas
las cosas viven por el Alma entera y toda ella esta presente en todas
partes, asemejandose al padre que la engendrd tanto en unidad como en
ubicuidad. Penetrando el Alma en el cuerpo del cielo que estaba quieto,
le dio vida e inmortalidad y lo despertd de su inercia. Al haber sido
movido con un movimiento eterno por obra del Alma que lo conduce
sabiamente, el cielo se convirtidé en un viviente bienaventurado vy,
alojandose aquella en su interior, él cobro6 dignidad pues de lo contrario
seria un cuerpo muerto, tiniebla de materia."

De alli la condicién intelectiva del universo animado por el Alma
universal, en orden a que existan también en el mundo sensible cuantos
géneros vivientes hay en el inteligible."* Plotino afirma que tanto los
seres inteligibles cuanto los sensibles forman una misma serie continua,
en la medida en que los primeros existen por si mismos y los segundos
reciben la existencia por participacion de aquellos, al imitar en lo posible
la naturaleza inteligible.”> A propdsito de la operacion que rige en el
nivel de la tercera hipdstasis, A. H. Armstrong interpreta que el Alma
contiene dos actividades: una inmanente y otra trascendente. La primera
confiere existencia, vida y forma a los seres materiales; la otra anima el
cosmos sensible sin intervenir en él. Puesto que se aplica al universo
con independencia de él, el Alma es concebida como la suprema

2 Cfr. Timaeus 30b-37a 2.

B Cfr.II1,5V1,1 y 2. De este ultimo existe trad. inglesa acompanada
de com. de M. AtkiNson: Plotinus: Ennead V. 1. On the three principal Hypostases,
Oxford: University Press 1983.

4 Cfr. IV 8, 1, 40-50.

1 Cfr. IV 8, 6, 25-28: “ouvéxetal MAvTa eloael T& TE VOIS T& Te
aloOnTe dvta, T pev o’ avT@V OVTA, T OE LeTOXT) TOUTWYV TO elval eloaet
Aafovra, pipovpeva Ty vontv kabécov dvvartat pvow”.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 175

direccién, determinacion, conformacion y principio perpetuo a la vez
que creativo.' Pero ;cdmo es que ha surgido el Alma?

Hay dos tipos de procesiones por las cuales semejante hipdstasis
llega a constituirse en una realidad subsistente por si, diferenciada de la
Inteligencia y del Uno-Bien. Una, porla que el Alma superior o intelectiva
procede de la Inteligencia, en un sentido analogo a como la Inteligencia
procede del Uno. Otra, por la que el Alma inferior procede de la superior,
no para formar unanueva hipostasis, sino para configurar un nivel dentro
del Alma misma."” En lineas generales, todo sucede de la misma manera
en otro nivel puesto que “las hipdstasis se originan a partir de principios
que permanecen en si mismos”, entiéndase, sin merma de su respectiva
integridad.' El Alma es generada por la Inteligencia como algo incoado,
indeterminado, informe e imperfecto; en esta fase, empero, el Alma no
es puramente pasiva sino vision en potencia. En un segundo momento,
el Alma se vuelve a su progenitor y, viéndolo, se llena de contenido. Tal
es asi que una vez que retorna, deviene determinada y perfeccionada
al punto de engendrar su progenie inmanente. Ha de recordarse que
estos dos procesos de avance (préhodos) y retorno (epistrofe) designan
siempre fases logicas y no cronologicas, en la medida en que sirven a
modo de momentos analiticos para explicar el desarrollo de un mismo
y unico despliegue centrifugo tanto como centripeto. Es por ello que
el movimiento general de procesion, qua sistema de la unidad, cabe
asemejarlo al ritmo de diastole y sistole de un organismo rebosante
por doquier de espiritu y vida;" siendo el Uno-Bien como una fuente
siempre manante o como la raiz inmoble y vivificante de un arbol.?

Ahora bien, mas alla de las peculiaridades antedichas, no basta
con dilucidar la procesion del Alma para dar cuenta de la identidad
entre contemplacién y produccion, hay que ascender al Intelecto.
Contemplandose a si mismo, firmemente establecido y por un exceso
de su propia plenitud, el Intelecto genera el Alma asi como el Uno,

16 Cfr. A. H. ArMsTrRONG: The Architecture..., p. 83 ss.

7 Cfr. 1114, 1.

81114, 1, 1: “Tav pév al bmooTtdoels yivovtat pevovtwv éxelvawv”. Esta
frase de Plotino hay que entenderla a la luz de los principios de doble actividad,
de génesis bifasica y de donacién sin merma, cfr. J. Igal: Porfirio. Vida..., pp. 28-32.

19 Cfr. A. URa Juirez: “Plotino: el sistema del Uno. Caracteristicas
generales”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia XIX (2002), pp. 99-128.
20 Cfr. 118, 10, 5-14.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



176 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

desbordandose, genera el Intelecto.” El Alma es prole del Intelecto, a la
manera en que este es prole del Uno.”? Si en el Timeo platénico la causa
eficiente (demiurgo) difiere de la causa ejemplar (viviente inteligible),
en las Enéadas una misma hipdstasis es a la vez productor y arquetipo,
de quien los artesanos y fabricantes de este mundo son meros reflejos.?
Tal cualidad le compete por derecho propio al Intelecto, que es a un
mismo tiempo arquetipo y demiurgo, y crea espontaneamente sin
deliberacion previa.?* Para el Intelecto, existir como modelo equivale en
sentido estricto a crear una imagen de si mismo.”

En virtud del mismo principio de la productividad de lo perfecto,
el Alma inferior ha sido engendrada por la superior como imagen y
radiacién suya, como vida surgida de otra vida.?® Estas dos dimensiones
psiquicas son a la vez contemplativas y creativas, bien que de distinto
modo y en distinto grado. El Alma superior es intelectiva a raiz de
la inteligencia inmanente, implantada en ella a modo de forma por
obra del Intelecto trascendente. A diferencia de esta hipdstasis, que se
identifica con los seres inteligibles que contempla,® la inteligencia del
Alma es derivada, pues el contenido propio e inmanente del Alma
superior lo constituye una multiplicidad de [6goi, provenientes del
Intelecto pero distintos de sus arquetipos. El Alma superior resulta ser,
por tanto, un compendio de ldgoi en cuanto sistema uno y multiple de
inteligibles,” derivados de los respectivos inteligibles trascendentes, que
son transvasados del Intelecto al Alma.” Por consiguiente, el Intelecto
es hacedor del ldgos primario al introducir en el Alma la inteligencia

2 Cfr.V2,1.
2 Cfr.V1,3,14-15,21;7, 42.
B Cfr.V8,7.

% Cfr.VI7, 1.

» Cfr. 12,1, 26-45.

% Cfr.1118,5,12-17; 1V 1, 15-17.

¥ Cfr.V 3, 6,56.

% Cfr.VI2,5.

¥ Paralossignificados de ldgos en Plotino, sigolas acepciones discriminadas
por J. IcaL, Porfirio. Vida..., p. 57, n. 115. Debe recordarse, por cierto, que el [dgos
se da en tres niveles diferentes pero concatenados: Alma superior, Alma inferior
y cosmos sensible. En cada uno de ellos, I6gos acaece de manera uni-miiltiple, es
decir, un l6gos total conformado por multiples ldgoi parciales.

=

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 177

inmanente,® con la particularidad de que tal [§gos primario es, a su vez,
principio intrinseco de la inteleccién del Alma. De hecho, surge cuando
el Intelecto esta siendo visto por obra del Alma.*' La sede inferior de ella
o naturaleza, por ser deudora de una contemplacién anterior, i. e. la del
Alma intelectiva,® alberga no tanto la dispersion cuanto la manifestacién
de un movimiento unitario a la vez que concipiente. En tal sentido, por
su dimension superior el Alma se mantiene en contacto con el mundo
inteligible; por su lado inferior, con el sensible.®

Es dable sefialar que el predicado de moAvmoayupwv, como
cualidad inherente a la potencia desasosegada del Alma, se refiere
a un quehacer ocupado en multiples tareas y en un sentido curioso,
entrometido, inquieto, carente de sosiego.** Estos significados deben
referirse al atrevimiento u osadia (toApa), que Plotino atribuye al Alma
por arrojarse hacia la informacion de la materia y ocasionar, por tanto,
los efectos resultantes de esa animacion.®® Con todo, debe tenerse en
cuenta que esta osadia es imagen de otra anterior a ella, conviene a
saber, la audacia separadora de la que proviene el sustrato inteligible
bajo el aspecto de diada indefinida primera. Tal separacion originaria
constituye el soporte de la primera multiplicidad indisociable de lo Uno,
en la medida en que el cosmos inteligible, de condicién uni-multiple, no
es mas que el reflejo del Uno en la materia luminosa.*® Esto quiere decir
que ha sido primero la segunda hipostasis quien ha osado separarse
del Uno a fin de establecerse como imagen suya independiente, sélo
que con una autonomia no absoluta sino parcial, pues necesita del
Uno para subsistir.”” ;Entra esto en contradiccion con el principio de
la productividad de lo perfecto que se ha mencionado mas arriba? No,
porque como sefiala Garcia Bazan:

% Cfr.V1,3,78.

31 Cfr. V1,3, 14-20.

%2 El tema de la contemplaciéon como constitutivo del Alma superior lo
aborda Plotino en III 8, 5-6.

¥ Cfr. V1,7, 44-47.

3 Cfr.]. H. SLEEMAN & G. PoLLET: Lexicon..., 874, 8-11; 873, 53 ss.

¥ V1,12

% Cfr. 1118, 8, 30-45.

% Cfr. 1118, 8, 30-40.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



178 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

[...] lo que respecto de lo Uno es sobreabundancia
(hyperpléres), desde el punto de vista del Intelecto
es osadia y en el interior de este concepto entran a
funcionar las multiples virtualidades de la materia,
el sustrato o receptaculo inteligible, que, henchida de
tension separadora, es lo indefinido u otro que lo Uno,
pero que siempre en deseo y anhelante de su origen,
busca la unidad y la encuentra.?®

A partir de lo expuesto se colige que es al interior ya de la audacia
del Intelecto donde comienza a intervenir la dualidad inherente a la
constitucién de una hipdstasis distinta del Uno-Bien.*® En un orden
similar, lo mismo se experimenta en los niveles inferiores de la procesion
hipostatica pues, como se ha mostrado supra, también el Alma contiene
en su interior una heterogeneidad entre lo que ella contempla desde si
misma y lo que recibe de su progenitor. No sélo hay materia inteligible,
hay también una materia psiquica capaz de recibir la informacién que le
provee el Intelecto.*

En resumidas cuentas, debe decirse que el Intelecto se vale del
Alma superior para crear y ésta, a su vez, se vale de la inferior para
la conformacién del mundo sensible. El Alma inferior actta regida por
las érdenes de la superior y a cada uno de estos estadios demiurgicos
corresponde un contenido propio: al Intelecto, las esencias y formas
reales; al Alma superior, los [6goi primarios recibidos del Intelecto; al
Alma inferior, los ldgoi intermedios entre la superior y la materia, por
debajo de los cuales sélo quedan ya los I6goi infimos y potenciales que
la naturaleza actualiza en orden a estructurar la materia sensible. De
esta manera, la génesis del mundo sensible consiste en la informacién
o perfeccionamiento de la materia por parte del Alma inferior, potencia
desasosegada o physis.*!

% F. Garcia BazAn: Plotino y la mistica de las tres hipdstasis, Buenos Aires:

El Hilo de Ariadna 2011, p. 133.

% Cfr. F. Garcia BazAn: Plotino y la mistica..., pp. 128-139.

4 Cfr. I 8, 11; A. VAzquez Orriz: “Las tres hipostasis dentro del
pensamiento de Plotino: El camino de la materia”, A Parte Rei 63 (2009), http://
serbal.pntic.mec.es/AParteRei/vazquez63.pdf, consultado el 03 - 05 - 2015.

4 Cfr. 114, 1, 14-16.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 179

En este tltimo tramo se quiebra el curso procesional, y esto mismo
debido a lo siguiente. Tanto el Intelecto como el Alma, pese a que han
sido engendrados inicialmente como actividades indeterminadas, por
ser hipdstasis auto-constitutivas son capaces de volver a mirar a su
progenitor y, viéndolo a su modo, llenarse de contenido y engendrar
por tanto su propia prole inmanente: el mundo inteligible en el caso del
Intelecto, el mundo de l6goi —superiores e inferiores— en el del Alma.
La materia, en cambio, no puede volverse al Alma que la engendré por
carecer de toda iniciativa; aguarda pasivamente lo que la causa activa
quiera suscitar y formar en ella.*” Por su misma inoperatividad es
infecunda pues solo es capaz de alojar, no de engendrar.** La materia
no se vuelve al Alma sino que, antes bien, sucede a la inversa: es el
Alma inferior la que se torna a mirar a la materia para estructurarla y
proyectar en ella sus propios [6goi, a modo de simientes cargadas de vida
y productividad ordenada. En esta proyeccion consiste la génesis del
cosmos sensible, su resultado son los Idgoi de tercer orden, inmanentes
en la materia.*

Si se relaciona el esquema de la procesién animica con el tiempo
en cuanto vida del Alma, se confirma el mismo dinamismo que
puede sintetizarse de esta manera: el tiempo como imagen de la
eternidad es engendrado primero al interior de un acto intenso de
contemplacion por parte del Alma intelectiva (I6gos primario). Puesto
que su captacién implica de suyo el movimiento hacia un después, el
Alma se temporaliza a si misma y, haciéndolo, subordina su cuerpo a
este principio temporalizante conforme a ntimero (Idgos secundario),
de quien el tiempo cronologico y el nimero monadico —ligados a la
materia sensible— son imagenes moviles e imperfectas de aquellos
arquetipos primaros (tltimo nivel espermatico). En relacion con esto,
subraya el mismo Plotino:

En efecto, como el ser proviene de la unidad asi como
aquél era uno; asi también el ser debia ser nimero; y por
eso llamaban a las formas hénadas y nimeros. Y este
es el nimero sustancial. Hay otro ntimero, el llamado

42 Cfr. 1L 6, 18, 30-31; existe trad. y com. por B. Fleet: On the Impassivity of
the Bodiless, Oxford: Clarendon Press 1995.

4 Cfr. 116,19, 18-41.

“ Cfr. 19, 3,15-16; 1V 3, 9, 26-27; 11, 6-12.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



180 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

‘monadico’, imagen de aquel [...] los seres tienen en el
numero su base, su fuente, su raiz y su principio. El
principio del ser es la unidad y en esta estriba el ser —si
no, se dispersaria—, y no la unidad en el ser.*

Y atestigua en otro pasaje:

[..] también la naturaleza que posee el numero
cuantitativo que hay en las cosas se orienta a la unidad,
su principio, como imagen de la naturaleza que estando
en los niimeros anteriores orientada hacia lo realmente
Uno tiene la realidad, sin consumirlo ni fragmentarlo;
nacida, sin embargo, la dualidad existe una moénada
que es anterior a la dualidad, por mas que esta monada
en lo dual no es ninguno de sus elementos, ni ninguna
de las dos.*

Realizadas estas determinaciones, me detendré en lo sucesivo a
dilucidar el concepto de tiempo en III 7, so6lo captable mediante el
accionar de la dynamis inquieta del Alma o physis, a fin de mostrar, en
el altimo capitulo, el modo contemplativo en que opera la mentada
potencia en III 8.

(2) La constitucion del tiempo a partir de la actividad
contemplativa del Alma (III 7, 11-12, 25)

De acuerdo con el planteo plotiniano, la eternidad es un estado (1)
duaBeoig, 4, 42) o sustrato (to Umokeipevov, 5, 17) en el que se halla
la sustancia cabal y entera del Intelecto, atributo que dimana del ser
inteligible y subsiste conjuntamente con él.¥ No debe ser entendida
como un mero transcurrir interminable de ahoras, ni mucho menos
como vida perdurable pero inacabable, pues la nocién de lo eterno no
conlleva la sucesion del antes y el después. Plotino la identifica con un
estado de perfeccion infinita en acto que, en cuanto vida uniforme en

#V9,30-45; cfr. F. Garcia BazAN: La concepcion pitagdrica del niimero y sus
proyecciones, Buenos Aires: Ed. Biblos 2005, pp. 35-42.

%V 5,4,20-25.

¥ Cfr.ademas 11, 1-2: “Aeld1) Gvaryayelv 1UAES aUTOUS TAALY €ig Exelvny
TV dikOeowv fjv €mi ToL alwvog éAéyouev etvat”.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 181

torno al Uno,* permanece por si misma vuelta hacia aquel y en aquel
que no desmiente ni su ser ni su vivir.* Para decirlo con Boecio, la
eternidad es definida como “la posesion integra, a la vez que perfecta,
de la vida sin término ni tasa”.®

La eternidad es un estado que se presenta bajo la modalidad de lo
inconmovible (atoepég, 5, 21),% lo idéntico (tavtov, 5, 21), de ser como
es y de estar firmemente asentado en la vida (oUtwc kat 10 Befaiwg &v
Cw), 5,21-22). Si se objetara que la sustancia inteligible esta integrada por
una multiplicidad, esto mismo no seria 0bice para que a ella le competa
por si el predicado de eternidad, pues las formas que coexisten en el
Intelecto son una multiplicidad por su infinita potencia (dux dvvapv
amewpov, 5, 23), principios informadores engendrados en el sustrato
inteligible.®> El hacedor del nimero y anterior a esta multiplicidad es
quien la genera pues el Intelecto, por un lado, se forma del Uno y, por
otro, de si mismo al igual que una vision en acto, siendo ambos (el ver y
lo visto) uno. Para expresar esto mismo mediante otros términos, podria
afirmarse que el Intelecto se forja como un ser inteligible e inteligente
a la vez con posterioridad al Uno.?® “Y por eso se ha dicho —sostiene
Plotino— que ‘las ideas y los nimeros provienen de la diada indefinida
y del Uno™ >

De modo tal que la eternidad es una vida infinita en acto (Cwnv
amelpov NN, 5, 26) porque existe toda entera y no consume nada de

8 Cfr. 6,7-8: “meol 10 &V T0D OvTOg Con woavtws”. Acerca de la relacion

del Uno y el Intelecto cfr. la seleccion de pasajes de En. III, V y VI, acompanada
de trad. y com. de J. Bussanicu: The One and its relation to Intellect in Plotinus,
Leiden-New York: Brill 1988.

¥ Cfr. 6,10-12: “¢végyewx Lwng Hevovons e’ avTiS TEOS EKEVO Kal év
&icelve Kal ovUte To elvatl oUte O (v Pevdouévn”.

% De Consolatione Philosophiae V 6, 10: “Interminabilis vitae tota simul et
perfecta possessio”.

1 PARMENIDES: Fragmenta 8, 4.
Cfr. S. Svaveva-GrirriN: Plotinus on Number, New York: Oxford
University Press 2009, en especial el cp. 2: “Multiplicity as Number”.

% Cfr.V1,5.
54

52

V 4,2, 7-8: “A1o kat elpntar ¢k ¢ doploTov dLAdOS KAl TOL €VOS T
€ldn kat ot aplOpot”. La cita es de raigambre pitagorica, cfr. D16GENEs LAERCTO:
Vida y opiniones de los fildsofos ilustres, trad., intr. y notas de C. Garcia Gual,
Madrid: Alianza Ed. 2013? VIII 25.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



182 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

si misma, por no haber dejado de existir ni estar a la espera de existir,
so pena de no existir toda entera. Por consiguiente, el Intelecto es de
indole bellisima y eterna (marykdAn kat aidwog, 6, 1), esta en torno al
Uno, procede de €l, se encuentra vuelto hacia €l y no sale un apice de
€l (Tteol 10 &v kal AT Ekelvov kal TTEOC €kelvo, oLdEV ExPatvovoa &t
avtoy, 6, 2-3). Asi como no debe comprenderse la eternidad fuera del
ser inteligible, asi tampoco debe concebirse el tiempo fuera del Alma
(E€wBev g YPuxng, 11, 59), ni como un acompanamiento, ni como algo
posterior (000" av magakoAoVLON A ovd” Votepov, 11, 60-61), sino como
algo visto dentro del Alma, existente en y con ella (AAA” évoowpevov
Kat évovta kat ovvovra, 11, 61-62), del mismo modo como la eternidad
reside en el Intelecto.

En 11, 11-20, Plotino narra el origen del tiempo a partir de un relato
de caracter mitico. En las lineas subsiguientes a ese passus, desarrolla una
explicacion, punto por punto, de tal relato. Dice Plotino que permanecia
el Alma en reposo consigo misma en el ser, con anterioridad a haber
engendrado el antes y de haber sentido la necesidad de lo posterior.
Habia, empero, una cierta potencia inquieta de naturaleza curiosa
(PVoews moAvmpaypovog, 11, 15). Queriendo ella gobernarse a si
misma y ser ella misma, habiendo elegido a su vez buscar algo mas que
su estado presente, se puso en movimiento y, junto con ella, se puso
en movimiento el tiempo. Dirigiéndose, entonces, hacia el después y lo
no idéntico, sino distinto uno de otro, extendiendo esa marcha (pnroc,
11, 19), crea el tiempo como imagen de la eternidad y, en él, produce el
mundo sensible. Segtin este relato, la potencia en cuestion y su respectivo
operar (tiempo) parecen asimilarse, por de pronto, al de una simiente
que se desarrolla a partir de un germen inmévil y avanza luego hacia
la division y la multiplicidad, en una pérdida progresiva de su unidad
interna.” Aunque esto comporta una serie de matices, puesto que aqui
el concepto de tiempo no debe entenderse tinicamente en el sentido del
mero sucederse.

> EnlIl2,2,15-31, Plotino compara igualmente la produccién del mundo

sensible a partir de las formas inteligibles con el despliegue de un Adyog
omeouatikdc. En ese pasaje, afirma que tal proceder implica en cierto sentido
pérdida de perfeccion por la disparidad de simientes, aun cuando en el universo
resuene por encima una sola armonia. El maestro neoplaténico caracteriza
muchas veces la magnitud sensible como una imperfeccién frente al orden
inextenso del mundo inteligible (Cfr. V 8, 1, 27-30; V 5, 11, 8-10; I1 9, 17, 9-10).

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 183

Por un lado, el mundo sensible entrafia un movimiento que se
asemeja al movimiento del Alma y que quiere ser una imagen de su
ser. El Alma arquetipica se halla en estado de contemplacion respecto
de la uniformidad eterna y perfecta del Intelecto, sélo que ella no lo ve
tal como lo inteligible es en si mismo, sino como un espectaculo que
acaece en el interior de su ser. Esta ambigiiedad, de condicién inteligible
e intelectiva a la vez, parece ser para Plotino lo mas genuino de la tercera
hipostasis. Por ello, el Alma permanece siempre en el Intelecto como
parte suya, aunque se expande en la generacion del cosmos que cuida
como un cuerpo. Deseosa por actualizar la totalidad de lo visto por ella
en el mundo inteligible, es incapaz no obstante de captarlo en su cabal
integridad. Desde esta misma impotencia que implica el reflejo de lo
intelectivo en ella y en su afan constante por conocer el todo, el Alma
va desprendiendo los diversos aspectos que encierra ese paradigma
inteligible. Se trata de una actividad sintética, pero compleja. Ella se pone
a si misma en el tiempo, que produce en lugar de la eternidad. Haciendo
esto, se temporaliza a si misma (TE@TOV HeV EavtnVv €xQovwoev, 11,
29-30) y coloca, luego, al universo bajo la servidumbre del tiempo
generado (dovAevewv xpovew, 11, 31), pues hace que todo él, junto con
sus revoluciones, esté circunscripto a la sucesion temporal.®

Alli donde se lee que el Alma “primero se temporalizo a si misma”
(11, 29-30), Igal barrunta que tal pasaje estaria aludiendo al Alma en tanto
se temporaliza intemporalmente, asi como se espacializa inespacialmente 'y, en
un orden genérico, se divide indivisamente.”” El Alma en cuanto tal, en si
misma, es una extensién de cardacter inextenso, a diferencia del Intelecto
que en modo alguno adolece de esa cualidad (kata mav ovk &vdegg,
6, 37); toda vez que la nocién de extension implica la de magnitud
(continua o discreta), ajena a los arquetipos del todo inteligible. En este
caso, el predicativo de extension para el Alma arquetipica designa tiermpo
y no espacio. Incluso el Alma inferior se divide indivisamente porque,
en rigor, son los cuerpos los incapaces de recibir al Alma indivisa, ya
que la divisiéon corresponde mas a una afeccion inherente a los cuerpos
que al Alma.*® De esta manera, la sucesion del “esto tras esto” (&AAo

% Cfr. L1 P. Gerson: “Intellect and Soul”, en su: Plotinus..., part I, cp. I1I;

A. H. ArmstrONG: “Soul, Nature and Body”, en su: The Architecture..., section III,
cp. VL

% Cfr.]. leav: Porfirio. Vida..., pp. 76-77.

8 Cfr.IV1;1V 2, 1, 66-76.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



184 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

0¢ Kol dAAo évepyovv, 11, 52) debe atribuirse con mayor precision
a los productos del Alma que, en su afan por imitar los arquetipos
inteligibles siempre-existentes, no pueden coexistir simultaneamente.”
Con respecto a esto, aporta Garcia Bazan que:

[...] si la diversidad y el comportamiento de los seres
cdsmicos se explican por la participacion (méthexis) en
las ideas, tanto de las formas como de su comunicacion
o comunidad (koinonia) ideal por los grandes géneros
del ser compartido, la division de los numeros en
extensos o sucesivos y discretos que dan unidad y
diversidad cuantitativa al universo, participa de una
unificacion simultanea (henddica) que permite que
cada numero esencial al ser tal es al mismo tiempo
como imagen de la irradiacion ininterrumpida y
manifiesta del Uno, sucesiva (ordinal) y acrecentable
o sustraible (cardinal); por ese motivo en la procesion
tanto el Intelecto es orden inteligible que revela al Uno
como uno-todo, cuanto el universo psicofisico, mundo
sensible, orden y revelacion del Intelecto, uno y todo.
Luego, lo que la méthexis o participacion entre los seres
sensibles es a la koinonia o comunicacion sin barreras
entre las ideas, la continuidad y cantidad numérica es
a la expansion numeérica no discriminada de la hénadas
entre los niimeros esenciales.*

Algo se ha explicado ya en el apartado anterior, aunque vale la pena
recordarlo nuevamente: el Alma inferior se divide porque esta en todas
las partes del cuerpo. Ello no obstante, se divide indivisamente —de
manera intrinseca y accidental — porque esta tota ubique, toda entera en
todas las partes del cuerpo.®! Tal es asi que uno de los aspectos medulares
por los cuales el Alma difiere del Intelecto es el de su capacidad natural,

% Cfr.1V 4, 16, 19-22. El problema del continuo como categoria inherente
al movimiento y, per extensionem, a sus atributos es un tépico estudiado por
Aristoteles en Phys. VI. Acerca de esta problematica en la filosofia de Plotino cfr.
S. SLavEVA-GRIFFIN: “Is Substantial Number Discrete and Incidental?”, en su:
Plotinus on Number..., cp. 4, pp. 76-81.

60 F. Garcia BazAN: La concepcidn pitagérica..., p. 42.

1 Cfr. supran. 13.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 185

no menos que paradojal, de division, encarnandose en los cuerpos pero
salvaguardando su trascendencia,®* por ser —parafraseando en esto a
Igal— intrinsecamente capaz de dividirse extrinsecamente.*®

De esta manera, el tiempo resulta ser una dilatacion de la intensidad
de la vida animica, una duracién interminable que acompafia al Alma
como deseo o ansia de eternidad de su lado interior o concavo (principio
temporalizante del cosmos), pero asimismo como condicion de la
sucesion y mutabilidad, de lo anterior y posterior en que se mueve el
cosmos viviente, propio de su lado exterior o convexo.* Por esto mismo,
el tiempo no se aprehende fuera de la actividad misma del Alma que lo
engendra toda vez que —como asevera Plotino— “Al desplegar sus actos
uno tras otro, primero uno y luego, seguidamente, otro mas, el Alma iba
engendrando, junto con el acto, la sucesion consecutiva”.®® Al decir, por
tanto, que el Alma tiene una vida temporal, el predicado de “temporal”
comporta un sentido bien diferente del meramente cronoldgico. Pues,
como potencia germinal de tiempo sucesivo, el Alma es principio de
temporalidad, pero que se temporaliza a si misma en su despliegue
universal. Y asi, “si uno dijera que el tiempo es vida (Cwrjv) del Alma
en movimiento de transicién de un modo de vida (3iov) determinado a
otro”,% acertaria en su afirmacion.

De ello se sigue que el Alma es tiempo en la medida en que,
siéndolo implicitamente al desplegar su actividad productiva, se va
temporalizando. Por eso, en un orden preciso, ella es tiempo, mientras
que el universo procedente desde siempre de ella estd en el tiempo.*”
De alli que el tiempo, considerado o bien en el Alma o bien en el
universo generado por ella, sea respectivamente imagen de la eternidad
o imagen movil de la eternidad. Vale aclarar que esta determinacion no se
contempla en el Timeo de Platon, donde solamente se habla del tiempo
como “imagen movil de la eternidad” (37d-e), pero no se lo piensa como
vida germinal incipiente del Alma hipostatica. La distincién de marras

2 Cfr.IV 1, 89.
6 Cfr. ]. Ieav: Porfirio. Vida..., pp. 61-62.
4 Cfr. F. Garcia BazAn: Plotino y la mistica..., pp. 245-249.
11, 35-37: “T1)v yoQ évéQyeiav avTig TAQEXOUEVT AAANV peT dAANY,
el0” étéoav MAAY €pelng, éyévva te peta g évegyelag to EdeEng”.

6611, 43-45: “EL 00V XQ0VOV Tic AéyoL YuxTc év kivijoel petaPatuer) ¢€
&AAov eig dAAov Blov Cwnv etvat [...]” (subrayado mio).

7 Cfr.IV 4, 15.

65

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



186 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

manifiesta un desarrollo original por parte de Plotino, coherente con
los principios de su sistema filosofico. En este sentido, la nocién estricta
de tiempo precede a la sucesion consecutiva de lo anterior y posterior,
modos que suponen la duracién o cambios animicos; precede, por lo
demas, a la sucesion continua o interrumpida del movimiento, asunto
que conlleva a su vez la nocién de espacio y, finalmente, es previa a la
duracién posible del reposo corporal y de su btisqueda interior.®

Resumiendo lo dicho, el tiempo guarda una intima relacién con
la eternidad del mismo modo en que la imagen guarda una relacién
esencial con su arquetipo. A pesar de que el tiempo no se identifique en
absoluto con lo eterno, el anhelo del Alma por ser una vida completa
la lleva a expandirse fuera de si y a temporalizarse segin un orden
(métron). Esta extension vuelve efectivo el deseo animico de trascender
en la duracion sin tregua de la sucesién temporal y espacial. La misma
participa de consuno en la unidad de medida de una totalidad sustancial,
habida cuenta de que tanto tiempo como espacio comportan division,
distanciamiento y dispersion.®

El Alma envuelve al mundo sensible y lo pone en movimiento,
puesto que si bien el movimiento del todo cosmico permite medir el
tiempo (mEoO¢ €Aaxlotov avtoL pégog, 21-22), no lo engendra. La
revolucion de la esfera celeste (tr)v megupooav, 20-21) proporciona,
solo accidentalmente, una unidad minima de medida de tiempo (mQog
EAdyxloTOoV avtov uégog, 21-22); pero no podria medir al tiempo
propiamente dicho dado que €l ha nacido junto con el universo sensible
y es a causa de tal actividad por la que este universo ha venido a la
existencia.”” Sin embargo, porque el Alma posee ademads una vida
fisica, relativa al cuerpo cosmico, el tiempo se muestra también como
expansion vinculada al crecimiento y alejamiento del ntcleo sintético.
Esta dimensién concierne especificamente a la de un tiempo factico, que
se prolonga y desgrana en una serie continua de mutaciones sucesivas,
se torna plural hasta llegar a la aparente dispersion y se vuelve pasajero
hasta la fugacidad de ciertos estados.”” El tiempo ha existido siempre

68 Cfr. F. Garcia Bazin: “El tiempo y la historia en el Neoplatonismo y

San Agustin”, Revista del Museo Mitre X (1997), pp. 74-77.

% Cfr.15,7,14-17; 1V 4, 15, 4-5.

70 Cfr. mi “La critica de Plotino a la concepci6n aristotélica del tiempo”,
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia (2015). En prensa.

T Cfr. 117,12, 1-4.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 187

y seguira existiendo, como reflejo perenne de la busqueda inagotable
del Alma por la eternidad. La contraprueba de ello radica en el hecho
de que si cesara la actividad cosmica del Alma, el tiempo también se
acabaria.”” De modo tal que, asi como la totalidad una y sempiterna a
la vez no ha comenzado a ser a partir de un cierto tiempo, asi tampoco
el cosmos ha sido pasible de comienzo temporal alguno, puesto que la
anterioridad no le viene proporcionada en un sentido cronoldgico sino
causal, es decir, por causa del ser del universo siempre-existente.”

(3) La indole contemplativa de la produccion natural (III 8, 1-4)

Dentro de la estructura general que anima el despliegue de III 8,
los cuatro primeros capitulos de ese escrito, vinculados entre si en
cuanto a su contenido, brindan elementos ttiles a los efectos de orientar
la hermenéutica propuesta para este trabajo. A grandes rasgos, en esa
tétrada Plotino deja en claro tres puntos: (a) que la naturaleza es forma,
una razon (Adyog) inmovil y fecunda (2, 1-34); (b) que la naturaleza es
contemplacion y objeto de contemplacion (3, 1-23), finalmente, (c) que la
naturaleza produce contemplando (4, 1-47). Para no extender el analisis
en detalles que no contribuyen de manera inmediata a la tematica central
de este estudio, haré omision aqui de algunas precisiones sobre el cp. 1,
que hace las veces de exordio y en cuyas lineas Plotino desarrolla una
parafrasis critica de Aristoteles, como un recurso retdrico del que se vale
para introducir su propia comprension de la theoria.”

Acerca del principio organizador de la vida en lo sensible (physis),
la pregunta inicial planteada por Plotino reza de la siguiente manera:
“Cémo es posible que la naturaleza que, segun dicen, carece de
imaginacién y razonamiento,” posea contemplacién dentro de si y

72 Cfr. 117,12, 4-25.

78 Cfr. Santa Cruz-CrEspo: Enéadas. Textos..., p. 196, n. 678 y p. 198, n. 685;
en esta ultima, las autoras siguen la tesis de PicLERr: Ennéade III, 7..., pp. 50-51.
Sobre la eternidad del cosmos en Plotino cfr. J. WiLBerbING: Plotinus’ Cosmology.
A Study of Ennead II. 1 (40), text, trans. and comm., New York: Oxford University
Press 2006.

7 La debida justificacion histdrica y filoldgica de esta tesis ha sido
realizada por E. Bréhier: Ennéades..., pp. 149-150.

> A. H. Armstrong (Enneads, vol. 3..., p. 362, n. 1) interpreta que la
terminologia es estoica, cfr. SVF II, 1016. Dice que los estoicos emplean los
conceptos de puolc aPdvtaoctog y vonoa ¢voig para distinguir entre la

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



188 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

logre producir, en virtud de esa misma contemplacion, los frutos que
produce?”.” En relacién con este interrogante, Plotino pretende evitar
por todos los medios posibles la comprension de la actividad natural
a partir de representaciones de caracter no s6lo antropomorfico sino,
incluso, mecanico. En la produccion natural hay que descartar tanto
la presencia de miembros humanos o sustitutos, cuanto de palancas
o instrumentos técnicos (A&l d¢ kal 10 HOxAevewy Adedelv €k TG
dvowng moujoews, 2, 3-4).”7 En este contexto, la tesis mecanicista
resulta insuficiente por su misma incapacidad a la hora de explicar la
aparicion de elementos cualitativos en los seres naturales, como es el
caso de la variedad de colores, texturas y figuras.” La naturaleza precisa

naturaleza entendida, lato sensu, como el principio de crecimiento en el sentido
aristotélico (Phys. 226a 29-33: “1] d¢ KAt TO TOOOV TO HEV KOLVOV AVWVUHOG,
ka0 éxdtegov d>abénoic kat GOloig, 1 pév eig 10 TéAelov péyebog abénole,
1 0 &k tovtov POlo1c”), de la naturaleza entendida, stricto sensu, como la
providencia divina que gobierna y conserva el cosmos. Con todo, el interés de
Plotino apunta a mostrar que la naturaleza no carece de actividad representativa;
por consiguiente, su produccion obedece a un acto de contemplaciéon. En
relacion con las referencias literales de Plotino al estoicismo, cfr. la observaciones
de caracter histdrico y sistematico apuntadas por F. Garcia BazAn: Plotino y la
gnosis..., p. 75, n. 25.

761, 22-23: “mas 1 Lo, NIV APavTaoTov dpaot kai GAoyov elval,
Oewolav te &v avTn éxet kal & motel dix Oewpiav motel”.

7 Cfr.V8,7,10-11; V9, 6, 22, 23. A. H. Armstrong (Enneads, vol. 3..., p.
363, n. 2) y V. Cilento (Paideia..., p. 125) advierten que este cp. 2 responde a un
esfuerzo sostenido de Plotino por eludir la concepcién material o espacial de las
ideas acerca de la existencia espiritual, de alli que para el fildsofo la actividad de
la naturaleza no se comprenda como una informacién operada por miembros,
ni se identifique con una accién mecéanica. Segun lo propugnado por los autores
citados, Plotino podria haber tenido presente el pasaje de De natura Deorum 1,
cp. 8 de Cicerdn: “Quibus enim oculis animi intueri potuit vester Plato fabricam
illam tanti operis, qua construi a deo atque aedificari mundum facit; quae
molitio quae ferramenta qui vectes quae machinae qui ministri tanti muneris
fuerunt; [...] ?”.

78 El ejemplo traido a colacién por Plotino es el de los cereros (oi
KnoomAdotatl, 6), cuyo ingenio artesanal no los exime de imprimir colorido
(xowuarta, 8) en las figuras moldeadas por ellos. Estos colores son cualidades
independientes del acto productivo y, sin embargo, los artesanos los toman de
afuera (dAAAax60¢ev, 9) y aplican (étayovteg, 9) a sus figuras, de acuerdo con el
modelo estable que reside en su mente.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 189

antes bien de una materia sobre la cual operar y dar conformacién (0Ang
0¢ d¢el, ¢’ Mg mowmjoel, kad’ v évewomotel, 2, 2-3). En efecto, asi como
los artistas producen su obra en virtud de un modelo intelectual, asi
también la naturaleza resulta ser una forma inmévil que participa de la
universal operacion informativa, sin quedar por ello comprometida en
su producto.”

La naturaleza es forma y no un compuesto de materia y forma (eidog
avT)V el elvat kal ovk €€ VANG kat eldovg, 2, 22-23). Ella no necesita
dos clases de principios en la medida en que su potencia productiva,
al ser forma inalterada, no implica movimiento y es permanente. La
materia, empero, si conlleva la nocién de cambio por encontrarse en
estado de indeterminacion.®’ Si bien, como se ha mostrado en el apartado
primero de este trabajo, la génesis de la materia es fruto de una necesaria
concatenacion de causas anteriores a ella y no una mera degradacion de
lo inteligible.®! Plotino afirma de manera taxativa que la materia no es
un reducto marginal, dado que lo mas hermoso del mundo sensible es
manifestacion de lo mas excelente de los seres inteligibles, tanto de su
potencia cuanto de su bondad.®? El caracter propio de la materia reside
en de ser negacion de la forma;* sin embargo, la materia plotiniana se
entiende mds como poder ser que como mera indeterminacion. Su origen
ha sido primero concebido por el Intelecto por la nocién de alteridad,
ella recibe de €l su estatuto, motivo por el cual resulta integrada en el
curso de la procesion total.®

En definitiva, lo que Plotino critica con respecto a la concepciéon
mecanica de la naturaleza atafie a la nocién de fundamento, toda vez
que el principio del movimiento no puede ser algo corpoéreo. La materia
que sirve de sustrato y es elaborada se halla siempre en orden a la forma.
Esta altima, por tanto, no puede confundirse con el devenir de aquella.

7 Se trata en este caso del principio plotiniano de la donacién sin merma,

cfr. supran. 18.

80 Cfr. 1118, 2, 15-19.

81 Cfr.IV 8, 6,20-21: “eit’ roAovOnoev ¢€ dvdyrng 1) Yéveols adTr Tolg
7O AT altiolc”.

8 Cfr.1V 8, 6,22-23.

8 Cfr. 114, 13, 23-24: “"H te 019115 Th)S VANG 00 pHoedry”.
Cfr. ]. TRoutLLARD: “La matiere”, en su: La procession plotinienne, Paris:
Presses Universitaires de France 1955, cp. I-2, pp. 14-20; tb. cp. I-3: “Formes et
raisons”.

84

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



190 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

Se explica, entonces, el hecho de que la produccion natural no consista
en una reduccién a la sola inmanencia. La materia no puede por su
propia fuerza atribuirse a si misma el principio de la determinacion,
sino que ella se vuelve cualidad determinada, i. e., llega a adquirir una
disposicion que no tenia luego de haber sido conformada por una razén
(‘H yap dmoxetpuévn kat dnpoveyovuévn VAN fjket tovto Gpégovoa, T
Yivetat toxvtn 1) pr) mowdtnta Exovoa Aoywbeioa, 2, 23-25).

Para comprender mejor este proceso de conformacion, debe tenerse
en cuenta que el Alma superior ejerce sus funciones cosmicas de
crear, ordenar y gobernar no de manera inmediata, ni mucho menos
mezclandose con el cosmos sensible, sino dando érdenes con sabiduria
regia al Alma inferior, que es la que las recibe y ejecuta.® La sabiduria
del Alma es una sabiduria maravillosa, reflejo de la que existe en el
Intelecto y consistente en un [6gos uno, pero a su vez multiple.*® Por
consiguiente, el Alma crea dando dérdenes y, al darlas, se identifica con
su propio ordenamiento interior, i. e., con el contenido de sus propios
16g0i.%” A nivel del Alma superior, contemplacién y creacion representan
dos aspectos de una misma actividad, en tanto que su voluntad creadora
se identifica con su sabiduria.®

De acuerdo con tales precisiones, el Alma inferior o naturaleza
también estriba en un l6gos inmutable (dxivntov, 2, 21), bien que de
segundo orden. Informa un sustrato sensible y lo hace fragmentandose
en multiples l6goi. Estas simientes representan un resplandor sin fuerza
de la dynamis natural y se hallan a la base de los seres dotados de vida.
Es el limite ultimo de vida singular, ornato del cosmos, un vastago
inerte e incapaz de engendrar otros seres vivos distintos (O pév ovv
AGYOG O KATA TV HOQPTV TNV OQWHEVIV E0XATOG T)O1) KAl VEKQOGS KAl
OUKETL TtoLely duvartat aAAov, 2, 30-32). Pese a esto, aun cuando esté
caracterizado por la inercia, el tiltimo nivel espermatico es interpretado
por Plotino en términos de un producto reflejo, hermano de un Idgos
mas perfecto —la naturaleza— que ha producido la conformacion (6
TOU TOWOAVTOS TV HOodTV adeAdog, 2, 32-33) y cuya imagen es

8 1V 8,2,26-28; 113,17, 16-17.
% 1V 4,11,23-28.
8 1V 4, 16, 14-20.
8 1V 4,12, 43-49.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 191

transportada al nticleo de los seres vivos como su razon de ser.” Estas
ultimas razones seminales existen segtin la forma sensible, sélo reciben la
potencia de vida y la mantienen en cuanto estructura organica. Atribuir
a la naturaleza un fundamento corpéreo y confundir la causa con su
producto seria —para Plotino— tanto como afirmar que este tltimo
nivel inerte puede producir algo vivo sin haberlo recibido de aquella
otra potencia.”

Segtin lo argtiido por el fildsofo, se advierte que el Alma comprende
en si misma tres niveles jerarquicos, en cuyo caso la potencia de vida sera
tanto mas vigorosa cuanto mas inmovil sea el nivel que la contenga.”
Esto quiere decir que existe una relacion directa entre el ascenso en la
contemplacion y la falta de necesidad de su expresion y reposo interno.
Hay mas sosiego y silencio, por cierto, en el Alma superior que en la
naturaleza y, a su vez, en esta ultima que en sus productos.” El primero
es el [0gos primario cuya actividad consiste en la contemplacion de las
ideas eternas, corresponde al nivel del Alma arquetipica que engendra
el tiempo como imagen de lo eterno (principio temporalizante del
cosmos); el segundo, propio de la potencia desasosegada del Alma o
naturaleza, principio vivo y vivificante que genera el mundo sensible

% En relacién con el contexto histérico y doctrinal, se aprecia que Plotino

impugna la comprensién inmanente de la producciéon natural, tal como es
interpretada por la doctrina cosmoldgica estoica (SVF II, 458, 1132-1133). La
clave de esto podria encontrarse alli donde dice “podria objetar alguno [...]
(dain &v Tig, 2, 19)”, entendiendo a este “uno” como un presunto representante
del estoicismo. La diferencia fundamental entre ambas posiciones radica en
que los Adyot seminales del estoicismo se encuentran supeditados al servicio
de un principio tinico e inmanente, permitiendo conservar con su actividad el
orden inherente a una ley universal de desarrollo, que comprende en si a lo
particular como uno de sus modos. Sin embargo, en Plotino, la nocién de A6yoo
omeguatikdc es entendida como un germen con capacidad de desenvolvimiento
que es imagen, a su vez, de otro Adyog mas perfecto: la naturaleza. Cfr. LI. P.
GErsoN: “Categories and the Tradition”, en su: Plotinus..., part I, cp. V.

0 Cfr.111,9V9,6,9V1,5.

o1 Cfr. 1118, 5, 30-34: “Kai yao ovk éxet épag 11 Oewpla 00dé To Beconpa.
Awx tovto 8¢ [1] kat dx To0TO] TavTAXoL: oL Yo ovXl Emtel katl év maom
Puxn 10 avto. OV yap mepryéyoantal peyéOet. OO unv woavtws év maoty,
WoTe 0VOE &V mMavTL LéQeL PLXNGS OpoiwS”.

%2 Cfr.]. N. Deck: Nature, Contemplation and the One, Toronto: University
of Toronto Press 1967, p. 55.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



192 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

como despliegue germinal de un tiempo sucesivo, que siempre es,
y del cual la disposicion perfecta de los astros constituye su primera
manifestacion sensible y su medida; el tercero esta representado por los
l6goi inferiores que producen y conservan la vida en los seres sensibles y
en las plantas, nivel concerniente a un tiempo factico o cuantitativo que
acttia inmerso en la configuracion de la materia.”

Este altimo esquema taxonomico permite ingresar en el segundo
punto de andlisis, i. e, en la afirmaciéon de que la naturaleza es
contemplacion y objeto de contemplacion. A propésito de ello, Plotino
sostiene que la naturaleza, como [dgos que permanece en si mismo (&v
avT@ Hévwy, 3, 2), no es accion sino razon, por lo tanto, contemplacion
(1) moalic aAAx Adyog, Bewola, 3, 6).°* En toda la serie de ldgoi, el
ultimo es producto de la contemplacion precedente en el sentido de
objeto de contemplacion (¢ teBewopnpévog, 3, 8), mientras que la razén
anterior es contemplacién: una lo es a modo no de naturaleza sino de
Alma (un we Pvoic aAAx Ypuxn, 3, 9); la otra, en cambio, como que esta
en la naturaleza y es la naturaleza (6 &> &v 1) dpvoet kai 1) Hvoig, 3, 9-10).
Esto quiere decir que la potencia natural es una razén intermedia entre
la de la naturaleza inferior contemplada pero no contemplativa y la del
Alma superior contemplativa. Segun este orden y en la medida en que
no carece de fantasia, la naturaleza es el resultado de una contemplacion
y de alguien que contemplo (admotéAeopa Oewolag kat Oeweroavtog
twvog, 3, 12), al par que ella misma posee contemplacion. La pregunta es
;de qué modo? (Ilcg d¢ altn €xet Oewolav; 3, 12-13).

El filésofo explica a continuacién que la contemplaciéon de la
naturaleza no consiste en un razonamiento discursivo, es decir, en el
desarrollo de una indagacion analitica (Trjv pev 1) éx Adyov ovk €xet,
3, 13). Ella no examina su contenido potencial porque no procede segun
la manera de una investigacion (t0 okomeloBat mepl TV €v avti, 3,
14). De hacerlo, implicaria que la naturaleza carece de eso mismo que
busca.” Sin embargo, la naturaleza posee desde ya toda su riqueza vy,
porque la posee, produce (H 8¢ €xet, kal dux tovTO OTL €XEL KAL TOLEL,

% Cfr.1IV7,9.

% Cfr. R. Arnou: TTPAEIY et @EQPIA chez Plotin, Roma: Universita
Gregoriana 19722

% Cfr. S. RappE: Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of
Plotinus, Proclus and Damascius, Michigan: Cambridge University Press 2000, en
especial la parte I: “Language in the Enneads” .

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 193

3, 16-17). De lo contrario, no podria generar. A diferencia de Aristoteles,
para quien la produccion artesanal comprende dos procesos distintos: el
de la mente que concibe la obra y el de la creacién o poiesis que plasma
esa idea en la materia,” en Plotino la actividad contemplativa y creativa,
incluso cuando se dé en dos niveles correlativos: superior e inferior, no
se da por ello en dos fases diferentes. La naturaleza, sede inferior del
Alma, tiene en si misma lo que conoce porque es esencialmente visién
y, debido a esto, aunque posea esa plenitud en un sentido derivado,
también produce a partir de lo que ella misma tiene.”

En la naturaleza, ser y producir son una y la misma realidad, lo
productivo de ella se identifica con la totalidad de su ser (To ovv eivat
avT) 6 €0TL TOVTO €0TL TO TOLELV AUTI) Kol OO0V €07TL TOUTO €07TL TO
niowovv, 3, 17-18). De alli que en la naturaleza se realice la convivencia
y correspondencia reciproca de la triada: ser, producir, contemplar. En

relacion con esto, Garcia Bazan interpreta que

[...] enlanaturaleza contemplar y producir son la misma
cosa, o sea, la capacidad representativa de la naturaleza
es actividad no mental, parcial, sino completa y asi
concreta. La naturaleza es, sabe y crea simultaneamente
y asi cuanta vida sensible se ha manifestado, manifiesta
y manifestara en el universo, es su obra. No es mas, pero
tampoco menos. Realidad debilisima, pero realidad,
como extension del Alma hipostasis.”

En cuanto al tercer punto del analisis propuesto, se ha dicho que
la naturaleza produce contemplando. Por medio de una prosopopeya,
Plotinomanifiestaquelacontemplaciony consecuente producciénnatural
tienen un caracter analogo al de la ensofiacion: es una contemplacién
reposada si bien un tanto confusa (Oewoia dodog, apvdootéoa O,
4, 27-28). Con independencia de todo dominio del mundo exterior, ella
crea en silencio su propio espectaculo (10 yevopevov éott Oéapa Euov,
olwTong, 4, 5), al modo en que los gedmetras trazan figuras visibles a

% Cfr. Met. 1032b 15-17: “T@v d1) yevéoewv kal KVIoewV 1] HéV VONoLg

KaAgitat ) & moinoig, 1 pév &mo g AQXNGS Kol ToL eidovg vonaoic 1) 0’ o Tov
teAevtaiov TG vorjoews Tomotc”.

% Cfr.]. N. Deck: Nature..., p. 68 ss.

% F. Garcia BazAn: Plotino y la gnosis..., p. 39.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



194 FernaANDO G. MARTIN DE BLAss1

la vez que contemplan los arquetipos invisibles. Por su misma aficion a
contemplar, la naturaleza no tiene la necesidad de trazar algo corpdreo,
sino que hace surgir los contornos de los cuerpos en la medida en que se
abandona ala contemplacion. Esto quiere decir que los seres vivos surgen
desde el interior mismo de la naturaleza, determinados por su misma
esencia, sin que ella precise de otra cosa para generar mas que de su
propia actividad contemplativa. Su aficion a contemplar (ptAoBeapove,
4,7) le viene por ser hija de un Alma anterior y pujante de vida (yévvnua
Puxng meotéoag duvatwrtegov Cwong, 4, 16). La proliferacion infinita
de seres producidos a partir de su propia actividad contemplativa ni la
modifica en su interior ni la agotan en su capacidad de produccién,”
porque “Le sensible n’est pas imitation, mais expression”.!”

Cabe senalar, por lo demas, que la actividad de la potencia natural
se asemeja al estado del suefio, no tanto por su indole desvaida y
carente de realidad cuanto por la interioridad y la vision que entrana
esa produccion. Las imagenes y productos generados por la naturaleza
no le vienen dados del mundo exterior, sino de su interna capacidad
representativa y productiva.'™ En la contemplacion, la naturaleza halla
el sosiego necesario para disponerse a mirar su propio espectaculo;
ella se encuentra en una relacion de autonomia respecto de cuanto es
ajeno a su propia actividad. Debido a estas razones, se considera que la
interpretacion del suefio como un estado inferior al de la vigilia no es
del todo satisfactoria, ya que el suefo se encuentra poblado por diversas
imagenes de una misma actividad producida por la imaginacion y
representa, por tanto, un momento creativo de la misma interioridad

% Cfr. supran. 79.

Cfr. J. TroutLLARD: La procession..., p. 23. Esta afirmaciéon es una
reformulacién, por cierto, de la misma idea plotiniana presente en IV 8, 6, 23-
25: “A€l€lc ovv TV AQIloTwV év vonTolg TO &V alodnt@ kw&AAloTtov, g e
duvdpewc g Te dyabotntoc avtwv”.

W00 Cfr. 116,45y 1V 4, 13.

100

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 195

autoconsciente en lugar de ser un conjunto de sombras o imagenes
suyas envilecidas.'”?

A modo de conclusion

En consonancia con los desarrollos realizados a lo largo del
presente articulo, es dable finalizar diciendo, en primer lugar, que III
7 manifiesta un vinculo relevante entre la potencia inquieta del Alma y
el cosmos sensible. Ella es, por su parte, la encargada de llevar a cabo
el movimiento correspondiente a la generacion y la produccién natural,
en la medida en que su estado falto de sosiego le impide satisfacer su
afan incesante por aprender la totalidad de lo inteligible. A causa de este
impulso, el Alma genera el tiempo como dilataciéon de la intensidad de
la vida animica, que acompafia el pulso —no menos que la direccion y
la duraciéon— de su anhelo por ascender constantemente hacia el estado
boniforme (ayaBoewdég, III 8, 11, 16) del mundo inteligible. Frente
al orden inextenso de este, la produccion de la magnitud sensible se
muestra, en un primer momento, como una cierta pérdida de perfeccion,
cuya generacion se asemeja al despliegue de una simiente en orden a
la divisiéon y la multiplicidad. Sin embargo, el tiempo es un producto
generado por el Alma en continuidad con el todo inteligible. En cuanto
vida del Alma, aparece como tltimo eslabén propiamente inteligible. De
esta manera, la nocion de tiempo comprendida por Plotino garantiza la
continuidad ontoldgica entre el mundo inteligible y el sensible, a la vez
que posibilita el ascenso de este hacia aquel.'™

12 El modo en que aqui Plotino comprende el suefio se asemejaria al

nivel segundo (2) descrito por E. R. Dopps: Los griegos y lo irracional, trad. de
M. Araujo, Madrid: Revista de Occidente 1960, cp. IV, p. 103, como “algo visto
por el alma, o por una de las almas, temporalmente separada del cuerpo, que
es un acontecimiento que ha tenido lugar en el mundo de los espiritus, o algo
semejante”. Esto es lo que explica la referencia al juego de los nifios, introducida
ya al comienzo de III 8, como una posible reminiscencia a las Leyes de Platon
(712b 1-2; 803c-d), distinguiéndola de la postura aristotélica, remisa esta tiltima
en atribuir el estatuto de racional a favor de tal suerte de vivencias. Aun cuando
el Estagirita asevere en la Poética que el imitar es connatural al hombre desde
la nifiez y que, por ella, adquiere sus primeros conocimientos (1448b 4 ss.), su
postura se inclina mas hacia una comprension de los efectos y fines implicados
en la mimesis que a la interioridad espontanea del sujeto creador, como suele
ocurrir en el juego y la diversién infantil.
165 Cfr. suprann. 14y 15.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



196 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

Por otra parte, se ha visto también que la contemplacion constituye
un aporte significativo a la comprensiéon de la continuidad entre los
diversos niveles hipostaticos. La razén de ello estriba en que el tiempo
ha sido generado en el ambito de un estado intenso de contemplacion
y, supeditado a €l, ha surgido el cosmos viviente como cuerpo del
Alma. En relacién con ello, Plotino caracteriza la obra de la naturaleza
como contemplacién inmovil y fecunda, silenciosa y estable, y no como
una mera hechura artesanal carente de vida. La contemplacion en la
produccién natural es heredera de una contemplacion precedente y de
orden superior, puesto que de uno mas claro. Esto tltimo se refiere, por
cierto, a la actividad del Alma arquetipica en su vision de las formas
existentes en el Intelecto. Se colige, entonces, que lo animado en verdad
por el dinamismo natural, cuya vida es tiempo, atafie al deseo inagotable
del Alma por convenir con el Intelecto en cuanto principio que ha dado
origen a su movimiento.

No obstante lo dicho, la integridad del curso contemplativo y
su correspondiente culminacién manifiestan la superioridad de un
principio trascendente en absoluto a toda dualidad, porque funda la
cabal integridad de ese mismo proceso.'™ En el estado de vision unitiva,
hacia cuyo ascenso tiende el alma singular, se experimenta la beatitud,
a raiz de la fruicién que implica la presencia oscura y luminosa del Bien
inefable.'™ El Uno-Bien embarga de tal manera el alma que, unificada en
si misma, se transforma en silencio.'® En este habitar, la contemplacion
hace morada, encuentra su hogar.

Bibliografia

Fuentes

voN ARrNiM, H.: Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. II, Stuttgart:
Teubner 1979 (1903!).
BogetHtus, S.: De Consolatione Philosophiae, PL 63, 579 D-870 A.

104 Esto lo manifiesta, a nivel textual, el final de III 8 (11, 26-45) y su
vinculacidon inmediata con el comienzo de V 8 (1, 1-6).

15 Cfr. A. Uzpavinys: “Mystical Experience, Self-Knowledge and Union
with the One”, 2009, pp. 29 ss; E. Boissonnault: Plotin et ses Contemporains: Union
avec I"Un, Faculté de Philosophie, Québec: Université Laval 2007.

106 Cfr. V19, 8-11 y el comentario ad hoc de M. Zusiria: El amor sapientiae
ante la diferencia absoluta (Plotino, VI 9), Mendoza: SS&CC Ediciones 2012.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 197

Burner, J. (ed.): Platonis opera, vol. 4: Timaeus, vol. 5: Leges, Oxford:
Clarendon Press 1902 (repr. 1968), 1907 (repr. 1967).

Cicero, M. T.: De Natura Deorum, in: M. Tulli Ciceronis Scripta Quae
Manserunt Omnia, Fasc. 45, ed. W. Ax, 1933.

D16GenEs Lagrcio: Vida y opiniones de los fildsofos ilustres, trad., intr. y
notas de C. Garcia Gual, Madrid: Alianza Ed. 20132

GARciA YEBRA, V. (ed.): Poética de Aristételes (ed. trilingiie), Madrid:
Gredos: 1974.

Henry, P. et Scawyzer, H.-R. (eds.): Plotini opera, vol. 1, Leiden: Brill
1951 (editio maior).

— : Plotini opera, vol. 1, Oxford: Clarendon Press 1964 (editio minor).

ParMmENIDES: “Fragmenta”, en: Die Fragmente der Vorsokratiker, ed.
H. Diels and W. Kranz, vol. 1, Berlin: Weidmann, 1951° (repr. Dublin/
Zurich: 1966).

Protin: Ennéade 111, 7 [45]: De l'éternité et du temps, trad. de A. Pigler,
Paris: Ellipses 1999.

— : Ennéades, vol. 3, trad. y notas de E. Bréhier, Paris: Les Belles
Lettres 1956.

— : Enéadas. Textos esenciales, intr., trad. y notas de Ma. I. Santa Cruz-
Ma. L. Crespo, Buenos Aires: Colihue 2007.

— : Enneadi, vol. 2, trad. y notas de V. Cilento, Bari: Laterza & Figli
1948.

— : Enneads, vol. 3, trad. y notas de A. H. Armstrong, Londres:
Harvard University Press 1980.

— : Uber Ewigkeit und Zeit (Enn. I11 7), texto gr., trad. al. y com. de W.
Beierwaltes, Frankfurt del Meno: Klosterman 1967 (19813).

Porririo: Vida de Plotino — Plotino, Enéadas I-11, III-1V, V-VI, Introd.,
trad. y notas de J. Igal Alfaro, Madrid: Gredos 1982, 1985 y 1998.

Ross, W. D. (ed.): Aristotle’s Physics, revised text, intr. and comm.,
Oxford: Clarendon Press 1936.

Estudios

ANTUNEZ Cid, J.: “La naturaleza segun Plotino”, en: A. Pérez de
Laborda (ed.): Naturaleza, Madrid: Presencia y Dialogo 2006, pp. 23-69.

ARrMSTRONG, A. H.: The Architecture of the Intelligible Universe in the
Philosophy of Plotinus, Cambridge: University Press 1940.

Arnou, R.: TIPAEIY et OEQPIA chez Plotin, Roma: Universita
Gregoriana 19722,

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



198 FErRNANDO G. MARTIN DE BrAsst

ATKINSON, M.: Plotinus: Ennead V. 1. On the three principal Hypostases,
Oxford: University Press 1983.

BussanicH, J.: The One and its relation to Intellect in Plotinus, Leiden-
Nueva York: Brill 1988.

CiLEnTO, V.: Paideia antignostica. Ricostruzione d’un unico scritto da
Enneadi 111 8, V8, V 5, 11 9, Florence: Le Monnier 1971.

Deck, J. N.: Nature, Contemplation and the One, Toronto: University of
Toronto Press 1967.

Dobbs, E. R.: Los griegos y lo irracional, trad. de M. Araujo, Madrid:
Revista de Occidente 1960.

EpwaRrps, M.: Neoplatonic Saints. The Lives of Plotinus and Proclus by
their Students, Liverpool: University Press 2000.

FreET, B.: On the Impassivity of the Bodiless, Oxford: Clarendon Press
1995.

Garcia BazAn, F.: Plotino y la gnosis, Buenos Aires: FECYC 1981.

— : “El tiempo y la historia en el Neoplatonismo y San Agustin”,
Revista del Museo Mitre X (1997), pp. 73-84.

— : La concepcidn pitagdrica del nilmero y sus proyecciones, Buenos
Aires: Ed. Biblos 2005.

— : Plotino y la mistica de las tres hipdstasis, Buenos Aires: El Hilo de
Ariadna 2011.

GEersoN, LI P.: Plotinus, Londres: Routledge 1994.

GurrToN, ].: Le temps et l'éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris:
Boivin et C'. Editeurs 1933.

HARDER, R.: “Eine neue Schrift Plotins”, Hermes 71 (1936), pp. 1-10
(reimpreso en: Kleine Schriften, Munich: Beck 1960, pp. 303-3013).

MartIN DE Brassi, F.: “La critica de Plotino a la concepcién
aristotélica del tiempo”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia
(2015). En prensa.

Mc. GUIRE, ]. & STRAGE E.- S. : “An Annotated Translation of Plotinus
Ennead III 7: On Eternity and Time”, Ancient Philosophy 8-2 (1988), pp.
251-271.

Quites, L: Plotino. El alma, la belleza, la contemplacion, Buenos Aires:
Espasa Calpe 1950.

RarpE, S.: Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of
Plotinus, Proclus and Damascius, Michigan: Cambridge University Press
2000.

SLAVEVA-GRIFFIN, S.: Plotinus on Number, Nueva York: Oxford
University Press 2009.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



PLOTINO Y LA POTENCIA DESASOSEGADA DEL ALMA 199

SLeEemAN, J. H. & PorrEeT, G.: Lexicon Plotinianum, Leiden: Brill 1980.

TROUILLARD, J.: La procession plotinienne, Paris: Presses Universitaires
de France 1955.

URA JuiArez, A.. “Plotino: el sistema del Uno. Caracteristicas
generales”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia XIX (2002), pp.
99-128.

Uzpavinys, A.: The Heart of Plotinus, Bloomington: World Wisdom
2009.

VAzquez Orriz, A.: “Las tres hipdstasis dentro del pensamiento de
Plotino: El camino de la materia”, A Parte Rei 63 (2009), http://serbal.
pntic.mec.es/AParteRei/vazquez63.pdf, consultado el 03 - 05 - 2015.

WILBERDING, ].: Plotinus” Cosmology. A Study of Ennead 11. 1 (40), text,
trans. and comm., Nueva York: Oxford University Press 2006.

ZusBIRIA, M.: El amor sapientiae ante la diferencia absoluta (Plotino, VI
9), Mendoza: SS&CC Ediciones 2012.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)





