(PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO?
LA AUTONOMIA MORAL Y EL RECURSO A LA GRACIA EN
LA RELIGION DENTRO DE LOS LIMITES DE LA MERA RAZON”®

Miguel Gonzalez Vallejos

Universidad Alberto Hurtado, Chile
migonzal@uahurtado.cl

Abstract

In this article, the author analyses the concept of grace developed
by Kant in Religion within the Boundaries of Mere Reason and com-
pares it to the principle of autonomy. The central thesis maintains that
Kant develops a restricted concept of grace which is compatible both
with the core theses of the second critique and with Christianity under-
stood as moral religion.

Key words: Kant, religion, moral, grace, pelagianism.

Resumen

En el presente articulo, el autor analiza el concepto de
gracia desarrollado por Kant en La Religién dentro de los limites
de la mera razén y lo confronta con el principio de autonomia. La
tesis central sostiene que Kant desarrolla un concepto de gracia
restringido compatible tanto con las tesis centrales de la segunda
critica como con el cristianismo entendido como religién moral.

Palabras clave: Kant, religion, moral, gracia, pelagianismo.

Recibido: 19 - 08 - 2014. Aceptado: 16 - 10 - 2014.

El presente trabajo forma parte del proyecto Fondecyt n® 3130431 (2012-
2015), titulado “Deber y gratuidad. Acerca de un posible didlogo entre Kant y
el cristianismo”, financiado por Conicyt, organismo dependiente del Estado de
Chile, y patrocinado por la Universidad Alberto Hurtado.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015), 115-139.



116 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

1) Introduccion

Sin duda resulta sorprendente para el lector de la primera y de la
segunda Criticay dela Fundamentacion para una metafisica de las costumbres
encontrarse con que Kant, el fildsofo de la autonomia, escribio acerca de
la gracia divina. Mas aun cuando se considera que el propio filésofo
comienza La religion dentro de los limites de la mera razén afirmando que la
moral “no necesita en modo alguno de la Religién, sino que se basta a si
misma en virtud de la razén pura practica” (I. Kant, VI 3). En efecto, toda
la obra practica de Kant puede ser leida desde el principio de autonomia.
Kant afirma en un importante pasaje de la Fundamentacion que el error de
la filosofia moral precritica consistié en desconocer dicho principio. “Se
veia al hombre vinculado a la ley a través de su deber, pero a nadie se le
ocurri6 que se hallaba sometido sélo a su propia y sin embargo universal
legislacion, y que solo esta obligado a obrar en conformidad con su
propia voluntad, si bien ésta legisla universalmente segtin el fin de la
naturaleza” (Ak. IV 432). La autonomia es para Kant “el fundamento
de la dignidad de la naturaleza humana y de toda naturaleza racional”
(Ak. 1V 436) y condiciéon de posibilidad del establecimiento del reino de
los fines (Ak. IV 433). La gracia, un concepto asociado mas a la accién de
Dios que a la libertad humana, parece en principio incompatible con la
autonomia moral defendida por Kant.

Sin embargo, el problema filoséfico que llevara a Kant a postular
el auxilio divino en beneficio de aquellos que se hayan esforzado por
lograr la perfeccion moral estd implicito ya en las paginas de la misma
Fundamentacién. Asi, en el primer capitulo de esta obra, Kant afirma:
“huelga decir que un espectador imparcial dotado de razoén, jamas
puede sentirse satisfecho al contemplar cuan bien le van las cosas a
quien adolece por completo de una voluntad puramente buena, y asi
parece constituir la buena voluntad una condiciéon imprescindible para
hacernos dignos de ser felices” (Ak. IV 393). En este pasaje Kant sostiene
que solo quienes tienen buena voluntad merecen ser felices; la buena
voluntad, sin embargo, que se traducira en acciones realizadas por deber
y no por inclinacion (Ak. IV 397-399), dificilmente se puede atribuir a
los hombres; incluso la accidon aparentemente mas desinteresada podria
ocultar una intencién egoista (Ak. IV 407).

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



ZPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 117

El problema sefialado reaparece al final de la segunda critica. En la
dialéctica de la razon pura practica, Kant sostiene que la existencia de
Dios es un postulado, es decir, una hipotesis necesaria de la razoén pura
practica (Ak. V 132, 143-144). La razén debe postular la existencia de
Dios, porque de otra manera el sumo bien, es decir, la reunion de virtud
y felicidad, no seria posible. Sélo un ser omnisciente y todopoderoso
puede hacer que los hombres reciban la felicidad que se merecen de
acuerdo a su grado de virtud, es decir, proporcional al esfuerzo que
hayan realizado por alcanzar la perfeccion moral'. En este sentido
sostiene Kant que “una exigencia de la razén pura prictica esta fundada
sobre un deber, cual es el convertir algo (el sumo bien) en objeto de mi
voluntad para propiciarlo con todas mis fuerzas; mas a ese efecto tengo
que presuponer la posibilidad de tal objeto y con ello las condiciones
de semejante posibilidad, a saber, Dios, libertad e inmortalidad, habida
cuenta de que no puede demostrarlas mediante mi razon especulativa,
si bien tampoco puede refutarlas” (Ak. V 143). Si negaramos los
postulados, caeriamos en un absurdo practico, ya que el fin al que nuestra
razon necesariamente se dirige seria absolutamente inalcanzable para
nosotros (Wood 1970, 100-101).

En el libro Kant's Moral Religion (1970), Wood explica de manera muy
acertada el razonamiento que esta detras de la doctrina kantiana de los
postulados. La defensa dela fe moral realizada por Kant, sefiala, responde
a un argumento practico de reduccién al absurdo, el cual sostiene que
(1) todo aquel que actia en la busqueda de un fin fundamenta su
compromiso con dicha busqueda en la creencia de que ese fin es posible
de alcanzar. De esto se sigue que si se niega la posibilidad de alcanzarlo,
esto llevara al agente a no hacer de este fin el objeto de su acciéon (Wood
1970, 100-101). (2) Kant propone el concepto del sumo bien. Se presume
que quien acta de acuerdo a la ley moral ya ha adoptado al sumo bien
como fin. Como toda accion supone un fin, entonces el sumo bien esta
implicito en toda accién moral. (3) Pero si alguien niega la posibilidad

! Kant habla de la perfeccion moral de acuerdo al modelo del Hijo de Dios

encarnado, “el arquetipo de la disposicién moral de fondo en toda su pureza”
(Ak. VI 61), el cual se ajusta plenamente “a la idea sobre perfeccion moral que
la razén proyecta a priori asocidndola indisolublemente con el concepto de una
voluntad libre” (Ak. IV 409). El concepto de perfeccién moral propuesto por
Kant equivale, por lo tanto, al concepto de una disposicion moral de fondo
completamente pura.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



118 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

de alcanzar el sumo bien, esto lo llevara a no ponerse como fin al sumo
bien y a no obedecer la ley moral. Esta conclusién constituye el absurdum
practicum y de ella se sigue la antinomia de la razén practica, la cual se
resuelve en los postulados de la existencia de Dios y de la inmortalidad
del alma. Los postulados son, por lo tanto, medios necesarios para
evitar errores dialécticos. Su raiz iiltima no responde, en definitiva, a razones
de orden ontolégico, sino a razones de cardcter existencial. Asi, la fe moral
kantiana se justifica como una respuesta a la perplejidad dialéctica ante
la situacion humana. En la bisqueda humana de un mundo bueno se
revela la propia finitud y la incapacidad de conducir los acontecimientos.
Wood dice en este sentido que “la fe moral consiste en un punto de
vista relativo a la situacion de la accion moral que expresa de manera
racional y conceptual la fe y la confianza en que los procesos del mundo
estan ordenados de acuerdo a un propdsito y que cooperan con nuestra
volicién moral. Esta actitud debe guiar, por lo tanto, al hombre moral
en las situaciones de sufrimiento y aparente fracaso moral, y funciona
como respuesta a la desesperanza moral“?. En la fe moral Dios no es
un mero objeto de conocimiento, sino que el hombre confia en El. La fe
moral tiene menos que ver con la espera de la recompensa que con la
aceptacion del sufrimiento actual (Wood 1970, 169); ella cree que todo
pasa seguin un proposito, cree en el gobierno de la sabiduria divina. Se
trata de una teleologia moral de la naturaleza (Wood 1970, 170-171).
Este acercamiento al problema religioso a partir de la moral
desarrollado por Kant en la segunda Critica es retomado en la obra La
religién dentro de los limites de la mera razén. En el primer libro de esta
obra, el autor propone un detallado analisis antropoldgico que concluye
con la doctrina del “mal radical”, esto es, “que el hombre es malo por
naturaleza” (Ak VI 32)°. El hombre, sin embargo, es capaz de superar

2 A. Woonp: Kant’s Moral Religion, Ithaca and London: Cornell University

Press 1970 (2009), 160-161, mi traduccion.

® Latesis del mal radical propuesta por Kant est4 basada tanto en la doctrina
cristiana del pecado original como en la concepciéon moderna de la naturaleza
humana, cuyas raices se encuentran en autores como Hobbes, Mandeville,
Diderot, Smith y Rousseau (cf. Wood 2014, 47). Con esta tesis Kant pretende dar
cuenta del fundamento subjetivo de la maldad humana, fundamento que debe
ser al mismo tiempo libre y aplicable a la especie humana en general (cf. Ak VI
32). Se trata de una tendencia que no se da al nivel de los actos o de las maximas
particulares, sino al nivel de la disposicién moral de fondo (Gesinnung).

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



ZPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 119

este tendencia al mal, que consiste en poner los deseos subjetivos por
sobre la ley moral, por medio de una decision (Ak. VI 47-48). Siguiendo
la linea trazada en la Critica de la razén prdctica, Kant considera que la
virtud moral sélo puede ser pensada presuponiendo los postulados
propuestos en la Dialéctica; en la Religién, sin embargo, él advierte que
el logro de la virtud moral, presupuesto esencial del sumo bien, requiere
de una condicion de posibilidad adicional: la gracia divina, la que debe
interpretarse, como veremos, como un cuarto postulado (cf. Ak. VI
174-175). Pero ;cdmo recurrir a la gracia sin contradecir el principio de
autonomia? Kant distingue, para estos efectos, entre lo que denomina la
“religion de la peticién del favor” y la “religion moral” o “religion de la
buena conducta de vida”. Con arreglo a la primera, dice Kant, “el hombre
se adula pensando que Dios pueda hacerlo eternamente dichoso sin que
él tenga necesidad de hacerse un hombre mejor”; de acuerdo a la segunda,
“cada uno ha de hacer tanto como esté en sus fuerzas para hacerse un
hombre mejor; y sélo cuando no ha enterrado la moneda que le ha sido
dada al nacer (Luc. XIX, 12-16), cuando ha empleado la disposicion

Kant distingue tres niveles de la tendencia al mal: (1) la fragilidad del corazén
humano en el seguimiento de las maximas, (2) la tendencia a mezclar motivos
morales con motivos inmorales, esto es, la impureza y (3) la tendencia a adoptar
malas maximas, esto es, la maldad de la naturaleza humana o del corazén
humano (Ak. V 29). La malignidad o estado de corrupcién del corazén humano
“es la propensién del albedrio a maximas que posponen el motivo impulsor
constituido por la ley moral a otros (no morales). Puede también llamarse la
perversidad del corazén humano, pues invierte el orden moral atendiendo a los
motivos impulsores del libre albedrio, y, aunque con ello puedan atn darse
acciones buenas segun la ley (legales), sin embargo el modo de pensar esta
corrompido en su raiz (en lo que toca a la disposicién moral de fondo) y por ello
el hombre es designado como malo” (Ak. V 30).

La doctrina del mal radical ha sido muy criticada por los comentaristas
(para una sintesis de las criticas, cf. Horn 2011, 64-69). Especialmente relevante
resulta la objecién que sostiene que Kant no ofreceria un argumento a priori a
favor de ella, sino a lo mas un argumento empirico (Horn 2011, 65-66). Wood, en
cambio, defiende a Kant sefialando que la prueba de la tesis del mal radical no
es un argumento trascendental, sino que se basa en una investigacion histdrica,
y que dicha tesis esta dirigida a lectores luteranos del siglo XVIII que creian ya
firmemente en el pecado original. Un argumento trascendental, en consecuencia,
no era necesario. La tarea de Kant consistia, en cambio, en persuadirlos acerca
de su lectura moderna, racionalista y socialmente orientada del pecado original
(Wood 2014, 54-57).

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



120 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

originaria al bien para hacerse un hombre mejor, puede esperar que
lo que no esta en su capacidad sea suplido por una cooperaciéon mas
alta” (Ak. VI 52). Esta distincion preserva la autonomia moral, ya que
la decisiéon de actuar moralmente sigue estando en manos del hombre.
En esta misma linea, Kant afirmara reiteradamente la necesidad de
“merecer” la gracia. ;No implica esto, sin embargo, que la gracia no
seria gratuita, sino ganada por los propios méritos? ;No desfigura Kant, por
lo tanto, el concepto cristiano de gracia, en lugar de interpretarlo?

Kant intenta mostrar a lo largo de La Religién dentro de los limites
de la mera razén que podemos esperar el auxilio divino para lograr la
perfeccion moral, pero bajo ciertas condiciones. Pero ;cuales son estas
condiciones? Y ;qué concepto de gracia esta utilizando Kant? El punto
central del presente trabajo consiste en precisar el concepto de gracia
utilizado por Kant a lo largo de la Religién, asi como determinar el lugar
que le corresponde en el sistema kantiano. De esta manera podremos
responder a la pregunta inicial, ;podemos esperar el auxilio divino? y
determinar si Kant logra finalmente desarrollar un concepto de la gracia
que sea, por una parte, compatible con el cristianismo que él mismo
pretende interpretar y que, por otra, no contradiga el principio de
autonomia. Para desarrollar el punto sefialado, analizaré a continuaciéon
el concepto de gracia en la filosofia de Kant y su lugar en el sistema
critico, para finalmente plantear la pregunta ;bajo qué condiciones
podemos esperar el auxilio divino?

2) El concepto de gracia en la filosofia de Kant y su lugar en el
sistema critico

2.1) El concepto de gracia

La puerta de entrada para la gracia en el sistema kantiano es el
reconocimiento de los propios limites en materia moral. Si bien el
fundamento supremo de las maximas puede ser cambiado mediante una
“revolucion en la disposicién moral de fondo del hombre” (Revolution in
der Gesinnung im Menschen”) (Ak. VI 47), este cambio radical no anula
nuestra tendencia originaria al mal. Debemos actuar contra ella, piensa
Kant, lo que supone un progreso hasta el infinito, esperando lograr el
cambio a través de las propias fuerzas (Ak. VI 50).

A partir de esta necesidad de un “progreso hasta el infinito” en
materia moral y, en definitiva, a partir de la imposibilidad de alcanzar

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



éPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 121

el grado de virtud que nos haria dignos de felicidad, llegamos al locus
propio del concepto de gracia en la filosofia de Kant. Dada nuestra
impotencia, necesitamos de la gracia, a la cual sera entendida en
principio como “auxilio divino”. Kant insiste en diversos pasajes que en
ningln caso la gracia puede remplazar el libre albedrio de la persona.
Asi, al final del primer tratado de la Religion afirma que “aquello que
el hombre en sentido moral es o debe llegar a ser, bueno o malo, ha de
hacerlo o haberlo hecho él mismo. Lo uno o lo otro ha de ser un efecto
de su libre albedrio; pues de otro modo no podria serle imputado, y
en consecuencia, él no podria ser ni bueno ni malo moralmente” (Ak.
VI 44; cf. VI 100-101). La fe en la gracia es una “fe reflexionante” y no
una “fe dogmatica”?. La supuesta experiencia interna de los efectos de
la gracia es para Kant fanatismo, la experiencia externa, supersticion; la
imaginada iluminacion del entendimiento con respecto a lo sobrenatural
es iluminismo y los intentos de actuar sobre lo sobrenatural, taumaturgia
(Ak. VI 52-53).

Una primera concepcion de la gracia es desarrollada por Kant en el
primer capitulo del segundo libro de la Religion titulado “Del derecho
del principio bueno al dominio sobre el hombre”. En este pasaje sostiene
Kant que la figura del Hijo de Dios es la representacion de la idea de
perfeccion moral (Ak. VI 60-61). Elevarnos hacia esta idea es nuestro
deber. Sélo en la fe practica en este hijo de Dios, dice Kant, puede
esperar el hombre hacerse agradable a Dios, esto es, llegar a tener una

* La distincion entre fe reflexionante y fe dogmatica es introducida por

Kant en una importante nota al pie que se encuentra al final del primer libro
de la Religion (Ak. VI 52-53). En ella Kant sefiala que “la razdn, en la conciencia
de su incapacidad para satisfacer su necesidad moral, se extiende hasta ideas
hiperbélicas que podria suplir aquella deficiencia, pero sin adjudicarselas como
una posesion ampliada. No discute ni la posibilidad ni la efectiva realidad de
los objetos de estas ideas, pero no puede acogerlas en sus maximas de pensar y
de obrar. Cuenta incluso con que si en el campo insondable de lo sobrenatural
hay atn algo mas que lo que ella puede hacerse comprensible, algo que sin
embargo fuese necesario para suplemento de su impotencia moral, esto- incluso
desconocido- vendra a propdsito de su buena voluntad, con una fe a la que
puede llamarse fe reflexionante (sobre la posibilidad de ella misma), ya que la fe
dogmadtica, que se proclama un saber, le parece no sincera o temeraria”. A partir
de esta cita vemos que con el término “fe reflexionante” se refiere Kant a la fe
que se sabe creencia y que, por lo tanto, no se considera a si misma un saber
(Canon de la Razén Pura (KrV A 820/B 848- A 831/B 859)).

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



122 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

disposicion moral de fondo (Gesinnung)® tal “que puede creer y poner
en sl mismo una fundada confianza en que permaneceria en medio
de tentaciones y penas semejantes (asi como de ellas se hace piedra
de toque de esa idea), invariablemente pendiente del arquetipo de la
humanidad y semejante —en fiel imitaciéon- a su ejemplo, un hombre
tal, y solo él, esta autorizado a tenerse por aquel que es un objeto no
indigno de la complacencia divina” (Ak. VI 62). Vemos en este pasaje
una fuerte acentuacion en el “ser digno” de la complacencia divina. Esta
dignidad esta constituida por una disposiciéon moral de fondo orientada
permanentemente a la imitacion de Cristo en cuanto arquetipo de
humanidad. En cuanto a la posibilidad de esta imitacion, Kant plantea
tres dificultades: (1) la adecuacién a la vida de santidad es inalcanzable
(Ak. VI 66), (2) no es recomendable confiar en la propia disposicion
moral de fondo, pero, por otra parte, sin esta confianza no es posible
mantener la determinacion hacia el bien (Ak. VI 67) y (3) la dificultad
mas grave, por muchos progresos que alguien haga en su disposicién
moral de fondo, el punto de partida siempre sera el mal, y esa deuda
no puede ser saldada. Kant soluciona esta dificultad diciendo que
la exigencia de justicia del conocedor de corazones debe ser pensada
“como una sentencia sacada de la intencion universal del acusado, no de
los fenémenos de ella, las acciones que se apartan de la ley o concuerdan
con ésta” (Ak. VI 72-73).

Kant se pregunta si el cambio en la disposicion moral de fondo
satisface la justicia divina. Aunque en virtud de este cambio el hombre
pasa a ser un hombre nuevo, todavia subsisten las culpas del primero.
El hombre nuevo, piensa Kant, toma las culpas del hombre viejo y esto
es personificado en la cruz de Jests. Aqui encontramos el mérito que se
nos es imputado por gracia, “pues no tenemos ningtin derecho a que
nos sea imputado como si ya fuésemos hombres gratos a Dios” (Ak VI
76). La gracia aparece entonces pensada como un don del cual debemos

> Siguiendo a Mariano Crespo, traduzco la palabra Gesinnung por

“disposicion moral de fondo” y no por “disposiciéon de animo” o “intencién”.
Pienso que la traduccion de Crespo se hace cargo de la diferencia que establece
Kant entre el motivo moral y la disposiciéon moral que subyace a ella, la cual puede
orientarse de dos maneras: o bien condiciona la satisfaccién de las inclinaciones
al cumplimiento de la ley moral, o bien condiciona el cumplimiento de la ley
moral a la satisfacciéon de las inclinaciones; esta tltima hipdtesis corresponde
a lo que Kant denomina “el mal radical” (Ak. VI 32-39). Cf. Crespo 2012, 67-68.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



éPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 123

hacernos dignos, pero que al mismo tiempo no es simplemente una
contraprestacion equivalente a algo que nosotros hacemos, a la manera
de un contrato. Kant la define en este contexto como “el decreto de un
superior en orden al otorgamiento de un bien para el que el subordinado
no tiene nada mas que la susceptibilidad moral” (Ak. VI 76). En esta
definicion de la gracia aparecen los dos elementos en tensiéon: por un
lado, la necesidad de “ser dignos” de ella; por otro, su caracter “no
exigible”. Dejo pendiente la discusion acerca de si esta “no exigibilidad”
puede ser interpretada sin mas como gratuidad.

El problema de la gracia reaparece en el tercer libro de la Religion,
titulado “El triunfo del principio bueno sobre el malo y la fundacion de
un reino de Dios sobre la tierra”, en la seccién VII, llamada “El transito
gradual de la fe eclesial al dominio tinico de la fe religiosa pura es el
acercamiento del reino de Dios” (Ak. VI 115-123). En este pasaje reitera
Kant la distincidon entre “religién del mero favor” y “religion moral”,
utilizando los términos “religion eclesial” y “fe religiosa pura”. No es
que la fe sea para el hombre el deber y la buena conducta de vida le sea
atribuida por gracia (creer esto seria supersticion); por el contrario, la
buena conducta de vida es deber incondicionado y la condicién superior
de la gracia (Ak. VI 118). En este contexto sefiala Kant que,

Latesis “hay que creer que ha habido una vez un hombre
que por su santidad y mérito satisfizo tanto por si (con
respecto a su deber) como también por todos los otros
(y por la deficiencia de ellos con respecto a su deber)
(de lo cual nada nos dice la razén) para esperar que
nosotros, incluso llevando una vida buena, sin embargo,
solo en virtud de aquella fe podamos ser felices” dice
algo completamente distinto que: “hay que ambicionar
con todas las propias fuerzas la intencion santa de una
conducta de vida agradable a Dios para poder creer
que el amor (que ya la razén misma nos asegura) de
Dios a la humanidad en cuanto ésta se esfuerza segun
toda su capacidad para seguir la voluntad de aquel, en
consideracion a la recta intencion, suplira del modo que
sea la deficiencia del acto (Ak VI 120).

Kant considera que la primera opcion conduce finalmente a un
voluntarismo en el cual lo esencial no es la calidad moral del hombre,
sino un decreto incondicionado de Dios; este seria “el salto mortale de

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



124 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

la razén humana” (Ak. VI 121). Esta creencia, propia de la “fe religiosa
del servicio a Dios” o “fe histérica”, esta en un constante conflicto con la
“fe religiosa moral”. S6lo cuando la fe eclesial reconoce su dependencia
de la fe religiosa, la iglesia universal empieza a constituir un estado
ético de Dios y a progresar hacia la consumacion de tal estado segiin un
principio firme (Ak.VI 124-125). La historia universal de la Iglesia, asi
piensa Kant, comienza solo con el cristianismo (Ak. VI 127). El maestro
del Evangelio se presenta como enviado del cielo y sostiene que la fe
moral es la tnica que santifica a los hombres, da ejemplo de la tinica
humanidad agradable a Dios y es representado retornando al cielo.
En cuanto fe moral, esta religién no requiere la confirmacion de los
milagros. La religion dentro de los limites de la mera razoén, por otra
parte, no puede hacerse cargo de las doctrinas de la resurreccion y de la
ascension (Ak. VI 128-129). La doctrina moral no requiere de libros, sino
que se demuestra por si misma. Kant rechaza las exaltaciones misticas,
el encarecimiento de la santidad del estado célibe y los milagros, que
imponen la supersticion: solo la razén pura debe ser intérprete de la
religion. También rechaza el poder politico de la Iglesia y las cruzadas:
estos males son consecuencias de la fe eclesial. La fe moral kantiana
rechaza, finalmente, todo voluntarismo. Conforme a la razon practica, la
verdadera fe es la creencia en Dios como creador todopoderoso del cielo
y de la tierra, esto es, legislador santo; la creencia en él como gobernador
santo y sostén moral del género humano y la creencia en él como juez
recto (Ak. VI 139; cf. V 131). Ademas, y para evitar el antropomorfismo,
no debe considerarse a Dios como indulgente o despdtico, ni ha de
ponerse la voluntad de Dios “en una benevolencia incondicionada hacia
sus creaturas, sino en que mira ante todo a la calidad moral de ellas”
(Ak. VI 141); la justicia divina, ademas, no puede ser representada como
bondadosa y accesible a ruegos de perddn, sino “como restriccion de la
bondad a la condicién de la concordancia de los hombres con la ley santa
en la medida en que, como hijos de los hombres, pueden ser conformes a
las exigencias de ella” (Ak. VI 141). Estas altimas consideraciones acerca
de Dios resaltan fuertemente el caracter problematico del concepto de
gracia utilizado por Kant. Volveremos a ellas mas adelante.

En el libro cuarto de la Religién, titulado “Del servicio y el falso
servicio bajo el dominio del principio bueno o de Religién y clericalismo”
(Ak. VI 151) encontramos una ultima aproximacion al tema de la
gracia. En este pasaje sostiene Kant que “la Religion es (considerada
subjetivamente) el conocimiento de todos nuestros deberes como

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



éPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 125

mandamientos divinos” (Ak. VI 153-154). En este contexto formula Kant
el principio moral de la Religién opuesto a la ilusion religiosa, el cual no
requeriria demostracion: “todo lo que, aparte de la buena conducta de
vida, se figura el hombre poder hacer para hacerse agradable a Dios es
mera ilusién religiosa y falso servicio a Dios. Digo lo que el hombre cree
poder hacer; pues no se niega por esto que, por encima de todo lo que
nosotros podamos hacer, pueda atin haber en los secretos de la suprema
sabiduria algo que sélo Dios puede hacer para hacernos hombres gratos
a él” (Ak. VI 170). En la primera parte del pasaje, Kant reitera lo que ha
venido sosteniendo a lo largo de todo el texto de la Religidon acerca de
la primacia de la moral por sobre la fe eclesial. En la segunda parte nos
encontramos, sin embargo, con algo bastante sorprendente y que podria
prestarse para falsas interpretaciones: Kant sostiene que podria haber
algo que Dios puede hacer para que seamos gratos a €él, sin presuponer
nuestro esfuerzo por lograr la perfeccion moral. Adopta Kant aqui el
punto de vista racionalista, es decir, no discute la posibilidad de un
revelacion divina, pero al mismo tiempo afirma que esto va mas alla
del alcance de la razon. Es por eso que esta aceptacion de la posibilidad
de la gracia enteramente gratuita, es decir, no mediada por la virtud
moral, no tiene en la obra de Kant ninguna consecuencia practica. Muy
pronto vuelve €l a formular la tesis inicial, sehalando que quien cumple
sus obligaciones morales puede esperar ser suplido “de alguna manera”
por la sabiduria suprema, pero sin pretender que la razén determine en
qué consiste este misterio (Ak. VI 171; V 128). Kant considera consistente
denominar naturaleza “a lo que puede ser hecho por el hombre por
medio del principio de la virtud” y gracia “a lo que sirve solamente
para suplir la deficiencia de todo su deber moral” (Ak. VI 174). Quien
estuviera persuadido de poder distinguir los efectos de la gracia de los
efectos de la naturaleza caeria en el fanatismo, ya que no esta dentro
de las capacidades humanas la percepcion de lo suprasensible; quien
tenga la ilusion de conseguir la justificacion por medio de acciones
religiosas de culto, caeria en la supersticion religiosa (Ak. VI 174-175). En
concordancia con estos planteamientos, Kant reitera al final del tratado
el principio de que “el justo camino no es ir al otorgamiento de gracia a
la virtud, sino mas bien de la virtud al otorgamiento de la gracia” (Ak.
VI1202).

A pesar de que en la Religion el concepto kantiano de gracia esta bien
desarrollado, para entender este concepto es necesario acudir también a
la tiltima obra publicada en vida por Kant (1798), titulada E! conflicto de

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



126 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

las facultades. En ella analiza los conflictos de la facultad universitaria de
filosofia con las facultades de teologia, derecho y medicina. A propdsito
del conflicto entre las facultades de filosofia y de teologia, Kant se refiere
nuevamente a la gracia. Después de establecer cuatro principios de
exégesis biblica (Ak. VII 38-43), Kant dice que la naturaleza es “aquel
principio que predomina en el hombre para propiciar su felicidad” y
que la gracia, en cambio, es “aquella misteriosa disposicion moral que
subyace dentro de nosotros, esto es, el principio de la pura moralidad”
(Ak. VII 43). Ambos principios se hallan a menudo en contradiccién.
A esto agrega Kant:

Ahora bien, si entendemos por Naturaleza (en sentido
practico) el poder ejecutar ciertos fines a partir de un
esfuerzo propio en general, esa Gracia no seria sino la
naturaleza del ser humano en cuando se ve movido
a obrar por mor de su propio principio interno, pero
suprasensible (la representacion de su deber), principio
que al querer explicarlo sin conocer fundamento alguno
en tal sentido, damos en representar como un acicate
hacia el bien que nos es imbuido por la divinidad, y, por
ende, como gracia, al no hallar en nuestro interior las
bases de semejante disposicion. El pecado (la maldad de
la naturaleza humana) ha hecho necesaria la legislacién
penal (cual si de siervos se tratara), mas la gracia
(esto es, la esperanza del desarrollo de ese bien que se
vivifica mediante la fe en esas disposiciones originarias
orientadas hacia el bien que moran en nuestro interior,
y gracias al ejemplo de la humanidad grata a Dios en
su Hijo) puede y debe tornarse mas poderosa dentro
de nosotros (en cuanto seres libres) con tal de que la
dejemos actuar sobre nosotros, es decir, consintamos
que active los sentimientos propios de una conducta
similar a ese santo ejemplo. Por consiguiente, aquellos
pasajes de la Escritura que aparentan entrafiar una
sumision meramente pasiva a un poder ajeno, que obra
en pro de nuestra santidad, han de ser interpretados
de manera que se deduzca claramente la necesidad de
esforzarnos por desarrollar en nosotros esa disposicion
moral, pese a que dicha disposicion evidencie un origen

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



(PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 127

divino muy por encima de toda razén (en la indagacion
tedrica de la causa), de modo que poseerla no sea tanto
cuestiéon de mérito como de gracia (Ak. VII 43; cf.
también Ak. VII 47, 52; VII 60 (nota al pie)).

Llama la atencion el aparente giro en el concepto de gracia presente
en este texto kantiano tardio. Se identifica aqui a la gracia con el
principio interno suprasensible que lleva al hombre a actuar por deber.
Este principio, “al querer explicarlo sin conocer fundamento alguno en
tal sentido”, sefala Kant, es atribuido a la ayuda sobrenatural. Kant,
sin embargo, ya habia explicado este fenémeno sin recurrir al concepto
de gracia. De acuerdo a la segunda Critica, nuestra conciencia de
la ley moral es un factum de la razén pura practica que no puede ser
aclarado tedricamente, ya que tal aclaracion requeriria de una intuiciéon
intelectual de la cual carecemos (Ak. V 31-32). Cémo senala Kant en la
Fundamentacion, sabemos que la razon pura es practica, es decir, que es
capaz de determinar a la voluntad, pero no podemos saber cémo es esto
posible (Ak. 1V 461). En El conflicto de las facultades, Kant deja una “puerta
abierta” a una posible intervenciéon divina, al decir que la disposicion
orientada hacia el bien que mora en nuestro interior, evidencia “un
origen divino muy por encima de toda razén”. Nuestra tendencia al bien,
entonces, puede ser atribuida o bien a un principio interno suprasensible
o bien al auxilio divino. Sin despejar este punto, lo que establece Kant
en este pasaje relativo a la interpretacion de la escritura es lo siguiente:
si bien la creencia en una ayuda divina es aceptable, los pasajes que se
refieran a esta ayuda deben interpretarse “de manera que se deduzca
claramente la necesidad de esforzarnos por desarrollar en nosotros esa
disposicion moral” (Ak. VII 43). Kant en ningtin caso intenta explicar
la manera en que la influencia sobrenatural a la que alude la escritura
tendria lugar; él propone mas bien una novedosa conexion entre la
gracia y la esperanza en el desarrollo de los disposiciones hacia el bien
que moran en nuestro interior, sin contradecir lo dicho en La Religion
dentro de los limites de la mera razon.

2.2.) La gracia como un cuarto postulado de larazon pura practica

Kant es muy enfatico al sefialar que afirmar la experiencia interna de
los efectos de la gracia constituye fanatismo (Ak. VI 52-53); que si bien una
asistencia divina al margen de la virtud moral es posible, la percepcion
de ella como fenémeno suprasensible va mas alla de los alcances de la

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



128 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

razon humana (Ak. VI 174-175) y que no se puede saber de qué manera
opera la gracia en cuanto “complemento sobrenatural” (Ak. VII 44).
Kant desarrolla el concepto de gracia de tal manera que no va mas alla
de los limites que él mismo ha descubierto en la razén humana®. Sin
embargo, esta aclaracion negativa no permite explicar adecuadamente
el sentido y alcance del “recurso a la gracia” en el pensamiento de Kant.
La clave del asunto se encuentra, a mi juicio, en el pasaje de El conflicto de
facultades en que Kant afirma que “cuando el obrar no le basta al hombre
para justificarse ante su propia conciencia (ese juez tan severo), la razén
se ve autorizada a admitir la creencia en un complemento sobrenatural
a su deficiente rectitud (sin que le quepa precisar en qué consiste este)”
(Ak. VII 44).

Decia al comenzar este trabajo que, de acuerdo a la Dialéctica de la
Critica de la razon prdctica, la razén debe postular la existencia de Dios,
porque de otra manera el sumo bien, es decir, la reunién de virtud y
felicidad, no seria posible. S6lo un ser omnisciente y todopoderoso
puede hacer que los hombres reciban la felicidad que se merecen de
acuerdo a su grado de virtud, es decir, proporcional al esfuerzo que
hayan realizado por conseguir la perfeccion moral. Por este motivo, Kant
postula la existencia de Dios y la inmortalidad del alma (Ak. V 122-134).
Pienso que “el recurso a la gracia” desarrollado por Kant en la Religidn
debe ser leido en esta misma linea (cf. Bojanowski 2011, 91). El “recurso
a la gracia” coincide con el concepto de postulado que Kant desarrolla
en la segunda critica. En este texto sefiala Kant que una exigencia de
la razén pura en su uso especulativo conduce a hipdtesis inciertas; un
postulado, en cambio, es una exigencia de la razén pura practica que

esta fundada sobre un deber, cual es el convertir algo (el
sumo bien) en objeto de mi voluntad para propiciarlo
con todas mis fuerzas; mas a ese efecto tengo que
presuponer la posibilidad de tal objeto y con ellos las
condiciones de semejante posibilidad, a saber, Dios,

6 Contra quienes critican a Kant por no dar cuenta de la experiencia religiosa

que otorga conocimiento de Dios y subestimar el rol del culto y de la adoracién
en la religion, A. Wood sefiala que Kant nunca desarrollé una investigacion
sistematica acerca de la experiencia mistica o de otros sentimientos religiosos;
Kant no desconoce estos fendmenos, pero no puede dar cuenta racional de ellos,
ya que la validez de un juicio radica en su comunicabilidad universal (Wood
1970, 2009, 201-207).

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



éPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 129

libertad e inmortalidad, habida cuenta de que no puede
demostrarlas mediante mi razén especulativa, si bien
tampoco puede refutarlas (Ak. V 142)".

En este pasaje Kant sostiene que los postulados son condiciones de
posibilidad del sumo bien. Kant insiste en que ser digno de felicidad y no
participar de ella es incompatible con el querer de un ente racional que
fuese omnipotente (Ak. VI 110-111). De esto se seguiria que la aceptacién
de los postulados es “una exigencia en sentido absolutamente necesario”
(Ak. V 144). En otras palabras, la imposibilidad del sumo bien, esto es,
de la reunidn final de virtud y felicidad, resulta para Kant contradictorio
desde el punto de vista de la razén y, por lo tanto, inconcebible. Si
aceptamos adicionalmente que sin la gracia divina seria imposible para
el hombre alcanzar el grado de virtud necesario para hacerse digno del
sumo bien (cf. Ak. VI 76, 120, 171), entonces la gracia debe ser postulada
si es que se quiere evitar caer en el “absurdo practico” (cf. Wood 1970,
101-102, 232).

La gracia, por lo tanto, es condicion de posibilidad del sumo bien
tanto como lo es la inmortalidad del alma. Aunque asi pudiera parecer
a primera vista, Kant no abandona con estos planteamientos los limites
impuestos al conocimiento racional. Ellos deben ser leidos en el contexto
de una filosofia del “cémo si”: Si la realidad responde a los criterios de
la razén, entonces el sumo bien existe, es accesible para el hombre y las
condiciones para lograrlo son la inmortalidad del alma, la existencia de
Dios y la gracia en cuanto asistencia divina gratuita. En este sentido,
Firestone y Jacobs sefialan que la razén practica presupone que el
mundo es significativo. El programa de Kant presupone la esperanza
moral, la cual garantiza algo asi como el principio de proporcionalidad
y por eso no puede aceptar la idea de un universo en el cual el virtuoso o

7 Mas adelante agrega Kant que “Una vez asentado que la ley moral pura

obliga inexorablemente a cada cual como un mandato (no como una regla de
prudencia), quién es integro puede muy bien decir: quiero que haya un Dios,
asi como que mi existencia en este mundo suponga igualmente, al margen de
la concatenacion natural, una existencia en un mundo puramente intelectual
y, finalmente, que mi duracién sea infinita, persisto en quererlo asi y no me
dejo arrebatar esta creencia; pues éste es el inico caso donde mi interés, al no
estar autorizado a dejar nada de lado del mismo, determina ineludiblemente mi
juicio, sin hacer caso a las sutilezas, por muy incapaz que sea de replicarlas o
contraponerle otras mas aparentes” (Ak. V 143).

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



130 MiGueL GONZALEZ VALLEJOS

inocente encuentre solo sufrimiento o desgracia (Firestone/Jacobs 2008,
156). Kant no sabe si este principio esta justificado; puede que el mundo
no sea significativo o que sea inestable. Dios podria no existir. Pero si
la esperanza moral es real y si el mundo es significativo para nosotros,
entonces debemos creer en la redencion moral. Y cuando nosotros
seguimos la guia de la razon practica en relacion al problema del mal
radical, sélo nuestra union con el modelo de perfecta humanidad ofrece
legitimamente esperanza moral (Firestone/Jacobs 2008, 167-168)°.

3) ¢(Bajo qué condiciones podemos esperar el auxilio divino?

Lapreguntaplanteadaexige darrespuestaalos problemas planteados
en torno al problema de la gracia. A la pregunta de (a) sila gracia es para
Kant verdaderamente “gratuita” o si es mas bien “merecida” se asocia
(b) la acusacién de pelagianismo que frecuentemente se ha hecho contra
Kant y ademas (c) la critica de quienes sostienen que el concepto de
gracia desarrollado por Kant contradiria el principio de que todo deber
moral implica en el sujeto la capacidad de llevarlo a cabo (Ak. V 31; V
150). En relacion a este ultimo punto (c), Firestone/Jacobs sintetizan el
problema en los términos siguientes: “la introduccion de la gracia lleva
a Kant a una dicotomia debilitante: o bien lo que la razén practica nos
dice acerca de la capacidad moral de la humanidad es erréneo o bien la
evidente tendencia del hombre a desviarse de la ley moral indica que
nadie puede esperar ser considerado agradable a Dios o quizas que no
estamos obligados a seguir la ley moral de manera perfecta. La gracia,
en el esquema kantiano, perturba radicalmente aquello que el principio

8  Siguiendo un razonamiento similar, y considerando que sin los hombres

la creacion entera seria un simple desierto, vano y sin final alguno, Kant se refiere
al final de la tercera Critica a la necesidad de considerar al hombre en cuanto
ser moral como “fin final del mundo, en relacién con el cual la contemplacién
misma del mundo tiene un fin” (Ak. VI 443). Asi también sefiala Kant que para
considerar al mundo como un todo en conexién segtin fines y como un sistema
de causa finales se requiere pensar una causa de la naturaleza que sea tanto
“inteligente y legislador de la naturaleza” como “supremo legislador del reino
de los fines” (Ak. VI 444); esto conduce finalmente a la “prueba moral de la
existencia de Dios”, ya que el concepto de la posibilidad del “fin final” que le
estd moralmente prescrito al hombre, “tiene que admitir la existencia de un
creador moral del mundo, es decir, de un Dios” (Ak. VI 453).

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



;PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 131

“el deber implica el poder” nos dice acerca de la libertad humana”’
(Firestone/Jacobs 2008, 57, cf. 76-82). Este problema conduce al “dilema
entre lo santo y lo estoico” (“The Stoic- Saint Dilemma”, Firestone/
Jacobs 94-95), el cual plantea que la teoria del mal radical parece forzar
a Kant a ir en la direcciéon agustiniana, mientras que su concepcion de
gracia o ayuda divina “reintroduce un elemento obviamente pelagiano
basado en el esfuerzo humano y en el mérito”'. Habria entonces en el
planteamiento kantiano una contradiccion no resuelta entre el concepto
del mal radical y la consecuente apelacion a la gracia, por un lado, y los
conceptos morales como razdén practica, maxima y autonomia, por otro.

Para dar respuesta a los problemas sefialados, es necesario decir
que la idea de la virtud moral como la condicién que permite “hacerse
digno” de la gracia responde a la necesidad de preservar la autonomia
moral en el ambito religioso. Si la voluntad divina remplazara por medio
de la gracia a la voluntad humana, entonces los actos realizados bajo el
influjo de la gracia no serian ni libres ni morales, lo cual constituiria una
consecuencia inaceptable, ya que de esta manera el hombre no podria
ser ni bueno ni malo moralmente (Ak. VI 44; 100-101). EI problema de
fondo, sin embargo, radica en (a) la pregunta por el sentido del “hacerse
digno” de la gracia. ;No despoja acaso esta exigencia a la gracia de
aquello que le es mas propio, esto es, su caracter gratuito?

Pienso que la clave para entender este punto pasa por diferenciar
adecuadamente entre el “hacerse digno dela gracia” y la gracia entendida
como contraprestacion. Evidentemente la segunda idea es contradictoria
en sus términos. Lo que se recibe como contraprestacién a cambio de un
bien o de un servicio puede ser calificado como “pago” y en ningun
caso como “gracia”. El “hacerse digno de la gracia” por medio de la
virtud moral, por su parte, requiere un mayor analisis. En primer lugar,
hay que sefialar que la tension entre virtud y gracia no es un invento
de Kant, sino que viene de los textos del Evangelio. Cémo muestra de
ello encontramos los llamados a la conversion y al arrepentimiento
de Juan El Bautista; los Diez Mandamientos, las Bienaventuranzas y
la gran parabola del Juicio Final narrada en Mateo 25. Incluso en los
textos evanggélicos en los cuales se exalta el perdon y la misericordia
de Dios, como en la parabola del hijo prodigo, se habla también del

° Firestong, Chris y Jacoss, Nathan: In Defense of Kant's Religion,

Blommington, Ind.: Indiana University Press 2008, 57 (mi traduccion).
10 Firestong, C. y Jacoss, N: In Defense..., 94 (mi traduccion).

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



132 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

arrepentimiento sincero y el deseo de conversiéon como condicidn para
recibirlos. Lo propio de la gracia divina no radica en que Dios actta y
el hombre obtiene todo sin esfuerzo alguno, sino en que Dios sale al
encuentro del pecador arrepentido'’. En Kant, sin embargo, el énfasis
no esta puesto en el arrepentimiento, sino en la perfeccion moral. No
se trata de decir que en el Evangelio los méritos no tengan importancia
y que para Kant si la tengan. La diferencia radica en la acentuacién. A
partir del texto del Evangelio se puede afirmar que el arrepentimiento
sincero basta para recibir la gracia divina; Kant, en cambio, es mucho
mas exigente. S6lo quien haya hecho cuanto estaba en sus fuerzas para
llegar a ser un hombre mejor se hace digno de recibirla (Ak. VI 52, 161).

Esta dignidad esta constituida por una disposicion moral de fondo
orientada permanentemente a la imitacion de Cristo en cuanto arquetipo
de humanidad (Ak. VI 62)"2 El supuesto fundamental que permite
sostener esta concepcién es el concepto de Dios como el “conocedor de
corazones”, capaz de ver no s6lo los actos, sino también la disposicion
moral de fondo (Gesinnung) que subyace a ellos (Ak. VI 72-73)".

1 En el articulo de L. Stevenson titulado “Kant on Grace” encontramos

una buena sintesis de las tensiones que tiene lugar en el pensamiento cristiano
en torno al rol de Dios en las acciones morales humanas. Esta sintesis queda
resumida en la “paradoja de la gracia”, expresion acufiada por el te6logo Donald
Baillie, que consiste en atribuir a Dios nuestras buenas acciones sin negar, al
mismo tiempo, nuestras propia responsabilidad en ellas. Esta conviccion estaria
en el centro de la vida cristiana y constituirian una diferencia esencial entre
la vida cristiana y una “mera” moral (L. STEVEnsoN: “Kant on Grace”, en G.
Michalson (ed.), Kant's Religion with the Boundaries of Mere Reason. A Critical
Guide, Cambridge: Cambridge University Press 2014, 128-129)

12" Firestone y Jacobs destacan con especial énfasis la relacién entre la
gracia y Cristo en cuanto arquetipo de humanidad. “La gracia kantiana es
primero y ante todo el descenso voluntario de un prototipo que restaura para
nuestra especie la libertad moral y la posibilidad de una genuina bondad moral.
La gracia, en este sentido, no esta en conflicto con la libertad humana, ya que la
disposicion modélica atin debe ser adoptada por el agente moral; es este sentido,
la soteriologia de Kant es explicitamente sinérgica. Expresado brevemente,
la gracia kantiana habla principalmente de la disposicion hacia el caracter
modélico, no de un estimulo mistico de la voluntad para llegar a ser similar al
modelo” (FirestonE, C; y Jacoss, N.: In Defense..., 167, mi traduccion).

3" En el articulo titulado “Kantian Redemption. A Critical Challenge to
Christian Views of Faith and Works”, Palmquist desarrolla buenos argumentos

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



(PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 133

No hay, por lo tanto, contradiccién en los términos al afirmar que
es necesario ser digno de recibir la gracia divina. La gracia sigue siendo
gratuita, ya que “hacerse digno de ella” no significa que podamos exigirla
a la manera en que el acreedor puede exigir al deudor el cumplimiento
de la obligaciéon contraida. Si es posible esperarla considerando que
Dios es un gobernador santo y un juez recto (Ak. VI 139). Si Dios fuera
arbitrario, el hacerse digno de la gracia no tendria el menor sentido, ya
que todo dependeria finalmente de un decreto incondicionado de Dios.
Este voluntarismo seria, a juicio de Kant, “el salto mortale de la razén
humana” (Ak. VI 121).

en favor de la compatibilidad entre el Evangelio y la doctrina kantiana acerca
de la gracia. Aunque en el Nuevo Testamente, sefiala, la redencion esta ligada
al arrepentimiento, se entiende que si este arrepentimiento es de corazon
tendra como consecuencia un cambio en la conducta moral (Jn. 2, 14-26). Una
conversion sin consecuencias morales seria una perversion de la ensefianza
biblica. Kant, sefala este autor, rechaza las obras que se realizan sin una buena
disposicion moral de fondo. Como no podemos conocer directamente dicha
disposicién, debemos considerar el paso desde el mal hacia el bien como un
don libre e inmerecido de Dios. Las buenas obras son solo la evidencia que
podemos darnos a nosotros mismos de que nuestra fe en la redencion divina
no es vana, que realmente hemos sido salvados de sufrir las consecuencias de
nuestra disposicién hacia el mal. La gracia no puede ser considerada un premio,
porque viene a nosotros cuando nuestra disposicion es todavia corrupta; menos
aun pueden las obras no morales apaciguar el disgusto divino, porque esto seria
un inttil intento de controlar a Dios (Palmquist 2007, 36-37).

En una linea similar argumenta W. Kasper. En su libro La misericordia.
Clave del Evangelio y de la vida cristiana, dice que debemos evitar que una falsa
comprension del mensaje de Jesus acerca de la justicia divina lleven a minimizar
los dichos acerca del juicio, los cuales “constituyen una reiterada y perentoria
llamada a la conversién a la vista de una ultima oportunidad concedida por
la misericordia divina” (Kasper 2013, 75). Una misericordia que ignorar el
mal existente en la historia como si fuera irrelevante, “seria gracia barata, no
verdadera misericordia, la cual se toma en serio al ser humano y sus obras.
En su misericordia, Dios quiere que se satisfaga su justicia. De ahi que Jesus,
vicariamente por nosotros, cargue de forma voluntaria con los pecados de todos,
que devenga incluso pecado (cf. 2 Cor. 5, 21).” (Kasper 2013, 77-78). Mas adelante
agrega: “una comprension superficial de la misericordia de Dios incurriria en
contradiccion con la justicia y la santidad de este. Y ello ya no tendria que ver
con la dura realidad de la cruz” (Kasper 2013, 109).

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



134 MiGcuiL GONZALEZ VALLEJOS

En relacion al punto anterior, es necesario tener en cuenta (b) la
acusacion de pelagianismo que autores como Barth y Michalson han
planteado en contra de Kant (Cf. Marina 1997, p. 381). El pelagianismo,
una teologia herética que se remonta el monje britanico Pelagio (400 d.c.),
defendi6 una espiritualidad biblica de fuerte corte voluntarista. Pelagio
pensaba que a Dios se le pueden pedir toda clase de bienes, excepto
la virtud; el hombre recibe el libre albedrio y debe usarlo rectamente,
sin esperar la ayuda divina. Esta tesis, en consecuencia, “niega la
necesidad de la gracia para un cumplimiento natural y salvifico de la
ley moral, y con ello no tiene en cuenta la doctrina del pecado original
y sus consecuencias” (H. Rondet, “Pelagianismo”, K. Rahner (ed.).
Sacramentum Mundi. Diccionario Teoldgico). Es comprensible que algunos
autores relacionen esta tesis con el pensamiento kantiano. Es necesario,
sin embargo, examinar el asunto cuidadosamente.

Antes que nada, se debe sefialar que Kant asume un concepto de
gracia restringido. Para el cristianismo la gracia es mucho mas que
una ayuda sobrenatural que Dios le otorga al hombre para alcanzar la
perfeccion moral. La gracia en el Nuevo Testamento se identifica con la
salvacion y con la misericordia de Dios (K. Berger, “Gracia”, K. Rahner
(ed.). Sacramentum Mundi. Diccionario Teoldgico). En el contexto moral,
la gracia es “un don sobrenatural, una ayuda interior, por la que Dios
mismo obra en lo intimo de nuestra libertad para que usemos bien
de ella” (H. Rondet, “Pelagianismo”, K. Rahner (ed.). Sacramentum
Mundi. Diccionario Teolégico). Esta definicién no es incompatible con el
pensamiento de Kant. Si bien el filosofo insiste en que la razon no puede
saber de qué manera esta ayuda divina tiene lugar (Ak. VI 71), €l no
descarta que esta ayuda sea posible, auin sin presuponer el concurso
de la virtud. En otras palabras, Kant considera posible aquello que
la fe cristiana afirma como una verdad. Si analizamos ahora la tesis del
pelagianismo, vemos que a pesar de que comparte con la tesis kantiana
un cierto voluntarismo, se trata, en definitiva, de dos tesis distintas.
Kant no niega la ayuda sobrenatural en cuanto elemento esencial de la
gracia; mas bien acenttia la necesidad de la virtud moral como condiciéon
de posibilidad que permite recibirla. Se deben enfatizar aqui dos puntos
fundamentales.

En primerlugar, que Kant presupone que esimposible parael hombre
alcanzar la perfeccion moral por sus propios medios. De ahi se sigue
que sea razonable que quien haya cumplido el deber incondicionado
de llevar una buena conducta de vida pueda esperar la ayuda divina

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



(PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 135

(Ak. VI 120). Esto nos lleva a la siguiente pregunta: (c) ;atenta acaso el
recurso a la gracia propuesto por Kant contra el principio que dice que
siempre es posible cumplir lo mandado por la ley moral? El principio
senalado ocupa un lugar central en la moral kantiana; esta formulado
junto al imperativo categérico en la Analitica de la segunda Critica por
medio de la cita latina sic volo, sic iubeo (asi lo quiero, asi lo mando, Ak. V
31) y es reiterado en la Religién (VI 50). Este principio de origen estoico
alude a la identidad entre el contenido de lo mandado por la razén y
lo querido por la voluntad y se refiere fundamentalmente a nuestra
capacidad de actuar moralmente aun en contra de las inclinaciones,
la cual es demostrada por medio del ejemplo del hombre que aun
amenazado de muerte por su principe, sabe que esta en su poder el
consentir o no en dar falso testimonio contra un hombre honrado (Ak.
V. 30). Kant, sin embargo, no recurre a la gracia para complementar
nuestra capacidad de actuar moralmente en cada caso, sino que recurre
a ella para alcanzar el grado de virtud moral que nos haga dignos de
felicidad. El principio estoico afirma nuestra capacidad para actuar
moralmente, pero no implica su cumplimiento perfecto. En el ejemplo
del falso testimonio, Kant no sostiene que el hombre amenazado de
muerte actuara moralmente de manera necesaria, negandose a dar falso
testimonio contra un hombre honrado; lo tinico que Kant afirma es que
para €l es posible actuar moralmente atin en contra de la inclinacion a
conservar la propia vida. Al hombre amenazado de muerte, se pregunta
Kant, “;acaso no le pareceria entonces posible vencer su amor por la
vida por muy grande que fuera éste? Quiza no se atreva a asegurar si lo
haria o no; sin embargo, que le seria posible hacerlo, ha de admitirlo sin
vacilar. Asi pues, juzga que puede hacer algo porque cobra conciencia
de que debe hacerlo y reconoce en su fuero interno a esa libertad que
hubiese seguido siéndole desconocida sin la ley moral” (Ak. V 30). Se
debe conceder, en todo caso, que Kant no trata el tema de la gracia en la
segunda Critica y que el problema aparece por primera vez en la Religion.
El mal radical y la gracia son dos conceptos que van indisolublemente
unidos en el pensamiento kantiano.

En segundo lugar, se debe decir que en la moral kantiana lo
esencial no son los actos, sino la “disposicion moral de fondo”. De la
gran dificultad que el hombre tiene para llegar a conocer, al menos
parcialmente, su propia disposiciéon moral de fondo (Ak. V1441, VL 417),
se sigue la imposibilidad de distinguir los efectos de la naturaleza de los
efectos de la gracia (Ak. VI 174-175) y la necesidad de Dios en cuanto

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



136 MiGueL GONZALEZ VALLEJOS

“conocedor de corazones” (Herzkiindiger) a la hora de establecer juicios
morales definitivos acerca de las personas (Ak. VI 439)". A pesar de su
acentuacién moral, la tesis de Kant no es unilateral, sino que sostiene la
necesidad de colaboracién entre lo natural (la virtud) y lo sobrenatural
(la gracia). Con esta interpretacion coincide Marifia, quien afirma que en
la ética kantiana hay una conexion interna entre nuestra capacidad de
recibir la gracia y nuestro estado moral. Se trata de la conexién intrinseca
entre la universalidad de la ley moral, fundada en el valor absoluto de
toda creatura, y el concepto de la gracia inmerecida. Sin la universalidad,
la gracia seria pura arbitrariedad. Dios deberia favorecer a un grupo
“mas valioso” que otro, lo que contradice la idea del hombre como fin en
si mismo. Solo desde una perspectiva moral (kantiana) somos capaces
de ser receptivos a la gracia divina. La apertura a la gracia requiere de la
universalidad en cuanto elemento formal y, por lo tanto, del cambio en
la disposicion moral de fondo, que es la mas alta condicion de la gracia
(Marina 1997, 385)".

4 Asi Kant afirma que “el santo y poderoso debe ser omnisciente para

que asi pueda percibir mi moralidad interna, la que descansa en la disposicion
moral de fondo” (VL 149= Ak. XXVII, 305). Cf. VL 150 (=Ak. XXVII 306), Ak. IV
408, 419; Ak. VI1439.

1> De lo expuesto se sigue que para Kant la fe en Dios fundada en la moral
no sblo no es contraria a la razon, sino que es una exigencia de ella. Pero ;Qué
piensa Kant de la relacion entre razén y fe revelada? ;Hay alguna posibilidad de
dialogo entre ellas? Hemos visto ya que Kant no considera que verdades de fe
como la encarnacidén o la resurreccion sean irracionales, sino que no es posible
dar cuenta de ellas por medios de juicios que sean comunicables universalmente
(Ak. VI 170). Lo que Kant considera irracional es una fe que pretenda obtener la
salvacion mediante ritos o sacrificios, sin esforzarse por conseguir la perfeccién
moral. En relacién a este punto, Nonnenmacher destaca correctamente que
el resultado negativo de la reflexion de Kant es que los “medios de gracia”
como la oracidn, el ir a la Iglesia, el bautismo y la comunioén, lo son solo en
la medida en que sirvan como vivificaciéon de las disposiciones morales de
fondo verdaderamente practicas (Nonnenmacher 2011, 212). El tinico verdadero
servicio a Dios es el “servicio del corazon” (Ak. VI 192), esto es, una observacion
de todos los verdaderos deberes como mandatos divinos basado sélo en la buena
disposicion moral de fondo (cf. Ak. VI 153, 443). Este constituye, a mi juicio, un
primer punto de encuentro y un posible punto de partida para un didlogo entre
la fe revelada y la razon.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



ZPODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 137

Resumiendo lo visto hasta ahora, sostengo que tanto la acusacién
de pelagianismo como la critica que sostiene que Kant desconoce en
la Religion el principio, “el deber implica el poder”, son injustificados,
y que no es contradictorio sostener que la gracia debe ser merecida.
A la pregunta, jpodemos esperar el auxilio divino?, Kant responde
afirmativamente, solo que estableciendo una condicion: el recurso a
la gracia no se puede establecer a costa de la autonomia moral. Kant
logra establecer un equilibrio entre un concepto restringido de gracia
no contradictorio con el cristianismo y el principio de autonomia
establecido en la Fundamentacién y en la Critica de la razén prictica.

Finalmente, y mas alla de las grandes diferencias que existen entre
la fe moral kantiana y la fe revelada, pienso que el punto mas valioso de
la reflexién de Kant radica precisamente en la relacion que él establece
entre gracia y autonomia moral. A pesar de que la experiencia de la fe
nos habla de la misericordia infinita de Dios, no debemos olvidar que en
la fe se da también un momento de autonomia. Dios quiere salvarme,
pero no lo hara a costa de mi libertad. Yo debo aceptar la gracia divina
y manifestar mi aceptacién en mi conducta moral. En este punto, Kant
es cercano a Agustin, quien afirma, “el que nos cred sin nosotros no
nos salvara sin nosotros” (Agustin, Sermén 169 c.11 n 13). Para obtener
la gracia, Kant piensa que es necesaria la virtud. Una lectura menos
moralista del Evangelio nos dira que basta con el arrepentimiento sincero
y la auténtica conversion. Ambas lecturas, sin embargo, coinciden en
pensar que en el ambito moral la gracia “no es la causa de nuestra buena
disposicion moral de fondo. Es la buena disposiciéon moral de fondo
mas bien la causa de la dignidad que permite recibir la gracia”'®. Ella
no es merecida, sino gratuita, y podemos esperarla en la medida en que
lleguemos a ser dignos de ella. Si somos o no dignos de recibirla, sélo lo
puede saber Dios, el “conocedor de corazones”.

Bibliografia

Acgusrtin:  Sermones, http://www.augustinus.it/spagnolo/discorsi/
index2.htm, consultado en junio de 2014.

16 J. BojaNowaKr: “Zweites Stiick. Moralische Vollkommenheit”, en O.

Hoffe (ed.), Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
Berlin: Akademie Verlag 2011, 109, mi traduccion.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



138 MiGueL GONZALEZ VALLEJOS

BerGer, Klaus: “Gracia”, K. Rahner (ed.). Sacramentum Mundi.
Diccionario Teologico, http://www.mercaba.org/Mundi/CARTEL_
SACRAMENTUM_MUNDLhtm, consultado en junio de 2014.

Bojanowski, Jochen: “Zweites Stiick. Moralische Vollkommenheit”,
en O. Hoffe (ed.), Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der
blossen Vernunft, Berlin: Akademie Verlag 2011, 91-110.

BercogLio, Jorge / Francisco, Sumo Pontifice de la Iglesia Catdlica:
Carta Enciclica Lumen Fidei, Santiago: Paulinas 2013.

Crespo, Mariano: El valor ético de la afectividad. Estudios de ética
fenomenoldgica, Santiago: Ediciones Universidad Catoélica de Chile, 2012.

Firestong, Chris/ Jacoss, Nathan: In Defense of Kant's Religion,
Blommington, Ind.: Indiana University Press 2008.

Horn, Christoph: “Die menschliche Gattungsnatur. Anlagen zum
Guten und Hang zum Bosen”, en O. Hoffe (ed.), Immanuel Kant, Die
Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Berlin: Akademie
Verlag 2011, 43-69.

Kant, Immanuel: Akademie Ausgabe, Deutsche Akademie der
Wissenschaften (Ed.) Berlin: de Gruyter, 1902ff. (bisher erschienen:
29 Bde. in vier Abt.) (esp. Critica de la razén prictica, trad. R. Aramayo,
Madrid: Alianz, 2000; La religion dentro de los limites de la mera razon, trad.
F. Martinez, Madrid: Alianza 1969, 1986).

—: Vorlesung zur Moralphilosopie (VL) (Lecciones de Filosofia Moral),
Ethica philosophica (1751) (VL 133-147), W. Stark (ed.), Berlin: de
Gruyter 2004.

Kasper, Walter: La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana,
Sal Terrae: Santander 2013.

MaRriNg, Jacqueline: “Kant on Grace. A Reply to His Critics”,
Religious Studies 33 (1997), 379-400.

NoNNENMACHER, Burkhard: “Der Begriff sogennanter Gnademittel
unter der Idee eines reinen Religionsglaubens”, en O. Hoffe (ed.),
Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
Berlin: Akademie Verlag 2011, 211-229.

Parmaquist, Stephen: “Kantian Redemption. A Critical Challenge to
Christian Views of Faith and Works”, Philosophia Christi 9 (2007), 29-38.

RonpeT, Henri: “Pelagianismo”, K. Rahner (ed.). Sacramentum
Mundi. Diccionario Teoldgico (http://www.mercaba.org/Mundi/CARTEL _
SACRAMENTUM_MUNDIhtm), consultado en junio de 2014.

Topicos, Revista de Filosofia 48 (2015)



(PODEMOS ESPERAR EL AUXILIO DIVINO? 139

StevENsoON, Leslie: “Kant on Grace”, en G. Michalson (ed.), Kant's
Religion with the Boundaries of Mere Reason. A Critical Guide, Cambridge:
Cambridge University Press 2014, 118-136.

Woop, Allen: Kant’s Moral Religion, Ithaca and London: Cornell
University Press 1970 (2009), 43-69.

—: “The Evil in Human Nature”, en G. Michalson (ed.), Kant's
Religion with the Boundaries of Mere Reason. A Critical Guide, Cambridge:
Cambridge University Press 2014, 31-57.

Toépicos, Revista de Filosofia 48 (2015)





