
Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014), 159-195.

Virtudes y vicios argumentativos:

A veinte años de Vértigos argumentales, de 
Carlos Pereda

Mario Gensollen
Departamento de Filosofía

Universidad Autónoma de Aguascalientes
mgenso@correo.uaa.mx

Abstract
The aim of this paper is to analyze the importance and rel-

evance of the Carlos Pereda’s thought in argumentation theory, 
focusing on his work entitled Vértigos Argumentales, which has 
as its central purpose the defense of an emphatic reason, not 
deprived of uncertainty, but neither of objectivity. Keeping in 
mind that Carlos Pereda’s theory of argumentation is close to 
his conception of rationality, the author turns to the analysis of 
issues that intersect, such as epistemic virtues, the concept of 
rationality, an ethics of argumentation, etc. The paper concludes 
with the view of argumentation through the concept of ‘prac-
tice’, where different aspects to be considered in argumentative 
action are pointed out. It concludes that Vértigos Argumentales 
formulated and developed some basic intuitions that are present 
in the contemporary debate about argumentation and virtue. 

Keywords: argumentative whirls, argumentative practices, 
emphatic reason, argumentative virtues, Carlos Pereda. 

Resumen
El objetivo de este artículo consiste en analizar la importancia 

y la relevancia del pensamiento de Carlos Pereda en la teoría de 
la argumentación, haciendo hincapié en su obra titulada Vértigos 

Recibido: 25 - 06 - 2014. Aceptado: 02 - 09 - 2014.



160 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Argumentales, que tiene como propósito central la defensa de 
una razón enfática, no libre de incertidumbre, pero tampoco de 
objetividad. Teniendo en mente que la teoría de la argumentación 
de Carlos Pereda colinda con su concepción de racionalidad, el 
autor recurre al análisis de temas que se entrecruzan, tales como 
las virtudes epistémicas, el concepto de racionalidad, una ética 
de la argumentación, etc. El artículo concluye con la concepción 
de la argumentación a partir del concepto de ‘práctica’, en donde 
se señalan los diferentes aspectos que deberían considerarse en 
la acción argumentativa. Se concluye que Vértigos argumentales 
formuló y desarrolló algunas intuiciones básicas que están 
presentes en el debate contemporáneo acerca de la argumentación 
y la virtud. 

Palabras clave: vértigos argumentales, prácticas 
argumentativas, razón enfática, virtudes argumentativas, Carlos 
Pereda. 

Es un lugar común afirmar que la teoría de la argumentación tiene 
una vida reciente. No fue sino hasta mediados del siglo pasado, con la 
aparición en 1958 de The Uses of Argument de Stephen Toulmin y el Traité 
de l’Argumentation de Perelman y Ölbrechts-Tyteca, que los estudios 
sobre las diversas prácticas argumentativas comenzaron a recibir una 
atención independiente1.

Quizá la principal pregunta que buscan responder los teóricos de la 
argumentación sea de índole normativa: ¿qué hace que un argumento 
sea un buen argumento? Para ello, se han tratado de desarrollar teorías 
lo más completas posibles que permitan capturar la normatividad de las 
prácticas argumentativas. Sin embargo, el problema es añejo. Aristóteles 
mismo se percató que en el natural y ordinario ejercicio de dar y recibir 
razones se traslapan distintas dimensiones del argumento (logos, ethos 
y pathos). Para ello diseñó distintas herramientas que dieran cuenta de 
ellas: la lógica, la dialéctica y la retórica2.

1  Para una historia contemporánea de la teoría de la argumentación, 
puede verse el primer capítulo de: Michael A. Gilbert: Coalescent Argumentation, 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates 1997.

2  Para una excelente reconstrucción de la teoría de la argumentación 
aristotélica, ver: Enrico Berti: Las razones de Aristóteles, trad. Horacio Gianneschi 



161A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

En la actualidad, el problema persiste: se trata de brindar una teoría 
sistemática que responda por la pregunta normativa que nos hace 
considerar algunos argumentos como buenos y otros como malos, pero 
el enfoque ha sido reductivo. Este problema fue bautizado por Johnson 
como “el problema de la integración”3. Sin embargo, los teóricos de 
la argumentación suelen concentrarse en uno u otro de los enfoques, 
tratando de responder a la pregunta normativa desde uno solo, creyendo 
que es posible reducir la normatividad de todas las dimensiones de la 
argumentación a una sola4.

En castellano, una de las obras fundacionales de la moderna 
teoría de la argumentación se le debe al filósofo uruguayo Carlos Vaz 
Ferreira. En su Lógica viva, publicada originalmente en 1910, buscaba 
desenmascarar la forma en la que las esquematizaciones y el lenguaje se 
enfrentan muchas veces a problemas inexistentes. Bajo la influencia de 
Mill y James, Vaz Ferreira estudió los paralogismos5. Su singular idea, 
dentro de la tradición del estudio de las falacias, se debía no sólo a su 
peculiar marco “psico-lógico”, sino a su concepción del paralogismo 
como un proceso o estado de confusión y una fuente de errores mentales 
y cognitivos antes que discursivos. Tal exposición de los paralogismos 
—pensó— promovería un nuevo modo de pensar, más comprensivo, 
fundamentado a partir de lo concreto y vivo del pensamiento por debajo 
de los esquemas en que es formulado6.

y Maximiliano Monteverdi, Buenos Aires: Oinos 2008 (italiano: Le ragioni di 
Aristotele, Roma-Bari: Gius. Laterza & Figli SpA 1989).

3  Ralph H. Johnson: Manifest Rationality: A Pragmatic Study of Argument, 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates, p. 191.

4  Lilian Bermejo ha señalado el problema, y ha buscado superarlo en uno 
de sus más recientes libros: Lilian Bermejo-Luque: Giving Reasons. A Linguistic-
Pragmatic Approach to Argumentation Theory, Dordrecht: Springer 2011. Para una 
reseña crítica de este intento: Mario Gensollen: “Reseña de Giving Reasons. A 
Linguistic-Pragmatic Approach to Argumentation Theory”, Tópicos 42 (2012), pp. 
245-250.

5  Cfr. Carlos Vaz Ferreira: Lógica viva, Buenos Aires: Losada, 1945 4ª ed. 
La 1ª ed. data de 1910. La última edición en vida del autor es la 5ª, 1952.

6  Para una exposición de las aportaciones centrales de Vaz Ferreira a la teoría 
de la argumentación, así como para mostrar su pertinencia actual, en particular 
con respecto al estudio de las falacias, ver: Luis Vega Reñón: “Paralogismos. 
Una contribución de C. Vaz Ferreira al análisis de la argumentación falaz”, Doxa. 
Cuadernos de Filosofía del Derecho 31 (2008), pp. 625-640.



162 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

En 1994, y bajo la influencia de Vaz Ferreira7, otro filósofo uruguayo 
sentaba las bases de una teoría de la argumentación integradora. Bajo 
la denominación de “fenomenología de la experiencia argumental” o 
“fenomenología de la atención argumental”, Carlos Pereda buscó dar 
título a una serie de operaciones tanto descriptivas como evaluativas, y a 
una manera de situarse en los debates y ser sensible a ellos, lo que buscaba 
incluir actitudes tanto cognitivas como afectivas. Para Pereda, esta 
perspectiva mucho más rica de describir y evaluar las argumentaciones 
no es análoga al algoritmo y a la evaluación de una operación matemática, 
sino a la sensibilidad de quien aprecia los matices de una música o de un 
color. Esta analogía le permitió ampliar las herramientas de evaluación 
argumentativa: así, ya no sólo se contaría con los evaluadores “válido” 
e “inválido” —definidos a partir de la lógica formal—, sino con un 
amplio paisaje de posibilidades críticas: “un argumento, un debate 
pueden «revelar» u «ocultar», ser «sagaces» o «miopes», «penetrantes» 
o «superficiales», «justos» o «distorsionadores», «con mucho tacto» o 
«casi sin tacto», «abridores de caminos» u «opresivos», «sutiles con el 
problema que tratan» o «brutales», o «en parte, sutiles» y «en parte, 
brutales»”8.  

A veinte años de la publicación de Vértigos argumentales —la 
obra de Pereda en la que se esboza con mayor detalle su teoría de la 
argumentación—, se busca discutir su pertinencia para los debates 
más actuales en torno a la normatividad argumentativa. Para ello, en la 
primera parte se contextualiza el pensamiento de Carlos Pereda a partir 
de su fenomenología de la experiencia argumental; en la segunda, se 
delinean brevemente las tesis principales de Vértigos argumentales; en la 
tercera se trata de dialogar con Pereda a partir del debate reciente en 
torno a las virtudes argumentativas; y, en la cuarta, se aborda la última 
perspectiva de Pereda en torno a la argumentación, la argumentación en 
cuanto práctica.

7  Esta influencia ha sido destacada por: Javier Muguerza: “Vértigos 
argumentales de Carlos Pereda”, Vuelta 228 (noviembre de 1995), p. 38.

8  Carlos Pereda: Vértigos argumentales. Una ética de la disputa, Barcelona: 
Anthropos & UAM-Iztapalapa 1994, p. 11.



163A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

1. Racionalidad y argumentación
La obra filosófica de Carlos Pereda plantea un reto fundamental: la 

diversidad de sus intereses, el vasto paisaje que recorre en sus artículos 
y libros, parece no brindar una guía para recorrer el sinuoso camino de 
su pensamiento. Más de alguno podría pensar que falta un mapa para 
no extraviarse. Sin embargo, y como se verá, el mapa existe, y Pereda lo 
trazó explícitamente hace veinte años a partir de su teoría de la razón y 
de su teoría de la argumentación.

Pereda ha sido excesivamente atento a su metodología, a la forma y 
no sólo a la materia respecto a la cual reflexiona. Le ha interesado tanto 
el variopinto conjunto de problemas sobre los cuales ha tenido algo que 
defender, así como la forma en la que se debe atender a tales temáticas. En 
casi cualquiera de sus libros y artículos, inicia explicitando una serie de 
reglas epistémicas y argumentativas —a veces esbozadas incluso como 
consejos—, y después procede, mediante tal reflexión metodológica, a 
abordar la cuestión que tiene en mientes. Pereda siempre está atento 
al uso de las palabras, que pueden ser tanto puentes como laberintos; 
y en sus ensayos y obras abundan datos y materiales para la reflexión, 
apoyados siempre en innumerables ejemplos9. 

9  Guillermo Hurtado ha descrito así la originalidad del pensamiento 
de Pereda: “El primer encuentro con un pensamiento original produce una 
sensación de extrañeza. Es como entrar a un país desconocido, en donde la 
gente habla otro idioma y las casas tienen otras formas. La filosofía de Carlos 
Pereda genera esa sensación. No se parece a lo que estamos acostumbrados, 
porque Pereda ha logrado desarrollar un método y un estilo propios. La íntima 
relación entre el método y el estilo en la prosa filosófica la distinguen de otras 
disciplinas. Como en el caso de otros filósofos de altura, el método filosófico de 
Pereda es inseparable del estilo de su escritura. No es el artículo analítico (el 
llamado —de manera chocante— paper); tampoco el del clásico ensayo filosófico 
hispanoamericano (que tantas veces se extravía en sus florituras), y, sin embargo, 
tiene mucho de ambos. Digamos que es un estilo híbrido, aunque quizá sería 
mejor describirlo simplemente como «el estilo de Carlos Pereda» porque es 
único, irrepetible. ¿Qué caracteriza a este método-estilo? Doy unos cuantos 
ejemplos. Uno, es el uso frecuente y atinadísimo de los ejemplos, es decir, de 
las circunstancias, costumbres y formas de vida sobre las que a veces flotan y 
a veces se hunden los problemas filosóficos. Otro, muy ligado al anterior, es la 
atención al uso cotidiano de las palabras, a las maneras en las que los gritos, a 



164 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Carlos Pereda insta a leer la obra filosófica de cualquier pensador a 
partir de una sutil distinción: aquella entre lecciones formales y lecciones 
materiales. Así, e.g., si se lee la obra del segundo Wittgenstein, bien puede 
repararse en el argumento contra el lenguaje privado, explorar sus 
premisas, tratar de enunciar de manera precisa su conclusión, incluso 
reconstruir con fineza el argumento mismo y mostrar qué posibles 
consecuencias semánticas y epistémicas tiene; o bien, se puede leer su 
obra como una puesta en práctica de ciertas formas (o metodologías) 
de razonar y argumentar, y reparar en ellas. En el primer caso, se 
atendería a un fragmento o porción de las lecciones materiales que se 
obtienen, en este caso de la lectura de las Philosophische Untersuchungen; 
en el segundo, se atendería sus lecciones formales. Así, las lecciones 
materiales que pueden obtenerse de una obra filosófica consisten en 
“aquellas enseñanzas que se originan en cómo un pensador plantea, 
trabaja, soluciona o disuelve con buenas razones cierto número de 
problemas o pseudoproblemas”10. En cambio, “la lección formal de un 
pensador no consiste tanto en retener los aportes respecto al tratamiento 
de este o aquel problema, o pseudoproblema concreto, sino en aprender 
de algunas de sus técnicas de pensamiento más habituales”11. 

Esta estrategia ha sido usada por Pereda para leer la obra 
filosófica de algunos clásicos de la filosofía, así como para conversar 
argumentativamente con la obra de algunos de sus colegas más 

veces sutilísimos, de nuestro vocabulario producen destellos o fantasmas. Una 
característica del método de Pereda es la reiterada formulación de ciertas normas 
de la razón y de la acción. Estas normas —que a veces parecen consejos y, a 
veces, incluso, refranes— se insertan cual peldaños que nos permiten alcanzar 
niveles superiores de exploración, y, al mismo tiempo, como recursos para 
recordar y recapitular. Pero quizá lo que más caracteriza la filosofía de Pereda 
es la extrema atención que se presta en ella al terreno movedizo de las razones, 
a la compleja trama de los argumentos. En la obra de Pereda se escuchan por 
todos lados las voces de mil y un debates. Es una filosofía dialógica en el sentido 
más rotundo de la palabra” (Guillermo Hurtado: “Extrañeza y resplandor de 
la filosofía de Carlos Pereda”, en: Carlos Pereda: La filosofía y la perspectiva de la 
extrañeza, México: UNAM 2013, pp. 3-4).

10  Carlos Pereda: “Wittgenstein y el pensamiento de América Latina”, 
Euphyía IV-7 (2010), p. 47.

11  Pereda: “Wittgenstein y el…”, p. 48.



165A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

cercanos12. Así, se puede usar la misma metodología propuesta por 
Pereda para leer su propia obra. En 1994 publicó dos obras fundamentales 
para comprender tanto la lección material central de su obra, como para 
entender sus diversas lecciones formales: Razón e incertidumbre y Vértigos 
argumentales, respectivamente. 

En Razón e incertidumbre, Pereda elabora una teoría de la 
racionalidad: una que no sea reductiva; y la vincula necesariamente con 
la argumentación, al menos con cierta forma de concebirla y practicarla: 

Encontramos racionalidad en donde encontramos 
argumentación, y ésta se dice de muchas maneras: 
hay diferentes esquemas argumentales y varias 
posibilidades de formular un ataque argumental o de 
respaldar una conclusión. Así, eliminar de la razón, como 
requisitos necesarios, atributos tales como “criterios 
precisos, fijos y generales” o “creencias últimas en tanto 
fundamentos”, y vincularla a la delicada aventura de 
los ciclos argumentales despide un concepto austero 
de razón, una razón cierta de sí en tanto singular, 
homogénea, demarcada, con relaciones exclusivamente 
necesarias. Pero no despide a la razón. Por el contrario, 
le da la bienvenida a un concepto enfático de razón e 
invita a vivir con su incertidumbre, a enfrentarnos sin 
cesar a ella13.

El correlato formal de esta lección material, en torno a los conceptos 
de “razón” y “racionalidad”, se encuentra en Vértigos argumentales. 
Pereda, a diferencia de otros filósofos, no pretende que se extraigan las 
lecciones formales que reposan implícitas en sus lecciones materiales: 
busca hacerlas explícitas. En suma, argumenta sobre la argumentación. Así 
lo hacía desde la primera de sus obras: “quien argumenta […] tiende a 
olvidar el hecho de que está argumentando. Por el contrario, en estos 
debates se atiende con particular terquedad a ese hecho. No sólo, pues, 

12  Un ejemplo paradigmático del uso de esta metodología se encuentra 
en su debate con algunas tesis de Creer, saber, conocer de Luis Villoro: Carlos 
Pereda: “Conocimiento y sabiduría”, en: Debates, México: Fondo de Cultura 
Económica 1987, pp. 10-36.

13  Carlos Pereda: Razón e incertidumbre, México: Siglo XXI Editores 1994, 
pp. 9-10.



166 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

argumento sobre esto o aquello, sino que también argumento sobre la 
argumentación misma”14. 

En su argumentación sobre la argumentación misma, Pereda ha 
esbozado diversas lecciones formales de forma material, o bien, nos ha 
dado algunas lecciones materialmente formales, i.e., traza una teoría 
sobre la argumentación y una teoría sobre los “vértigos argumentales”, 
que no son otra cosa que una teoría tanto sobre las virtudes como sobre 
los vicios de la argumentación. Dado que, para Pereda, existe un vínculo 
necesario entre razón y argumentación, resulta necesario bocetar una 
teoría de la argumentación que funcione dentro de una racionalidad 
enfática. Es este el contexto en el que hay que situar a Vértigos argumentales: 
como la lección materialmente formal que sirve de correlato a su teoría 
de la razón enfática, y como una defensa de la misma. 

Así, el pensamiento de Carlos Pereda explora múltiples aristas, 
pero tiene un claro punto de partida: la teoría de la argumentación. Se 
puede considerar que sus obras Debates, Conversar es humano y Razón e 
incertidumbre son una brillante antesala de Vértigos argumentales. En esta 
obra, Pereda aborda distintas tentaciones, actitudes y excesos, los cuales 
producen “vértigos” que terminan atrayendo atroz e irresistiblemente. 
Así, se desencadena un dispositivo de repetición en el argüir, de tal suerte 
que todo nuevo argumento se usa o para prologar la discusión con cierta 
dirección, reafirmar los presupuestos básicos de la dirección ya tomada, 
o para inmunizar los ataques no cooperadores que se introducen en la 
discusión. Son tentaciones de la impotencia y de la ignorancia, del poder 
y la certeza, que irremediablemente producen vértigos.

Al discutir la naturaleza y utilidad de la argumentación, Pereda ha 
transitado múltiples caminos filosóficos: desde la epistemología hasta 
la ética y la política. Al responder las preguntas de cómo, por qué y 
para qué se argumenta, de cuáles son los diferentes mecanismos que se 
despliegan en las argumentaciones teóricas y prácticas y, lo que es más 
importante, qué tipo de consecuencias posee todo ello, Pereda ofrece 
respuestas que tienen injerencia más allá de las fronteras de la teoría 
de la argumentación. En un tono más ensayístico, Pereda aborda estas 
preocupaciones en torno a una “ética de la disputa”, y hasta de una 
“política de la disputa”, en su obra Crítica de la razón arrogante15.

14  Pereda: Debates, p. 8.
15  Cfr. Carlos Pereda: Crítica de la razón arrogante, México: Taurus 1999.



167A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Esta veta de su pensamiento conduce a Pereda a una teoría de la 
racionalidad, que se presenta como una defensa de lo que él denomina 
razón enfática y, otras veces, razón reflexiva. Pereda contrapone la razón 
austera —propia del cálculo, la semántica unívoca, la exactitud— y 
la razón arrogante a la razón enfática o reflexiva —aquella que admite 
el lenguaje figurado y la probabilidad, y que toma en cuenta tanto la 
historia de los conceptos como de las metáforas, y considera relevante 
quién dice una cosa y a quién la dice. Para Pereda, defender una razón 
enfática o reflexiva es la mejor defensa de la razón16.

En Sueños de vagabundos Pereda amplía sus reflexiones sobre los 
vértigos argumentales al terreno de la literatura y la moral. Para Pereda, las 
recurrentes “palabras-ismos” —esteticismo, moralismo, naturalismo17, 
psicologismo, voluntarismo, fisicalismo, racionalismo, sentimentalismo, 
y otras más virulentas como el nacionalismo18 o el fanatismo— hacen 
referencia a una conducta desmedida en favor de algo o de alguien que 
tarde o temprano acaba malentendiendo ese algo o a ese alguien y lo 
maltrata. Las “palabras-ismos” son vocablos despectivos que muestran 
la ausencia de un parámetro adecuado; palabras de desmesura que 
informan y hasta previenen acerca de vértigos que marean los deseos, 
las emociones, los valores, desencaminan las creencias y aturden la 
capacidad de juzgar. Así, en este libro, Pereda examina las patologías del 
juicio a las que se alude con dichas palabras de desmesura, pero ahora 
en el terreno del arte: principalmente el esteticismo y el moralismo19.

Junto a estas preocupaciones que, en último término, confluyen en 
una teoría de la capacidad de juzgar, tanto teórica como práctica —otra 
expresión para hacer referencia a la razón reflexiva—, Pereda ha sido 
también atento testigo del quehacer filosófico en América Latina y, 
en particular, de ciertos vicios que la aquejan. Pereda ha denominado 
a estos vicios: fervor sucursalero, afán de novedades y entusiasmo 

16  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 320-324.
17  Para una polémica abierta con el naturalismo, ver: Pereda, La filosofía…, 

pp. 21-29.
18  Para una polémica abierta con el nacionalismo, ver: Carlos Pereda: 

“Tres desmesuras de los nacionalismos”, Diánoia XLVII-48 (mayo 2002), pp. 119-
136.

19  Cfr. Carlos Pereda: Sueños de vagabundos. Un ensayo sobre filosofía, moral 
y literatura, Madrid: Visor 1998.



168 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

nacionalista20. Al respecto, ha escrito una serie de trabajos, reseñas 
críticas y entrevistas sobre diversos autores latinoamericanos21.

Así, el pensamiento de Carlos Pereda no cae en vicios en los que 
a veces sucumbe la filosofía, como la cerrazón y la estrechez. Pereda 
no sólo advierte de los peligros de cierto tipo de racionalidad y de sus 
vértigos, sino que sus reflexiones metodológicas son puestas en acción 
en una inmensa cantidad de temáticas éticas, políticas, lingüísticas, 
epistemológicas y estéticas. De este modo, se puede caracterizar la obra 
de Pereda como una mezcla entre el rigor y la imaginación —como en 
algún sitio lo afirma el propio Pereda—, la buena mezcla para examinar 
cualquier cosa22.

2. Fenomenología de la experiencia argumental
En el prólogo a la edición actualizada de The Uses of Argument, 

Stephen Toulmin mostraba su sorpresa respecto a cómo había sido leída 
su obra: como una teoría de la argumentación más que como un libro de 
epistemología:

De ninguna manera he pretendido exponer una teoría 
de la retórica ni de la argumentación: mi interés radicaba 
en la epistemología del siglo XX, no en la lógica informal. 
Aún menos tenía en mente un modelo analítico como 
el que, entre los estudiosos de la comunicación, acabó 
llamándose «el modelo de Toulmin». De hecho, muchos 
lectores me asignaron antecedentes históricos que me 
relegaron a una muerte prematura23.

20  Cfr. Carlos Pereda: “Latin American Philosophy: Some Vices,” The 
Journal of Speculative Philosophy XX-3 (2006), pp. 192-203.

21  Recientemente, Pereda ha reunido esta serie de trabajos en: Carlos 
Pereda: La filosofía en México en el siglo XX. Apuntes de un participante, México: 
CONACULTA 2013.

22  Una exposición más detallada de lo expuesto hasta este momento 
puede encontrarse en: E. Harada: “Carlos Pereda y la cultura argumentativa”, 
Andamios VII-14 (2010), pp. 225-262.  

23  Stephen Toulmin: Los usos de la argumentación, trad. María Morrás y 
Victoria Pineda, Barcelona: Península 2007, p. 9 (inglés: The Uses of Argument, 
New York: Cambridge University Press 2003).



169A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Con Pereda y Vértigos argumentales se puede cometer el mismo 
malentendido. Como se señaló en el apartado anterior, al menos resulta 
imposible desligar su teoría de la argumentación de su teoría de la 
racionalidad. No obstante, en lo que sigue, este apartado se concentrará 
en los aspectos que inciden de manera directa en la teoría de la 
argumentación, y sólo indirectamente en la teoría de la racionalidad.

Como señala con acierto Zagal, la teoría de la argumentación de 
Pereda posee tres características centrales: a) un énfasis en el diálogo 
informal; b) una constante vigilancia del talante moral de los argumentos 
y del agente argumentativo; y c) una asociación con las virtudes 
epistémicas, lo que hace de su teoría de la argumentación una basada 
más en la formación del criterio que en la acumulación de criterios24. En 
este sentido, la teoría de la argumentación de Pereda es eminentemente 
moderna. Para Michael Gilbert:

Las notas que distinguen a la teoría de la argumentación 
como algo distinto de sus predecesoras son dos. La 
primera nota distintiva es un énfasis fuerte en la 
argumentación dialógica, es decir en dos personas 
que argumentan en conversación o discusión, antes 
que la tradicional persona sola que se enfrenta con un 
trozo de texto. La segunda nota distintiva es que los 
teóricos de la argumentación ven recientemente las 
argumentaciones como situadas o como ocurriendo en 
un contexto localizable, el cual puede de suyo tener 
un impacto tanto en las argumentaciones como en los 
argumentadores25.

24  Cfr. Héctor Zagal: “El aristotelismo de Carlos Pereda”, en: Miguel 
Ángel Fernández & Guillermo Hurtado (comps.): Normatividad y argumentación. 
Carlos Pereda y sus críticos, México: UNAM-IIF, p. 189. 

25  Michael Gilbert: “Breve historia de la teoría de la argumentación”, 
trad. Fernando Leal, en: Fernando Leal, Carlos Fernando Ramírez & Víctor 
Manuel Favila (coords.): Introducción a la teoría de la argumentación, Guadalajara: 
Editorial Universitaria 2010, p. 12 (inglés: “The Recent History of Argumentation 
Theory,” en cap. 1 de Coalescent Argumentation, Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum 
Associates 1997). 



170 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

En este sentido, la teoría de la argumentación de Pereda, al igual 
que, e.g., la pragma-dialéctica de la Escuela de Ámsterdam26, es 
eminentemente dialógica. Pereda piensa que la argumentación es 
fundamentalmente un medio de resolución de conflictos de creencias: 
“Argumentar consiste en ofrecer una serie de enunciados para apoyar 
a otro enunciado que plantea ciertas perplejidades, conflictos, o en 
general, problemas en torno a nuestras creencias teóricas o prácticas: 
argumentando procuramos resolver muchas dificultades que tienen que 
ver con nuestras creencias, incluyendo varias decisivas”27. No obstante, 
la teoría de la argumentación de Pereda indica un enfoque adicional: la 
relación entre la argumentación y la epistemología de las virtudes. En el 
siguiente apartado se repara con detalle en esta característica.

Para dar cuenta del lugar que ocupa la argumentación en la 
geografía de nuestras prácticas, Pereda inicia oponiéndola a la violencia. 
De entrada, frente a un conflicto de creencias caben dos posibilidades: 
resolverlo o evitarlo. Si lo enfrentamos, y tratamos de resolverlo —
piensa Pereda— las distintas modalidades para acometer la empresa 
pueden ajustarse a dos modos básicos: podemos resolver conflictos de 
creencias mediante la violencia o mediante la argumentación. Violencia 
y argumentación, así, representan dos modos de afrontar la diferencia: 

Argumentación y violencia, argumentación en 
tanto capacidad de escuchar al otro y responderle y 
defenderse e intercambiar creencias y modificar las 
propias creencias y respetar desacuerdos y negociar…, 
y violencia en tanto meramente imponerse, conforman, 
pues, dos modos básicos de comportarse: los dos 
modos básicos de tratar diferencias, sentir y actuar ante 
la diferencia28.

Ahora bien, violencia y argumentación no son dos modos aislados 
mediante los cuales se trata de solucionar el desacuerdo: pueden 

26  Su obra fundacional: Frans H. van Eemeren & Robert Grootendorst: 
Speech acts in argumentative discussions. A theoretical model for the analysis of 
discussions directed towards solving conflicts of opinion, Berlin: Foris 1984. 

27  Pereda: Vértigos…, p. 7.
28  Carlos Pereda: “Argumentación y violencia”, en: Adolfo Sánchez 

Vázquez (ed.): El mundo de la violencia, México: Fondo de Cultura Económica-
UNAM 1998, p. 327.



171A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

entrelazarse, incluso contaminarse. De algún modo, la argumentación 
se opone a la violencia, y la violencia despide a la argumentación, pero 
la argumentación no extingue cualquier forma de violencia, e incluso 
dentro de la violencia pueden esgrimirse argumentos.

Primero, habría que observar detenidamente sus diferencias. 
Pereda propone distinguir entre dos formas distintas de violencia: una 
violencia externa y otra interna a la argumentación. Se está ante violencia 
externa cuando una persona, frente a una discrepancia con respecto a 
sus creencias, no atiende a los argumentos del otro y lo calla, lo golpea, 
chantajea, o utiliza el poder o la fuerza. Frente a la violencia externa, 
la argumentación sí constituye una forma antagonista de actuar frente 
a la diferencia. No obstante, también se puede atender a las relaciones 
no excluyentes entre violencia y argumentación. Se está ante violencia 
interna a la argumentación cuando se presentan “argumentaciones 
violentas”: “aquellas […] en las que, mediante la falsificación de 
argumentos, se «violentan», se producen de manera violenta, los 
convencimientos”29.

Es a partir de esta distinción entre violencias internas y externas a la 
argumentación como hay que leer las cuatro reglas argumentativas que 
propone Pereda, y que se sitúan en la tradición del pensamiento crítico 
y la sabiduría reflexiva30:

1)	 Con respecto a las perplejidades, conflictos y proble-
mas de creencias, piensa que tratarlos con argumen-
tos conforma el modelo para enfrentar esas dificul-
tades.

2)	 Ten cuidado con las palabras.

3)	 Evita los vértigos argumentales.

4)	 Atiende a que tus argumentos no sucumban a la ten-
tación de la certeza o a la tentación de la ignorancia, 
pero tampoco a la tentación del poder absoluto o a la 
tentación de la impotencia. 

29  Pereda: “Argumentación y…”, p. 329.
30  Cfr. Carlos Pereda: Conversar es humano, México: El Colegio Nacional-

Fondo de Cultura Económica 1991, p. 14.



172 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

La regla (1) pide que se actúe de un modo particular ante las 
perplejidades, los conflictos y los problemas de creencias. Ahora bien, 
no todo problema es del mismo tipo. Al menos, se pueden distinguir dos 
tipos: problemas por carencia de habilidades y problemas por carencia de 
creencias. Los argumentos sólo son pertinentes con relación al segundo 
tipo de problemas. No obstante, ambos tipos de problemas no suelen 
independizarse. Pereda pide que se imaginen un par de situaciones:

Situación A

Juan: — Temo cruzar este río; ignoro su profundidad.

Roberto: —Puedes dar pie a todo lo ancho del río.

Juan: — ¿Cómo lo sabes?

Roberto: —He cruzado este río varias veces.

Situación B

Juan: —Temo cruzar este río; ignoro su profundidad.

Roberto: — Eso no importa; cruzarás el río y punto. O 
saltas o te empujo31.

La regla (1) pide pensar que situaciones como (A) son el modelo 
para resolver problemas de creencias. En este sentido, la regla (1) es 
una regla contra la violencia externa a la argumentación. Pero, como 
se señaló, aunque la argumentación despida a la violencia externa, 
no imposibilita que la violencia interna se presente en nuestras 
argumentaciones. Las reglas (2), (3) y (4) buscan enfrentar este otro 
tipo de violencia. La regla (2) alerta del peligro de las palabras: éstas 
aclaran, pero también confunden; iluminan, pero pueden oscurecer: 
“una ambigüedad sistemática las recorre: con palabras se transmiten 
informaciones verdaderas y falsas, sinceras y engañosas, reales e 
imaginarias; mediante ellas nos relacionamos con nosotros mismos, 
con los otros, con el mundo, pero también levantamos obstáculos, 

31  Pereda: Conversar es…, p. 15.



173A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

producimos malentendidos, confundimos y nos confundimos”32. La 
regla (3) previene de los vértigos argumentales, y pide que se eviten. 
Algo se ha dicho ya acerca de los vértigos argumentales, pero más 
adelante se describirán a detalle. Ahora basta con decir que la regla (3) 
previene, a su vez, de los peligros de ciertas polaridades o dicotomías: 
simple/complejo, subjetivo/objetivo, ser/deber ser, sublime/bajeza, 
“contrastes que suelen producir posiciones en torno a uno solo de esos 
extremos, desencadenando vértigos argumentales”33.

Como se mencionó en el apartado anterior, Pereda busca elaborar en 
Vértigos argumentales una “fenomenología de la experiencia argumental”; 
i.e., describir la argumentación como compuesta por ciclos, con sus 
fases, sus reglas y su funcionamiento. Así, la argumentación puede ser 
comprendida como una “variada maquinaria” o como una “delicada 
aventura”. Atender a una fenomenología de la experiencia argumental 
—a sus complicaciones, riesgos, sutilezas e imprevistos— advierte de 
actitudes teóricas y prácticas que violan las reglas (2) y (3), pues generan 
palabras engañosas y vértigos argumentales: la tentación de la certeza 
y de la ignorancia, y la tentación del poder y la impotencia. Esto da pie 
a la regla (4): ni los dogmáticos, ni los escépticos, ni los poderosos, ni 
los impotentes necesitan argumentos, están más allá de ellos: “Por el 
contrario, orientarse dejándose guiar por el ir y venir de los argumentos, 
implica confiar en que se posee cierto grado de autonomía, alguna 
capacidad de decisión y apuesta al poder de los buenos argumentos 
para enfrentar perplejidades, conflictos, problemas”34.

Ahora es momento de abordar directamente la arquitectura 
argumentativa y conceptual de Vértigos. Así enuncia Pereda los 
intrincados objetivos de la obra:

[…] a partir de un estudio de los vértigos argumentales, 
comenzar a elaborar una fenomenología de la 
experiencia argumental, para defender la incertidumbre 
de la razón y, con ello, una razón enfática, capaz de, 
entre otras inquietudes, preguntarse qué pasa con 
nosotros cuando argumentamos y, además, qué pasa 

32  Pereda: Vértigos…, p. 8.
33  Pereda: Conversar es…, p. 16.
34  Pereda: Vértigos…, p. 10.



174 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

con nosotros cuando argumentamos bien y mal, de esta 
o de aquella manera35.

Vértigos argumentales se divide en tres partes. En la primera, Pereda 
presenta dos esbozos de teorías. El primero, con relación a los elementos 
de la argumentación y a las virtudes epistémicas. El segundo, con respecto 
a los vértigos argumentales, o en relación con la violencia interna a la 
argumentación. En el primer esbozo considera el modelo de la disputatio 
medieval, y sostiene que cualquier argumentación se puede reconstruir 
como una serie de ciclos. Posteriormente, realiza un análisis de las 
virtudes epistémicas —“esas regulaciones de cualquier discusión”36—, 
y estudia algunos apoyos inferenciales. Las virtudes epistémicas son 
de dos tipos: a) morfológicas: como la integridad epistémica, el rigor 
y el espíritu de rescate; y b) procedimentales: como la contrastabilidad 
empírica, el poder prospectivo, la coherencia y el poder explicativo. De 
los apoyos inferenciales, Pereda analiza el apoyo inductivo en “sentido 
restringido”, y defiende otro tipo de apoyos, como el apoyo analógico. 
Por último, analiza el papel de las presunciones en el lenguaje, y defiende 
y define el concepto de “ciclo argumental”, así como los distintos tipos 
de ciclo con relación a cada una de las presunciones reconstruidas como 
necesarias en cualquier lenguaje: i) ciclo reconstructivo en torno a la 
presunción de comprensión37; ii) ciclo crítico a partir de la presunción 
de verdad; y iii) ciclo valorativo alrededor de la presunción de valor 
(que se subdivide, a su vez, en dos ciclos: uno normativo, en el que se 
discuten normas y reglas; y uno evaluativo, donde se argumenta sobre 
las descripciones evaluativas de un objeto o situación)38. El segundo 
esbozo atiende a los vértigos argumentales, introduce el concepto de 
punto de vista formal, i.e., algunos puntos de vista constitutivos de 
cualquier argumentación, y se enumeran ejemplos de estos puntos de 
vista y su respectivo vértigo.

Por “vértigo” se entiende una sensación de estar seguros e inseguros 
al mismo tiempo, algo simultáneamente agradable y desagradable, 
atroz e irresistible. Los “vértigos argumentales” se desencadenan como 

35  Pereda: Vértigos…, p. 13.
36  Pereda: Vértigos…, p. 13.
37  Para ver cómo opera este ciclo de manera detallada: Carlos Pereda: 

“Hablar mejor de lo mismo”, Diánoia XL-40 (1994), pp. 53-83.
38  Cfr. Pereda: Vértigos…, p. 84.



175A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

un dispositivo de repetición, de tal modo que todo nuevo argumento se 
utiliza para:

a)	 prolongar la discusión en cierta dirección, sin atender argumen-
tos alternativos o contrarios, cancelando cualquier posible ex-
ploración;

b)	 reafirmar los presupuestos básicos de la dirección elegida sin ad-
mitir serios  cuestionamientos;

c)	 inmunizarse frente a los ataques no cooperadores que se presen-
ten en la discusión.

d)	 (a), (b) y (c), se realizan de modo preponderantemente no in-
tencional.

Para revisar meticulosamente los vértigos argumentales, Pereda los 
divide según el ciclo al que pertenecen:

a)	 con el ciclo reconstructivo, vértigos hermenéuticos;

b)	 con el ciclo crítico, vértigos ontológicos;

c)	 con el ciclo valorativo, vértigos valorativos.

Los vértigos hermenéuticos pueden ser tanto simplificadores como 
complicadores. Al adoptar cualquiera de estos dos puntos de vista, se 
busca disminuir o aumentar el número de fenómenos independientes 
o particulares a tratar. En muchos casos ese aumentar o disminuir no 
se realiza atendiendo a razones, sino a partir de sobreentendidos. El 
punto de vista simplificador es el de mayor utilidad sea constructiva 
u ofensivamente: a) constructivamente: sin idealizaciones, sin modelos, 
sin algún grado de formalización no hay saber ni leguaje (una palabra, 
una expresión, inevitablemente simplifican aquello a que refieren); y, 
b) ofensivamente: un robusto punto de vista simplificador suele hacer 
trizas expresiones o enunciados quizá populares, pero sin valor, detecta 
pseudoproblemas y desarma malentendidos. No obstante, en ocasiones 
las operaciones simplificadoras desencadenan vértigos. Al simplificar 
se reduce la comprensión a sus grados más superficiales, impidiendo 
cualquier exploración cuidadosa o profunda. Por el contrario, el punto 
de vista complicador se utiliza en los casos en que es necesario traer 



176 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

información para ganar en comprensión. Sin embargo, en ocasiones se 
trae material para distraer y desorientar, bloqueando así la discusión. El 
vértigo complicador se introduce para evitar problemáticas o temas que 
no se desean discutir; o, en el ámbito práctico, para evitar o posponer 
dificultades que no se desean o pueden afrontar39.

Los vértigos ontológicos pueden ser tanto de la subjetividad como de la 
objetividad. Se cae en el vértigo de la subjetividad cuando se elimina a priori, 
en relación con un fenómeno, su examen en un nivel ontológicamente 
diferente de la experiencia vivida. Se cae en el vértigo de la objetividad 
cuando se desacreditan a priori los datos de la experiencia vivida, en 
tanto información que se puede sustituir por información teórica40.

Los vértigos valorativos son normativos o evaluativos. Los normativos 
pueden ser prescriptivistas o descriptivistas: ambos sucumben ante la 
polaridad del ser/deber ser; e.g., en debates morales o políticos, el punto 
de vista descriptivista suele aconsejar no separarse del régimen de 
poder vigente en el medio, lo que conduce a una política sin horizontes 
y sin principios; por su parte, el punto de vista prescriptivista tenderá 
a proponer utopías. Los vértigos evaluativos son positivos o negativos. 
Desde el punto de vista positivo, al articular la argumentación se 
incluirá inmediatamente una perspectiva positiva sobre los asuntos que 
se traten. Quien adopta esta posición se deja guiar por la confianza, la 
generosidad, la armonía, la reconciliación, aun cuando no haya razones 
para sospechar que el agente se maneja por dichos ideales. Desde el 
punto de vista negativo, la sospecha se basa en ejercicios metódicos de 

39  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 113-114.
40  Cfr. Pereda: Conversar es…, p. 47: “Una vida da que pensar. En 

castellano no hemos sabido o querido recoger esos pensamientos. Nuestra 
tradición no abunda en diarios o memorias, ni siquiera en biografías. Tal 
ausencia suele explicarse aludiendo al catolicismo y sus prácticas de confesión 
frecuente que volverían superfluo, y hasta tedioso, examinarse también por 
escrito. En la América Latina de hoy habría, además, otras razones: ocuparse 
de la subjetividad y sus vicisitudes ¿no resulta escandaloso cuando el hambre 
y la miseria circulan a tu lado? ¿Cómo llevar diarios íntimos si los basureros 
están llenos de niños en busca de comida? Preguntas como éstas descansan en 
la idea de que lo vivido, la subjetividad, y hasta la vida cotidiana, no son parte, 
al menos parte básica, de esa «objetividad» social que se quiere comprender y 
transformar. Se descalifica a la subjetividad como residuo de lo que importa: 
la economía, la política, la marcha de las instituciones, el actuar en el mundo”.



177A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

desconfiar. Aunque esta negatividad en ocasiones libera de engaños, 
llevada al extremo se convierte en un vértigo41.

Frente a los distintos vértigos argumentales, Pereda da un primer 
argumento sobre la necesidad de las virtudes epistémicas:

[…] sólo el ejercicio en las virtudes epistémicas es capaz 
de ayudarnos a detener este «pensar por sistemas», a 
contrarrestar estos vértigos, por eso, si se «describe» 
desde lo positivo o desde lo negativo, «descripciones» 
en donde es probable que se usen inferencias analógicas 
y parte-todo, comúnmente habrá que llevar a cabo 
esfuerzos para que estas «descripciones», o más bien, 
«reconstrucciones», posean cierto poder explicativo o 
predictivo, algunos apoyos empíricos, coherencia…, 
en fin, habrá que trabajar para que las reconstrucciones 
cumplan no sólo con las virtudes morfológicas, sino 
también con varias de las virtudes procedimentales42.

En la segunda parte de Vértigos argumentales, Pereda realiza una serie 
de ejercicios en los que, ya sea leyendo a Descartes, Wittgenstein o Kant, 
ya sea elucidando ciertos problemas, discute los vértigos argumentales, 
muestra cómo tienden a aparecer, y responde al porqué de su casi 
inevitable atracción. En este sentido, la segunda parte es una aplicación 
de algunas tesis esbozadas en la primera.

En la tercera y última parte, Pereda retoma los indicios que se 
desprenden de las dos primeras partes43, y realiza una defensa de la 

41  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 116-118.
42  Pereda: Vértigos…, p. 119.
43  Cfr. Pereda: Vértigos…, p. 264: “Indicio I. Los apoyos argumentales no 

se reducen a los apoyos determinados, a los apoyos deductivos; además de los 
apoyos deductivos hay otros apoyos más riesgosos pero imprescindibles, los 
apoyos subdeterminados; por ejemplo, la inducción enumerativa y la analogía. 
/ Indicio II. Toda argumentación empieza y se alimenta de los datos, fetiches y 
materiales contingentemente presentes en una situación y en cierta tradición. 
/ Indicio III. Configurando el concepto de razón enfática un concepto tenso, 
nunca podremos estar completamente justificados en nuestras predicaciones de 
racionalidad, puesto que el sentido operativo, aunque un buen programa para 
realizar el sentido límite, en ningún caso da razones suficientes para permitir 
su realización. / Indicio IV. Con frecuencia no hay criterios formales, criterios 
precisos, fijos y generales que permitan distinguir entre dos clases, por ejemplo, 



178 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

incertidumbre de la razón: de una política conceptual con respecto a la 
razón que favorezca a la razón enfática, la cual debe comprenderse a partir 
del auxilio de tres categorías: pluralidad tanto externa como interna (o 
heterogeneidad conceptual), gradualidad y antifundamentalismo. Esto 
lo lleva a defender: a) un antifundamentalismo moderado tanto para 
las justificaciones teóricas como prácticas, y b) la necesidad del control 
interno de las virtudes epistémicas. Aquí otro argumento sobre el carácter 
indispensable de las virtudes epistémicas; en palabras de Pereda: “[…] 
si la argumentación no posee «controles externos» —criterios precisos, 
fijos y generales, cierto «fundamento» que amarre de algún modo las 
argumentaciones— se vuelve imprescindible el «control interno» de 
las virtudes epistémicas en la discusión misma: las regulaciones de una 
ética de la disputa, de una ética de la argumentación”44.

De este modo, Pereda defiende en Vértigos argumentales que la 
argumentación no puede ser atendida a partir de una razón austera, 
cuya cualidad es la certidumbre de su proceder. Para explicar la 
complejidad inherente a la argumentación propone no una teoría, sino 
una fenomenología de la experiencia argumental, sustentada en una 
razón plural, gradual y antifundamentalista: “[…] nos encontramos 
con la pluralidad del funcionamiento de la razón: pluralidad de 
apoyos, pluralidad de virtudes epistémicas y de formas de articularlas, 

entre la clase de los debates vertiginosos y la clase de los debates virtuosos. / Indicio 
V. Hay varias maneras de evaluar las diversas virtudes epistémicas e incluso 
hay varios modos de comprender y aplicar una virtud epistémica, digamos, las 
muchas formas de rigor. / Indicio VI. Puesto que hay pluralidad de lenguajes y 
de intereses, previsiblemente muchos conceptos no sólo serán indexicales, sino 
también, sistemáticamente indexicales. / Indicio VII. Los conceptos inestables, 
que refieren a objetos y eventos, posibles de ser aprehendidos, a la vez, e 
incompatiblemente, desde el punto de vista subjetivo y desde el punto de vista 
objetivo, tienden con facilidad a producir un «suicidio» de la razón. / Indicio 
VIII. La razón posee varios modos de funcionar, por ejemplo, busca resolver, 
disolver o iluminar perplejidades, conflictos o problemas. / Indicio IX. El punto 
de vista más provechoso para atender depende de lo atendido como de nuestros 
intereses. / Indicio X. En los conceptos desgarrados, por decirlo así, «la razón 
enfática se bifurca»: hay buenos argumentos para defender a cada uno de los 
sentidos que rivalizan para caracterizar al concepto en cuestión”.

44  Pereda: Vértigos…, p. 14.



179A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

pluralidad de propósitos en el funcionamiento de la razón, pluralidad 
de intereses para atender y pensar”45.

3. El enfoque de la argumentación a partir de las virtudes
Recientemente, algunos filósofos han adoptado un enfoque distinto 

dentro de la teoría de la argumentación, y lo han denominado “Teoría 
de la virtud en la argumentación” (Virtue Argumentation Theory)46. 
Dicho enfoque sugiere cambiar nuestro foco de atención de los actos 
y los objetos de la argumentación, o de los procesos y los productos 
argumentativos, a los agentes que argumentan. Este enfoque ha 
abierto nuevas preguntas en el debate: ¿qué impacto tiene la teoría de 
la virtud en la argumentación en los principios argumentativos y en la 
evaluación argumentativa?, ¿cómo deben comprenderse las virtudes 
argumentativas, de manera responsabilista (responsibilist) o fiabilista 
(reliabilist)?, ¿qué virtudes son necesarias para cada uno de los agentes 
que toman parte en la argumentación (los proponentes, oponentes, jueces 
y espectadores)?, ¿para qué se argumenta y qué motiva a argumentar 
al agente virtuoso?, ¿cuándo, con quién y acerca de qué debemos 
argumentar?, ¿de qué tipo son las virtudes argumentativas: intelectuales, 
epistémicas o éticas, o bien de un tipo distinto a las anteriores?, ¿es 
posible que un agente argumentativo posea sólo algunas virtudes?, ¿en 
qué difieren las virtudes de las habilidades argumentativas?, ¿son las 
virtudes argumentativas relativas culturalmente? Otra pregunta, quizá 
supuesta en las anteriores, atañe a si este nuevo enfoque es suficiente 
para dar cuenta de la normatividad de nuestras distintas prácticas 
argumentativas, o bien sólo es un enfoque complementario a aquellos 
que se centran no tanto en los sujetos que argumentan, sino en los 
argumentos mismos.

El enfoque de la argumentación a partir de las virtudes no es novedoso. 
Se encuentra ya en Aristóteles. Algunas reconstrucciones recientes 
buscan mostrar cómo algunas virtudes operan argumentativamente; 
e.g., cómo la buena voluntad (eunoia) funge como condición de 

45  Pereda: Vértigos…, p. 265.
46  En particular, puede verse: Andrew Aberdein: “Virtue argumentation”, 

en: Frans H. van Eemeren, J. Anthony Blair, Charles A. Willard & Bart Garssen 
(eds.): Proceedings of the Sixth Conference of the International Society for the Study of 
Argumentation, vol. 1, pp. 15–19. Sic Sat, Amsterdam, 2007.



180 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

posibilidad del éxito en la comunicación conflictiva47. En otros casos, 
se busca mostrar que los escritos de Aristóteles sobre ética, retórica y 
política están profundamente interrelacionados, lo cual implica algunas 
conclusiones significativas relacionadas con la función propia de la 
comunicación en la búsqueda humana de la virtud y el bienestar: en 
particular, aquella conclusión relacionada con la unificación de la virtud 
moral, el discurso persuasivo y las actividades deliberativas de la polis. 
Para Aristóteles —piensan— la vida política de la comunidad es el 
medio mediante el cual distintas visiones morales son puestas a prueba, 
clarificadas, modificadas y compartidas, y dan lugar a verdades morales 
particulares que sirven para realizar conexiones entre la conducta 
individual y la política social, y que sirven para guiar el desarrollo del 
carácter individual y la vida comunitaria48. Por último, también se ha 
sugerido que el sistema ético de Aristóteles es valioso, entre otras cosas, 
porque atiende tanto a las facultades emocionales como a las racionales, 
y se adapta bien a las necesidades de una sociedad democrática. Desde 
esta perspectiva, la retórica es un arte que busca descubrir todos los 
medios disponibles para persuadir, y también es un objeto que produce 
el retórico. Como arte, la retórica es amoral; como producto, la retórica 
es moral o inmoral: esto indicaría la necesidad de una ética retórica, así 
como del ejercicio de virtudes retóricas49.

Huellas del debate reciente pueden encontrarse a partir de 1972. 
En “Arguers as lovers”, Wayne Brockriede sostuvo que una forma para 
distinguir el estudio de la lógica del estudio de la argumentación consiste 
en comprender que los lógicos pueden ignorar la influencia de los sujetos 
en la argumentación, mientras que los teóricos de la argumentación no 
pueden. Cuando el lógico proclama triunfalmente, como resultado de la 
manera en que ordena sus premisas, que Sócrates es mortal, no necesita 
saber nada acerca de sí mismo o de los participantes en la argumentación 

47  Cfr. Rafael Jiménez Cataño: “The Role of Goodwill in Conflictive 
Communication”, en: Liliana Ionescu-Ruxandoiu (ed.): Cooperation and Conflict 
in Ingroup and Intergroup Communication, Bucarest: Editura Universitatii din 
Bucuresti 2006, pp. 97-104.

48  Cfr. Christopher Lyle Johnstone: “An Aristotelian trilogy: Ethics, 
rhetoric, politics, and the search for moral truth”, Philosophy and Rhetoric 13-1 
(1980), pp. 1-24.

49  Cfr. Robert C. Rowland & Deanna F. Womack: “Aristotle’s view of 
ethical rhetoric”, Rhetoric Society Quarterly 15-1/2 (1985), pp. 13–31.



181A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

(salvo que son “racionales” y seguirán las reglas inferenciales) para 
saber que la conclusión está implicada por las premisas. Pero, cuando 
un agente argumentativo mantiene una posición filosófica, una teoría 
científica, una postura política, o cualquier posición sustantiva, su 
oponente puede ser influenciado por quién es él mismo, quién es el 
proponente y cuál es la relación entre ambos50. 

Recientemente, Andrew Aberdein ha propuesto una tipología de 
las virtudes argumentativas51: (a) respecto a la disposición a participar 
en la argumentación, quien argumenta: debe ser comunicativo, tener fe 
en la razón, poseer coraje intelectual y sentido del deber; (2) respecto a 
la disposición para escuchar a los demás, quien argumenta: debe tener 
empatía intelectual, comprensión de las personas, los problemas y las 
teorías, debe ser justo de pensamiento, equitativo en la evaluación de 
los argumentos de los demás, debe tener amplitud en la recopilación 
y en la evaluación de las pruebas, debe ser capaz de reconocer a la 
autoridad confiable y a los hechos relevantes, y debe ser sensible 
a los detalles; (c) con respecto a la voluntad de modificar la propia 
posición, quien argumenta: debe tener sentido común, humildad e 
integridad intelectuales, honor, responsabilidad y sinceridad; y (d) 
respecto a la voluntad de cuestionar lo obvio, quien argumenta: debe 
tener un adecuado respeto a la opinión pública, debe ser autónomo, 
perseverante, diligente, cuidadoso y riguroso. Desde otra perspectiva, 
puede considerarse que al menos hay cinco virtudes argumentativas 
básicas, que son condiciones necesarias para que la argumentación siga 
un curso exitoso: buena voluntad, caridad, falibilismo, coalescencia y 
cosmopolitismo52.

¿Qué lugar podría ocupar Vértigos argumentales en el debate actual en 
torno al papel de las virtudes en la argumentación? Para Pereda, las 
virtudes epistémicas son rasgos de los agentes argumentativos o de 
las argumentaciones que operan como conductores de verdad, i.e., nos 
permiten acercarnos de una forma más fiable a ella. Son indispensables, 
aunque no suficientes, para el éxito de las prácticas argumentativas. 

50  Cfr. Wayne Brockriede: “Arguers as lovers”, Philosophy and Rhetoric 5-1 
(1972), pp. 1–11.

51  Cfr. Andrew Aberdein: “Virtue in argument”, Argumentation 24-2 
(2010), pp. 165-179.

52  Cfr. Mario Gensollen: “Virtudes argumentativas: hacia una cultura de 
la paz”, Euphyía VI-11 (2012), pp. 116-131.



182 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Una argumentación que se desarrolla a partir y mediante virtudes 
epistémicas será mucho más confiable en lo tocante a la verdad que 
aquellas que viciosamente las esquiven, e.g., una argumentación que se 
apoye en virtudes epistémicas como el rigor o la coherencia será más 
confiable que aquella que no lo haga.

Para Pereda hay dos tipos de virtudes relevantes para la 
argumentación, que tienen que ver tanto con las reglas morfológicas 
como con las reglas procedimentales de nuestras argumentaciones. La 
primera virtud morfológica es la integridad epistémica. La independencia 
intelectual es una de sus principales características, y con el tiempo 
se transforma en consistencia personal, su segunda característica 
definitoria. Esta virtud permite superar la dependencia hacia ciertos 
paradigmas establecidos, y evita guardar fidelidad ciega a tradiciones 
de pensamiento a las que se pertenece o se ha pertenecido. Presupone la 
decisión y el valor para proseguir los propios proyectos y desarrollarlos, 
defendiéndolos de los ataques que se les dirijan, especialmente 
cuando estos provienen de tradiciones regidas por cánones o modas 
cautivadoras53.

No debe confundirse la independencia intelectual con el 
pensamiento fugaz y descuidado: para convertirse en virtud es necesario 
que el pensamiento permanezca. De no ser así se puede caer en un 
primer vicio: la arbitrariedad. Ahora bien, a partir de la independencia 
intelectual y la consistencia personal, como sentidos constitutivos de 
la integridad epistémica, pueden desprenderse un par de vicios más: 
cobardía epistémica y autoengaño. El cobarde epistémico no se atreve a 
pensar por sí mismo, y si lo hace es infiel con sus propios pensamientos. 
La debilidad de la voluntad del cobarde no es posible mantenerla por 
demasiado tiempo, por lo que dicha debilidad aconseja a este sujeto 
discursos autolegitimadores: el cobarde termina autoengañándose.

Dos sentidos adicionales son necesarios para completar la 
caracterización de la integridad epistémica: razonabilidad y sinceridad. 
Dado que la integridad epistémica no implica compartir creencias, 
sin embargo puede ser atribuida a sujetos con los que no estemos de 
acuerdo, o creamos que defienden algo falso, la integridad se atribuye 
debido a la razonabilidad de sus creencias. Por último, hay diversas 
formas de sinceridad y diversas formas de faltar a ella. El insincero es 

53  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 28-29.



183A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

un embaucador epistémico: desde el investigador que miente acerca de 
experimentos que no ha realizado, hasta el científico social que usa las 
matemáticas para dar un aura de cientificidad a sus resultados54. 

La siguiente virtud morfológica, al igual que la integridad epistémica, 
es el rigor: ambas  son virtudes de segundo orden. El equivalente de la 
virtud epistémica del rigor es la virtud práctica de la justicia. Entender 
así el rigor permite pensar desde el lugar del otro (o máxima de la 
imparcialidad intelectual). Incluye virtudes de primer orden como: no 
obsesionarse ni aferrarse con rigidez a los pensamientos propios. Al 
argumentar se debe cultivar la atención curiosa y flexible que permita 
considerar los pensamientos de los otros como alternativas al propio 
pensamiento. Ciertas actitudes epistémicas que pueden delinear el rigor 
son: obsesión, rigidez y desprecio, como contraparte de la curiosidad, 
flexibilidad y exploración55. 

Una tercera virtud morfológica es el espíritu de rescate. Éste consiste 
en que, a partir de un fenómeno que se piensa investigar, el cual todavía 
puede ser impreciso o ambiguo, se recolecte la mayor cantidad de 
datos posibles que no hablen en una sola dirección. Posteriormente, se 
someten a crítica a todos los datos para averiguar cuáles son genuinos. 
Un concepto importante a considerar con relación a esta virtud es la 
“caridad ciega”, misma que puede entenderse como la disposición de 
desatender los defectos de las creencias ajenas, enfocando su atención 
sólo en lo compatible de esas creencias, todo ello sin autodecepción. 
Así, quien desde la caridad ciega no considera los aspectos negativos de 
una persona o una creencia, en su ingenuidad, puede apoyar cualquier 
falsedad. Una parte del espíritu de rescate, es la solidaridad intelectual. 
Ésta no rehúye el desacuerdo: cualquier argumentación sin el trasfondo 
de la solidaridad intelectual se paraliza. Quien no atiende a la solidaridad 
intelectual puede caer en la retórica del desprecio, vicio característico 
del espíritu de rescate56.

La primera virtud procedimental es la contrastabilidad empírica. Ésta se 
utiliza para conceder valores veritativos a las premisas de un argumento. 

54  Dos ejemplos paradigmáticos de evaluación sobre este tipo de 
argumentaciones en las ciencias sociales: Alan Sokal & Jean Bricmont: Intellectual 
Impostures, London: Profile Books 1998; y Jacques Bouveresse: Prodiges et Vertiges 
de l’Analogie, Paris: Editions Raisons d’Agir 1999.

55  Cfr. Pereda, Vértigos…, pp. 30-32.
56  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 35-36.



184 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Un “enunciado empíricamente contrastable” es un enunciado que está 
abierto o es sensible a la experiencia. Esta apertura puede ser directa, 
como en el caso de los enunciados empíricos directamente contrastables. 
También la encontramos en los enunciados teóricos y en los enunciados 
del pasado, aunque estos son indirectamente contrastables. La aserción 
es el único enunciado con contrastabilidad empírica directa. No se debe 
pensar que en los enunciados con contrastabilidad empírica directa 
basta con simplemente “ir y ver”, dejando de lado las otras virtudes, 
tanto morfológicas como procedimentales. Para hacer más explícita 
esta idea cabe reparar en la asimetría entre confirmación y refutación. 
Una generalización es confirmada paso a paso, mientras que para su 
refutación basta con que una de sus instancias sea falsa. No obstante, 
en las argumentaciones científicas o de la vida cotidiana no se rechazan 
argumentaciones virtuosas con un simple contraejemplo. Por este 
motivo, en las argumentaciones, las confirmaciones y las refutaciones 
son un asunto gradual57.

Una segunda virtud procedimental es el poder prospectivo. Éste 
significa “poder que refiere al futuro”, sea de acciones o de sucesos. En 
la argumentación, una dimensión de esta virtud “toma muy en serio 
las consecuencias de lo que se hace”. El “poder predictivo” es una 
dimensión decisiva del poder prospectivo. Para aclarar el concepto de 
“poder predictivo”, Pereda analiza la palabra “predicción”, partiendo 
de la premisa de que se pueden delimitar con “expectativas” y 
“acomodaciones”. Una persona tiene innumerables expectativas. 
En ciertas ocasiones puede comprobarse que las expectativas son 
falsas; sin embargo, la cantidad de expectativas falsas que se puede 
permitir una persona para que su mundo sea inteligible es muy baja. 
Esta imposibilidad de ininteligibilidad resulta de la imposibilidad de 
vivir en un continuo estado de desconcierto. Pereda nos indica que la 
diferencia entre predicción y expectativa es de grado. Para delinear esta 
distinción habría que tener en cuenta que: 1) las expectativas son pasivas 
y las predicciones activas; las expectativas no necesitan formularse, 
simplemente se poseen; 2) las expectativas son vagas por carecer de un 
sentido preciso; en contraparte, las predicciones son precisas porque 
establecen que lo predicho debe cumplirse bajo ciertas condiciones; 3) 
es discutible si una persona tenía o no una expectativa, no así para una 

57  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 56-59.



185A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

predicción, pues puede afirmarse o negarse con seguridad que alguien 
la realizó. 

Con respecto a la “acomodación”, una teoría o hipótesis se elabora 
para “acomodar” los datos existentes. En cambio, en una predicción, 
la teoría o hipótesis ya está construida, y es a partir de ella que se 
comprueba una afirmación independiente de los datos acomodados: 
“Es un «lugar común», un motivo recurrente en la investigación científica, 
afirmar que la verificación de una predicción de hechos nuevos respalda 
una hipótesis o teoría más que la explicación de lo ya conocido, de los 
datos que la hipótesis o la teoría se proponen acomodar”58. Para aclarar 
esta problemática entre “acomodación” y “predicción”, Pereda propone 
dos criterios:

i)	 Cronológico: se traza una línea temporal y se declara que 
antes de la publicación de la hipótesis o teoría estamos ante 
“acomodaciones” y después ante “predicciones”.

ii)	 Histórico: se procura distinguir “acomodación” de “predic-
ción” de manera más sustantiva, señalando que hay predic-
ción cuando los datos en cuestión no se tuvieron en cuenta 
para construir la hipótesis o la teoría, o no pertenecen a la 
“problemática”.

Las expectativas son necesariamente conservadoras y las 
acomodaciones tienden a enredarse en conceptos fraudulentos. Las 
expectativas de una persona son parte de su “confianza más elemental”. 
El carácter fraudulento se ejemplifica con lo siguiente:

1)	 Un argumento, una teoría, una hipótesis… son ad hoc si no 
han sido contrastadas empíricamente.

2)	 Un argumento, una teoría, una hipótesis…son ad hoc si sus 
funciones son “salvar” teorías.

En (1) el sentido de ad hoc es neutral, en (2) el sentido de ad hoc 
es negativo o fraudulento. Para entender la importancia de estos 
dos sentidos es necesario revisar la distinción entre “argumentación 

58  Pereda: Vértigos…, p. 62.



186 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

racionalizadora” y “argumentación racional”. Una argumentación 
racionalizadora, o vértigo argumental, se construye con las siguientes 
premisas: 

a)	 Se tiene ya una solución como propuesta fija e imposible de al-
terar;

b)	 Sólo se buscan argumentos para apoyar sea como fuere a esa 
propuesta;

c)	 En este último caso es probable que se desarrollen pseudo-ar-
gumentos.

En la argumentación racionalizadora, el que razona conoce la 
conclusión que debe alcanzar y, por eso, está tentado a forzar los 
datos para alcanzar su propósito. En la argumentación racional, quien 
argumenta está a la búsqueda de medios y fines argumentales; procura 
soluciones a ciertos problemas, y los argumentos que utiliza respaldan 
las posibles soluciones del problema59.

La tercera virtud procedimental es la coherencia. Para caracterizarla, 
Pereda apela a las teorías coherentistas de la verdad y del saber. Una 
teoría coherentista de la verdad afirma que un enunciado E es verdadero 
si posee coherencia con un sistema S de otros enunciados E1, E2,…En. 
Una teoría coherentista del saber afirma que cualquier creencia C está 
justificada si posee coherencia con un sistema S de otras creencias 
C1, C2,…Cn. En este caso, ambas teorías son fundamentalistas porque 
reconocen como único parámetro de validez la coherencia. El principal 
ataque que han recibido esta teoría es el siguiente: si la creencia C es 
coherente con S, ¬C podrá ser coherente con ¬S. De esta forma, cualquier 
enunciado puede ser coherente con cualquier conjunto de enunciados. 
En respuesta a esta crítica, Pereda afirma: “la verdad o la justificación 
no consisten en ser coherentes de cualquier manera con un conjunto 
arbitrario de proposiciones en abstracto, sin tener en cuenta quién las 
cree o las podría creer”60. Esta aclaración nos lleva a otras preguntas: 
¿qué se entiende entonces por “coherencia”?, y ¿con qué “conjunto de 
creencias” se propone que se establezca la coherencia? Las matemáticas 

59  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 60-66.
60  Pereda: Vértigos…, p. 67.



187A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

y la lógica nos entregan dos respuestas sencillas a estas preguntas: 1) en 
estas disciplinas se posee un concepto preciso y general: una proposición 
es coherente con otras proposiciones si es lógicamente deducible de ellas; 
y, 2) es característico de un sistema lógico o matemático que ninguna de 
sus partes sería lo que es si sus relaciones con las otras partes fueran 
diferentes de lo que son.

Una teoría coherentista de la verdad podría afirmar que las 
proposiciones verdaderas son aquellas que corresponden con los hechos. 
Una manera de hacerlo sería estipulando que “lo que son los hechos” 
depende de lo que se entiende por “verdad”. El coherentista podría 
afirmar lo siguiente: a) lo que se entiende por “verdad” es precisamente 
lo que el sistema de creencias determina que son los hechos; b) el 
concepto de “hechos independientes” fuera de un sistema cognoscitivo 
carece de sentido; y, c) no es posible decir algo que sea inteligible de 
la relación de correspondencia. Pensar de tal modo es sucumbir en un 
vértigo simplificador. Así, la coherencia puede distinguirse según el 
sentido que se le da:

a)	 un sentido rígido de la palabra “coherencia”, a partir del uso 
lógico o matemático del término; y,

b)	 un sentido no rígido o flexible, gradual, de la palabra “coheren-
cia”, regido por el principio de tolerancia analógica.

Así, cuando se habla de “coherencia… empírica, histórica, narrativa 
o legal” se utiliza en el sentido (b). Pero la coherencia como virtud 
argumental incluye los sentidos (a) y (b). Para Pereda, la coherencia no 
es una virtud entre otras: debe ser considerada como la fundamental; 
no obstante, el conjunto de enunciados con que se establece la 
coherencia deben ser calificados con otras virtudes epistémicas como la 
contrastabilidad empírica, el poder prospectivo o el poder explicativo61.

Por último, el poder explicativo es también una virtud procedimental. 
Es claro que las consideraciones explicativas regulan gran parte de 
nuestras argumentaciones. Para dar fuerza a un conjunto dado de 
premisas y conclusión, se recurre a las explicaciones. Ante un hecho, 
generalmente existe una gran variedad de posibles descripciones. 
Pueden pensarse todas las posibilidades lógicas que se puedan incluir; 

61  Cfr. Pereda: Vértigos…, pp. 66-70.



188 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

posteriormente, se tenderá a aquellas que expliquen el hecho de forma 
más directa, probable, clara y amplia. Si no se llega a considerar todas 
las posibilidades lógicas, es en virtud del poder explicativo y de virtudes 
como la coherencia y la contrastabilidad empírica. La virtud del poder 
explicativo nos ayuda a: 1) generar argumentos y seleccionarlos; 2) 
focalizar la investigación, sugiriendo el curso a seguir, las observaciones 
y experimentos a realizar; y, 3) a partir de los datos conocidos, permite 
concluir, estableciendo una base sobre la que se prosigue argumentando.

Antes de dejar de lado las virtudes procedimentales establezcamos 
algunas de sus generalidades. Primero, todas las virtudes procedimentales 
se pueden asociar en dos grupos: a) virtudes de ruptura o revolucionarias: 
como la contrastabilidad empírica y el poder predictivo, que es común 
utilizarlas para cuestionar creencias arraigadas; se despliegan para 
combatir prejuicios; y, b) virtudes de continuidad o conservadoras: como 
la coherencia y el poder explicativo, a partir de las cuales se cultiva 
la virtud práctica de la constancia; con ellas se defiende que nuestros 
prejuicios son, en realidad, legítimas expectativas. Evitando un vértigo 
simplificador, debemos considerar que no se debe preferir un tipo de 
virtudes sobre el otro: lo ideal es considerar ambos.

4. Argumentación en cuanto práctica
¿Qué aspectos debe tomar en cuenta una teoría de la argumentación 

integral, completa o satisfactoria? En primer lugar, habría que concebir 
a la argumentación como un tipo de acción. Así, para cualquier acción, 
hay tres elementos que podrían ser considerados como normativamente 
interesantes: primero, el agente, la persona que realiza el acto; en 
segundo lugar, la acción en sí misma; en tercer lugar, las consecuencias 
de la acción. De este modo, se han agrupado históricamente a los tres 
grandes sistemas éticos—las teorías de la virtud, las teorías deontológicas 
y las teorías consecuencialistas—, dado que cada una enfatiza uno de 
estos elementos. De igual modo, una teoría de la argumentación puede 
concentrarse en cualquiera de estos elementos. O, si aspira a unificar 
todos los aspectos normativos y descriptivos de nuestros intercambios 
argumentativos, debería concentrarse, inicialmente, en los tres 
elementos.

En primer lugar, una teoría de la argumentación debe considerar 
al agente argumentativo: lo que daría lugar a una teoría de las virtudes 
argumentativas. Por lo anterior, quizá no debería sorprender que los 



189A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

grandes avances que se han logrado en ética y en epistemología a partir de 
la teoría de las virtudes —en las obras de Anscombe, Foot, Sosa, Williams, 
McDowell, etc.— pudiera trasladarse a la teoría de la argumentación, 
resolviendo sus problemas normativos, al igual que pretende hacerlo 
con cuestiones morales y epistémicas. Desde esta perspectiva, cuando 
una argumentación fracasa debe considerarse la posibilidad de que la 
causa sea una falla de habilidad en quien argumenta: un fallo de virtud. 

En segundo lugar, una teoría de la argumentación debe considerar 
al argumento en sí mismo: quizá el problema central de la lógica haya 
sido el estudio de la validez formal, así como el de la filosofía de la lógica 
la caracterización de los conceptos de “validez” y de “consecuencia 
lógica”. Una de las tareas más acuciantes dentro de la teoría de la 
argumentación contemporánea consiste en establecer si es posible 
caracterizar una noción de “validez no formal”, dado que el concepto 
mismo de “validez” fue establecido desde los lenguajes formales. En este 
contexto, Toulmin proporcionó herramientas para analizar lógicamente 
la argumentación que se realiza en el lenguaje natural, y defendió una 
teoría no formal de la inferencia.

En tercer lugar, una teoría de la argumentación debe considerar los 
efectos o consecuencias de la argumentación (lo que los pragmatistas 
llaman “efectos perlocucionarios”). Aquí se concentran las distintas 
dimensiones de la argumentación: la lógica, la dialéctica y la retórica. 
Desde la dimensión lógica se deben considerar a los argumentos como 
dispositivos de justificación de creencias: así, los vínculos entre la 
lógica, la epistemología y la argumentación se iluminan correctamente. 
Algunos, incluso, piensan a la teoría de la argumentación como una 
especie de “epistemología aplicada”62. Desde la dimensión lógica, por 
tanto, los argumentos son productos que buscan la verdad, que aspiran 
a la validez, y que justifican creencias. Por su parte, desde la dimensión 
dialéctica, los argumentos son procedimientos de dar y recibir razones 
que buscan resolver conflictos de creencias. Desde esta perspectiva, 
interesará estudiar las diferencias de opinión, el desacuerdo y la discusión 
argumentativa, la diferencia entre diferencias de opinión implícitas y 
explícitas, los tipos de diferencias de opinión (diferencias de opinión 
principales y subordinadas), el cómo reconocer puntos de vista y dudas, 

62  Véase, por ejemplo: Lilian Bermejo-Luque: “Argumentation Theory and 
the Conception of Epistemic Justification”, Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 
16-29 (2009), pp. 285-303.



190 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

así como los distintos indicadores de la argumentación contenidos 
en el lenguaje natural. Por último, desde la dimensión retórica, se 
considerarán los argumentos como actos comunicativos que buscan 
persuadir: esto lo podemos hacer ya sea desde el esquema tradicional de 
la inventio, dispositio, elocutio, memoria y actio; o bien podemos considerar, 
siguiendo a Toulmin, que los argumentos sustantivos son dependientes 
de los diversos campos argumentativos (algo similar a lo que Aristóteles 
tuvo en mente en su Retórica cuando consideró la importancia de la 
audiencia).

En cuarto y último lugar, una teoría de la argumentación debe 
considerar la alta dependencia contextual que tienen nuestros 
intercambios argumentativos. Todo ciclo argumentativo siempre se 
da en medio: parte de un terreno común que comparten las partes en 
conflicto (presupone un lenguaje común, creencias, intereses, etc.), y —si 
llega a buen puerto— termina presumiendo al menos algunos contenidos 
proposicionales que es posible inferir a partir de los contenidos 
proposicionales a los que se ha llegado por medio de la argumentación. 
Para siquiera poder iniciar un ciclo argumental, una condición necesaria 
es que las partes en conflicto compartan un sinnúmero de creencias 
(entre otras muchas cosas). Las creencias en disputa se dan sobre una 
sólida y vasta meseta de creencias compartidas. Sin ellas, no sería 
posible evaluar otras creencias, ni las razones a favor o en contra de 
ellas. Esto suele ser denominado por pragmatistas y teóricos de la 
argumentación como “terreno común” (common ground). Además, toda 
argumentación, cuando termina, presume algunas consecuencias de lo 
acordado. Presume algunos contenidos proposicionales que es posible 
inferir (a veces gradualmente) de los contenidos proposicionales en los 
que se expresa el acuerdo: por ello, es posible evaluar argumentos no 
sólo por lo que expresan explícitamente, sino por alguna o varias de sus 
consecuencias. También, toda argumentación presume alguna o algunas 
acciones que se siguen del acuerdo: e.g., actuar como si p fuese verdadero, 
deseable, correcto, adecuado (siendo p el contenido proposicional del 
acuerdo al que se ha llegado). Así, toda argumentación está situada: 
inicia necesariamente con presuposiciones acerca de creencias, deseos, 
intereses de las partes en conflicto; y termina presumiendo contenidos 
proposicionales y acciones que se siguen de los acuerdos a los que han 
llegado las partes.

Así, el esquema de los elementos necesarios para una evaluación de 
la argumentación queda ahora completo, partiendo de la analogía con 



191A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

la evaluación de las acciones en general. Ahora bien, ¿a dónde llegamos 
al considerar tanto al agente argumentativo, a los argumentos y sus 
consecuencias, así como al contexto argumentativo? Hasta ahora sólo se 
han señalado todos los elementos que es necesario tomar en cuenta para 
buscar una teoría integral de la argumentación, pero no se ha señalado 
ningún elemento unificador.

Quizá el concepto que integre los diversos elementos que deben 
considerarse en una teoría unificada de la argumentación sea el de 
“práctica”. Así lo intuye Carlos Pereda en un texto muy reciente: 
“Propongo que indagar en qué consiste argumentar en cuanto práctica 
(y no, por ejemplo, en cuanto diversas conexiones entre enunciados, o en 
cuanto un tipo de acto de habla) es adoptar la perspectiva más rica y más 
abarcadora sobre el argumentar”63. Siguiendo esta línea, se terminará 
con una serie de sugerencias e insinuaciones –que hace Carlos Pereda– a 
este respecto, más que con los esbozos de una posible teoría.

En primera instancia, se puede decir que son condiciones necesarias 
del concepto de práctica las siguientes: (1) uno o varios agentes, ya 
sea individuales o colectivos; (2) los propósitos constitutivos de dicha 
práctica, y los propósitos particulares de quien o quienes la realizan; (3) 
los medios tanto internos como externos de los que se echa mano para 
cumplir con los propósitos; (4) los modos de una práctica, que surgen 
de la interrelación de los propósitos y los medios; y (5) los recursos de 
los que dependen los medios, y que a su vez dependen de contextos 
naturales y sociales. 

A partir de estas condiciones —agentes, propósitos, medios, modos 
y recursos— quizá sea posible incorporar los elementos mencionados 
previamente. Como materiales internos, se tendrían a las condiciones 
(2), (3) y (4). Con respecto a la segunda —los propósitos—, se puede 
conformar el siguiente entorno conceptual que atiende al elemento 
de las consecuencias de nuestras argumentaciones: convencer, 
convencerse, deslumbrar, dominar, hacer patente, modificar creencias, 
persuadir, resolver conflictos, tratar problemas, etc. Con respecto a la 
tercera condición, los propósitos se logran a través de ciertos medios. De 
ahí un nuevo entorno conceptual que puede incluir: abducción, atacar 
propuestas, apoyar creencias, concluir, deducción, inducción, inferir, 
inferencias, premisas, problemas, etc. Estos medios pueden ser externos 

63  Carlos Pereda: “La argumentación en cuanto práctica”, en: Leal, 
Ramírez & Favila: Introducción a la…, p. 47.



192 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

o internos. Los externos atienden a los elementos que constituyen lo 
que llamamos el “contexto argumentativo” (al menos a una parte de 
éste): al terreno común de la argumentación y a las presunciones que 
quedan después de terminado el ciclo argumentativo. Por su parte, los 
medios internos están articulados por una conexión de enunciados que 
vinculan las premisas a una conclusión, lo cual recupera el elemento del 
argumento en sí mismo. Un último material interno nos lo da la cuarta 
condición, o los modos, de lo que surge un último entorno conceptual 
integrado por: alegato, conversar, debate, dialogar, discrepar, discutir, 
impugnar, meditar, reflexionar, etc. Esta condición también recupera 
partes importantes del contexto argumentativo, pues no siempre se 
argumenta del mismo modo (ni bajo las mismas reglas).

Como materiales externos, se tienen a la primera y a la quinta 
condiciones: al agente y a los recursos. Una teoría de las virtudes 
argumentativas recupera los aspectos relevantes del agente en las 
prácticas argumentativas, no obstante que las relaciones entre los 
agentes y las prácticas suelen ser demasiado complejas. Con respecto a la 
quinta condición, los agentes cuentan con diversos recursos tanto físicos 
como psicológicos que, al menos en parte, dependen de su herencia 
natural. No obstante, a un agente también lo condiciona su herencia 
cultural articulada en su historia pasada y en su medio circundante. La 
relación entre un agente y sus recursos es bastante compleja, pues éste se 
conforma condicionado por una gran cantidad de recursos que él mismo 
rehace en parte. Esta última condición, como puede verse, integra aún 
más aspectos del contexto argumentativo.

Así, una teoría de la argumentación desde las prácticas argumentativas 
parece integrar todos los aspectos y elementos relevantes para tratar 
de articular una respuesta a la pregunta normativa: ¿qué hace de un 
argumento un buen argumento? Sin embargo, la tarea de su desarrollo 
para los teóricos de la argumentación aún sigue pendiente.

5. Conclusiones
Vértigos argumentales formuló y desarrolló, avant la lettre, algunas 

intuiciones básicas que están presentes en el debate contemporáneo acerca 
de la argumentación y la virtud. Para Pereda, las virtudes epistémicas 
son controles internos necesarios en nuestras argumentaciones: dado 
que no disponemos de criterios fijos a los cuales apelar para evaluar 
siempre y en cada caso los argumentos esgrimidos por distintos agentes 



193A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

en las diversas prácticas, se requiere de otro tipo de controles. Así, las 
virtudes epistémicas operan como regulaciones en cualquier discusión.

No obstante, las virtudes no son suficientes para dar cuenta de la 
normatividad argumentativa, ni operan como reglas exclusivas de 
su proceder. Se requieren, entre otras cosas, reglas inferenciales; i.e., 
aunque las virtudes cumplan el papel de conductores de verdad, el 
argumento puede fallar, no estableciendo el nexo relevante entre sus 
premisas y su conclusión. Además, Pereda no piensa que las virtudes 
sean rasgos exclusivos del carácter del agente argumental. A diferencia 
de la propuesta de Aberdein, Pereda también considera otras virtudes 
que operan como reglas procedimentales de nuestras argumentaciones 
(e.g., contrastabilidad empírica, poder prospectivo, coherencia y poder 
explicativo). En este sentido, un enfoque de la argumentación desde 
las virtudes es, para Pereda, indispensable, pero no suficiente para una 
teoría de la argumentación (o para una fenomenología de la experiencia 
argumental).

Como el propio Pereda indica, Vértigos argumentales sólo ofrece un 
esbozo de una teoría demasiado elemental de la argumentación64. Por 
lo mismo, hace un par de años intuyó que el concepto de “práctica” 
hace mucho más justicia a los distintos modos, medios, propósitos y 
recursos de nuestras distintas argumentaciones, así como incluye el 
papel fundamental de los agentes en la argumentación. No obstante, una 
geografía de nuestras prácticas argumentativas aún está por realizarse65. 

Bibliografía
Alan Sokal & Jean Bricmont: Intellectual Impostures, London: Profile 

Books 1998.
Andrew Aberdein: “Virtue argumentation,” en: Frans H. van 

Eemeren, J. Anthony Blair, Charles A. Willard & Bart Garssen (eds.): 
Proceedings of the Sixth Conference of the International Society for the Study 
of Argumentation, vol. 1, pp. 15–19. Sic Sat, Amsterdam, 2007.

64  Cfr. Pereda: Vértigos…, p. 263.
65  Agradezco a Ángel Gálvez, Marc Jiménez Rolland y Francisco Ramírez 

Miranda sus comentarios y la ayuda para la redacción de este texto. La 
investigación bibliográfica realizada por Andrew Aberdein sobre el debate en 
torno al papel de las virtudes en la argumentación me ha sido de gran ayuda.



194 Mario Gensollen

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Andrew Aberdein: “Virtue in argument,” Argumentation 24-2 (2010), 
pp. 165-179. 

Carlos Pereda: “Argumentación y violencia”, en: Adolfo Sánchez 
Vázquez (ed.): El mundo de la violencia, México: Fondo de Cultura 
Económica- UNAM 1998, pp. 327-339. 

Carlos Pereda: “Conocimiento y sabiduría”, en: Debates, México: 
Fondo de Cultura Económica 1987, pp. 10-36.  

Carlos Pereda: “Hablar mejor de lo mismo”, Diánoia XL-40 (1994), 
pp. 53-83.  

Carlos Pereda: “La argumentación en cuanto práctica”, en: Leal, 
Ramírez & Favila (coords): Introducción a la teoría de la argumentación, 
México: Universidad de Guadalajara 2010, pp. 47-60.

Carlos Pereda: “Latin American Philosophy: Some Vices,” The 
Journal of Speculative Philosophy XX-3 (2006), pp. 192-203. 

Carlos Pereda: “Tres desmesuras de los nacionalismos”, Diánoia 
XLVII-48 (mayo 2002), pp. 119- 136.

Carlos Pereda: “Wittgenstein y el pensamiento de América Latina”, 
Euphyía IV-7 (2010), pp. 47-58.

Carlos Pereda: Conversar es humano, México: El Colegio Nacional- 
Fondo de Cultura Económica 1991.

Carlos Pereda: Crítica de la razón arrogante, México: Taurus 1999.
Carlos Pereda: La filosofía en México en el siglo XX. Apuntes de un 

participante, México: CONACULTA 2013.
Carlos Pereda: Razón e incertidumbre, México: Siglo XXI Editores 

1994.
Carlos Pereda: Sueños de vagabundos. Un ensayo sobre filosofía, moral y 

literatura, Madrid: Visor 1998.
Carlos Pereda: Vértigos argumentales. Una ética de la disputa, Barcelona: 

Anthropos & UAM-Iztapalapa 1994.
Christopher Lyle Johnstone: “An Aristotelian trilogy: Ethics, rhetoric, 

politics, and the search for moral truth,” Philosophy and Rhetoric 13-1 
(1980), pp. 16-18.

E. Harada: “Carlos Pereda y la cultura argumentativa”, Andamios 
VII-14 (2010), pp. 225-262. 

Frans H. van Eemeren & Robert Grootendorst: Speech acts in 
argumentative discussions. A theoretical model for the analysis of discussions 
directed towards solving conflicts of opinion, Berlin: Foris 1984.



195A veinte años de Vértigos argumentales

Tópicos, Revista de Filosofía 47 (2014)

Guillermo Hurtado: “Extrañeza y resplandor de la filosofía de Carlos 
Pereda”, en: Carlos Pereda: La filosofía y la perspectiva de la extrañeza, 
México: UNAM 2013.

Héctor Zagal: “El aristotelismo de Carlos Pereda”, en: Miguel Ángel 
Fernández & Guillermo Hurtado (comps.): Normatividad y argumentación. 
Carlos Pereda y sus críticos, México: UNAM-IIF, pp. 189-204.

Jacques Bouveresse: Prodiges et Vertiges de l’Analogie, Paris: Editions 
Raisons d’Agir 1999.

Javier Muguerza: “Vértigos argumentales de Carlos Pereda”, Vuelta 
228 (noviembre de 1995), pp. 38-41.

Lilian Bermejo-Luque: “Argumentation Theory and the Conception 
of Epistemic Justification,” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 16-29 
(2009), pp. 285-303.

Mario Gensollen: “Virtudes argumentativas: hacia una cultura de la 
paz”, Euphyía VI-11 (2012), pp. 116-131.

Michael Gilbert: “Breve historia de la teoría de la argumentación”, 
trad. Fernando Leal, en: Fernando Leal, Carlos Fernando Ramírez & 
Víctor Manuel Favila (coords.): Introducción a la teoría de la argumentación, 
Guadalajara: Editorial Universitaria 2010, pp.11-41.

Rafael Jiménez Cataño: “The Role of Goodwill in Conflictive 
Communication,” en: Liliana Ionescu-Ruxandoiu (ed.): Cooperation 
and Conflict in Ingroup and Intergroup Communication, Bucarest: Editura 
Universitatii din Bucuresti 2006, pp. 97-104.

Robert C. Rowland & Deanna F. Womack: “Aristotle’s view of ethical 
rhetoric,” Rhetoric Society Quarterly 15-1/2 (1985), pp. 13-31.

Stephen Toulmin: Los usos de la argumentación, trad. María Morrás y 
Victoria Pineda, Barcelona: Península 2007.

Wayne Brockriede: “Arguers as lovers,” Philosophy and Rhetoric 5-1 
(1972), pp. 1-11.




