VIRTUDES Y VICIOS ARGUMENTATIVOS:

A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES, DE
CARLOS PEREDA

Mario Gensollen

Departamento de Filosofia
Universidad Auténoma de Aguascalientes
mgenso@correo.uaa.mx

Abstract

The aim of this paper is to analyze the importance and rel-
evance of the Carlos Pereda’s thought in argumentation theory,
focusing on his work entitled Vértigos Argumentales, which has
as its central purpose the defense of an emphatic reason, not
deprived of uncertainty, but neither of objectivity. Keeping in
mind that Carlos Pereda’s theory of argumentation is close to
his conception of rationality, the author turns to the analysis of
issues that intersect, such as epistemic virtues, the concept of
rationality, an ethics of argumentation, etc. The paper concludes
with the view of argumentation through the concept of “prac-
tice’, where different aspects to be considered in argumentative
action are pointed out. It concludes that Vértigos Argumentales
formulated and developed some basic intuitions that are present
in the contemporary debate about argumentation and virtue.

Keywords: argumentative whirls, argumentative practices,
emphatic reason, argumentative virtues, Carlos Pereda.

Resumen
El objetivo de este articulo consiste en analizar laimportancia
y la relevancia del pensamiento de Carlos Pereda en la teoria de
la argumentacion, haciendo hincapié en su obra titulada Vértigos

Recibido: 25 - 06 - 2014. Aceptado: 02 - 09 - 2014.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014), 159-195.



160 MaRr1o GENSOLLEN

Argumentales, que tiene como propdsito central la defensa de
una razon enfatica, no libre de incertidumbre, pero tampoco de
objetividad. Teniendo en mente que la teoria de la argumentacion
de Carlos Pereda colinda con su concepcién de racionalidad, el
autor recurre al analisis de temas que se entrecruzan, tales como
las virtudes epistémicas, el concepto de racionalidad, una ética
de la argumentacion, etc. El articulo concluye con la concepcion
de la argumentacion a partir del concepto de “prictica’, en donde
se sefnalan los diferentes aspectos que deberian considerarse en
la accién argumentativa. Se concluye que Vértigos argumentales
formulé y desarrollé algunas intuiciones basicas que estan
presentesen el debate contemporaneo acerca delaargumentacion
y la virtud.

Palabras  clave: ~ vértigos  argumentales,  practicas
argumentativas, razén enfatica, virtudes argumentativas, Carlos
Pereda.

Es un lugar comun afirmar que la teoria de la argumentacion tiene
una vida reciente. No fue sino hasta mediados del siglo pasado, con la
aparicion en 1958 de The Uses of Argument de Stephen Toulmin y el Traité
de I'’Argumentation de Perelman y Olbrechts-Tyteca, que los estudios
sobre las diversas practicas argumentativas comenzaron a recibir una
atencion independiente’.

Quiza la principal pregunta que buscan responder los tedricos de la
argumentacion sea de indole normativa: ;qué hace que un argumento
sea un buen argumento? Para ello, se han tratado de desarrollar teorias
lo mas completas posibles que permitan capturar la normatividad de las
practicas argumentativas. Sin embargo, el problema es afiejo. Aristoteles
mismo se percato que en el natural y ordinario ejercicio de dar y recibir
razones se traslapan distintas dimensiones del argumento (logos, ethos
y pathos). Para ello disefi6 distintas herramientas que dieran cuenta de
ellas: la 16gica, la dialéctica y la retorica®.

! Para una historia contemporanea de la teorfa de la argumentacion,

puede verse el primer capitulo de: Michael A. GiLserT: Coalescent Argumentation,

Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates 1997.

2 Para una excelente reconstruccion de la teoria de la argumentaciéon

aristotélica, ver: Enrico BerTI: Las razones de Aristoteles, trad. Horacio Gianneschi

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 161

En la actualidad, el problema persiste: se trata de brindar una teoria
sistematica que responda por la pregunta normativa que nos hace
considerar algunos argumentos como buenos y otros como malos, pero
el enfoque ha sido reductivo. Este problema fue bautizado por Johnson
como “el problema de la integracién”®. Sin embargo, los tedricos de
la argumentacion suelen concentrarse en uno u otro de los enfoques,
tratando de responder a la pregunta normativa desde uno solo, creyendo
que es posible reducir la normatividad de todas las dimensiones de la
argumentacion a una sola*.

En castellano, una de las obras fundacionales de la moderna
teoria de la argumentacion se le debe al filosofo uruguayo Carlos Vaz
Ferreira. En su Ldgica viva, publicada originalmente en 1910, buscaba
desenmascarar la forma en la que las esquematizaciones y el lenguaje se
enfrentan muchas veces a problemas inexistentes. Bajo la influencia de
Mill y James, Vaz Ferreira estudié los paralogismos®. Su singular idea,
dentro de la tradicion del estudio de las falacias, se debia no sélo a su
peculiar marco “psico-légico”, sino a su concepcion del paralogismo
como un proceso o estado de confusion y una fuente de errores mentales
y cognitivos antes que discursivos. Tal exposicion de los paralogismos
—pens6— promoveria un nuevo modo de pensar, mas comprensivo,
fundamentado a partir de lo concreto y vivo del pensamiento por debajo
de los esquemas en que es formulado®.

y Maximiliano Monteverdi, Buenos Aires: Oinos 2008 (italiano: Le ragioni di
Aristotele, Roma-Bari: Gius. Laterza & Figli SpA 1989).

® Ralph H. Jounson: Manifest Rationality: A Pragmatic Study of Argument,
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates, p. 191.

*  Lilian Bermejo ha sefialado el problema, y ha buscado superarlo en uno
de sus mas recientes libros: Lilian BErmEjo-LuQue: Giving Reasons. A Linguistic-
Pragmatic Approach to Argumentation Theory, Dordrecht: Springer 2011. Para una
resefa critica de este intento: Mario GENsoLLEN: “Resefia de Giving Reasons. A
Linguistic-Pragmatic Approach to Argumentation Theory”, Tépicos 42 (2012), pp.
245-250.

> Cfr. Carlos Vaz Ferrerra: Légica viva, Buenos Aires: Losada, 1945 4 ed.
La 12 ed. data de 1910. La tiltima edicién en vida del autor es la 52, 1952.

6 Paraunaexposiciondelasaportaciones centrales de Vaz Ferreiraala teoria
de la argumentacion, asi como para mostrar su pertinencia actual, en particular
con respecto al estudio de las falacias, ver: Luis VEca ReNON: “Paralogismos.
Una contribucién de C. Vaz Ferreira al analisis de la argumentacion falaz”, Doxa.
Cuadernos de Filosofia del Derecho 31 (2008), pp. 625-640.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



162 MAari1o GENSOLLEN

En 1994, y bajo la influencia de Vaz Ferreira’, otro filésofo uruguayo
sentaba las bases de una teoria de la argumentacion integradora. Bajo
la denominacion de “fenomenologia de la experiencia argumental” o
“fenomenologia de la atencion argumental”, Carlos Pereda busco dar
titulo a una serie de operaciones tanto descriptivas como evaluativas, y a
una manera de situarse en los debates y ser sensible a ellos, lo que buscaba
incluir actitudes tanto cognitivas como afectivas. Para Pereda, esta
perspectiva mucho mas rica de describir y evaluar las argumentaciones
no esanaloga al algoritmoy ala evaluacion de una operacién matematica,
sino a la sensibilidad de quien aprecia los matices de una musica o de un
color. Esta analogia le permitié ampliar las herramientas de evaluacion
argumentativa: asi, ya no solo se contaria con los evaluadores “valido”
e “invalido” —definidos a partir de la légica formal—, sino con un
amplio paisaje de posibilidades criticas: “un argumento, un debate
pueden «revelar» u «ocultar», ser «sagaces» o «miopes», «penetrantes»
o «superficiales», «justos» o «distorsionadores», «con mucho tacto» o
«casi sin tacto», «abridores de caminos» u «opresivos», «sutiles con el
problema que tratan» o «brutales», o «en parte, sutiles» y «en parte,
brutales»”®.

A veinte afios de la publicacién de Vértigos arqumentales —la
obra de Pereda en la que se esboza con mayor detalle su teoria de la
argumentacion—, se busca discutir su pertinencia para los debates
mas actuales en torno a la normatividad argumentativa. Para ello, en la
primera parte se contextualiza el pensamiento de Carlos Pereda a partir
de su fenomenologia de la experiencia argumental; en la segunda, se
delinean brevemente las tesis principales de Vértigos arqumentales; en la
tercera se trata de dialogar con Pereda a partir del debate reciente en
torno a las virtudes argumentativas; y, en la cuarta, se aborda la tltima
perspectiva de Pereda en torno a la argumentacion, la argumentacion en
cuanto practica.

7 Esta influencia ha sido destacada por: Javier MuGuErza: “Vértigos

argumentales de Carlos Pereda”, Vuelta 228 (noviembre de 1995), p. 38.
8 Carlos PereDA: Vértigos arqumentales. Una ética de la disputa, Barcelona:
Anthropos & UAM-Iztapalapa 1994, p. 11.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 163

1. Racionalidad y argumentacion

La obra filoséfica de Carlos Pereda plantea un reto fundamental: la
diversidad de sus intereses, el vasto paisaje que recorre en sus articulos
y libros, parece no brindar una guia para recorrer el sinuoso camino de
su pensamiento. Mas de alguno podria pensar que falta un mapa para
no extraviarse. Sin embargo, y como se vera, el mapa existe, y Pereda lo
trazd explicitamente hace veinte afios a partir de su teoria de la razén y
de su teoria de la argumentacion.

Pereda ha sido excesivamente atento a su metodologia, a la forma y
no sélo a la materia respecto a la cual reflexiona. Le ha interesado tanto
el variopinto conjunto de problemas sobre los cuales ha tenido algo que
defender, asi como la forma en la que se debe atender a tales tematicas. En
casi cualquiera de sus libros y articulos, inicia explicitando una serie de
reglas epistémicas y argumentativas —a veces esbozadas incluso como
consejos—, y después procede, mediante tal reflexion metodoldgica, a
abordar la cuestion que tiene en mientes. Pereda siempre esta atento
al uso de las palabras, que pueden ser tanto puentes como laberintos;
y en sus ensayos y obras abundan datos y materiales para la reflexion,
apoyados siempre en innumerables ejemplos’.

®  Guillermo Hurtado ha descrito asi la originalidad del pensamiento

de Pereda: “El primer encuentro con un pensamiento original produce una
sensaciéon de extrafieza. Es como entrar a un pais desconocido, en donde la
gente habla otro idioma y las casas tienen otras formas. La filosofia de Carlos
Pereda genera esa sensacion. No se parece a lo que estamos acostumbrados,
porque Pereda ha logrado desarrollar un método y un estilo propios. La intima
relacion entre el método y el estilo en la prosa filosdfica la distinguen de otras
disciplinas. Como en el caso de otros filésofos de altura, el método filosoéfico de
Pereda es inseparable del estilo de su escritura. No es el articulo analitico (el
llamado —de manera chocante— paper); tampoco el del cldsico ensayo filoséfico
hispanoamericano (que tantas veces se extravia en sus florituras), y, sin embargo,
tiene mucho de ambos. Digamos que es un estilo hibrido, aunque quiza seria
mejor describirlo simplemente como «el estilo de Carlos Pereda» porque es
Unico, irrepetible. ;Qué caracteriza a este método-estilo? Doy unos cuantos
ejemplos. Uno, es el uso frecuente y atinadisimo de los ejemplos, es decir, de
las circunstancias, costumbres y formas de vida sobre las que a veces flotan y
a veces se hunden los problemas filoséficos. Otro, muy ligado al anterior, es la
atencion al uso cotidiano de las palabras, a las maneras en las que los gritos, a

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



164 MAari1o GENSOLLEN

Carlos Pereda insta a leer la obra filoséfica de cualquier pensador a
partir de una sutil distincion: aquella entre lecciones formales y lecciones
materiales. Asi, e.g., si se lee la obra del segundo Wittgenstein, bien puede
repararse en el argumento contra el lenguaje privado, explorar sus
premisas, tratar de enunciar de manera precisa su conclusion, incluso
reconstruir con fineza el argumento mismo y mostrar qué posibles
consecuencias semanticas y epistémicas tiene; o bien, se puede leer su
obra como una puesta en practica de ciertas formas (o metodologias)
de razonar y argumentar, y reparar en ellas. En el primer caso, se
atenderia a un fragmento o porcion de las lecciones materiales que se
obtienen, en este caso de la lectura de las Philosophische Untersuchungen;
en el segundo, se atenderia sus lecciones formales. Asi, las lecciones
materiales que pueden obtenerse de una obra filosofica consisten en
“aquellas ensenanzas que se originan en cémo un pensador plantea,
trabaja, soluciona o disuelve con buenas razones cierto nimero de
problemas o pseudoproblemas”’’. En cambio, “la leccion formal de un
pensador no consiste tanto en retener los aportes respecto al tratamiento
de este 0 aquel problema, o pseudoproblema concreto, sino en aprender
de algunas de sus técnicas de pensamiento mas habituales”.

Esta estrategia ha sido usada por Pereda para leer la obra
filosofica de algunos clasicos de la filosofia, asi como para conversar
argumentativamente con la obra de algunos de sus colegas mas

veces sutilisimos, de nuestro vocabulario producen destellos o fantasmas. Una
caracteristica del método de Pereda es la reiterada formulacién de ciertas normas
de la razoén y de la accion. Estas normas —que a veces parecen consejos y, a
veces, incluso, refranes— se insertan cual peldafos que nos permiten alcanzar
niveles superiores de exploracioén, y, al mismo tiempo, como recursos para
recordar y recapitular. Pero quiza lo que mas caracteriza la filosofia de Pereda
es la extrema atencidn que se presta en ella al terreno movedizo de las razones,
a la compleja trama de los argumentos. En la obra de Pereda se escuchan por
todos lados las voces de mil y un debates. Es una filosofia dialdgica en el sentido
mas rotundo de la palabra” (Guillermo Hurtapo: “Extrafieza y resplandor de
la filosofia de Carlos Pereda”, en: Carlos PereDA: La filosofia y la perspectiva de la
extrarieza, México: UNAM 2013, pp. 3-4).

10" Carlos PerepA: “Wittgenstein y el pensamiento de América Latina”,
Euphyia IV-7 (2010), p. 47.

' Perepa: “Wittgenstein y el...”, p. 48.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 165

cercanos'?. Asi, se puede usar la misma metodologia propuesta por
Pereda para leer su propia obra. En 1994 publico dos obras fundamentales
para comprender tanto la lecciéon material central de su obra, como para
entender sus diversas lecciones formales: Razon e incertidumbre y Vértigos
argumentales, respectivamente.

En Razon e incertidumbre, Pereda elabora una teoria de la
racionalidad: una que no sea reductiva; y la vincula necesariamente con
la argumentacion, al menos con cierta forma de concebirla y practicarla:

Encontramos racionalidad en donde encontramos
argumentacion, y ésta se dice de muchas maneras:
hay diferentes esquemas argumentales y varias
posibilidades de formular un ataque argumental o de
respaldaruna conclusion. Asi, eliminar delarazén, como
requisitos necesarios, atributos tales como “criterios
precisos, fijos y generales” o “creencias ultimas en tanto
fundamentos”, y vincularla a la delicada aventura de
los ciclos argumentales despide un concepto austero
de razon, una razén cierta de si en tanto singular,
homogénea, demarcada, con relaciones exclusivamente
necesarias. Pero no despide a la razén. Por el contrario,
le da la bienvenida a un concepto enfatico de razén e
invita a vivir con su incertidumbre, a enfrentarnos sin
cesar a ella®.

El correlato formal de esta leccién material, en torno a los conceptos
de “razon” y “racionalidad”, se encuentra en Vértigos argumentales.
Pereda, a diferencia de otros fildsofos, no pretende que se extraigan las
lecciones formales que reposan implicitas en sus lecciones materiales:
busca hacerlas explicitas. En suma, argumenta sobre la arqumentacién. Asi
lo hacia desde la primera de sus obras: “quien argumenta [...] tiende a
olvidar el hecho de que esta argumentando. Por el contrario, en estos
debates se atiende con particular terquedad a ese hecho. No solo, pues,

2. Un ejemplo paradigmatico del uso de esta metodologia se encuentra

en su debate con algunas tesis de Creer, saber, conocer de Luis Villoro: Carlos
PerepA: “Conocimiento y sabiduria”, en: Debates, México: Fondo de Cultura
Econdmica 1987, pp. 10-36.

13 Carlos PEreDA: Razén e incertidumbre, México: Siglo XXI Editores 1994,
pp- 9-10.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



166 MaRr1o GENSOLLEN

argumento sobre esto o aquello, sino que también argumento sobre la
argumentacion misma” ™.

En su argumentacion sobre la argumentacion misma, Pereda ha
esbozado diversas lecciones formales de forma material, o bien, nos ha
dado algunas lecciones materialmente formales, i.e., traza una teoria
sobre la argumentacion y una teoria sobre los “vértigos argumentales”,
que no son otra cosa que una teoria tanto sobre las virtudes como sobre
los vicios de la argumentacion. Dado que, para Pereda, existe un vinculo
necesario entre razon y argumentacion, resulta necesario bocetar una
teoria de la argumentacion que funcione dentro de una racionalidad
enfatica. Es este el contexto en el que hay que situar a Vértigos argumentales:
como la leccion materialmente formal que sirve de correlato a su teoria
de la razén enfatica, y como una defensa de la misma.

Asi, el pensamiento de Carlos Pereda explora multiples aristas,
pero tiene un claro punto de partida: la teoria de la argumentacion. Se
puede considerar que sus obras Debates, Conversar es humano y Razon e
incertidumbre son una brillante antesala de Vértigos arqumentales. En esta
obra, Pereda aborda distintas tentaciones, actitudes y excesos, los cuales
producen “vértigos” que terminan atrayendo atroz e irresistiblemente.
Asi, se desencadena un dispositivo de repeticion en el argiiir, de tal suerte
que todo nuevo argumento se usa o para prologar la discusion con cierta
direccidn, reafirmar los presupuestos basicos de la direccion ya tomada,
o para inmunizar los ataques no cooperadores que se introducen en la
discusion. Son tentaciones de la impotencia y de la ignorancia, del poder
y la certeza, que irremediablemente producen vértigos.

Al discutir la naturaleza y utilidad de la argumentacion, Pereda ha
transitado multiples caminos filoséficos: desde la epistemologia hasta
la ética y la politica. Al responder las preguntas de cémo, por qué y
para qué se argumenta, de cuales son los diferentes mecanismos que se
despliegan en las argumentaciones tedricas y practicas y, lo que es mas
importante, qué tipo de consecuencias posee todo ello, Pereda ofrece
respuestas que tienen injerencia mas alla de las fronteras de la teoria
de la argumentacién. En un tono mas ensayistico, Pereda aborda estas
preocupaciones en torno a una “ética de la disputa”, y hasta de una
“politica de la disputa”, en su obra Critica de la razon arrogante®.

4 Perepa: Debates, p. 8.

15 Cfr. Carlos Perepa: Critica de la razén arrogante, México: Taurus 1999.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 167

Esta veta de su pensamiento conduce a Pereda a una teoria de la
racionalidad, que se presenta como una defensa de lo que €l denomina
razoén enfdtica y, otras veces, razén reflexiva. Pereda contrapone la razon
austera —propia del calculo, la semantica univoca, la exactitud— y
la razén arrogante a la razén enfitica o reflexiva —aquella que admite
el lenguaje figurado y la probabilidad, y que toma en cuenta tanto la
historia de los conceptos como de las metaforas, y considera relevante
quién dice una cosa y a quién la dice. Para Pereda, defender una razén
enfatica o reflexiva es la mejor defensa de la razon'®.

En Suefios de vagabundos Pereda amplia sus reflexiones sobre los
vértigosargumentalesal terreno delaliteraturay lamoral. Para Pereda, las
recurrentes “palabras-ismos” —esteticismo, moralismo, naturalismo",
psicologismo, voluntarismo, fisicalismo, racionalismo, sentimentalismo,
y otras mas virulentas como el nacionalismo'™ o el fanatismo— hacen
referencia a una conducta desmedida en favor de algo o de alguien que
tarde o temprano acaba malentendiendo ese algo o a ese alguien y lo
maltrata. Las “palabras-ismos” son vocablos despectivos que muestran
la ausencia de un parametro adecuado; palabras de desmesura que
informan y hasta previenen acerca de vértigos que marean los deseos,
las emociones, los valores, desencaminan las creencias y aturden la
capacidad de juzgar. Asi, en este libro, Pereda examina las patologias del
juicio a las que se alude con dichas palabras de desmesura, pero ahora
en el terreno del arte: principalmente el esteticismo y el moralismo®.

Junto a estas preocupaciones que, en ultimo término, confluyen en
una teoria de la capacidad de juzgar, tanto tedrica como practica —otra
expresion para hacer referencia a la razén reflexiva—, Pereda ha sido
también atento testigo del quehacer filoséfico en América Latina vy,
en particular, de ciertos vicios que la aquejan. Pereda ha denominado
a estos vicios: fervor sucursalero, afan de novedades y entusiasmo

16 Cfr. PErREDA: Vértigos..., pp. 320-324.

17" Para una polémica abierta con el naturalismo, ver: PEREDA, La filosofia...,
pp- 21-29.

18 Para una polémica abierta con el nacionalismo, ver: Carlos PErReDA:
“Tres desmesuras de los nacionalismos”, Didnoia XLVII-48 (mayo 2002), pp. 119-
136.

9 Cfr. Carlos PErEDA: Suefios de vagabundos. Un ensayo sobre filosofia, moral
y literatura, Madrid: Visor 1998.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



168 MaRr1o GENSOLLEN

nacionalista®. Al respecto, ha escrito una serie de trabajos, resefias
criticas y entrevistas sobre diversos autores latinoamericanos®.

Asi, el pensamiento de Carlos Pereda no cae en vicios en los que
a veces sucumbe la filosofia, como la cerrazon y la estrechez. Pereda
no solo advierte de los peligros de cierto tipo de racionalidad y de sus
vértigos, sino que sus reflexiones metodologicas son puestas en accién
en una inmensa cantidad de tematicas éticas, politicas, lingiiisticas,
epistemoldgicas y estéticas. De este modo, se puede caracterizar la obra
de Pereda como una mezcla entre el rigor y la imaginaciéon —como en
algun sitio lo afirma el propio Pereda—, la buena mezcla para examinar
cualquier cosa®.

2. Fenomenologia de la experiencia argumental

En el prologo a la edicion actualizada de The Uses of Argument,
Stephen Toulmin mostraba su sorpresa respecto a cémo habia sido leida
su obra: como una teoria de la argumentacion mas que como un libro de
epistemologia:

De ninguna manera he pretendido exponer una teoria
de laretorica ni de la argumentacién: mi interés radicaba
en la epistemologia del siglo XX, no enlalogica informal.
Aun menos tenia en mente un modelo analitico como
el que, entre los estudiosos de la comunicacién, acabd
llaméandose «el modelo de Toulmin». De hecho, muchos
lectores me asignaron antecedentes historicos que me
relegaron a una muerte prematura®.

2 Cfr. Carlos Perepa: “Latin American Philosophy: Some Vices,” The

Journal of Speculative Philosophy XX-3 (2006), pp. 192-203.

2l Recientemente, Pereda ha reunido esta serie de trabajos en: Carlos
PerEDA: La filosofia en México en el siglo XX. Apuntes de un participante, México:
CONACULTA 2013.

2 Una exposicién mas detallada de lo expuesto hasta este momento
puede encontrarse en: E. HarapA: “Carlos Pereda y la cultura argumentativa”,
Andamios VII-14 (2010), pp. 225-262.

2 Stephen TouLmin: Los usos de la argumentacion, trad. Maria Morras y
Victoria Pineda, Barcelona: Peninsula 2007, p. 9 (inglés: The Uses of Argument,
New York: Cambridge University Press 2003).

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 169

Con Pereda y Vértigos arqumentales se puede cometer el mismo
malentendido. Como se senald en el apartado anterior, al menos resulta
imposible desligar su teoria de la argumentacién de su teoria de la
racionalidad. No obstante, en lo que sigue, este apartado se concentrara
en los aspectos que inciden de manera directa en la teoria de la
argumentacion, y solo indirectamente en la teoria de la racionalidad.

Como sefiala con acierto Zagal, la teoria de la argumentacién de
Pereda posee tres caracteristicas centrales: a) un énfasis en el didlogo
informal; b) una constante vigilancia del talante moral de los argumentos
y del agente argumentativo; y c) una asociacion con las virtudes
epistémicas, lo que hace de su teoria de la argumentacion una basada
mas en la formacion del criterio que en la acumulacion de criterios*. En
este sentido, la teoria de la argumentacion de Pereda es eminentemente
moderna. Para Michael Gilbert:

Las notas que distinguen a la teoria de la argumentacién
como algo distinto de sus predecesoras son dos. La
primera nota distintiva es un énfasis fuerte en la
argumentacion dialogica, es decir en dos personas
que argumentan en conversacion o discusidn, antes
que la tradicional persona sola que se enfrenta con un
trozo de texto. La segunda nota distintiva es que los
tedricos de la argumentacién ven recientemente las
argumentaciones como situadas o como ocurriendo en
un contexto localizable, el cual puede de suyo tener
un impacto tanto en las argumentaciones como en los
argumentadores®.

2 Cfr. Héctor Zacar: “El aristotelismo de Carlos Pereda”, en: Miguel

Angel FErnANDEZ & Guillermo Hurtapo (comps.): Normatividad y argumentacién.
Carlos Pereda y sus criticos, México: UNAM-IIF, p. 189.

% Michael GiLeerT: “Breve historia de la teorfa de la argumentacion”,
trad. Fernando Leal, en: Fernando LeaL, Carlos Fernando Ramirez & Victor
Manuel Favira (coords.): Introduccién a la teoria de la arqumentacién, Guadalajara:
Editorial Universitaria 2010, p. 12 (inglés: “The Recent History of Argumentation
Theory,” en cap. 1 de Coalescent Argumentation, Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum
Associates 1997).

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



170 MAari1o GENSOLLEN

En este sentido, la teoria de la argumentacion de Pereda, al igual
que, e.g., la pragma-dialéctica de la Escuela de Amsterdam?®, es
eminentemente dialogica. Pereda piensa que la argumentacion es
fundamentalmente un medio de resoluciéon de conflictos de creencias:
“Argumentar consiste en ofrecer una serie de enunciados para apoyar
a otro enunciado que plantea ciertas perplejidades, conflictos, o en
general, problemas en torno a nuestras creencias tedricas o practicas:
argumentando procuramos resolver muchas dificultades que tienen que
ver con nuestras creencias, incluyendo varias decisivas”?. No obstante,
la teoria de la argumentacion de Pereda indica un enfoque adicional: la
relacion entre la argumentacion y la epistemologia de las virtudes. En el
siguiente apartado se repara con detalle en esta caracteristica.

Para dar cuenta del lugar que ocupa la argumentacion en la
geografia de nuestras practicas, Pereda inicia oponiéndola a la violencia.
De entrada, frente a un conflicto de creencias caben dos posibilidades:
resolverlo o evitarlo. Si lo enfrentamos, y tratamos de resolverlo —
piensa Pereda— las distintas modalidades para acometer la empresa
pueden ajustarse a dos modos basicos: podemos resolver conflictos de
creencias mediante la violencia o mediante la argumentacion. Violencia
y argumentacion, asi, representan dos modos de afrontar la diferencia:

Argumentacién y violencia, argumentaciéon en
tanto capacidad de escuchar al otro y responderle y
defenderse e intercambiar creencias y modificar las
propias creencias y respetar desacuerdos y negociar...,
y violencia en tanto meramente imponerse, conforman,
pues, dos modos basicos de comportarse: los dos
modos basicos de tratar diferencias, sentir y actuar ante
la diferencia®.

Ahora bien, violencia y argumentacion no son dos modos aislados
mediante los cuales se trata de solucionar el desacuerdo: pueden

% Su obra fundacional: Frans H. van EEMEREN & Robert GROOTENDORST:

Speech acts in arqumentative discussions. A theoretical model for the analysis of
discussions directed towards solving conflicts of opinion, Berlin: Foris 1984.

?  PEREDA: Vértigos..., p. 7.
Carlos Perepa: “Argumentacién y violencia”, en: Adolfo SANcHEZ
VAzquez (ed.): El mundo de la violencia, México: Fondo de Cultura Econdémica-
UNAM 1998, p. 327.

28

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 171

entrelazarse, incluso contaminarse. De algin modo, la argumentacién
se opone a la violencia, y la violencia despide a la argumentacion, pero
la argumentacidon no extingue cualquier forma de violencia, e incluso
dentro de la violencia pueden esgrimirse argumentos.

Primero, habria que observar detenidamente sus diferencias.
Pereda propone distinguir entre dos formas distintas de violencia: una
violencia externa y otra interna a la argumentacion. Se esta ante violencia
externa cuando una persona, frente a una discrepancia con respecto a
sus creencias, no atiende a los argumentos del otro y lo calla, lo golpea,
chantajea, o utiliza el poder o la fuerza. Frente a la violencia externa,
la argumentacion si constituye una forma antagonista de actuar frente
a la diferencia. No obstante, también se puede atender a las relaciones
no excluyentes entre violencia y argumentacion. Se esta ante violencia
interna a la argumentacién cuando se presentan “argumentaciones
violentas”: “aquellas [...] en las que, mediante la falsificacién de
argumentos, se «violentan», se producen de manera violenta, los
convencimientos”?.

Es a partir de esta distincion entre violencias internas y externas a la
argumentacion como hay que leer las cuatro reglas argumentativas que
propone Pereda, y que se sittian en la tradicion del pensamiento critico
y la sabiduria reflexiva®:

1) Con respecto a las perplejidades, conflictos y proble-
mas de creencias, piensa que tratarlos con argumen-

tos conforma el modelo para enfrentar esas dificul-

tades.
2) Ten cuidado con las palabras.
3) Evita los vértigos argumentales.
4) Atiende a que tus argumentos no sucumban a la ten-

tacion de la certeza o a la tentacion de la ignorancia,
pero tampoco a la tentacion del poder absoluto o a la

tentacion de la impotencia.

¥ PErEDA: “Argumentaciény...”, p. 329.

Cfr. Carlos Perepa: Conversar es humano, México: El Colegio Nacional-
Fondo de Cultura Econémica 1991, p. 14.

30

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



172 MAari1o GENSOLLEN

La regla (1) pide que se actie de un modo particular ante las
perplejidades, los conflictos y los problemas de creencias. Ahora bien,
no todo problema es del mismo tipo. Al menos, se pueden distinguir dos
tipos: problemas por carencia de habilidades y problemas por carencia de
creencias. Los argumentos sélo son pertinentes con relacion al segundo
tipo de problemas. No obstante, ambos tipos de problemas no suelen
independizarse. Pereda pide que se imaginen un par de situaciones:

Situacién A

Juan: — Temo cruzar este rio; ignoro su profundidad.
RoserTo: —Puedes dar pie a todo lo ancho del rio.
Juan: — ;Cémo lo sabes?

RoserTo: —He cruzado este rio varias veces.
Situacién B

Juan: —Temo cruzar este rio; ignoro su profundidad.

RoserTo: — Eso no importa; cruzaras el rio y punto. O
saltas o te empujo®’.

La regla (1) pide pensar que situaciones como (A) son el modelo
para resolver problemas de creencias. En este sentido, la regla (1) es
una regla contra la violencia externa a la argumentaciéon. Pero, como
se sefald, aunque la argumentacion despida a la violencia externa,
no imposibilita que la violencia interna se presente en nuestras
argumentaciones. Las reglas (2), (3) y (4) buscan enfrentar este otro
tipo de violencia. La regla (2) alerta del peligro de las palabras: éstas
aclaran, pero también confunden; iluminan, pero pueden oscurecer:
“una ambigiiedad sistematica las recorre: con palabras se transmiten
informaciones verdaderas y falsas, sinceras y engafiosas, reales e
imaginarias; mediante ellas nos relacionamos con nosotros mismos,
con los otros, con el mundo, pero también levantamos obstaculos,

31 Perepa: Conversar es..., p. 15.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 173

producimos malentendidos, confundimos y nos confundimos”*. La
regla (3) previene de los vértigos argumentales, y pide que se eviten.
Algo se ha dicho ya acerca de los vértigos argumentales, pero mas
adelante se describiran a detalle. Ahora basta con decir que la regla (3)
previene, a su vez, de los peligros de ciertas polaridades o dicotomias:
simple/complejo, subjetivo/objetivo, ser/deber ser, sublime/bajeza,
“contrastes que suelen producir posiciones en torno a uno solo de esos
extremos, desencadenando vértigos argumentales”?.

Como se menciond en el apartado anterior, Pereda busca elaborar en
Vértigos arqumentales una “fenomenologia de la experiencia argumental”;
i.e.,, describir la argumentaciéon como compuesta por ciclos, con sus
fases, sus reglas y su funcionamiento. Asi, la argumentacion puede ser
comprendida como una “variada maquinaria” o como una “delicada
aventura”. Atender a una fenomenologia de la experiencia argumental
—a sus complicaciones, riesgos, sutilezas e imprevistos— advierte de
actitudes tedricas y practicas que violan las reglas (2) y (3), pues generan
palabras engafiosas y vértigos argumentales: la tentacion de la certeza
y de la ignorancia, y la tentacion del poder y la impotencia. Esto da pie
a la regla (4): ni los dogmaticos, ni los escépticos, ni los poderosos, ni
los impotentes necesitan argumentos, estan mas alla de ellos: “Por el
contrario, orientarse dejandose guiar por el ir y venir de los argumentos,
implica confiar en que se posee cierto grado de autonomia, alguna
capacidad de decisiéon y apuesta al poder de los buenos argumentos
para enfrentar perplejidades, conflictos, problemas”*.

Ahora es momento de abordar directamente la arquitectura
argumentativa y conceptual de Vértigos. Asi enuncia Pereda los
intrincados objetivos de la obra:

[...] a partir de un estudio de los vértigos argumentales,
comenzar a elaborar una fenomenologia de la
experiencia argumental, para defender la incertidumbre
de la razén y, con ello, una razén enfatica, capaz de,
entre otras inquietudes, preguntarse qué pasa con
nosotros cuando argumentamos y, ademads, qué pasa

%2 PErEDA: Vértigos..., p. 8.

PerEDA: Conversar es..., p. 16.
PErEDA: Vértigos..., p. 10.

33
34

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



174 MAari1o GENSOLLEN

con nosotros cuando argumentamos bien y mal, de esta
o de aquella manera®.

Vértigos arqumentales se divide en tres partes. En la primera, Pereda
presenta dos esbozos de teorias. El primero, con relacion a los elementos
delaargumentaciony alas virtudes epistémicas. El segundo, con respecto
a los vértigos argumentales, o en relacion con la violencia interna a la
argumentacion. En el primer esbozo considera el modelo de la disputatio
medieval, y sostiene que cualquier argumentacion se puede reconstruir
como una serie de ciclos. Posteriormente, realiza un analisis de las
virtudes epistémicas —“esas regulaciones de cualquier discusion”*—,
y estudia algunos apoyos inferenciales. Las virtudes epistémicas son
de dos tipos: a) morfoldgicas: como la integridad epistémica, el rigor
y el espiritu de rescate; y b) procedimentales: como la contrastabilidad
empirica, el poder prospectivo, la coherencia y el poder explicativo. De
los apoyos inferenciales, Pereda analiza el apoyo inductivo en “sentido
restringido”, y defiende otro tipo de apoyos, como el apoyo analdgico.
Por altimo, analiza el papel de las presunciones en el lenguaje, y defiende
y define el concepto de “ciclo argumental”, asi como los distintos tipos
de ciclo con relacién a cada una de las presunciones reconstruidas como
necesarias en cualquier lenguaje: i) ciclo reconstructivo en torno a la
presunciéon de comprension”; ii) ciclo critico a partir de la presuncién
de verdad; y iii) ciclo valorativo alrededor de la presuncion de valor
(que se subdivide, a su vez, en dos ciclos: uno normativo, en el que se
discuten normas y reglas; y uno evaluativo, donde se argumenta sobre
las descripciones evaluativas de un objeto o situacion)®. El segundo
esbozo atiende a los vértigos argumentales, introduce el concepto de
punto de vista formal, i.e., algunos puntos de vista constitutivos de
cualquier argumentacién, y se enumeran ejemplos de estos puntos de
vista y su respectivo vértigo.

Por “vértigo” se entiende una sensacion de estar seguros e inseguros
al mismo tiempo, algo simultaneamente agradable y desagradable,
atroz e irresistible. Los “vértigos argumentales” se desencadenan como

% PErEDA: Vértigos..., p. 13.

PErEDA: Vértigos..., p. 13.
Para ver cdmo opera este ciclo de manera detallada: Carlos PEREDA:
“Hablar mejor de lo mismo”, Didnoia XL-40 (1994), pp. 53-83.

% Cfr. PEreDA: Vértigos..., p. 84.

36
37

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 175

un dispositivo de repeticion, de tal modo que todo nuevo argumento se
utiliza para:

a) prolongar la discusion en cierta direccidn, sin atender argumen-
tos alternativos o contrarios, cancelando cualquier posible ex-
ploracion;

b) reafirmar los presupuestos basicos de la direccion elegida sin ad-

mitir serios cuestionamientos;

c) inmunizarse frente a los ataques no cooperadores que se presen-

ten en la discusion.

d) (a), (b) y (c), se realizan de modo preponderantemente no in-

tencional.

Para revisar meticulosamente los vértigos argumentales, Pereda los
divide segtn el ciclo al que pertenecen:

a) con el ciclo reconstructivo, vértigos hermenéuticos;
b) con el ciclo critico, vértigos ontoldgicos;

c) con el ciclo valorativo, vértigos valorativos.

Los vértigos hermenéuticos pueden ser tanto simplificadores como
complicadores. Al adoptar cualquiera de estos dos puntos de vista, se
busca disminuir o aumentar el nimero de fenémenos independientes
o particulares a tratar. En muchos casos ese aumentar o disminuir no
se realiza atendiendo a razones, sino a partir de sobreentendidos. El
punto de vista simplificador es el de mayor utilidad sea constructiva
u ofensivamente: a) constructivamente: sin idealizaciones, sin modelos,
sin algin grado de formalizacién no hay saber ni leguaje (una palabra,
una expresion, inevitablemente simplifican aquello a que refieren); vy,
b) ofensivamente: un robusto punto de vista simplificador suele hacer
trizas expresiones o enunciados quiza populares, pero sin valor, detecta
pseudoproblemas y desarma malentendidos. No obstante, en ocasiones
las operaciones simplificadoras desencadenan vértigos. Al simplificar
se reduce la comprension a sus grados mas superficiales, impidiendo
cualquier exploracion cuidadosa o profunda. Por el contrario, el punto
de vista complicador se utiliza en los casos en que es necesario traer

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



176 MAari1o GENSOLLEN

informacion para ganar en comprension. Sin embargo, en ocasiones se
trae material para distraer y desorientar, bloqueando asi la discusion. El
vértigo complicador se introduce para evitar problematicas o temas que
no se desean discutir; o, en el ambito practico, para evitar o posponer
dificultades que no se desean o pueden afrontar®.

Los vértigos ontologicos pueden ser tanto de la subjetividad como de la
objetividad. Se cae en el vértigo dela subjetividad cuando se eliminaa priori,
en relacion con un fenémeno, su examen en un nivel ontologicamente
diferente de la experiencia vivida. Se cae en el vértigo de la objetividad
cuando se desacreditan a priori los datos de la experiencia vivida, en
tanto informacion que se puede sustituir por informacién tedrica®.

Los vértigos valorativos son normativos o evaluativos. Los normativos
pueden ser prescriptivistas o descriptivistas: ambos sucumben ante la
polaridad del ser/deber ser; e.g., en debates morales o politicos, el punto
de vista descriptivista suele aconsejar no separarse del régimen de
poder vigente en el medio, lo que conduce a una politica sin horizontes
y sin principios; por su parte, el punto de vista prescriptivista tendera
a proponer utopias. Los vértigos evaluativos son positivos o negativos.
Desde el punto de vista positivo, al articular la argumentacion se
incluira inmediatamente una perspectiva positiva sobre los asuntos que
se traten. Quien adopta esta posicion se deja guiar por la confianza, la
generosidad, la armonia, la reconciliacién, aun cuando no haya razones
para sospechar que el agente se maneja por dichos ideales. Desde el
punto de vista negativo, la sospecha se basa en ejercicios metddicos de

% Cfr. PereDA: Vértigos..., pp. 113-114.
4 Cfr. Perepa: Conversar es..., p. 47: “Una vida da que pensar. En
castellano no hemos sabido o querido recoger esos pensamientos. Nuestra
tradicion no abunda en diarios o memorias, ni siquiera en biografias. Tal
ausencia suele explicarse aludiendo al catolicismo y sus practicas de confesion
frecuente que volverian superfluo, y hasta tedioso, examinarse también por
escrito. En la América Latina de hoy habria, ademas, otras razones: ocuparse
de la subjetividad y sus vicisitudes ;jno resulta escandaloso cuando el hambre
y la miseria circulan a tu lado? ;Cémo llevar diarios intimos si los basureros
estan llenos de nifios en busca de comida? Preguntas como éstas descansan en
la idea de que lo vivido, la subjetividad, y hasta la vida cotidiana, no son parte,
al menos parte basica, de esa «objetividad» social que se quiere comprender y
transformar. Se descalifica a la subjetividad como residuo de lo que importa:
la economia, la politica, la marcha de las instituciones, el actuar en el mundo”.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 177

desconfiar. Aunque esta negatividad en ocasiones libera de enganos,
llevada al extremo se convierte en un vértigo*'.

Frente a los distintos vértigos argumentales, Pereda da un primer
argumento sobre la necesidad de las virtudes epistémicas:

[...] s6lo el gjercicio en las virtudes epistémicas es capaz
de ayudarnos a detener este «pensar por sistemas», a
contrarrestar estos vértigos, por eso, si se «describe»
desde lo positivo o desde lo negativo, «descripciones»
en donde es probable que se usen inferencias analdgicas
y parte-todo, comtiinmente habra que llevar a cabo
esfuerzos para que estas «descripciones», 0 mas bien,
«reconstrucciones», posean cierto poder explicativo o
predictivo, algunos apoyos empiricos, coherencia...,
en fin, habra que trabajar para que las reconstrucciones
cumplan no sélo con las virtudes morfoldgicas, sino
también con varias de las virtudes procedimentales®.

En la segunda parte de Vértigos argumentales, Pereda realiza una serie
de ejercicios en los que, ya sea leyendo a Descartes, Wittgenstein o Kant,
ya sea elucidando ciertos problemas, discute los vértigos argumentales,
muestra como tienden a aparecer, y responde al porqué de su casi
inevitable atraccion. En este sentido, la segunda parte es una aplicacién
de algunas tesis esbozadas en la primera.

En la tercera y ultima parte, Pereda retoma los indicios que se
desprenden de las dos primeras partes®, y realiza una defensa de la

41 Cfr. Perepa: Vértigos..., pp. 116-118.

2 Perepa: Vértigos..., p. 119.

Cfr. PErEDA: Vértigos..., p. 264: “Indicio I. Los apoyos argumentales no
se reducen a los apoyos determinados, a los apoyos deductivos; ademads de los
apoyos deductivos hay otros apoyos mas riesgosos pero imprescindibles, los
apoyos subdeterminados; por ejemplo, la inducciéon enumerativa y la analogia.
/ Indicio II. Toda argumentacion empieza y se alimenta de los datos, fetiches y
materiales contingentemente presentes en una situacion y en cierta tradicion.
/ Indicio III. Configurando el concepto de razén enfatica un concepto tenso,
nunca podremos estar completamente justificados en nuestras predicaciones de
racionalidad, puesto que el sentido operativo, aunque un buen programa para
realizar el sentido limite, en ningtin caso da razones suficientes para permitir
su realizacién. / Indicio IV. Con frecuencia no hay criterios formales, criterios
precisos, fijos y generales que permitan distinguir entre dos clases, por ejemplo,

43

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



178 MAari1o GENSOLLEN

incertidumbre de la razén: de una politica conceptual con respecto a la
razon que favorezca alarazonenfatica, la cual debe comprenderse a partir
del auxilio de tres categorias: pluralidad tanto externa como interna (o
heterogeneidad conceptual), gradualidad y antifundamentalismo. Esto
lo lleva a defender: a) un antifundamentalismo moderado tanto para
las justificaciones tedricas como practicas, y b) la necesidad del control
interno delas virtudes epistémicas. Aqui otro argumento sobre el caracter
indispensable de las virtudes epistémicas; en palabras de Pereda: “[...]
si la argumentacion no posee «controles externos» —criterios precisos,
fijos y generales, cierto «fundamento» que amarre de algin modo las
argumentaciones— se vuelve imprescindible el «control interno» de
las virtudes epistémicas en la discusion misma: las regulaciones de una
ética de la disputa, de una ética de la argumentacion”*.

De este modo, Pereda defiende en Vértigos arqumentales que la
argumentacion no puede ser atendida a partir de una razén austera,
cuya cualidad es la certidumbre de su proceder. Para explicar la
complejidad inherente a la argumentaciéon propone no una teoria, sino
una fenomenologia de la experiencia argumental, sustentada en una
razon plural, gradual y antifundamentalista: “[...] nos encontramos
con la pluralidad del funcionamiento de la razon: pluralidad de
apoyos, pluralidad de virtudes epistémicas y de formas de articularlas,

entrelaclase delos debates vertiginosos yla clase delos debates virtuosos. /Indicio
V. Hay varias maneras de evaluar las diversas virtudes epistémicas e incluso
hay varios modos de comprender y aplicar una virtud epistémica, digamos, las
muchas formas de rigor. / Indicio VI. Puesto que hay pluralidad de lenguajes y
de intereses, previsiblemente muchos conceptos no sélo seran indexicales, sino
también, sistematicamente indexicales. / Indicio VIL. Los conceptos inestables,
que refieren a objetos y eventos, posibles de ser aprehendidos, a la vez, e
incompatiblemente, desde el punto de vista subjetivo y desde el punto de vista
objetivo, tienden con facilidad a producir un «suicidio» de la razén. / Indicio
VIIL. La razdén posee varios modos de funcionar, por ejemplo, busca resolver,
disolver o iluminar perplejidades, conflictos o problemas. / Indicio IX. El punto
de vista mas provechoso para atender depende de lo atendido como de nuestros
intereses. / Indicio X. En los conceptos desgarrados, por decirlo asi, «la razén
enfatica se bifurca»: hay buenos argumentos para defender a cada uno de los
sentidos que rivalizan para caracterizar al concepto en cuestion”.
*  Perepa: Vértigos..., p. 14.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 179

pluralidad de propositos en el funcionamiento de la razén, pluralidad
de intereses para atender y pensar”®.

3. El enfoque de la argumentacion a partir de las virtudes

Recientemente, algunos filésofos han adoptado un enfoque distinto
dentro de la teoria de la argumentacién, y lo han denominado “Teoria
de la virtud en la argumentacion” (Virtue Argumentation Theory)*.
Dicho enfoque sugiere cambiar nuestro foco de atencion de los actos
y los objetos de la argumentacién, o de los procesos y los productos
argumentativos, a los agentes que argumentan. Este enfoque ha
abierto nuevas preguntas en el debate: ;qué impacto tiene la teoria de
la virtud en la argumentacion en los principios argumentativos y en la
evaluacién argumentativa?, ;como deben comprenderse las virtudes
argumentativas, de manera responsabilista (responsibilist) o fiabilista
(reliabilist)?, ;qué virtudes son necesarias para cada uno de los agentes
que toman parte en la argumentacion (los proponentes, oponentes, jueces
y espectadores)?, ;para qué se argumenta y qué motiva a argumentar
al agente virtuoso?, ;cuando, con quién y acerca de qué debemos
argumentar?, ;de qué tipo son las virtudes argumentativas: intelectuales,
epistémicas o éticas, o bien de un tipo distinto a las anteriores?, ;es
posible que un agente argumentativo posea sélo algunas virtudes?, ;en
qué difieren las virtudes de las habilidades argumentativas?, ;son las
virtudes argumentativas relativas culturalmente? Otra pregunta, quiza
supuesta en las anteriores, atafie a si este nuevo enfoque es suficiente
para dar cuenta de la normatividad de nuestras distintas practicas
argumentativas, o bien sdlo es un enfoque complementario a aquellos
que se centran no tanto en los sujetos que argumentan, sino en los
argumentos mismos.

Elenfoquedelaargumentacidonapartirdelasvirtudesnoesnovedoso.
Se encuentra ya en Aristoteles. Algunas reconstrucciones recientes
buscan mostrar como algunas virtudes operan argumentativamente;
e.g., como la buena voluntad (eunoia) funge como condicién de

*  PereDA: Vértigos..., p. 265.

En particular, puede verse: Andrew ABERDEIN: “Virtue argumentation”,
en: Frans H. van EEMEREN, J. Anthony Brair, Charles A. WILLARD & Bart GARSSEN
(eds.): Proceedings of the Sixth Conference of the International Society for the Study of
Argumentation, vol. 1, pp. 15-19. Sic Sat, Amsterdam, 2007.

46

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



180 MaRr1o GENSOLLEN

posibilidad del éxito en la comunicaciéon conflictiva®’. En otros casos,
se busca mostrar que los escritos de Aristdteles sobre ética, retdrica y
politica estan profundamente interrelacionados, lo cual implica algunas
conclusiones significativas relacionadas con la funcion propia de la
comunicacion en la busqueda humana de la virtud y el bienestar: en
particular, aquella conclusion relacionada con la unificacion de la virtud
moral, el discurso persuasivo y las actividades deliberativas de la polis.
Para Aristoteles —piensan— la vida politica de la comunidad es el
medio mediante el cual distintas visiones morales son puestas a prueba,
clarificadas, modificadas y compartidas, y dan lugar a verdades morales
particulares que sirven para realizar conexiones entre la conducta
individual y la politica social, y que sirven para guiar el desarrollo del
caracter individual y la vida comunitaria®. Por ultimo, también se ha
sugerido que el sistema ético de Aristételes es valioso, entre otras cosas,
porque atiende tanto a las facultades emocionales como a las racionales,
y se adapta bien a las necesidades de una sociedad democratica. Desde
esta perspectiva, la retérica es un arte que busca descubrir todos los
medios disponibles para persuadir, y también es un objeto que produce
el retérico. Como arte, la retdrica es amoral; como producto, la retdrica
es moral o inmoral: esto indicaria la necesidad de una ética retdrica, asi
como del ejercicio de virtudes retdricas®.

Huellas del debate reciente pueden encontrarse a partir de 1972.
En “Argquers as lovers”, Wayne Brockriede sostuvo que una forma para
distinguir el estudio de la16gica del estudio de la argumentacion consiste
en comprender que los 16gicos pueden ignorar la influencia de los sujetos
en la argumentacion, mientras que los tedricos de la argumentacion no
pueden. Cuando el l6gico proclama triunfalmente, como resultado de la
manera en que ordena sus premisas, que Socrates es mortal, no necesita
saber nada acerca de si mismo o de los participantes en la argumentacion

4 Cfr. Rafael Jiminez CaTaNo: “The Role of Goodwill in Conflictive

Communication”, en: Liliana Ionescu-Ruxanporu (ed.): Cooperation and Conflict
in Ingroup and Intergroup Communication, Bucarest: Editura Universitatii din
Bucuresti 2006, pp. 97-104.

#  Cfr. Christopher LyLE JoHNSTONE: “An Aristotelian trilogy: Ethics,
rhetoric, politics, and the search for moral truth”, Philosophy and Rhetoric 13-1
(1980), pp. 1-24.

4 Cfr. Robert C. RowranDp & Deanna F. Womack: “Aristotle’s view of
ethical rhetoric”, Rhetoric Society Quarterly 15-1/2 (1985), pp. 13-31.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 181

(salvo que son “racionales” y seguiran las reglas inferenciales) para
saber que la conclusion esta implicada por las premisas. Pero, cuando
un agente argumentativo mantiene una posicion filosofica, una teoria
cientifica, una postura politica, o cualquier posicion sustantiva, su
oponente puede ser influenciado por quién es él mismo, quién es el
proponente y cual es la relacion entre ambos™.

Recientemente, Andrew Aberdein ha propuesto una tipologia de
las virtudes argumentativas®: (a) respecto a la disposicion a participar
en la argumentacién, quien argumenta: debe ser comunicativo, tener fe
en la razdén, poseer coraje intelectual y sentido del deber; (2) respecto a
la disposicién para escuchar a los demas, quien argumenta: debe tener
empatia intelectual, comprension de las personas, los problemas y las
teorias, debe ser justo de pensamiento, equitativo en la evaluacion de
los argumentos de los demas, debe tener amplitud en la recopilacién
y en la evaluacién de las pruebas, debe ser capaz de reconocer a la
autoridad confiable y a los hechos relevantes, y debe ser sensible
a los detalles; (c) con respecto a la voluntad de modificar la propia
posicion, quien argumenta: debe tener sentido comtn, humildad e
integridad intelectuales, honor, responsabilidad y sinceridad; y (d)
respecto a la voluntad de cuestionar lo obvio, quien argumenta: debe
tener un adecuado respeto a la opinién publica, debe ser auténomo,
perseverante, diligente, cuidadoso y riguroso. Desde otra perspectiva,
puede considerarse que al menos hay cinco virtudes argumentativas
basicas, que son condiciones necesarias para que la argumentacién siga
un curso exitoso: buena voluntad, caridad, falibilismo, coalescencia y
cosmopolitismo™.

(Qué lugar podria ocupar Vértigos argumentales en el debate actual en
torno al papel de las virtudes en la argumentacion? Para Pereda, las
virtudes epistémicas son rasgos de los agentes argumentativos o de
las argumentaciones que operan como conductores de verdad, i.e., nos
permiten acercarnos de una forma mas fiable a ella. Son indispensables,
aunque no suficientes, para el éxito de las practicas argumentativas.

%0 Cfr. Wayne BROCKRIEDE: “Arguers as lovers”, Philosophy and Rhetoric 5-1
(1972), pp. 1-11.

51 Cfr. Andrew ABERDEIN: “Virtue in argument”, Argumentation 24-2
(2010), pp. 165-179.

52 Cfr. Mario GensoLLEN: “Virtudes argumentativas: hacia una cultura de
la paz”, Euphyia VI-11 (2012), pp. 116-131.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



182 MAari1o GENSOLLEN

Una argumentacién que se desarrolla a partir y mediante virtudes
epistémicas sera mucho mas confiable en lo tocante a la verdad que
aquellas que viciosamente las esquiven, e.g., una argumentacion que se
apoye en virtudes epistémicas como el rigor o la coherencia sera mas
confiable que aquella que no lo haga.

Para Pereda hay dos tipos de virtudes relevantes para la
argumentacion, que tienen que ver tanto con las reglas morfologicas
como con las reglas procedimentales de nuestras argumentaciones. La
primera virtud morfoldgica es la integridad epistémica. La independencia
intelectual es una de sus principales caracteristicas, y con el tiempo
se transforma en consistencia personal, su segunda caracteristica
definitoria. Esta virtud permite superar la dependencia hacia ciertos
paradigmas establecidos, y evita guardar fidelidad ciega a tradiciones
de pensamiento a las que se pertenece o se ha pertenecido. Presupone la
decision y el valor para proseguir los propios proyectos y desarrollarlos,
defendiéndolos de los ataques que se les dirijan, especialmente
cuando estos provienen de tradiciones regidas por canones o modas
cautivadoras™.

No debe confundirse la independencia intelectual con el
pensamiento fugaz y descuidado: para convertirse en virtud es necesario
que el pensamiento permanezca. De no ser asi se puede caer en un
primer vicio: la arbitrariedad. Ahora bien, a partir de la independencia
intelectual y la consistencia personal, como sentidos constitutivos de
la integridad epistémica, pueden desprenderse un par de vicios mas:
cobardia epistémica y autoengaiio. El cobarde epistémico no se atreve a
pensar por si mismo, y si lo hace es infiel con sus propios pensamientos.
La debilidad de la voluntad del cobarde no es posible mantenerla por
demasiado tiempo, por lo que dicha debilidad aconseja a este sujeto
discursos autolegitimadores: el cobarde termina autoengafiandose.

Dos sentidos adicionales son necesarios para completar la
caracterizacion de la integridad epistémica: razonabilidad y sinceridad.
Dado que la integridad epistémica no implica compartir creencias,
sin embargo puede ser atribuida a sujetos con los que no estemos de
acuerdo, o creamos que defienden algo falso, la integridad se atribuye
debido a la razonabilidad de sus creencias. Por ultimo, hay diversas
formas de sinceridad y diversas formas de faltar a ella. El insincero es

% Cfr. PErEDA: Vértigos..., pp. 28-29.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 183

un embaucador epistémico: desde el investigador que miente acerca de
experimentos que no ha realizado, hasta el cientifico social que usa las
matematicas para dar un aura de cientificidad a sus resultados™.

Lasiguiente virtud morfoldgica, aligual que laintegridad epistémica,
es el rigor: ambas son virtudes de segundo orden. El equivalente de la
virtud epistémica del rigor es la virtud practica de la justicia. Entender
asi el rigor permite pensar desde el lugar del otro (o mdxima de la
imparcialidad intelectual). Incluye virtudes de primer orden como: no
obsesionarse ni aferrarse con rigidez a los pensamientos propios. Al
argumentar se debe cultivar la atencion curiosa y flexible que permita
considerar los pensamientos de los otros como alternativas al propio
pensamiento. Ciertas actitudes epistémicas que pueden delinear el rigor
son: obsesion, rigidez y desprecio, como contraparte de la curiosidad,
flexibilidad y exploracion®.

Una tercera virtud morfoldgica es el espiritu de rescate. Este consiste
en que, a partir de un fenémeno que se piensa investigar, el cual todavia
puede ser impreciso o ambiguo, se recolecte la mayor cantidad de
datos posibles que no hablen en una sola direccién. Posteriormente, se
someten a critica a todos los datos para averiguar cudles son genuinos.
Un concepto importante a considerar con relacion a esta virtud es la
“caridad ciega”, misma que puede entenderse como la disposicion de
desatender los defectos de las creencias ajenas, enfocando su atenciéon
solo en lo compatible de esas creencias, todo ello sin autodecepcion.
Asi, quien desde la caridad ciega no considera los aspectos negativos de
una persona o una creencia, en su ingenuidad, puede apoyar cualquier
falsedad. Una parte del espiritu de rescate, es la solidaridad intelectual.
Esta no rehtiye el desacuerdo: cualquier argumentacion sin el trasfondo
delasolidaridad intelectual se paraliza. Quien no atiende ala solidaridad
intelectual puede caer en la retorica del desprecio, vicio caracteristico
del espiritu de rescate®.

La primera virtud procedimental es la contrastabilidad empirica. Esta se
utiliza para conceder valores veritativos a las premisas de un argumento.

% Dos ejemplos paradigméticos de evaluaciéon sobre este tipo de

argumentaciones en las ciencias sociales: Alan SokaL & Jean BricMoNT: Intellectual
Impostures, London: Profile Books 1998; y Jacques BouveREssk: Prodiges et Vertiges
de I’Analogie, Paris: Editions Raisons d’Agir 1999.

»  Cfr. PEreDa, Vértigos..., pp. 30-32.

% Cfr. PEreDA: Vértigos..., pp. 35-36.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



184 MAari1o GENSOLLEN

Un “enunciado empiricamente contrastable” es un enunciado que esta
abierto o es sensible a la experiencia. Esta apertura puede ser directa,
como en el caso de los enunciados empiricos directamente contrastables.
También la encontramos en los enunciados tedricos y en los enunciados
del pasado, aunque estos son indirectamente contrastables. La asercion
es el tinico enunciado con contrastabilidad empirica directa. No se debe
pensar que en los enunciados con contrastabilidad empirica directa
basta con simplemente “ir y ver”, dejando de lado las otras virtudes,
tanto morfologicas como procedimentales. Para hacer mas explicita
esta idea cabe reparar en la asimetria entre confirmacién y refutacion.
Una generalizacion es confirmada paso a paso, mientras que para su
refutacion basta con que una de sus instancias sea falsa. No obstante,
en las argumentaciones cientificas o de la vida cotidiana no se rechazan
argumentaciones virtuosas con un simple contraejemplo. Por este
motivo, en las argumentaciones, las confirmaciones y las refutaciones
son un asunto gradual®.

Una segunda virtud procedimental es el poder prospectivo. Este
significa “poder que refiere al futuro”, sea de acciones o de sucesos. En
la argumentacién, una dimensién de esta virtud “toma muy en serio
las consecuencias de lo que se hace”. El “poder predictivo” es una
dimensién decisiva del poder prospectivo. Para aclarar el concepto de
“poder predictivo”, Pereda analiza la palabra “prediccion”, partiendo
de la premisa de que se pueden delimitar con “expectativas” y
“acomodaciones”. Una persona tiene innumerables expectativas.
En ciertas ocasiones puede comprobarse que las expectativas son
falsas; sin embargo, la cantidad de expectativas falsas que se puede
permitir una persona para que su mundo sea inteligible es muy baja.
Esta imposibilidad de ininteligibilidad resulta de la imposibilidad de
vivir en un continuo estado de desconcierto. Pereda nos indica que la
diferencia entre prediccion y expectativa es de grado. Para delinear esta
distincién habria que tener en cuenta que: 1) las expectativas son pasivas
y las predicciones activas; las expectativas no necesitan formularse,
simplemente se poseen; 2) las expectativas son vagas por carecer de un
sentido preciso; en contraparte, las predicciones son precisas porque
establecen que lo predicho debe cumplirse bajo ciertas condiciones; 3)
es discutible si una persona tenia o no una expectativa, no asi para una

% Cfr. PErREDA: Vértigos..., pp. 56-59.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 185

prediccién, pues puede afirmarse o negarse con seguridad que alguien
la realizd.

Con respecto a la “acomodacion”, una teoria o hipdtesis se elabora
para “acomodar” los datos existentes. En cambio, en una prediccion,
la teoria o hipdtesis ya esta construida, y es a partir de ella que se
comprueba una afirmacion independiente de los datos acomodados:
“Es un «lugar comuny, un motivo recurrente en la investigacion cientifica,
afirmar que la verificacién de una prediccion de hechos nuevos respalda
una hipotesis o teoria mas que la explicacion de lo ya conocido, de los
datos que la hipotesis o la teoria se proponen acomodar”. Para aclarar
esta problematica entre “acomodacién” y “prediccién”, Pereda propone
dos criterios:

i) Cronoldgico: se traza una linea temporal y se declara que
antes de la publicacion de la hipdtesis o teoria estamos ante

“acomodaciones” y después ante “predicciones”.

ii) Historico: se procura distinguir “acomodacién” de “predic-
cion” de manera mas sustantiva, sefialando que hay predic-
cion cuando los datos en cuestion no se tuvieron en cuenta
para construir la hipdtesis o la teoria, o no pertenecen a la
“problematica”.

Las expectativas son necesariamente conservadoras y las

acomodaciones tienden a enredarse en conceptos fraudulentos. Las

expectativas de una persona son parte de su “confianza mas elemental”.
El caracter fraudulento se ejemplifica con lo siguiente:

1) Un argumento, una teoria, una hipotesis... son ad hoc si no

han sido contrastadas empiricamente.

2) Un argumento, una teoria, una hipotesis...son ad hoc si sus
funciones son “salvar” teorias.
En (1) el sentido de ad hoc es neutral, en (2) el sentido de ad hoc

es negativo o fraudulento. Para entender la importancia de estos
dos sentidos es necesario revisar la distinciéon entre “argumentacion

% PErEDA: Vértigos..., p. 62.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



186 MaRr1o GENSOLLEN

racionalizadora” y “argumentacién racional”. Una argumentacién
racionalizadora, o vértigo argumental, se construye con las siguientes
premisas:

a) Se tiene ya una soluciéon como propuesta fija e imposible de al-

terar;

b) Solo se buscan argumentos para apoyar sea como fuere a esa

propuesta;

c) En este ultimo caso es probable que se desarrollen pseudo-ar-

gumentos.

En la argumentacion racionalizadora, el que razona conoce la
conclusion que debe alcanzar y, por eso, esta tentado a forzar los
datos para alcanzar su proposito. En la argumentacion racional, quien
argumenta esta a la bisqueda de medios y fines argumentales; procura
soluciones a ciertos problemas, y los argumentos que utiliza respaldan
las posibles soluciones del problema®.

La tercera virtud procedimental es la coherencia. Para caracterizarla,
Pereda apela a las teorias coherentistas de la verdad y del saber. Una
teoria coherentista de la verdad afirma que un enunciado E es verdadero
si posee coherencia con un sistema S de otros enunciados E, E,,...E .
Una teoria coherentista del saber afirma que cualquier creencia C esta
justificada si posee coherencia con un sistema S de otras creencias
C, C,...C. En este caso, ambas teorias son fundamentalistas porque
reconocen como unico parametro de validez la coherencia. El principal
ataque que han recibido esta teoria es el siguiente: si la creencia C es
coherente con S, =C podra ser coherente con =S. De esta forma, cualquier
enunciado puede ser coherente con cualquier conjunto de enunciados.
En respuesta a esta critica, Pereda afirma: “la verdad o la justificacion
no consisten en ser coherentes de cualquier manera con un conjunto
arbitrario de proposiciones en abstracto, sin tener en cuenta quién las
cree o las podria creer”®. Esta aclaracion nos lleva a otras preguntas:
;qué se entiende entonces por “coherencia”?, y jcon qué “conjunto de
creencias” se propone que se establezca la coherencia? Las matematicas

% Cfr. PErEDA: Vértigos..., pp. 60-66.

0 PErEDA: Vértigos..., p. 67.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 187

y la 16gica nos entregan dos respuestas sencillas a estas preguntas: 1) en
estas disciplinas se posee un concepto preciso y general: una proposicién
es coherente con otras proposiciones si es légicamente deducible de ellas;
y, 2) es caracteristico de un sistema légico o matematico que ninguna de
sus partes seria lo que es si sus relaciones con las otras partes fueran
diferentes de lo que son.

Una teoria coherentista de la verdad podria afirmar que las
proposiciones verdaderas son aquellas que corresponden con los hechos.
Una manera de hacerlo seria estipulando que “lo que son los hechos”
depende de lo que se entiende por “verdad”. El coherentista podria
afirmar lo siguiente: a) lo que se entiende por “verdad” es precisamente
lo que el sistema de creencias determina que son los hechos; b) el
concepto de “hechos independientes” fuera de un sistema cognoscitivo
carece de sentido; y, c) no es posible decir algo que sea inteligible de
la relacion de correspondencia. Pensar de tal modo es sucumbir en un
vértigo simplificador. Asi, la coherencia puede distinguirse segun el
sentido que se le da:

a) un sentido rigido de la palabra “coherencia”, a partir del uso

logico o matematico del término; y,

b) un sentido no rigido o flexible, gradual, de la palabra “coheren-

cia”, regido por el principio de tolerancia analdgica.

Asi, cuando se habla de “coherencia... empirica, historica, narrativa
o legal” se utiliza en el sentido (b). Pero la coherencia como virtud
argumental incluye los sentidos (a) y (b). Para Pereda, la coherencia no
es una virtud entre otras: debe ser considerada como la fundamental;
no obstante, el conjunto de enunciados con que se establece la
coherencia deben ser calificados con otras virtudes epistémicas como la
contrastabilidad empirica, el poder prospectivo o el poder explicativo®.

Por ultimo, el poder explicativo es también una virtud procedimental.
Es claro que las consideraciones explicativas regulan gran parte de
nuestras argumentaciones. Para dar fuerza a un conjunto dado de
premisas y conclusion, se recurre a las explicaciones. Ante un hecho,
generalmente existe una gran variedad de posibles descripciones.
Pueden pensarse todas las posibilidades légicas que se puedan incluir;

1 Cfr. PErEDA: Vértigos..., pp. 66-70.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



188 MaRr1o GENSOLLEN

posteriormente, se tendera a aquellas que expliquen el hecho de forma
mas directa, probable, clara y amplia. Si no se llega a considerar todas
las posibilidades ldgicas, es en virtud del poder explicativo y de virtudes
como la coherencia y la contrastabilidad empirica. La virtud del poder
explicativo nos ayuda a: 1) generar argumentos y seleccionarlos; 2)
focalizar la investigacion, sugiriendo el curso a seguir, las observaciones
y experimentos a realizar; y, 3) a partir de los datos conocidos, permite
concluir, estableciendo una base sobre la que se prosigue argumentando.

Antes de dejar de lado las virtudes procedimentales establezcamos
algunasdesusgeneralidades. Primero, todaslasvirtudes procedimentales
se pueden asociar en dos grupos: a) virtudes de ruptura o revolucionarias:
como la contrastabilidad empirica y el poder predictivo, que es comtn
utilizarlas para cuestionar creencias arraigadas; se despliegan para
combatir prejuicios; y, b) virtudes de continuidad o conservadoras: como
la coherencia y el poder explicativo, a partir de las cuales se cultiva
la virtud practica de la constancia; con ellas se defiende que nuestros
prejuicios son, en realidad, legitimas expectativas. Evitando un vértigo
simplificador, debemos considerar que no se debe preferir un tipo de
virtudes sobre el otro: lo ideal es considerar ambos.

4. Argumentacion en cuanto practica

;Qué aspectos debe tomar en cuenta una teoria de la argumentacion
integral, completa o satisfactoria? En primer lugar, habria que concebir
a la argumentacién como un tipo de accién. Asi, para cualquier accion,
hay tres elementos que podrian ser considerados como normativamente
interesantes: primero, el agente, la persona que realiza el acto; en
segundo lugar, la accién en si misma; en tercer lugar, las consecuencias
de la accion. De este modo, se han agrupado histéricamente a los tres
grandes sistemas éticos —las teorias de la virtud, las teorias deontologicas
y las teorias consecuencialistas—, dado que cada una enfatiza uno de
estos elementos. De igual modo, una teoria de la argumentacion puede
concentrarse en cualquiera de estos elementos. O, si aspira a unificar
todos los aspectos normativos y descriptivos de nuestros intercambios
argumentativos, deberia concentrarse, inicialmente, en los tres
elementos.

En primer lugar, una teoria de la argumentacion debe considerar
al agente argumentativo: lo que daria lugar a una teoria de las virtudes
argumentativas. Por lo anterior, quiza no deberia sorprender que los

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 189

grandes avances que se han logrado en ética y en epistemologia a partir de
la teoria de las virtudes —en las obras de Anscombe, Foot, Sosa, Williams,
McDowell, etc.— pudiera trasladarse a la teoria de la argumentacion,
resolviendo sus problemas normativos, al igual que pretende hacerlo
con cuestiones morales y epistémicas. Desde esta perspectiva, cuando
una argumentacion fracasa debe considerarse la posibilidad de que la
causa sea una falla de habilidad en quien argumenta: un fallo de virtud.

En segundo lugar, una teoria de la argumentacion debe considerar
al argumento en si mismo: quiza el problema central de la logica haya
sido el estudio de la validez formal, asi como el de la filosofia de la 16gica
la caracterizacion de los conceptos de “validez” y de “consecuencia
logica”. Una de las tareas mas acuciantes dentro de la teoria de la
argumentacion contemporanea consiste en establecer si es posible
caracterizar una nocion de “validez no formal”, dado que el concepto
mismo de “validez” fue establecido desde los lenguajes formales. En este
contexto, Toulmin proporciond herramientas para analizar légicamente
la argumentacion que se realiza en el lenguaje natural, y defendié una
teoria no formal de la inferencia.

En tercer lugar, una teoria de la argumentacioén debe considerar los
efectos o consecuencias de la argumentacion (lo que los pragmatistas
llaman “efectos perlocucionarios”). Aqui se concentran las distintas
dimensiones de la argumentacion: la légica, la dialéctica y la retdrica.
Desde la dimension ldgica se deben considerar a los argumentos como
dispositivos de justificacion de creencias: asi, los vinculos entre la
logica, la epistemologia y la argumentacion se iluminan correctamente.
Algunos, incluso, piensan a la teoria de la argumentacion como una
especie de “epistemologia aplicada”®. Desde la dimensién logica, por
tanto, los argumentos son productos que buscan la verdad, que aspiran
a la validez, y que justifican creencias. Por su parte, desde la dimension
dialéctica, los argumentos son procedimientos de dar y recibir razones
que buscan resolver conflictos de creencias. Desde esta perspectiva,
interesara estudiar las diferencias de opinion, el desacuerdo y la discusiéon
argumentativa, la diferencia entre diferencias de opinién implicitas y
explicitas, los tipos de diferencias de opiniéon (diferencias de opinién
principales y subordinadas), el cdmo reconocer puntos de vista y dudas,

62 Véase, por ejemplo: Lilian BErmEjo-LuqQuE: “Argumentation Theory and

the Conception of Epistemic Justification”, Studies in Logic, Grammar and Rhetoric
16-29 (2009), pp. 285-303.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



190 MaRr1o GENSOLLEN

asi como los distintos indicadores de la argumentacién contenidos
en el lenguaje natural. Por ultimo, desde la dimension retdrica, se
consideraran los argumentos como actos comunicativos que buscan
persuadir: esto lo podemos hacer ya sea desde el esquema tradicional de
la inventio, dispositio, elocutio, memoria 'y actio; o bien podemos considerar,
siguiendo a Toulmin, que los argumentos sustantivos son dependientes
de los diversos campos argumentativos (algo similar a lo que Aristoteles
tuvo en mente en su Retérica cuando considerd la importancia de la
audiencia).

En cuarto y ultimo lugar, una teoria de la argumentacion debe
considerar la alta dependencia contextual que tienen nuestros
intercambios argumentativos. Todo ciclo argumentativo siempre se
da en medio: parte de un terreno comun que comparten las partes en
conflicto (presupone un lenguaje comun, creencias, intereses, etc.), y —si
llega a buen puerto— termina presumiendo al menos algunos contenidos
proposicionales que es posible inferir a partir de los contenidos
proposicionales a los que se ha llegado por medio de la argumentacion.
Para siquiera poder iniciar un ciclo argumental, una condicién necesaria
es que las partes en conflicto compartan un sinniimero de creencias
(entre otras muchas cosas). Las creencias en disputa se dan sobre una
solida y vasta meseta de creencias compartidas. Sin ellas, no seria
posible evaluar otras creencias, ni las razones a favor o en contra de
ellas. Esto suele ser denominado por pragmatistas y tedricos de la
argumentacion como “terreno comun” (common ground). Ademas, toda
argumentacion, cuando termina, presume algunas consecuencias de lo
acordado. Presume algunos contenidos proposicionales que es posible
inferir (a veces gradualmente) de los contenidos proposicionales en los
que se expresa el acuerdo: por ello, es posible evaluar argumentos no
solo por lo que expresan explicitamente, sino por alguna o varias de sus
consecuencias. También, toda argumentacion presume alguna o algunas
acciones que se siguen del acuerdo: e.., actuar como si p fuese verdadero,
deseable, correcto, adecuado (siendo p el contenido proposicional del
acuerdo al que se ha llegado). Asi, toda argumentacion esta situada:
inicia necesariamente con presuposiciones acerca de creencias, deseos,
intereses de las partes en conflicto; y termina presumiendo contenidos
proposicionales y acciones que se siguen de los acuerdos a los que han
llegado las partes.

Asi, el esquema de los elementos necesarios para una evaluacion de
la argumentacion queda ahora completo, partiendo de la analogia con

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 191

la evaluacion de las acciones en general. Ahora bien, ja dénde llegamos
al considerar tanto al agente argumentativo, a los argumentos y sus
consecuencias, asi como al contexto argumentativo? Hasta ahora sdlo se
han sefialado todos los elementos que es necesario tomar en cuenta para
buscar una teoria integral de la argumentacion, pero no se ha senalado
ningtn elemento unificador.

Quiza el concepto que integre los diversos elementos que deben
considerarse en una teoria unificada de la argumentacion sea el de
“practica”. Asi lo intuye Carlos Pereda en un texto muy reciente:
“Propongo que indagar en qué consiste argumentar en cuanto practica
(y no, por ejemplo, en cuanto diversas conexiones entre enunciados, o en
cuanto un tipo de acto de habla) es adoptar la perspectiva mas rica y mas
abarcadora sobre el argumentar”®. Siguiendo esta linea, se terminara
con una serie de sugerencias e insinuaciones —que hace Carlos Pereda-a
este respecto, mas que con los esbozos de una posible teoria.

En primera instancia, se puede decir que son condiciones necesarias
del concepto de practica las siguientes: (1) uno o varios agentes, ya
sea individuales o colectivos; (2) los propdsitos constitutivos de dicha
practica, y los propositos particulares de quien o quienes la realizan; (3)
los medios tanto internos como externos de los que se echa mano para
cumplir con los propositos; (4) los modos de una practica, que surgen
de la interrelacion de los propdsitos y los medios; y (5) los recursos de
los que dependen los medios, y que a su vez dependen de contextos
naturales y sociales.

A partir de estas condiciones —agentes, propodsitos, medios, modos
y recursos— quiza sea posible incorporar los elementos mencionados
previamente. Como materiales internos, se tendrian a las condiciones
(2), 3) y (4). Con respecto a la segunda —los propdsitos—, se puede
conformar el siguiente entorno conceptual que atiende al elemento
de las consecuencias de nuestras argumentaciones: convencer,
convencerse, deslumbrar, dominar, hacer patente, modificar creencias,
persuadir, resolver conflictos, tratar problemas, etc. Con respecto a la
tercera condicion, los propositos se logran a través de ciertos medios. De
ahi un nuevo entorno conceptual que puede incluir: abduccién, atacar
propuestas, apoyar creencias, concluir, deduccién, induccidén, inferir,
inferencias, premisas, problemas, etc. Estos medios pueden ser externos

6 Carlos Perepa: “La argumentacion en cuanto practica”, en: LEar,

Ramirez & Faviva: Introduccion ala..., p. 47.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



192 MAari1o GENSOLLEN

o internos. Los externos atienden a los elementos que constituyen lo
que llamamos el “contexto argumentativo” (al menos a una parte de
éste): al terreno comun de la argumentacion y a las presunciones que
quedan después de terminado el ciclo argumentativo. Por su parte, los
medios internos estan articulados por una conexién de enunciados que
vinculan las premisas a una conclusion, lo cual recupera el elemento del
argumento en si mismo. Un ultimo material interno nos lo da la cuarta
condicion, o los modos, de lo que surge un ultimo entorno conceptual
integrado por: alegato, conversar, debate, dialogar, discrepar, discutir,
impugnar, meditar, reflexionar, etc. Esta condicion también recupera
partes importantes del contexto argumentativo, pues no siempre se
argumenta del mismo modo (ni bajo las mismas reglas).

Como materiales externos, se tienen a la primera y a la quinta
condiciones: al agente y a los recursos. Una teoria de las virtudes
argumentativas recupera los aspectos relevantes del agente en las
practicas argumentativas, no obstante que las relaciones entre los
agentes y las practicas suelen ser demasiado complejas. Con respecto a la
quinta condicioén, los agentes cuentan con diversos recursos tanto fisicos
como psicoldgicos que, al menos en parte, dependen de su herencia
natural. No obstante, a un agente también lo condiciona su herencia
cultural articulada en su historia pasada y en su medio circundante. La
relacion entre un agente y sus recursos es bastante compleja, pues éste se
conforma condicionado por una gran cantidad de recursos que él mismo
rehace en parte. Esta tultima condicién, como puede verse, integra aun
mas aspectos del contexto argumentativo.

Asi, unateoriadelaargumentaciondesdelaspracticasargumentativas
parece integrar todos los aspectos y elementos relevantes para tratar
de articular una respuesta a la pregunta normativa: ;qué hace de un
argumento un buen argumento? Sin embargo, la tarea de su desarrollo
para los tedricos de la argumentacion auin sigue pendiente.

5. Conclusiones

Vértigos arqumentales formuld y desarrollo, avant la lettre, algunas
intuicionesbasicas que estan presentes en el debate contemporaneoacerca
de la argumentacion y la virtud. Para Pereda, las virtudes epistémicas
son controles internos necesarios en nuestras argumentaciones: dado
que no disponemos de criterios fijos a los cuales apelar para evaluar
siempre y en cada caso los argumentos esgrimidos por distintos agentes

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 193

en las diversas practicas, se requiere de otro tipo de controles. Asi, las
virtudes epistémicas operan como regulaciones en cualquier discusion.

No obstante, las virtudes no son suficientes para dar cuenta de la
normatividad argumentativa, ni operan como reglas exclusivas de
su proceder. Se requieren, entre otras cosas, reglas inferenciales; i.e.,
aunque las virtudes cumplan el papel de conductores de verdad, el
argumento puede fallar, no estableciendo el nexo relevante entre sus
premisas y su conclusion. Ademas, Pereda no piensa que las virtudes
sean rasgos exclusivos del caracter del agente argumental. A diferencia
de la propuesta de Aberdein, Pereda también considera otras virtudes
que operan como reglas procedimentales de nuestras argumentaciones
(e.g., contrastabilidad empirica, poder prospectivo, coherencia y poder
explicativo). En este sentido, un enfoque de la argumentacion desde
las virtudes es, para Pereda, indispensable, pero no suficiente para una
teoria de la argumentacion (o para una fenomenologia de la experiencia
argumental).

Como el propio Pereda indica, Vértigos arqumentales s6lo ofrece un
esbozo de una teoria demasiado elemental de la argumentacién®. Por
lo mismo, hace un par de anos intuy6 que el concepto de “practica”
hace mucho mas justicia a los distintos modos, medios, propositos y
recursos de nuestras distintas argumentaciones, asi como incluye el
papel fundamental de los agentes en la argumentacion. No obstante, una
geografia de nuestras practicas argumentativas atin esta por realizarse®.

Bibliografia

Alan Sokal & Jean Bricmont: Intellectual Impostures, London: Profile
Books 1998.

Andrew Aberdein: “Virtue argumentation,” en: Frans H. van
Eemeren, J. Anthony Blair, Charles A. Willard & Bart Garssen (eds.):
Proceedings of the Sixth Conference of the International Society for the Study
of Argumentation, vol. 1, pp. 15-19. Sic Sat, Amsterdam, 2007.

¢ Cfr. PErEDA: Vértigos..., p. 263.

Agradezco a Angel Galvez, Marc Jiménez Rolland y Francisco Ramirez
Miranda sus comentarios y la ayuda para la redacciéon de este texto. La
investigacion bibliografica realizada por Andrew Aberdein sobre el debate en
torno al papel de las virtudes en la argumentacién me ha sido de gran ayuda.

65

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



194 MAari1o GENSOLLEN

Andrew Aberdein: “Virtue in argument,” Arqumentation 24-2 (2010),
pp. 165-179.

Carlos Pereda: “Argumentacion y violencia”, en: Adolfo Sanchez
Vazquez (ed.): El mundo de la violencia, México: Fondo de Cultura
Econémica- UNAM 1998, pp. 327-339.

Carlos Pereda: “Conocimiento y sabiduria”, en: Debates, México:
Fondo de Cultura Econémica 1987, pp. 10-36.

Carlos Pereda: “Hablar mejor de lo mismo”, Didnoia XL-40 (1994),
pp- 53-83.

Carlos Pereda: “La argumentacion en cuanto practica”, en: Leal,
Ramirez & Favila (coords): Introduccion a la teoria de la argumentacion,
Meéxico: Universidad de Guadalajara 2010, pp. 47-60.

Carlos Pereda: “Latin American Philosophy: Some Vices,” The
Journal of Speculative Philosophy XX-3 (2006), pp. 192-203.

Carlos Pereda: “Tres desmesuras de los nacionalismos”, Didnoia
XLVII-48 (mayo 2002), pp. 119- 136.

Carlos Pereda: “Wittgenstein y el pensamiento de América Latina”,
Euphyia IV-7 (2010), pp. 47-58.

Carlos Pereda: Conversar es humano, México: El Colegio Nacional-
Fondo de Cultura Econémica 1991.

Carlos Pereda: Critica de la razon arrogante, México: Taurus 1999.

Carlos Pereda: La filosofia en México en el siglo XX. Apuntes de un
participante, México: CONACULTA 2013.

Carlos Pereda: Razén e incertidumbre, México: Siglo XXI Editores
1994.

Carlos Pereda: Sueiios de vagabundos. Un ensayo sobre filosofia, moral y
literatura, Madrid: Visor 1998.

Carlos Pereda: Vértigos arqumentales. Una ética de la disputa, Barcelona:
Anthropos & UAM-Iztapalapa 1994.

Christopher Lyle Johnstone: “An Aristotelian trilogy: Ethics, rhetoric,
politics, and the search for moral truth,” Philosophy and Rhetoric 13-1
(1980), pp. 16-18.

E. Harada: “Carlos Pereda y la cultura argumentativa”, Andamios
VII-14 (2010), pp. 225-262.

Frans H. van Eemeren & Robert Grootendorst: Speech acts in
argumentative discussions. A theoretical model for the analysis of discussions
directed towards solving conflicts of opinion, Berlin: Foris 1984.

Topicos, Revista de Filosofia 47 (2014)



A VEINTE ANOS DE VERTIGOS ARGUMENTALES 195

Guillermo Hurtado: “Extrafieza y resplandor de la filosofia de Carlos
Pereda”, en: Carlos Pereda: La filosofia y la perspectiva de la extrafieza,
México: UNAM 2013.

Héctor Zagal: “El aristotelismo de Carlos Pereda”, en: Miguel Angel
Fernandez & Guillermo Hurtado (comps.): Normatividad y argumentacion.
Carlos Pereda y sus criticos, México: UNAM-IIF, pp. 189-204.

Jacques Bouveresse: Prodiges et Vertiges de I’Analogie, Paris: Editions
Raisons d”Agir 1999.

Javier Muguerza: “Vértigos argumentales de Carlos Pereda”, Vuelta
228 (noviembre de 1995), pp. 38-41.

Lilian Bermejo-Luque: “Argumentation Theory and the Conception
of Epistemic Justification,” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 16-29
(2009), pp. 285-303.

Mario Gensollen: “Virtudes argumentativas: hacia una cultura de la
paz”, Euphyia VI-11 (2012), pp. 116-131.

Michael Gilbert: “Breve historia de la teoria de la argumentaciéon”,
trad. Fernando Leal, en: Fernando Leal, Carlos Fernando Ramirez &
Victor Manuel Favila (coords.): Introduccion a la teoria de la arqumentacion,
Guadalajara: Editorial Universitaria 2010, pp.11-41.

Rafael Jiménez Catafio: “The Role of Goodwill in Conflictive
Communication,” en: Liliana Ionescu-Ruxandoiu (ed.): Cooperation
and Conflict in Ingroup and Intergroup Communication, Bucarest: Editura
Universitatii din Bucuresti 2006, pp. 97-104.

Robert C. Rowland & Deanna F. Womack: “Aristotle’s view of ethical
rhetoric,” Rhetoric Society Quarterly 15-1/2 (1985), pp. 13-31.

Stephen Toulmin: Los usos de la argumentacion, trad. Maria Morras y
Victoria Pineda, Barcelona: Peninsula 2007.

Wayne Brockriede: “Arguers as lovers,” Philosophy and Rhetoric 5-1
(1972), pp. 1-11.

Toépicos, Revista de Filosofia 47 (2014)





