
i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 173 --- #173
i

i

i

i

i

i

B,   : 
      

 D H*

Juan Andrés Mercado
Pontificia Università della Santa Croce

mercado@pusc.it

Abstract

Hume reacted against egoism, rationalism, teleology
and the religious elements contained in moral proposals.
He places feelings in first place along with the spontaneous
generation of a legal order issuing from them. Yet, many
texts of this philosopher point at the need of reconsider-
ing order (and beauty), finality and the role of reason in
the realm of actions. His brilliant description of virtues
goes beyond what this alleged spontaneity propounds, but
it does not supersede the spectator’s (“third person”) per-
spective, and it also fails to provide a way for the acquisition
of the stable dispositions of character.

Key words: Hume, morals, liberalism, virtues, feeling,
selfishness.

*Agradezco las observaciones de dos jueces imparciales que estudiaron una
versión anterior de este escrito y que me han llevado a modificarlo.

Recibido: 09-09-2011. Aceptado: 21-02-2012.

Tópicos 42 (2012), 173-205



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 174 --- #174
i

i

i

i

i

i

174 J A M

Resumen

Hume reacciona contra el egoísmo, el racionalismo, la
teleología y los elementos religiosos en las propuestas mo-
rales. Pone en primer lugar los sentimientos y la generación
espontánea de un orden legal a partir de ellos. Sin embargo,
abundantes textos del filósofo hacen ver la necesidad de
reconsiderar el orden (y la belleza), la finalidad y el papel
de la razón en las acciones. Su brillante descripción de las
virtudes va más allá de lo que propone la pretendida espon-
taneidad, pero no supera la visión del espectador (“tercera
persona”) y no ofrece una vía de adquisición de las dispo-
siciones estables del carácter.

Palabras clave: Hume, moral, liberalismo, virtudes, sen-
timiento, egoísmo.

1 Hume ante los planteamientos egoístas

La propuesta moral de David Hume es una de las más influyentes
del pensamiento liberal y se encuentra en una encrucijada decisiva, mar-
cada por una tendencia a considerar los principios del obrar sin recurrir a
instancias trascendentes por parte de un buen número de autores del pe-
riodo ilustrado1. Las nuevas ideas incluyen evaluaciones provenientes del
Renacimiento en las que el interés personal ya no se presenta como algo

1La evolución de las ideas religiosas y éticas a partir de la Reforma Pro-
testante ha sido objeto de un rico debate en las últimas décadas. La discusión
está marcada todavía por la explicación del origen de la ética protestante según
Weber. Charles Taylor explica brillantemente el viraje hacia la consideración de
la vida corriente como un elemento distintivo del pensamiento protestante que
dará origen a importantes corrientes en el liberalismo. Cfr. Charles Taylor, Sour-
ces of the self. Themaking of the modern identity, Cambridge Univ. Press, Cam-
bridge 1989, pp. 213-214. Que no hay acuerdo en esta interpretación lomuestran
las numerosas críticas que ha suscitado Taylor, como por ejemplo Rémi Brague,
“Le problème de l’homme moderne”, en Guy Laforest, Philippe de Lara (eds.),
Charles Taylor et l’interprétation de l’identité moderne, Cerf, Paris 1998, pp.
217-262; Jean B. Elshtain, “The risks and responsibilities of affirming ordinary

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 175 --- #175
i

i

i

i

i

i

B,    175

reprobable, y la polémica con quienes sostienen todavía una fundación
extrínseca de la moral –sobre todo de matriz religiosa– da lugar a posicio-
nes en las cuales se entremezclan factores de proveniencias diversas. En
este debate juegan un papel muy relevante el binomio egoísmo-simpatía
y la preponderancia del sentimiento sobre la razón.

Hume hace frente de manera explícita al egoísmo (egoism, selfish
systems) que se presenta en su versión cínica con Mandeville, y en una
versión amoralista con Hobbes2, quien marca el punto de partida de la
versión naturalista del egoísmo, es decir, la que considera al ser humano
como esencialmente centrado en sí mismo (self-interest), pero no por
una degeneración de su modo de ser, sino por estar constituido como
un sistema de fuerzas determinadas que responden necesariamente a los
estímulos de placer y dolor. La razón evalúa la conveniencia de moderar
la satisfacción de los placeres en vista de una vida más estable, y en una
versión muy elaborada da como fruto el pacto que sostiene a la sociedad:
la experiencia hace que los grupos humanos adviertan las ventajas de una
gestión inteligente de los placeres y se comprometan a respetar un orden
comunitario más amplio3.

life”, en James Tully (ed.), Philosophy in an age of pluralism. The philosophy
of Charles Taylor in question, Cambridge Univ. Press, Cambridge 1994; Cyrille
Michon, “La prose du monde”, en Giorgio Faro (ed.), Lavoro e vita quotidiana,
EDUSC, Roma 2002, pp. 95-111; Paolo Zanotto, Cattolicesimo, protestante-
simo e capitalismo. Dottrina cristiana ed etica del lavoro, Rubbettino, Roma
2005.

2Sobre el origen de la noción de egoísmo (selfishness), y de los sistemas
egoístas (selfish systems), cfr. Tom L. Beauchamp (ed. & com.), David Hume:
An Enquiry Concerning the Principles of Morals, The Clarendon Edition of
the Works of David Hume, Clarendon Press, Oxford 1998, pp. 130, 149, 158,
166 (Hutcheson), 176-177; Eugenio Lecaldano,Hume e la nascita dell’etica con-
temporanea, Laterza, Roma 1991, pp. 53ss, 110 (Shaftesbury), 117ss., Nicholas
Capaldi, Hume’s Place in Moral Philosophy, Peter Lang, Berna 1989, pp. 304-
306, Margarita Mauri, El conocimiento moral, Rialp, Madrid 2005, pp. 25-58.

3Thomas Hobbes, Leviathan, en The english works of Thomas Hobbes of
Malmesbury, Scientia, Aalen 1966, pp. 110-116 y pp. 157-159. Cfr. Arrigo Pac-
chi, Introduzione a Hobbes, Laterza, Roma 1979, pp. 20-56.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 176 --- #176
i

i

i

i

i

i

176 J A M

Por su parte, la Fábula de las abejas deMandeville pone demanifiesto
que:

El orgullo, el fraude, el lujo/rinden beneficios ciertos/y re-
sucitan los muertos/a su irresistible embrujo4.

La ambición y la codicia serían así los motores del bienestar, mien-
tras que las virtudes mojigatas sólo podrían dar lugar a tres situaciones,
ninguna de las cuales provechosa: una en la que se esconderían hipó-
critamente los vicios (sobre todo de quien las predica), otra en la que se
deprimirían las posibilidades de crecimiento de los seres humanos, en de-
trimento de la vida social, y una tercera en la que tales virtudes servirían
de escudo al incapaz, el cual encubriría su ineptitud alegando la maldad
del codicioso.

Como se verá a lo largo de estas líneas, sobre todo en el parágrafo
7, Hume matiza decididamente estos principios del egoísmo sin renun-
ciar del todo a sus presupuestos. Su estrategia consiste en moderar los
alcances del propio interés, al que harán de contrapeso los sentimientos
positivos que genera la percepción de las virtudes. La vida social genera, a
través de la experiencia, relaciones fructíferas, y las instituciones sociales
dan estabilidad a la expansión de esas relaciones. Hay sin embargo al-
gunos presupuestos que hacen evidente la necesidad de definir nociones
que Hume soslaya, como se verá especialmente en el parágrafo 5.

2 Indicaciones sobre el sentimiento moral

Como lenitivo al egoísmo, Hume agrega a su propuesta las ideas so-
bre el sentimiento moral que provienen de Shaftesbury y Hutcheson.

La idea de que la ética no se basa en la razón, sino en los sentimientos
morales (sense/sentiment of morals,moral taste) es un elemento impor-
tante de la pars construens del sistema humeano5.

4Bernard de Mandeville, El panal rumoroso o la redención de los bribones
(adaptación de A. Reyes), La Flecha, Ciudad de México 1957, p. 24.

5No me interesa entrar ahora en los detalles de la pars destruens, que a pe-
sar de ser los más conocidos, suelen conducir a distorsiones de la propuesta

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 177 --- #177
i

i

i

i

i

i

B,    177

El libro 3 del Tratado de la naturaleza humana6 se abre con dos sec-
ciones sucesivas que son claras a este respecto: “Las distinciones morales
no dependen de la razón” y “Las distinciones morales dependen de un
sentimiento moral”. La tensión que en otros textos resulta menos mar-
cada7, en la obra de juventud se presenta crudamente, por lo menos por
lo que respecta a la declaración de principios. El análisis de esos pasajes
supondría una larga explicación de su estructura y afrontar la espinosa
is-ought question, y lo que interesa presentar ahora son algunos rasgos
del planteamiento genuinamente humeano8.

Es interesante, sin embargo, recordar que ese tercer libro del Tratado
se publicó con año y medio de retraso con respecto a los dos primeros
(febrero de 1739-otoño 1740). En el intervalo, Hume envió a Hutcheson
el manuscrito que completaría el Tratado, y de la correspondencia de ese
periodo se extraen algunos datos significativos, sobre todo el de la nega-

humeana. Como resumen de las distintas posiciones sobre estos pasajes, cfr.
David F. Norton, “An Introduction to Hume’s Thought”, en David F. Nor-
ton (ed.), Cambridge Companion to Hume, Cambridge Univ. Press, Cambridge
1993, pp. 1-32, y en el mismo volumen, Terence M. Penelhum, “Hume’s Moral
Psychology”, pp. 127-129.

6Tratado de la naturaleza humana. Autobiografía, (incluye “Appendix”) Tec-
nos, Madrid 1988). Según la edición de L.A. Selby-Bigge, Clarendon Press, Ox-
ford 1973. Citado de ahora en adelante como Tratado. Para las citas de las distin-
tas obras del filósofo añado a la numeración adoptada por la edición oxoniense
de la Clarendon Edition of the Works of David Hume (1998-2007), la notación
fraccionada (“3/22”) para indicar el número del párrafo y el total de párrafos
dentro de la Sección correspondiente.

7Investigación 1, 3/11, T.H. Green y T.H. Grose (eds.) The Philosophical
Works of David Hume, 4 vv., Scientia Verlag, Aalen 1964, v. 4, p. 170. El paralelo
de Tratado 3.3.1, 27/31, pp. 589-590 carece de énfasis.

8Una presentación exhaustiva de la evolución de la terminología sobre este
particular se encuentra en Wodzisław Szczepanik, Anscombe’s response to the
‘is-ought question’ and other related rebuttals of subjectivist and non-cognitivist
assumptions of moral theories, EDUSC, Roma 2010.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 178 --- #178
i

i

i

i

i

i

178 J A M

tiva rotunda de Hume a aceptar la teleología y a asignar al sentimiento un
papel de origen divino9.

Por eso, las funciones del sentimiento moral se limitan a una descrip-
ción de los hechos. Cito un pasaje relativamente largo del arranque del
libro 3 del Tratado para subrayar algunas conexiones en este sentido que
serán importantes en el resto del estudio:

¿por qué será virtuosa o viciosa una acción, sentimiento o
carácter, sino porque su examen produce un determinado
placer o malestar? […] al dar una razón de este placer o
malestar explicamos suficientemente el vicio o la virtud.
Tener el sentimiento de la virtud no consiste sino en sentir
una satisfacción determinada al contemplar un carácter. Es
el sentimientomismo lo que constituye nuestra alabanza o
admiración. No vamos más allá ni nos preguntamos por
la causa de la satisfacción. No inferimos la virtud de un
carácter porque éste resulte agradable; por el contrario, es al
sentir que agrada de un modo peculiar cuando sentimos de
hecho que es virtuoso. Sucede en este caso lomismo que en
nuestros juicios relativos a toda clase de gustos, sensaciones
y belleza.Nuestra aprobación se halla implícita en el placer
inmediato que nos proporcionan, Tratado 3.1.2, 3/11, p.
47110.

Sentir placer de un modo determinado es lo que cualifica a las vir-
tudes que contemplamos. No se puede ir más allá, así como tampoco
en la teoría del conocimiento del escocés se podía ir más allá del modo
como se sienten las ideas para explicar que unas se refieren a la realidad
mientras que otras son simplemente fruto de la imaginación11. Todo está

9Cfr. Carta de Hume a Hutcheson, 17 de septiembre de 1739, en John Y.T.
Greig (ed.), The letters of David Hume, Clarendon Press, Oxford 1932, v. 1,
p. 33. Cfr. David F. Norton, David Hume. Common-sense moralist. Sceptical
metaphysician, Princeton Univ. Press, Princeton, pp. 55-93 y 304-310.

10Las cursivas son añadidas.
11Hume insiste en que no tenemos elementos para demostrar la existencia

del mundo exterior, y que sin embargo la creencia en ello, sostenida por la

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 179 --- #179
i

i

i

i

i

i

B,    179

relacionado con una ambigüedad del way of ideas del empirismo, en el
cual se sostiene una noción de idea que hace referencia a cualquier fe-
nómeno de la mente12. Por eso, no hay instrumentos conceptuales para
distinguir, por ejemplo, entre un placer y una imagen de la fantasía. La
inmediatez de la doctrina de las ideas-impresiones, derivada en último
término de las intuitiones de raíz ockamiana, simplifica mucho las cosas,
al precio de no poder discernirlas con un mínimo de precisión.

3 Simpatía: la nueva versión de la caridad

Hume no desciende a detalles sobre la naturaleza del sen-
tido/sentimiento moral, y tampoco intenta atribuirlo a un órgano, darle
una localización física o asignarle un nombre.

Lo que sí intenta explicar en varios momentos es la base afectiva
que provoca respuestas a los estímulos externos, sin que sea posible
precisar si se trata simultáneamente de la captación del placer (y su jui-

costumbre, nos determina a actuar como si se tratara de algo irrefutable. En
el “Appendix” al Tratado, publicado con los libros 2 y 3, y sobre todo en el
Abstract del libro 1 que Hume publicó anónimamente, se subraya la noción de
“modo” como última instancia para distinguir la realidad de la ficción. Cfr. An
Abstract of A Treatise of Human Nature (trad. de Carlos Mellizo,David Hume:
Resumen del Tratado de la naturaleza humana, Austral, Buenos Aires 1973, pp.
19-21). En la edición que he estado citando: “Appendix” 3/22, p. 624, etc.

12Cfr. el origen cartesiano de esta vaga noción en Charles Adam, Paul Tan-
nery (eds.),Oeuvres de Descartes, v. 7, pp. 160-161. Alejandro Llano, El enigma
de la representación, Síntesis, Madrid 1999, pp. 178-188 se basa en esta misma
descripción de Descartes para explicar algunos de los problemas de fondo de
este planteamiento, que problematiza el conocimiento de la realidad. Cfr. tam-
bién Sergio Rábade Romeo,Hume y el fenomenismomoderno, Gredos, Madrid
1975, pp. 40ss. Anthony Kenny, Descartes. A study of his philosophy, Thoem-
mes Press, Bristol 1968, p. 96. Un buen resumen de la recepción de la noción
cartesiana de idea en el empirismo se encuentra en Roberto Gilardi, Il giovane
Hume I: Il background religioso e culturale, Vita e pensiero, Milán 1990, pp.
247-257. Barry Stroud, Hume, Routledge, Londres 1995, p. 224 concuerda en
el diagnóstico negativo de la simplificación de los actos mentales por el com-
promiso con la idea cartesiana, ya advertido por Thomas Reid.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 180 --- #180
i

i

i

i

i

i

180 J A M

cio/sentimiento) y la respuesta “motora”, o simplemente de esta última.
Un texto conclusivo del Tratado parece abonar la primera posibilidad:

Todos los que aman la virtud (y de esta clase somos to-
dos en teoría, a pesar de que no lo pongamos en práctica)
tienen que ver ciertamente con agrado que las distincio-
nes morales se deriven de una fuente tan noble y que nos
ofrece una justa noción, tanto de la generosidad, como de
la capacidad de la naturaleza humana, Tratado 3.3.6, 3/6,
p. 619.

Esta noble fuente, decisiva para Hume, tomará el nombre de simpa-
tía o benevolencia13. El apelativo muestra claramente su oposición a las
doctrinas basadas en el propio interés. Como ya se ha señalado, Hobbes
se oponía a la consideración peyorativa del egoísmo, porque la reducía a
un fenómeno natural, como puede ser la caída de los cuerpos inertes o las
reacciones químicas. El filósofo escocés no ignora la clásica reprobación
moral del egoísmo, lo cual implica ya una toma de posición con respecto
a la del autor de Leviatán. Lo que no resulta claro en una lectura más
completa de la obra de Hume es que su declarada aversión al egoísmo
sea tan radical, como trataré de poner de manifiesto.

Vale la pena entresacar de los muchos textos de Hume al respecto, un
pasaje que describe las virtualidades de esta pasión fundamental, y poder
conectarla más adelante con sus efectos en la vida comunitaria:

13Sobre las oscilaciones entre los términos “benevolencia”, “simpatía”, “sen-
tido de humanidad”, etc., cfr. Beauchamp, David Hume: An Enquiry, p. lxiii
y Eugenio Lecaldano (ed.), David Hume: Ricerca sui principi della morale, La-
terza, Roma 1997, pp. xi-xii; cfr. Norman K. Smith, The philosophy of Da-
vid Hume. A critical study of its origins and central doctrines, Garland, N. Y.-
London 1983 (facsímil de la ed. de 1941), p. 152; Carlos Mellizo (trad.), David
Hume: Tratado de la naturaleza humana, Tecnos, Madrid 1988, p. 71328. Sobre
la importancia del deslizamiento de la terminología de la sympathy hacia huma-
nity en la concepción de la moral de Hume, cfr. Capaldi,Hume’s place, pp. 128;
239 y ss.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 181 --- #181
i

i

i

i

i

i

B,    181

Ni en sí misma ni en sus consecuencias existe cualidad de
la naturaleza humana más notable que la inclinación que
tenemos a simpatizar con los demás, y a recibir al comu-
nicarnos con ellos sus inclinaciones y sentimientos, por di-
ferentes y aun contrarios que sean a los nuestros, Tratado
2.1.11, 2/19, p. 31614.

Su papel en la justificación de las demás afecciones se resume del
siguiente modo:

a menos que se afirme que cada pasión distinta es produ-
cida por una distinta cualidad original, no derivada del prin-
cipio general de la simpatía antes explicado, habrá que ad-
mitir que todas ellas surgen de tal principio, Tratado 2.2.7,
3/6, p. 369.

Lo que se esconde tras esta crítica a una hipotética pluralidad de prin-
cipios, que no haría más que complicar las cosas, es una derivación de la
crítica global de Hume al racionalismo. En este caso se trata de desca-
lificar las pretensiones de las distintas teorías que basaban las relaciones
humanas –especialmente el derecho natural– en principios innatos, cuya
activación dependería de distintas condicionesmás omenos frecuentes15.

4 Las virtudes artificiales

En toda propuesta de teoría moral, el paso de la esfera subjetiva a
la relacional requiere una justificación seria. Hume recurre a la noción

14La descripción de la benevolencia (eunoia) de la Etica nicomaquea
(1166b30-1167ª21) presenta paralelismos interesantes con la propuesta de
Hume: se trata de un afecto desinteresado, diferente al de la amistad, porque
no hay contacto directo con el “objeto” de la afección: es como lo que se puede
sentir por los atletas en competición. Aristóteles explica claramente que la per-
sona benévola quiere el bien de la persona objeto de su afecto, mientras que
para Hume, el eje de la explicación es el inicial sentimiento agradable.

15Cfr. por ejemplo Investigación, 1, 4/11, p. 170 y Beauchamp,David Hume:
An Enquiry, pp. 138-139.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 182 --- #182
i

i

i

i

i

i

182 J A M

de artificialidad para explicar la prolongación práctica de los afectos. De
todas maneras, aunque en el Tratado se haga hincapié en la distinción
entre virtudes naturales y virtudes artificiales, el peso de la distinción en
el conjunto de la obra, y sobre todo en las explicaciones posteriores al
Tratado, es poco importante.

La insistencia de Hume en poner el parteaguas en la artificialidad
o naturalidad de las costumbres está condicionada por la importancia
que da a la justicia en la obra de juventud, y por su afán de arrancarla a
cualquier tipo de concepción racionalista de las virtudes.

Aunque la justicia sea artificial, el sentimiento de su carác-
ter moral es natural. Es la alianza de los hombres en un
sistema de conducta lo que convierte16 a todo acto de jus-
ticia en algo beneficioso para la sociedad. Pero una vez que
dichos actos tienen ya tal tendencia, los aprobamos natu-
ralmente, pues si no lo hiciéramos así, sería imposible que
ninguna alianza o convención pudiera producir nunca ese
sentimiento, Tratado 3.3.6, 4/6, p. 61917.

En el contexto del Tratado, la artificialidad como contrapuesta a lo
más natural o espontáneo implica simplemente que hace falta un desa-
rrollo, y en el caso de la justicia supone llegar a acuerdos: el hecho de
que haya “etapas” significa que no se corresponde con un impulso pri-
mario18.

Otro sentido, no necesariamente contrapuesto a este que acabo de
explicar, indica la artificialidad como el efecto de una actuación, o de
un influjo externo, generalmente el de la voluntad: habría una serie de
fenómenos que modificarían el actuar humano y que constituirían la no-
naturalidad, una dirección nueva no prevista. Los textos acerca de la rela-
ción entre la voluntad y la libertad, sobre todo en el Tratado, son volátiles

16Corrijo “conviene” (renders) de la traducción de Mellizo.
17La explicación in extenso de la cuestión se encuentra en Tratado 3.2.1.
18Cfr. A. M. González, “La justicia como virtud artificial en Hume. Elemen-

tos para una teoría psico-social de la acción”, Pensamiento LXIV (2008), pp.
97-127

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 183 --- #183
i

i

i

i

i

i

B,    183

y enrevesados. Además, una buena parte de ellos está insertada en la po-
lémica con el ocasionalismo, y desemboca en una negación de los actos
libres19.

Si se vuelve al texto de Tratado 3.3.6, sobre la naturaleza de la justicia,
se descubre que de las variadas aproximaciones al problema por parte
de Hume, ésta resulta fácil de conectar con los distintos factores que la
completan.

Por una parte se afirma que el sentimiento de su carácter moral es
natural, es decir, que la capacidad de percibir su valor es innata, y por otra
se hace referencia a su utilidad social, que en el fondo es lo que desen-
cadena el sentimiento-reconocimiento moral. Es decir, lo que acabamos
por llamar justicia –o los actos de justicia– es benéfico para la vida social.
La cuestión es importante para seguir las conexiones entre beneficio o
utilidad, y la natural captación del placer. De hecho, las llamadas virtudes
sociales serán el perno sobre el cual gire la distinción que terminará im-
poniéndose en la Investigación, lo cual simplifica la catalogación de las
virtudes.

5 La fusión de utilidad y belleza

Otro contrapeso que añade Hume al egoísmo de sus predecesores
incluye comentarios que asocian el orden y la belleza a la utilidad.

De todas maneras, su punto de partida –sobre todo en el Tratado–
es muy similar al de Hobbes:

El impulso fundamental o principio motor de la mente
humana es el placer o el dolor; cuando estas sensaciones
desaparecen de nuestro pensamiento y sensibilidad, somos

19Cfr. Tratado 2.1.10, 9/12, p. 315, y la nota de Mellizo en su traducción;
Tratado 2.3.9, 7/32, p. 439. Véase también Investigación sobre el entendimiento
humano, 7.1, 11-12/25, pp. 53-54.
En su nota a Tratado 2.3.1, 2/18 (pp. 597-598), Mellizo recuerda también el

texto de 2.3.3 en el que se afirma que distintos tipos de pasiones tienen gran
influencia sobre esta facultad. El interés del traductor y comentador es destacar
la ambigüedad de definir la misma noción como facultad y como impresión.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 184 --- #184
i

i

i

i

i

i

184 J A M

casi totalmente incapaces de experimentar pasión o acción,
deseo o volición, Tratado 3.3.1, 2/31, p. 574.

Por los condicionamientos metodológicos del libro 2, en que las pa-
siones se explican por relaciones y conexiones, el fenómeno parece me-
nos simple:

al examinar las cualidades, encuentro inmediatamente que
muchas de ellas coinciden en producir la sensación de dolor
o placer (…). Así, nuestra propia belleza, de suyo y por
su misma apariencia, ocasiona placer, además de orgullo, y
nuestra fealdad, dolor, además de humildad, Tratado 2.1.5,
1/11, p. 285.

La belleza produce sus efectos sólo en cuanto es puesta en relación
con nosotros o con otros individuos, y eso implica el reconocimiento de
la existencia de los sujetos implicados20. Las cualidades, como la belleza,
suscitan pasiones en la medida que las conexiones o comparaciones entre
los sujetos generan la conciencia de su posesión (o carencia). De este
modo surgen el orgullo (belleza percibida en uno mismo), la envidia o el
respeto (por la belleza percibida en el otro)21. Es decir, que lo que parece
tan espontáneo es en realidad fruto de una articulación de relaciones y
cualidades.

La red de conexiones se puede enriquecer, como cuando experimen-
tamos placer ante la buena disposición de las habitaciones de una casa,
«pues la conveniencia es algo bello»: al propietario le provoca placer, por-
que es suya, y a nosotros por simpatía con él22.

Aunque no abundan en la obra de Hume las descripciones puntuales
de la belleza, en la Sección 2.1.8 –“De la belleza y la fealdad (deformity)”–
no podía faltar un intento de descripción directa:

20Esto, que parece una verdad de Pero Grullo, no lo es tanto si se recuerdan
las críticas a la idea del yo de Tratado 1.4.2 y 1.4.6.

21Tratado 2.1.2, 6/6, p. 279; 2.2.1, 5/9, p. 330.
22Tratado 2.2.5, 16/21, p. 363. Cfr. Investigación 5.2, 4-8/32, pp. 208-209.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 185 --- #185
i

i

i

i

i

i

B,    185

Si examinamos todas las hipótesis aducidas tanto por la fi-
losofía como por el sentido común para explicar la diferen-
cia entre belleza y fealdad, encontraremos que todas ellas
se reducen a que la belleza consiste en un orden y disposi-
ción de las partes tal que, sea por la originaria constitución
de nuestra naturaleza, por costumbre, o por capricho, es
apropiada para producir en el alma placer y satisfacción23.
Este es el carácter distintivo de la belleza y lo que la hace
absolutamente distinta de la fealdad», Tratado 2.1.8, 2/9,
p. 29924.

La consideración “desinteresada” del placer producido por la belleza
no dura mucho:

gran parte de la belleza que admiramos en los animales o
en otros objetos se deriva de la idea de su conveniencia y
utilidad25 (…). La forma que produce vigor en un animal
es bella; la que es signo de agilidad en otro, lo es también.
No menos esencial para la belleza de un palacio es su uti-
lidad y disposición interior que su mera figura y aspecto.
De igual modo, las reglas de arquitectura requieren que la
parte superior de una columna sea más esbelta que su base
y, por esta razón, una figura tal nos proporciona la idea de

23Líneas más abajo, en el mismo párrafo, reitera que «la belleza no es sino una
forma que produce placer», y que no se puede definir –al igual que el ingenio–
sino que tan sólo puede discernirse por un cierto gusto o sensación.

24Ya en 1.3.10, 2/13, p. 118 se había adelantado que «en la mente humana hay
impresa una percepción del dolor y el placer, resorte capital y principio motor
de todas sus acciones».

25«el elemento principal de la belleza personal consiste en un aire de salud y
vigor, y en una disposición tal de los distintos miembros que manifieste fuerza
y vivacidad», Tratado 2.2.5 20/21, p. 365.
Las posturas y los movimientos fáciles y sueltos son siempre hermosos. Un

aspecto sano y vigoroso es agradable […]. En todo juicio acerca de la belleza se
tienen en cuenta los sentimientos de la persona afectada, y éstos comunican al
espectador toques parecidos de dolor y placer, Investigación 5.2, 23/32, p. 211.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 186 --- #186
i

i

i

i

i

i

186 J A M

seguridad, que es placentera, mientras que la otra nos da un
sentimiento de peligro, que es desagradable, Tratado 2.1.8,
2/9, p. 29926.

La argumentación basada en la captación simultánea de la belleza y
la utilidad aparece en otros lugares, más o menos decorada por el estilo
o por las referencias a autores clásicos27.

En un párrafo paralelo al que acabo de traer a colación, se pasa de la
asimilación belleza-utilidad, a la inclusión de los sentimientos morales:

Al juzgar de la belleza de los cuerpos de los animales to-
mamos siempre en consideración la economía de una de-
terminada especie, y, de este modo, cuando los miembros
y el aspecto general de un animal guardan la proporción
común a su especie decimos que son agradables y bellos.
De igual forma consideramos en todo momento la fuerza
natural y usual de las pasiones cuando juzgamos del vicio y
la virtud, y si las pasiones se apartan mucho por uno de los
extremos de las medidas comunes son siempre censuradas
por viciosas, Tratado 3.2.1, 18/19, p. 483.

Volviendo a la explicación sobre la belleza y la fealdad en el Tratado,
se lee otra reducción que no suele atraer la atención de los críticos: la
belleza moral y la natural coinciden “únicamente” en su capacidad de
producir placer,

y como un efecto común implica una causa común, es evi-
dente que el placer deberá ser en ambos casos la causa real
y eficiente de la pasión, Tratado 2.1.8, 2/9, p. 300.

26La permanencia de la conjunción utilidad-belleza-sentimiento se vuelve a
poner de relieve en Investigación, “Appendix” 1, 15-16/21, pp. 263-264, donde
se añaden observaciones sobre la retórica.

27Investigación 5.2, 23/32, nota 22, sobre Quintiliano. En Investigación 8,
12/15, p. 243 se hace referencia a la incomodidad que suscita la desproporción
en los cuerpos, que se aprecia también en los caracteres, el llamado indecorum
del De officiis.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 187 --- #187
i

i

i

i

i

i

B,    187

Esta duplicidad de contextos, es decir, el que presenta las pasiones
sin referencia a sus raíces, y el que sí las pone de manifiesto, se extenderá
a los textos más concretos sobre las virtudes.

6 La colaboración espontánea y el orden legal

Otro elemento que irrumpe necesariamente en cualquier intento de
explicar el origen de la vida social, es el de las ventajas objetivas de la
colaboración en la vida comunitaria. Sin profundizar en la naturaleza del
placer, Hume ofrece elementos para asociarlo a otro componente que
surge casi de manera espontánea y que, aunque tenga que ser regulado
por la justicia, se genera independientemente de ella. Para esto, el filósofo
describe de manera muy sugerente fenómenos de experiencia común,
en los que, por decirlo de alguna manera, se liman las asperezas de los
principios más generales del egoísmo y se tiñen de realismo interesado
los buenos sentimientos:

Tu trigo está maduro hoy; el mío lo estará mañana. A am-
bos nos resulta ventajoso que yo trabaje contigo hoy y que
tú me ayudes mañana. No siento afecto por ti y sé que tú
tampoco lo sientes por mí. Por tanto, yo no quiero aho-
rrarme fatigas porque me preocupe tu bienestar, y si traba-
jara contigo por mi interés esperando que se me devolviera
el favor, sé que me engañaría y esperaría en vano tu grati-
tud, Tratado 3.2.5, 8/15, p. 52028.

Si se hace abstracción de los grandes efectos de la simpatía reseñados
anteriormente, nos encontramos ante un egoísmo que tiene poco que en-

28«solamente suponiendo que otros van a imitar mi ejemplo puedo verme in-
ducido a aceptar esa virtud, dado que solamente esta combinación puede hacer
que la justicia resulte provechosa o darme motivos para obedecer sus reglas»,
Tratado 3.2.2, 22/28, p. 498. «Yo me doy cuenta de que redundará en mi pro-
vecho el que deje gozar a otra persona de la posesión de sus bienes, dado que
esa persona actuará de la misma manera conmigo. También el otro advierte que
una regulación similar de su conducta le reportará un interés similar», Tratado
3.2.2, 10/28, p. 490.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 188 --- #188
i

i

i

i

i

i

188 J A M

vidiar al de Hobbes o al de Mandeville, aunque en este fragmento Hume
no plantee las cosas en un contexto tan polémico29.

Por otra parte, advierte Hume que cuando las relaciones humanas se
complican por la cantidad de participantes en las empresas, ya que «cada
uno busca una excusa para librarse de las molestias y gastos resultantes»,
el desorden se evita porque:

la sociedad política remedia fácilmente ambos inconve-
nientes. Los magistrados hallan un interés inmediato en el
interés de cualquier parte considerable de sus súbditos.

Los magistrados se encuentran en una especie de estado de gracia
que los coloca por encima de los demás individuos:

No necesitan consultar sino consigomismos para formarse
un plan que promueva ese interés. Y como el fallo de cual-
quier miembro en la ejecución está conectado, aunque no
inmediatamente, con un fallo en el conjunto, los gobernan-
tes evitan tal cosa, dado que ellos no tienen interés parti-
cular alguno, ni inmediato ni remoto30.

Gracias a esa inmunidad, los funcionarios hacen posible el progreso:

29A pesar de su fina sensibilidad para captar y describir los fenómenos psi-
cológicos, Hume no afronta la realidad de las sensaciones positivas de la co-
laboración y el compañerismo, pues la benevolencia es siempre antecedente al
acercamiento a los otros. Un filón importante de la psicología contemporánea
está poniendo de relieve que las actividades colaborativas requieren un nota-
ble desarrollo de cualidades personales, y por otra parte provocan en el sujeto
una satisfacción propia, distinta del resultado exterior. Cfr. Martin Seligman,
Authentic Happiness, N. Brealey, Londres 2003 y M. Seligman-Christopher Pe-
terson, Character Strengths and Virtues : a Handbook and Classification, APA,
Oxford Univ. Press, Oxford 2004.

30Esta “conversión” de los funcionarios públicos podría explicarse como la
de la artificialidad de la justicia en general, pero Hume no lo presenta así.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 189 --- #189
i

i

i

i

i

i

B,    189

se construyen puentes, se abren puertos, se levantan mu-
rallas, se hacen canales, se equipan flotas y se instruye a
los ejércitos en todos los países, gracias al cuidado del go-
bierno, que, aun compuesto de hombres sujetos a todas
las flaquezas humanas, en virtud de una de las más finas y
sutiles invenciones imaginables se convierte en un cuerpo
complejo que en alguna medida se halla libre de todas esas
flaquezas, Tratado 3.2.8, 8/8, p. 538.

En su papel de gobernantes, los individuos se encuentran en un flujo
de relaciones dentro del cual parece que actúan correcta y desinteresada-
mente, guiados por un proyecto superior. Este plan se cumple cuando
las circunstancias son favorables, y la invención humana –de nuevo un
ser artificial– promueve el fin último de los individuos y de la sociedad31.

7 El agrado por las cualidades ajenas y propias y

por qué conviene moderarlo

La Investigación sobre los principios de la moral ofrece una lectura
más llevadera al evitar distinciones técnicas32 y centrarse en explicar las
bondades de la benevolencia y de las virtudes sociales. Además, en la
primera Sección se descalifica explícitamente al propio interés cual motor
principal de la actividad humana. En cambio, el rechazo al egoísmo en el
Tratado estaba combinado con una metodología que viene de los libros
1 y 2, y después subordinado a la polémica contra la racionalidad en la

31Sería demasiado largo presentar los elementos que permiten concluir que,
para Hume, la sociedad no tiene ninguna referencia a un bien más allá de su
propio desarrollo. No se encuentra en sus textos, obviamente, la formulación
de un fin último: cfr. lo afirmado en su carta a Hutcheson en la nota 9.

32No vuelve a aparecer la distinción entre virtudes naturales y virtudes artifi-
ciales, y las referencias a la sociedad civil, las autoridades, etc., se hace más des-
criptiva, sin plantear hipótesis sobre su origen ni sobre su finalidad. Cfr. A. M.
González, “La justicia como virtud artificial en Hume”, Pensamiento 64 (2008),
pp. 97-127.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 190 --- #190
i

i

i

i

i

i

190 J A M

moral y a la artificialidad de la justicia. En cualquier caso, casi ningún
discurso de la Investigación es del todo original. Incluso la exaltación de
ciertas virtudes es retomada con fidelidad del patrimonio del Tratado.

Un elemento importante que se encuentra en las dos obras es el del
agrado o desagrado que producen las impresiones, como ya se ha se-
ñalado al explicar la conformación de las pasiones. Esta sutil sensación
placentera es determinante en la valoración de las relaciones interperso-
nales:

Aprobamos la conducta de una persona cuyas cualidades
resulten inmediatamente agradables para quienes están en
alguna relación con ella, a pesar de que por nuestra parte
no hayamos quizá obtenido nunca placer alguno de esas
cualidades. Aprobamos igualmente la conducta de quien
esté en posesión de cualidades inmediatamente agradables
para él mismo, a pesar de que no redunden en provecho de
ninguna otra persona, Tratado 3.3.1, 29/31, p. 59033.

La idea central es reiterada en distintos momentos34, y la inflexión
metodológica se manifiesta en los títulos de las Secciones 5 a 8 de la
Investigación: por qué agrada la utilidad, (qué y cuáles son) las cualida-
des útiles a nosotros mismos, las cualidades inmediatamente agradables a
nosotros mismos, las cualidades inmediatamente agradables a los demás.

Con esos elementos, Hume redime a la grandeza de ánimo (greatness
of mind) y a otras virtudes centradas en el propio interés, las cuales son
denostadas por los portavoces del racionalismo y los predicadores de las
distintas sectas cristianas35.

33Véase también Tratado 3.3.2, 1 y 4/17, pp. 592-593.
34Cfr. Tratado 3.3.1, 30/31, p. 591. La aplicación más detallada del Tratado

está en 3.3.4, 7-11/14, pp. 611-612. Cfr. sus paralelos en Investigación 8.
35Sobre la posición personal de Hume con respecto a la religión, cfr. Juan

A. Mercado, El sentimiento como racionalidad. La filosofía de la creencia en
David Hume, EUNSA, Pamplona 2002, pp. 51-58. Por lo que respecta a sus
ácidas críticas al ascetismo cristiano, cfr. las pp. 271-304. Además de los Diálo-
gos sobre la religión natural y la Historia natural de la religión, véanse también

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 191 --- #191
i

i

i

i

i

i

B,    191

Por contraste, la valoración de las cualidades ajenas produce un cierto
retraimiento:

Nos vemos rebajados fuertemente a nuestros propios ojos
cuando estamos en presencia de un gran hombre o de al-
guien de superior inteligencia, y esta humildad es un ele-
mento importante de ese respeto que sentimos hacia nues-
tros superiores, de acuerdo con nuestros anteriores razo-
namientos acerca de esta pasión36, Tratado 3.3.2, 5/17, p.
595.

Sin embargo, en un momento sucesivo, gracias a las distintas rela-
ciones que percibimos, experimentamos nuevos sentimientos que pue-
den cambiar el rumbo de nuestras valoraciones. Como en otros casos,
lo que permite articular los distintos sentimientos con algo objetivo es la
utilidad:

La utilidad y provecho que una cualidad tiene para noso-
tros mismos es fuente de virtud, lo mismo que lo es su
agrado para otros. […] En todo momento es necesario co-
nocer nuestra propia fuerza, y si nos estuviera permitido
pasarnos por exceso o defecto, más provechoso nos sería
exagerar nuestro mérito que hacernos de él una idea infe-
rior a su justo valor. Por lo general, la fortuna favorece a
los audaces y emprendedores, y nada nos infunde mayor
audacia que el tener una buena opinión de nuestra propia
persona, Tratado 3.3.2, 8/17, p. 597.

El criterio general de la utilidad hace manifiesto que un cierto grado
de aprecio personal es altamente positivo, y más adelante se subraya que:

Investigación 9.1, 2-3/13, pp. 245-246 y 9.2, 2/12, p. 254, y el ensayo “On su-
perstition and enthusiasm”, Essays moral and political, de 1741. Cfr. el texto en
T. H. Green y T. H. Grose (eds.), v. 3, pp. 144-150.

36En una nota el mismo Hume remite a Tratado 2.2.10.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 192 --- #192
i

i

i

i

i

i

192 J A M

Esta autosatisfacción y vanidad pueden ser no sólo admi-
sibles, sino aun necesarias en un carácter, Tratado 3.3.2,
10/17, p. 597.

La raíz de la bondad de esta pasión es que:

nos capacita para los negocios, a la vez que nos causa una
inmediata satisfacción, Tratado 3.3.2, 14/17, p. 600.

La fusión entre lo agradable y lo útil, que en el fondo resume la no-
ción de bien, obra la transfiguración more ciceroniano del egoísmo, tan
anhelada por Hume37.

Para moderar posibles excesos en las manifestaciones de esta «ex-
traordinaria parcialidad por nosotros mismos», se establecen las leyes de
cortesía (rules of good breeding)38, de manera similar a como se esta-
blecen las leyes naturales (laws of nature) para garantizar el derecho de
propiedad. En resumen, por lo que respecta a cada uno:

Es necesario experimentar el sentimiento y pasión del or-
gullo de conformidad con esa posición, y regular nuestros
actos de acuerdo con ella. Y si se dijera que la prudencia
puede bastar a este respecto, sin necesidad de que exista
verdadero orgullo, señalaría que el objeto de la prudencia
es aquí el de conformar nuestros actos con el uso y la cos-
tumbre general, Tratado 3.3.2, 11/17, p. 59939.

37«En resumidas cuentas, prefiero tomar mi catálogo de las virtudes del De
officiis, de Cicerón, que de The Whole Duty of Man. De hecho, tengo aquella
obra a la vista en todos mis razonamientos», The letters of David Hume, v. 1,
pp. 33-34 (carta a Hutcheson del 17 de septiembre de 1739).

38La condena de la mala educación se encuentra en el párrafo conclusivo,
17/17, pp. 601-602. El paralelismo entre las normas de la justicia y las de la
cortesía se encuentra también en Investigación 8, 1/15, p. 239. Sobre los excesos
de la vanidad, cfr. Tratado 3.3.2, 13/17, p. 600 e Investigación 8, 8-11/15, pp.
241-243.

39Cfr. el paralelo de Investigación 7, 10/29, p. 233, donde se reprueba «la
absoluta falta de espíritu y dignidad de carácter, o un sentido adecuado de lo

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 193 --- #193
i

i

i

i

i

i

B,    193

Además de la moderación en las manifestaciones de la propia es-
tima, contamos con la disposición benevolente del carácter. La posesión
de un alto grado de benevolencia se manifiesta en virtudes concretas:
generosidad, humanidad, compasión, gratitud, amistad, fidelidad, celo,
desinterés, liberalidad, además de una capacidad de orientación de otras
virtudes particulares. Las primeras cualidades nos hacen individuos útiles
y agradables, y el talante benévolo general modela positivamente muchas
otras capacidades que en sí mismas son indiferentes40.

El primer efecto de estas cualidades sociales se presenta como una
especie de contagio a partir del cual surgen la simpatía y otros tipos de
amor, a pesar de sus exiguas consecuencias para la vida comunitaria41.
Estos sentimientos nos hacen juzgar menos duramente las debilidades de
los demás, sin que esto implique la exclusión de la firmeza de ánimo como
algo bueno e incluso necesario, mientras no degenere en crueldad42.

Aunque la explicación de la bondad de la virtud coincide sustancial-
mente en las dos obras, las primeras líneas de la Sección 7 de la Investiga-
ción constituyen un buen ejemplo del cambio de tono para presentarlas:

Quienquiera que ha pasado una tarde con gente seria y me-
lancólica, y ha observado lo rápidamente que se animó la
conversación y la vivacidad que se difundió sobre los sem-
blantes, los discursos y los comportamientos de todos los
presentes con la llegada de un contertulio alegre y jovial;
quien haya observado esto, digo, admitirá fácilmente que
el   posee un gran mérito y provoca de forma

que se le debe a uno mismo en sociedad y en las relaciones normales de la
vida». Sobre la potenciación de la buena voluntad a través de la prudencia, la
sagacidad, etc., cfr. Tratado 3.3.4, 6/14, p. 610. En 7/14 se añade la excelencia
de entendimiento y la comprensión rápida. Paralelo en Investigación 6.1, 17/22,
pp. 223-224. En “Appendix 4”, 11/22, p. 284 citaDe officis para exaltar el valor
de la prudencia, centrándose en la equiparación de ésta con otras cualidades.
Otras referencias a esta virtud cardinal en Investigación 6.1, 8/22, p. 220.

40Tratado 3.3.3, 4/10, pp. 603-604.
41Tratado 3.3.3, 6/10, p. 605.
42Cfr. Investigación 7, 11-16/29, pp. 234-235.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 194 --- #194
i

i

i

i

i

i

194 J A M

natural la buena voluntad de la humanidad. De hecho, nin-
guna cualidad se comunica más fácilmente a todo lo que la
rodea […] La llama se extiende a través de todo el círculo,
y a menudo atrapa a los más taciturnos y malhumorados,
Investigación 7, 1/29, p. 231.

En distintos momentos Hume asociará estas alabanzas a la cheerful-
ness, a «su utilidad y su tendencia a promover el bien de la humanidad»43,
cerrando así este círculo virtuoso entre lo placentero y lo útil entendidos
como bienes.

Con estas observaciones basadas en los efectos de las cualidades per-
sonales en los individuos más próximos, se pueden evaluar sus conse-
cuencias en el radio más amplio de la sociedad. En Tratado 3.3.4 se pro-
yecta esta extensión, con la afirmación explícita de que lo importante
es que las cualidades capaciten para desarrollarse socialmente y afrontar
exitosamente las empresas más variadas44. De ahí surge un elenco que
iguala laboriosidad, perseverancia, paciencia, actividad, viveza de espíritu,
aplicación, constancia con templanza, frugalidad, economía y resolución,
todas opuestas a prodigalidad, molicie, irresolución, incertidumbre45.

Las enumeraciones de la Investigación son bastante similares46, aun-
que la argumentación es ligeramente distinta: ahí se pone el acento en
el desinterés con que juzgamos, para mostrar cómo estas cualidades, a
pesar de ser útiles, no están basadas en los principios del egoísmo47.

No deja de tener atractivo una de las conclusiones de la Investigación,
que supera en estilo las tortuosidades del Tratado:

En resumen, me parece que, aunque siempre que se ad-
mita que hay virtudes de muchos tipos diferentes, sin em-

43Investigación 7, 19/29, p. 236. Cfr. 22 y 29/29, pp. 237 y 239.
44Tratado 3.3.4, 7 y 11/14, pp. 610 y 612.
45Tratado 3.3.4, 8/14, p. 610-611.
46Investigación 6.1, 21/22, p. 225.
47Cfr. Investigación 6.1, 22/22, pp. 225-226. También en “Appendix 4”,

2/22, pp. 279-280 se plantea el empate entre las cualidades que nos hacen más
aptos y útiles en la vida social y las que reditúan de manera menos inmediata,
independientemente de su origen.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 195 --- #195
i

i

i

i

i

i

B,    195

bargo, cuando a un hombre se le llama virtuoso o se le
denomina un hombre de virtud, consideramos principal-
mente sus cualidades sociales, que, de hecho, son las más
valiosas. Es cierto, al mismo tiempo, que cualquier defecto
notable en cuanto a valor, moderación, economía, labo-
riosidad, entendimiento o dignidad de espíritu [dignity of
mind], privaría incluso a un hombre honesto y demuy buen
natural de este título honorable. ¿Quién dijo alguna vez, ex-
cepto como ironía, que tal persona era un hombre de gran
virtud, pero un zopenco notorio?, Investigación “Appen-
dix”4, 2/22, p. 28048.

8 El espectador imparcial

En el apartado 4 he subrayado el papel de la justicia en la propuesta
ética de Hume, y cómo la considera una virtud artificial que sin embargo
se desarrolla sin forzar a la naturaleza. Este énfasis en la virtud rectora de
la vida social –es decir, la justicia– ha marcado profundamente la ética en
la tradición liberal, y ha implicado que la ética individual quede subordi-
nada a la perspectiva social, o sea, a considerarla desde sus consecuencias
para la vida pública. Los aspectos más personales de la conducta son en
cierta forma descuidados, y explicados en un segundo momento. Por de-
cirlo de alguna manera, la explicación de la moral personal llega tarde y
el resultado global es una ética del ciudadano, con un fuerte énfasis en
los aspectos de regulación social49.

48Cfr. también “Appendix 4”, 6/22, p. 282. Este razonamiento, seguido de
agudas observaciones sobre distintas cualidades negativas, tiene un paralelo en
Tratado 3.3.4, 2/10, p. 607.

49Las raíces de esta separación son profundas y enrevesadas. Cabe señalar que
en la tarda escolástica se tendió a presentar la moral sin subrayar los elementos
personales y la doctrina de la prudencia, para dar más espacio al tratamiento de
la justicia: cfr. Giuseppe Abbà, Felicità, vita buona e virtù, LAS, Roma 19952, pp.
75-88 y A. M. González, Moral, razón y naturaleza, EUNSA, Pamplona, 2006
2, pp. 366-370. En otros ambientes, a partir de Erasmo y el redescubrimiento

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 196 --- #196
i

i

i

i

i

i

196 J A M

El atractivo de la ética del sentimiento moral parece paliar este re-
traso, o verdadera carencia: tal parece que la reivindicación del senti-
miento, al subrayar el papel del sujeto, le hace recuperar su protagonismo,
cuando en realidad ahonda la separación entre la esfera privada –cada vez
más subjetiva– y la pública, donde lo que cuenta es el comportamiento
con resultados visibles útiles.

Un síntoma claro de esta separación es la noción del “juez imparcial”,
es decir, la figuración de un status de observador moral, despegado de las
circunstancias, que es capaz de evaluar objetivamente las conductas. Esta
instancia no arbitraria debería garantizar la armonía entre la regularidad
de los hechos naturales y los elementos cambiantes de la ética, sobre todo
la moderación de los juicios y de las propias acciones.

Hume dedica un espacio considerable en su obra de juventud a los
elementos de la naturaleza que explican la regularidad de nuestra con-
ducta: con la simpatía, la costumbre, con la captación de lo útil, la impor-
tancia de su permanencia, etc. Además, explica cómo la experiencia nos
ayuda a corregir nuestros sentimientos morales, que al hacerse explícitos
se formulan como juicios. Su buen sentido le lleva a admitir que «nos re-
sulta difícil no pensar que nuestro enemigo es vicioso, o distinguir entre
su oposición a nuestros intereses y su real villanía o bajeza». Y al mismo
tiempo confía en nuestra capacidad para distanciarnos: «ello no impide
que los sentimientos sean de suyo distintos: un hombre de buen sentido
y juicio puede librarse de caer en esas ilusiones»50.

Ahora bien, este “hombre de buen sentido” debe ser un “espectador
imparcial”. El juicio moral se emite desde una tribuna: el juez observa
atentamente y, a pesar de que puede involucrarse en la trama, su posición
le permite evaluar con despego las actitudes representadas. Los efectos

de los moralistas no cristianos, se desarrolla una literatura ética más exhortativa
y menos sistemática, que permea las obras y las preferencias de Hume y Smith:
cfr. Pierre Force, Self-Interest before Adam Smith: a Genealogy of Economic
Science, Cambridge Univ. Press, Cambridge 2003, p. 23.

50Tratado 3.1.2, 4/11, p. 472. En la, p. 581 se refiere al “observador pru-
dente” (judicious spectator) que es capaz de dar la misma valoración moral a
una cualidad moral en China y en Inglaterra.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 197 --- #197
i

i

i

i

i

i

B,    197

de una actuación apasionada o de una buena narración, aunados a la co-
munidad de afectos –se subraya incluso el refuerzo de los sentimientos
por una comunicación entre los miembros del público51– son un labo-
ratorio de lo que ocurre con las valoraciones morales52. Poner al juez
por encima de las circunstancias es indispensable para evitar conflictos
y superar la posición egoísta de Hobbes y Mandeville. Sin embargo, en
los textos de Hume no se encuentran referencias claras a la conciencia
moral, es decir, a la necesidad de juzgar las propias acciones, sobre todo
antes de su ejecución. El juez estaría forzado a salir de su anonimato y a
fungir de timonel de la propia existencia, perspectiva extraña al programa
humeano.

9 ¿Quién puede se un juez imparcial?

La debilidad de Hume por la asimilación de los criterios morales a
los estéticos lo lleva a reconocer que no cualquiera es capaz de discernir
la calidad de los objetos juzgados, incluso cuando es consciente de que
debe cumplir el requisito del distanciamiento. De manera análoga,

aunque sea verdad que una voz de timbre musical no es
sino algo que proporciona naturalmente un determinado
tipo de placer, nos resulta, sin embargo, difícil notar que la
voz de un enemigo es agradable o admitir que es musical.
En cambio, una persona de fino oído y con dominio de sí
misma puede separar esos sentimientos y elogiar aquello
que lo merece53.

En el famoso ensayo “Sobre la norma del gusto”, Hume recurre al
Quijote para ilustrar lo raro que es encontrar un buen “catador moral”:
el filósofo recuerda el pasaje en el que Sancho expresa su orgullo por el

51Investigación 5.2, 9/32, p. 209.
52Esto es más notorio en la Investigación, sobre todo en 5.2, 3-20/32, pp.

208-211.
53Tratado 3.1.2, 4/11, p. 472

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 198 --- #198
i

i

i

i

i

i

198 J A M

renombre de la familia en materia de degustación de vinos. El escudero
de Don Quijote cuenta cómo fueron sometidos a prueba dos parientes
suyos, y cómo cada uno de ellos tuvo una peculiar observación sobre la
calidad del vino contenido en un cierto barril. Sin necesidad siquiera de
beberlo, uno percibió la presencia de cuero y el segundo un regusto a
metal. Cuando se vació el depósito, las burlas de que habían sido objeto
los catadores fueron acalladas por la evidencia: ahí se encontraba una
llave atada por un trozo de cordobán54.

Hume se apoya en el ejemplo para subrayar tanto el carácter subjetivo
y sensible de la apreciación, como la exclusividad del juez, debido a la
coincidencia de diversos factores en la formación del gusto:

Esas finas emociones de la mente son de una naturaleza
tierna y delicada, y requieren del concurso de muchas cir-
cunstancias favorables para funcionar con facilidad y exac-
titud55.

El juez deberá procurar

una perfecta serenidad de la mente, recoger el pensa-
miento, la debida atención al objeto. Si falta cualquiera de
estas circunstancias, nuestro experimento será falaz y sere-
mos incapaces de juzgar sobre la belleza católica y univer-
sal56.

Aunque Hume ofrece algunos otros elementos para garantizar el jui-
cio recto, en su propuesta hay una laguna notable: por un lado está la
universalidad de la naturaleza, y por otro la dificultad para encontrar una
persona de buen sentido: ¿por qué no deberíamos ser todos igualmente

54“La norma del gusto”, en T.H. Green y T.H. Grose (eds)., The Philosop-
hical Works of David Hume, Scientia Verlag, Aalen 1964, v. 3, 15-16/36, pp.
272-273. Cfr. en el mismo volumen “La delicadeza del gusto y la pasión” 7/7,
p. 93. El episodio pertenece al capítulo 13 de la segunda parte del Quijote.

55“La norma del gusto” 10/36, p. 270.
56“La norma del gusto” 10/36, p. 270.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 199 --- #199
i

i

i

i

i

i

B,    199

capaces de juzgar sobre las acciones, como parecen indicar algunos tex-
tos del mismo Hume? O, por otro lado, ¿por qué hemos de aceptar el
punto de vista de Hume y no el de cualquier otro juez?

El filósofo se remite a la historia: las obras que han suscitado admi-
ración son las auténticamente bellas57. Otro tanto puede decirse de las
virtudes: la continuidad de los juicios de aprobación o reprobación moral
a lo largo de las épocas es un indicador preciosísimo de su valor objetivo,
incluso cuando no tienen relación directa con los beneficios externos58.

Para sustentar esta universalidad, habrá que reconocerle una función
indirecta: la costumbre, que produce la regularidad –la norma– del gusto
y del juicio, es una muestra de esa permanencia de los flujos naturales. Si
hay un Creador, poco o nada tiene que ver con el establecimiento de las
leyes en cualquier campo.

Adam Smith perfilará con mayor precisión esta hipostatización del
juicio moral59, manteniendo como nota particular el distanciamiento y la
frialdad de la evaluación. Aunque esta conciencia sea capaz de hacerse
cargo de los pormenores de nuestra situación, su papel como “hombre
abstracto”60 implica una neutralización de nuestros afectos para orde-
narlos en una perspectiva racional. Como afirma Martha Nussbaum, este
posicionamiento en un nivel superior supone «un paradigma de raciona-
lidad pública», o sea, una perspectiva que termina subordinando la moral

57“La norma del gusto” 26/36, p. 279.
58Investigación: en las Secciones 6 y 7 hace un uso intensivo de este criterio

para referirse al valor de distintas virtudes. En la Sección 1 se refiere explícita-
mente al lenguaje común como prueba de la coherencia y permanencia de los
juicios en estas materias. A. M. González,Moral, razón y naturaleza, pp. 80-90,
263, 324-325 explica el sentido que tiene en el pensamiento clásico la reflexión
sobre lo que ocurre “normalmente” o de hecho con el descubrimiento de la
teleología, para entender qué es lo que tiene verdadero valor normativo

59Cfr. Adam Smith, The Theory of Moral Sentiments, Clarendon Press, Ox-
ford 1976, pp. 129-130.

60Adam Smith, The Theory of Moral Sentiments, p. 130.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 200 --- #200
i

i

i

i

i

i

200 J A M

a sus aspectos sociales61. Además, los efectos en la esfera social son ex-
plicados en términos de interés o utilidad pública, no de bien común: hay
un criterio de efectividad para generar bienestar62.

10 Comentarios finales sobre la percepción del

bien y la utilidad

Hume afronta la cuestión de las relaciones entre nuestra tendencia
natural al placer, la utilidad y los sentimientos con soltura y elegancia. Se
enfrenta además a las provocaciones más agudas de los autores ilustra-
dos. El filósofo explota acertadamente la tradición estoica –con referen-
cias explícitas a Cicerón–, ilustrando con buen sentido y fina pluma las
cualidades humanas que son a la vez agradables y provechosas para la
dinámica social. Esto le permite mirar a los aspectos o aplicaciones posi-
tivas de ciertas inclinaciones humanas que frecuentemente se presentan
con matices negativos: el hecho de que algunas tendencias como la ambi-
ción se puedan desordenar no tiene por qué desembocar necesariamente
en una condena de raíz. Si tales propensiones son motores de la acción
–que sí es necesaria– lo que hay que buscar, con Hume y con cualquier
pensador de buen sentido, son sus cauces ordenados y provechosos.

Subrayo que la mayoría de las descripciones humeanas se limitan a
resaltar, mediante el atractivo evidente de la virtud, los efectos positivos
de las actividades que de ésta se derivan. Lo que el filósofo soslaya siste-
máticamente es la referencia a las raíces y a las consecuencias últimas de

61Cfr.MarthaNussbaum, Poetic Justice, pp. 72-73. Nussbaum señala también
los aciertos de Smith al incluir los sentimientos y dar criterios sobre su bondad.
En este sentido, la explicación de Smith es más amplia que la de Hume.

62Cfr. Raquel Lázaro, Adam Smith: interés particular y bien común, Empresa
y Humanismo, Pamplona 2001, pp. 39-44. Sobre la diferencia entre la búsqueda
del bien común en sentido clásico y la abstracción que supone el concepto mo-
derno de “interés general”, cfr. Alejandro Llano,Humanismo cívico, Ariel, Bar-
celona 1999, p. 28. Sobre la prudencia interpretada solamente por los efectos
sociales, cfr. G. Abbà, Quale impostazione per la filosofía morale?, LAS, Roma
1996, p. 241.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 201 --- #201
i

i

i

i

i

i

B,    201

tales actividades, además de dejar la impresión de que la virtud pertenece
a algunos sujetos y falta en otros, sin dar indicaciones sobre la posibilidad
de adquirir disposiciones estables con el propio esfuerzo.

La justificación última de la coincidencia entre la fascinación o atrac-
tivo de la belleza, el orden de las cosas o de las disposiciones físicas y su
utilidad se encuentra en la reiteración de su concomitancia: simplemente
se dan juntas, y además su conjunción es fructífera (se consiguen cosas
o situaciones buenas).

Lo primero, es decir, la conjunción espontánea de los fenómenos po-
sitivos, se defiende, en última instancia, aludiendo a la naturaleza, a cómo
estamos hechos63. Esta posición podría mantenerse, al menos en teoría,
por tratarse de un intento de justificar la moral sin acudir a principios
trascendentes: posición válida, aunque discutible.

Lo segundo, la adquisición de cosas buenas, carece de explicación:
no hay una conexión entre la bondad de lo que se obtiene y una noción
general de bondad.

Aunque se esté de acuerdo con Hume, cabría también preguntarse
por qué se acepta que el progreso social y el orden que lo hace posible
son buenos y deseables: ¿a dónde tiene que ir la sociedad?, ¿le basta al
individuo que su actuación promueva la estabilidad de la comunidad? Si
no se da una respuesta sobre la conexión entre la bondad y el sentido
último (fin) del entramado social, no se entiende que el individuo deba
hacerse promotor de un orden de cosas. Hume propone una teleología
palpable, pero no da una justificación de fondo.

El proyecto de Hume deja abiertos varios interrogantes incluso den-
tro de sus propios confines. Por ejemplo, al afirmar que las relaciones
humanas generan bienes en parte por egoísmo –yo te ayudo hoy por-
que preveo que en el futuro podré necesitar de tu auxilio– y en parte por
las instituciones, Hume simplifica una cuestión muy importante: la rela-
ción entre la rectitud individual y su relación con el funcionamiento de
un buen marco institucional. Tal parece que los ciudadanos comunes y

63Cfr. Norman K. Smith, The Philosophy of David Hume, pp. 53-76; Ernest
C. Mossner,The Life of David Hume, Clarendon Press, Oxford 1954, pp. 74-75;
Roberto Gilardi, Il giovane Hume, pp. 259-272.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 202 --- #202
i

i

i

i

i

i

202 J A M

corrientes, a pesar de sus debilidades, se transforman en virtuosos por
el mero hecho de pasar a formar parte de la magistratura. Aunque no se
pueda negar que el principio de un gobierno compartido es mejor que el
del monarca arbitrario, está muy lejos de ser evidente que los funcionarios
sean siempre desinteresados por el hecho de la agregación de voluntades,
lo cual generaría las correcciones necesarias de manera casi espontánea.

La cantidad de contextos en los que se apela a la evaluación de la ex-
periencia común o a las lecciones de la historia hace pensar que el atajo
del sentimentalismo y la pretendida impotencia de la razón son menos
netos de lo que proclama el mismo autor. Los textos más decididos de
Hume contra el papel de la razón se pueden tomar como una crítica al ra-
cionalismo, lo cual prepara una discusión basada sobre el sentido común,
donde no se puede prescindir de las funciones de la racionalidad. La pars
destruens, sería una especie de terapia, después de la cual se podría reco-
menzar la reflexión sobre la moral64. Sin embargo, una interpretación de
este tipo requiere silenciar muchos textos del filósofo, y si se consideran
tanto los pasajes a favor como en contra de la racionalidad ética, resulta
muy arduo obtener una propuesta coherente.

11 Sobre la ética “en tercera persona”

El exclusivismo y el carácter aristocrático que se suelen atribuir a la
ética aristotélica se pueden aplicar en cierta medida a la humeana. Aristó-
teles propone tácitamente la ética del varón adulto, libre y autosuficiente.
El autor escocés afirma explícitamente que el juicio depende de un gusto
moral sumamente desarrollado y difícil de encontrar. Ambos filósofos
podrían coincidir en su identificación del “hombre bueno” como la justa
medida de la ética65, en reconocer las dificultades para llegar a serlo66,

64Cfr. la nota 6.
65El hombre bueno o justo (spoudaios) de Aristóteles aparece como medida

de la vida moral en Etica nicomaquea 1113ª24-31.
66Aristóteles, Etica nicomaquea 1109ª24-26.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 203 --- #203
i

i

i

i

i

i

B,    203

así como la armonía de su juicio (o gusto) con lo que es naturalmente
bueno67.

En lo que no coinciden es en el programa de forja del individuo
que debe juzgar, o sea, del agente moral. Hume va poco más allá de la
metáfora con la imagen del espectador, mientras que Aristóteles se centra
en explicar una empresa personal. Al Estagirita no le basta la constatación
de las dificultades para llegar a juzgar adecuadamente, sino que explica
los elementos que deben asimilarse para alcanzar ese nivel de juicio que se
refleja en un sentir adecuadamente. Además de las virtudes, ofrece toda
una psicología de la acción que está íntimamente conectada con ellas68,
y éste es uno de los aspectos que Hume descuida.

En realidad, las diferencias entre el modelo humano aristotélico y el
del ilustrado escocés son consecuencia de una postura general profunda-
mente distinta. La felicidad (eudaimonia) propuesta por el autor griego
como causa final de la ética marca todo su discurso. Como indica Spae-
mann, la posición eudemonística no es una variante del hedonismo: el
ordenamiento que se da a los placeres en un proyecto de vida integral
no es una capacidad para escoger las experiencias placenteras o un refi-
namiento que nos permite gustarlos más a fondo. Se trata de tener un
objetivo claro –la vida virtuosa– y buscarlo continuamente a través del
diálogo entre la razón y la voluntad69. En este sentido, la prudencia tiene
un papel rector fundamental. Los gustos, los esfuerzos e incluso las vir-
tudes están subordinados a la conducción de una vida buena. Son estos
algunos de los elementos que permiten restablecer la relación entre la voz
interior de la conciencia y las acciones concretas70. El juez y el espectador

67Aristóteles, Etica nicomaquea 1169ª32; 1170ª15.
68Cfr. G. Abbà, Quale impostazione per la filosofía morale?, pp. 34-45.
69Cfr. G. Abbà, Felicità, vita buona e virtù, LAS, Roma 19952, pp. 52-67 y

Robert Spaemann, Glück und Wohlwollen, Klett-Cotta, Stuttgart 1990, pp. 94-
106. En esas páginas Spaemann señala también los límites estructurales de la
propuesta aristotélica.

70Es muy elocuente en este sentido el capítulo inicial de Margaret Archer,
Structure, Agency and the Internal Conversation, Cambridge Univ. Press, Cam-
bridge 2003, sobre el diálogo interior. La edición italiana (La conversazione in-
teriore, Erickson, Gardolo 2006) tiene una valiosa introducción de Pierpaolo

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 204 --- #204
i

i

i

i

i

i

204 J A M

tienen que bajar a la arena y no quedarse contemplando las actividades
“desde fuera”.

Siguiendo la terminología acuñada por Giuseppe Abbà71, puede de-
cirse que las propuestas del liberalismo dan pie a sistemas morales “en
tercera persona”, es decir, se tiende a crear una perspectiva ajena a los
hechos y a sus consecuencias para el sujeto. El despego lleva a evitar los
planteamientos desde el agente libre, desde lo que le afecta aquí y ahora,
según un proyecto vital, el cual tendrá que asociarse al bien de la comu-
nidad.

Los resultados exteriores son importantes, pero como su obtención
es siempre dudosa, lo que le importa al varón virtuoso de Aristóteles es
obrar rectamente, pues esto es lo que depende de él. Spaemann afirma
que en esta perspectiva se cumple el adagio de que lo importante no es
ganar, sino competir. En esa competición lo importante es actuar bien y
crecer, pues lo que está en juego no es la adquisición de medios sino la
propia vida72, y ésta evaluada como una totalidad significativa73. La voz
interior de la conciencia, en el marco aristotélico, está montada sobre una
capacidad radical de crecimiento “hacia dentro”74 y de una capacidad de

Donati, donde se explica la extensión de esta capacidad reflexiva a las activida-
des sociales.

71Cfr. G. Abbà, Felicità, vita buona e virtù, pp. 97-104. La distinción es usada
intensivamente en su obra Quale impostazione per la filosofía morale, LAS,
Roma 1996. Ch. Taylor, Sources of the Self, p. 331 ve en esta figura del espec-
tador imparcial una de las facetas del intento de asimilación de la filosofía a la
razón científica de corte newtoniano.

72Cfr. R. Spaemann, Glück und Wohlwollen, pp. 50-63. Sobre las profundas
diferencias entre el modo de plantear la ética en los antiguos y los modernos, cfr.
G. Abbà, Felicità, vita buona e virtù, pp. 40-48, y P. Force, Self-Interest before
Adam Smith, p. 23.

73Cfr. Julia Annas, The Morality of Happiness, Oxford Univ. Press, Oxford
1993, passim. Abbà, Quale impostazione per la filosofia morale?, pp. 34-73.

74Cfr. Etica nicomaquea 1104ª20 y ss.; De anima 417ª21-b17.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 205 --- #205
i

i

i

i

i

i

B,    205

discernimiento entre lo que puede dar resultados tangibles corrompién-
dome a mí mismo75.

El fuerte acento que ponen algunas propuestas de corte liberal en la
separación entre las dos facetas de la moral, interpretando los aspectos
personales como irrelevantes para el orden público, está fuertemente vin-
culado a esta depreciación de la conciencia como guía inteligente de los
propios actos. Las estructuras legales se presentan así como un asidero
ante el cual no cabe plantearse problemas: hay que limitarse a cumplir
con sus requerimientos. La vida privada solo interesa en la medida que
afecta al orden legal externo, y la justicia se reduce al derecho76.

Por el contrario, el arte de vivir77, podría señalar Aristóteles, no se
puede basar en cálculos de resultados como la física newtoniana, porque
en sí mismo es un arduo y siempre imperfecto ejercicio vital78.

75Cfr. Platón, Protágoras 469b y Gorgias 527b y ss., sobre la tesis clásica de
la degradación moral como un mal peor que el sufrir la injusticia.

76Sobre el fondo de estas cuestiones en las teorías liberales contemporáneas,
véase Martin Rhonheimer, La prospettiva della morale, Armando, Roma 1997.
Sobre las raíces y las consecuencias del legalismo o imposición externa de la ley,
sin referencia a la naturaleza y al recto juicio, cfr. G. Abbà, Felicità, vita buona e
virtù, pp. 77 y 226, A. M. González,Moral, razón y naturaleza, Eunsa, Pamplona
20062, p. 369.

77R. Spaemann, Glück und Wohlwollen, p. 25
78Cfr. R. Spaemann, Glück und Wohlwollen, p. 54.

Tópicos 42 (2012)




