
i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 145 --- #145
i

i

i

i

i

i

É      :
   

Natacha Bustos
Universidad Nacional de Rosario (Argentina) – CONICET

natachabustos@conicet.gov.ar

Abstract

The present paper intends to show that, despite the ex-
istence of a strong socratic-platonic stamp, the ancient Stoa
appropriates and resignifies some Aristotelian rhetoric key
concepts, allowing in this way the configuration of a rhetor-
ical theory that owns its proper identity. This new approach
defines rhetoric as epistéme (relating it to truth and virtue)
and at the same time resignifies the place of persuasion.

Key words: Stoa; rhetoric; Aristotle; epistéme; persua-
sion.

Resumen

El presente trabajo se propone demostrar que, a pesar
de la existencia de una fuerte impronta socrático-platónica,
la Estoa antigua se apropia y resignifica ciertos conceptos

Recibido: 01-08-2011 . Aceptado: 11-09-2011.

Tópicos 42 (2012), 145-171



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 146 --- #146
i

i

i

i

i

i

146 N B

clave de la retórica aristotélica, permitiendo así la confi-
guración de una teoría retórica que posee su propia iden-
tidad. Este nuevo enfoque define a la retórica como epis-
téme (vinculándola con la verdad y la virtud), al tiempo que
resignifica el lugar de la persuasión.

Palabras clave: Estoa; retórica; Aristóteles; epistéme;
persuasión.

1 Introducción

La retórica estoica no es un lugar demasiado frecuentado por la crí-
tica especializada. Esto se debe a problemáticas que pertenecen a distin-
tos órdenes; por un lado, existe una primera dificultad respecto de las
definiciones que pueden hallarse en las fuentes primarias, las cuales no
brindan el auxilio suficiente para permitir una reconstrucción coherente
y articulada de la teoría retórica estoica1. Por otra parte, ciertas interpre-
taciones sostienen que la Estoa (en contraste con las innovaciones que
ha generado en la disciplina dialéctica) no ha presentado contribuciones
significativas en el campo retórico2. Por último, los escasos análisis que
atienden la vinculación del estoicismo con la retórica aristotélica (y que,
en general, advierten también la influencia socrático-platónica), eluden o
minimizan la problemática en torno a la persuasión3.

1Para un análisis sobre las dificultades respecto de las fuentes estoicas en
general, véase J. Mansfeld: “Sources”, en: K. Algra, J. Barnes, J. Mansfeld, M.
Schofield (eds.): The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge:
Cambridge University Press 2008, pp. 3-30.

2Cf. A. A. Long, D. Sedley: The Hellenistic philosophers, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1987, [vol. 1] p. 189; D. M. Schenkeveld, J. Barnes: “Lan-
guage”, en: Algra, Barnes, Mansfeld, Schofield(eds.): The Cambridge History...,
pp. 177-225; J. Vanderspoel: “Hellenistc Rhetoric in Theory and Practice”, en:
I. Worthington (ed): A Companion to Greek Rhetoric, Oxford: Blackwell Pu-
blishing 2007, pp. 124-138.

3Cf. G. Kennedy:ANewHistory of Classical Rethoric, Princeton: Princeton
University Press 1994; G. Kennedy: The Art of Persuasion in Greece, London:
Routledge and Kegan Paul 1963; D. M. Schenkeveld: “Studies in the History of

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 147 --- #147
i

i

i

i

i

i

É       147

Si bien tales razones son legítimas, consideramos lo siguiente: en re-
lación a las dificultades que presentan las fuentes primarias, creemos que
a través de las diversas argumentaciones que la Estoa ha desarrollado
con el propósito de refutar una serie de cuestionamientos provenientes
de otras escuelas filosóficas, es posible advertir cierta uniformidad en la
construcción de su teoría retórica4. En segundo lugar, respecto de las
interpretaciones que señalan la ausencia de innovaciones por parte del
estoicismo, será nuestro propósito destacar (en mayor medida, en la pri-
mera sección) el modo en el cual la retórica estoica asimila los elementos
socráticos-platónicos (enfatizando el ‘rescate’ del intelectualismo ético),
pero también señalaremos las reelaboraciones perceptibles en torno a
los elementos en cuestión. Asimismo, cobrará relevancia la retórica aris-
totélica, de la cual los estoicos heredan una serie de inquietudes y con-
cepciones, que se ven resignificadas con el propósito de configurar una
teoría retórica con identidad propia; en efecto, observaremos (en la se-
gunda parte de nuestra investigación) cómo el concepto de persuasión
asume un rol decisivo, en tanto no sólo actúa en el lenguaje y en sus re-
presentaciones, sino (fundamentalmente) en el sujeto empírico que emite
el discurso.

Ancients Linguistics: II. Stoic and Peripatetic Kinds of Speech Act and the Dis-
tinction of Grammatical Moods”, Mnemosyne III-IV-37 (1984), pp. 291-353.
Cf. asimismo C. Atherton: “Hand over Fist: The Failure of Stoic Rhetoric”, The
Classical Quarterly II-38 (1988), pp. 392-427; quien realiza un exhaustivo estu-
dio sobre la retórica estoica, pero afirma que la Estoa no ha recibido influencia
aristotélica en este ámbito.

4Cf. L. T. Pearcy: “Galen and Stoic Rhetoric”, Greek, Roman and Byzantine
Studies III-24 (1983), pp. 259-272.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 148 --- #148
i

i

i

i

i

i

148 N B

2 Consecuencias ético-epistemológicas de la dis-

tinción entre ciencia y método

Los estoicos dividen la filosofía en tres grandes ramas: la lógica, la
ética y la física5. El ámbito lógico está compuesto por la retórica y la dia-
léctica, cuyas particularidades son las siguientes: “la retórica es la ciencia
del bien hablar (eû légein) en lo relativo a las enunciaciones pertenecien-
tes a la exposición, y la dialéctica es la ciencia del recto exponer en lo
relativo a las enunciaciones de la pregunta y la respuesta, por ello tam-
bién la definen como la ciencia de lo que es verdadero (alethôn) y falso
(pseudôn) y ni uno ni otro”6. Por tanto, el discurso expositivo perte-
nece con exclusividad al ámbito retórico, en el cual son distinguidas las
características que producen el “bien hablar”, mientras que la dialéctica
se relaciona con la demarcación entre verdad y falsedad, respecto de los
enunciados relativos a la pregunta y la respuesta7.

Teniendo en cuenta el carácter sistemático de la filosofía estoica,
Long señala que la Estoa ubica a la lógica como parte integral de su sis-

5Cleantes afirma que la filosofía se divide en seis partes. Una interpretación
posible es que el filósofo realiza una subdivisión de cada una de las áreas. De este
modo, subdividiría la lógica en dialéctica y retórica; la ética en ética y política; la
física en física y teología.

6Diógenes Laercio,VitaeVII 42. Seguimos la traducción de Á. J. Cappelletti:
Los estoicos antiguos, Madrid: Gredos 1964; aunque la modificamos eventual-
mente. Asimismo, utilizamos el original griego editado por J. Von Arnim: (SVF)
Stoicorum Veterum Fragmenta, Leipzig: Teubner 1903-1905 [4 vols].

7No obstante, según el testimonio de Alejandro de Afrodisia, los estoicos
definieron no a la retórica, sino a la dialéctica como la ciencia del “bien ha-
blar”. Al respecto, creemos que se trata de una confusión de funciones entre
las disciplinas en cuestión; o bien, que el autor, mediante tal afirmación, se pro-
puso expresar una práctica común a ambas ciencias en tanto pertenecientes al
área lógica (Cf. Alejandro de Afrodisia, In Arist. Topica I 8; SVF II 124). Esta
problemática será retomada con posterioridad, a la luz de los desarrollos con-
ceptuales que permitan advertir los posibles motivos que desdibujan los límites
entre dialéctica y retórica. Respecto de la afirmación de Alejandro de Afrodisia,
coincidimos con la lectura de A. A. Long: Stoic Studies, Berkeley: University of
California Press 1996, pp. 86-97.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 149 --- #149
i

i

i

i

i

i

É       149

tema filosófico, ya que el lógos (objeto de esta ciencia), es tanto el lógos
universal y divino, como el particular de cada hombre. De allí que no sea
posible que la lógica posea una simple función ‘instrumental’ (como la
que le asigna el pensamiento aristotélico)8. Por el contrario, las ciencias
que conforman el campo lógico deben permitir establecer ciertos modos
legítimos de ‘decir el lógos verdaderamente’; esto es, no sólo decirlo, sino
decirlo con certeza. En este sentido, Crisipo afirma que la facultad (dyná-
mei) de la razón debe ser utilizada para descubrir (eûresin) las verdades, y
de ningúnmodo debe usarse en sentido contrario9. Por otra parte, Zenón
(a través de un gesto) asigna a cada una de estas ciencias una caracterís-
tica determinada: “la retórica se parece a la palma de la mano; la dialéctica
al puño, porque los retóricos hablan con mayor amplitud, los dialécticos
con mayor concisión”10. Tal como Sexto Empírico interpreta la didáctica
explicación de Zenón, la apertura y el despliegue de los dedos refieren al
extenso poder (dynámeos) de la retórica11, la cual es capaz de ampliar lo
que la dialéctica expresa en forma sintética. Por tanto, la diferencia entre
retórica y dialéctica radica, fundamentalmente, en la forma de exponer
un tema o asunto, pero no en el asunto mismo. Coincidiendo con el aná-
lisis que realiza Atherton, si la dialéctica y la retórica sólo difieren en sus
estilos discursivos (es decir, si cada una constituye un tipo de discurso
particular) no debemos suponer que el trabajo retórico sea inferior a la
actividad dialéctica12.

Confrontando las concepciones recientemente mencionadas con las
propuestas por Aristóteles, se observa que la retórica es caracterizada por

8Cf. Long, Sedley: The Hellenistic..., p. 188.
9Cf. Plutarco, De Stoicorum repugnantiis 1047 B (SVF II 129).
10Cicerón, De finibus bonorum et malorum II 17 (SVF I 75).
11Cf. Sexto Empírico, Adversus mathematicos II 7 (SVF I 75).
12Cf. Atherton, “Hand over...”, p. 400. La autora señala que la expresión de

Zenón se propone defender una concepción de la retórica ligada al lógoi como
‘argumento’, pero comprendiendo éste como un ‘argumento racional de inter-
cambio público’. Es decir, la afirmación del filósofo intenta incomodar al esta-
blishment retórico, quitándole relevancia (científica) a lo puramente argumen-
tativo.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 150 --- #150
i

i

i

i

i

i

150 N B

el Estagirita como antístrofa13 de la dialéctica, “ya que ambas tratan de
aquellas cuestiones que permiten tener conocimientos en cierto modo
comunes a todos y que no pertenecen a ninguna ciencia determinada”14.
Posteriormente, la retórica es definida como la capacidad (dýnamis) de
teorizar lo que es adecuado en cada caso para convencer (pithanón); en
cambio, la dialéctica se ocupa de distinguir entre el silogismo y el silo-
gismo aparente15. Por tanto, Aristóteles define a la retórica en términos
de persuasión y así establece su especificidad respecto de la dialéctica.
Desde esta perspectiva, la retórica constituye una téchne, un método; se
trata de un camino que permite la construcción de argumentos a partir de
conocimientos no científicos, cuya ‘materia prima’ son las opiniones co-
munes a todos, o las opiniones de la mayoría16. De esta manera, en la pro-
puesta aristotélica la dóxa cobra un protagonismo que ni el pensamiento
socrático-platónico (donde la dóxa constituye un estado intermedio en-
tre la ignorancia y la ciencia17), ni el estoicismo (que identifica la dóxa
con la ignorancia) le han asignado. En este sentido, la Estoa sostiene que
la opinión o los conocimientos “comunes a todos” no forman parte de
la disciplina retórica. Los filósofos del Pórtico definen la retórica como
epistéme, como conocimiento científico (un tipo de conocimiento que
carece de margen de error); quien legitima la ciencia es el sabio: “el sabio
nada opina (sapientem nihil opinari), de nada se arrepiente, en nada se

13Es acertada la interpretación de Fortenbaugh, quien entiende el término an-
tístrophos como ‘contraparte’, noción que implica simultáneamente identidad y
oposición. El autor afirma que Aristóteles resignifica el uso de esta noción, cuyo
origen es platónico. Cf. W. W. Fortenbaugh: “Aristotle’s Art of Rhetoric”, en: I.
Worthington (ed): A Companion..., pp. 107-123. Cf. asimismo Platón, Gorgias
464b-465d. Utilizamos la traducción de J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, F.
J. Oliveri y J. L. Calvo: Diálogos II, Madrid: Gredos 2007.

14Retórica I, 1, 1354a 2-4. Seguimos la traducción de Q. Racionero: Retórica,
Madrid: Gredos 1990.

15Cf. Ret. I, 1, 1355b 10-15.
16Cf. Tópicos 100 b 22-23. Utilizamos la traducción de M. Candel Sanmartín:

Tratados de Lógica, Madrid: Gredos 2007.
17Cf. República 477b-478d. Utilizamos la traducción de A. Camarero: Repú-

blica, Buenos Aires: EUDEBA 1998.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 151 --- #151
i

i

i

i

i

i

É       151

equivoca, nunca cambia de idea”18. El sabio es el representante por exce-
lencia y el único portador de la epistéme; por consiguiente, las figuras del
sabio y del retórico comienzan a identificarse19. En consecuencia, el es-
toicismo, tomando distancia de la tradición socrática-platónica20, define
a la retórica como ciencia21 y la ubica como parte integral de su filosofía.

Tal como se ha señalado con anterioridad, el sistema filosófico es-
toico postula una fuerte cohesión entre todas las nociones que lo com-
ponen; por tanto, la idea de epistéme debe ligarse íntimamente con otros
planos filosóficos: esto es, se relaciona con la idea de ‘verdad’ en el ám-
bito epistemológico, y con el concepto de ‘virtud’ en el terreno moral.
Teniendo presentes estas articulaciones, es importante señalar la distin-
ción que la Estoa establece entre téchne y epistéme, afirmando que la
primera se caracteriza por tener un fin (télos), y la segunda por carecer
del mismo. Es decir, la téchne se define en términos de utilidad; como un
conjunto de ‘saberes útiles’ para la vida22. Por el contrario, la epistéme
no es concebida como un medio a partir del cual pueda obtenerse alguna
‘otra’ finalidad (aunque esto no implica que no sea ‘útil’); la ciencia, al
ser equivalente a la virtud, es enteramente suficiente (autárke) para la fe-
licidad. Esto es, la ciencia y la virtud se distinguen de cualquier tipo de
arte al no admitir grados, y sólo pertenecer al sabio23. Según Estobeo, la
ciencia es “un sistema constituido de conocimientos técnicos que por sí

18Cicerón, Pro Murena 61 (SVF I 54).
19Cf. DL VII 121; 162. Cf. asimismo Estobeo, Ecoglae II 67 (SVF III 654).
20Aunque Platón no conciba a la retórica como téchne, creemos que existe

un planteamiento parcialmente conciliador respecto de esta disciplina en Fedro
271a-274a. Cf. asimismo Gorgias 527b-e.

21Cf. Plutarco, De Stoic. repugn. 1047 A (SVF II 297). De acuerdo con el
reporte de Plutarco, Crisipo define a la retórica como téchne. Sin embargo,
acordamos con Atherton en señalar que, al parecer, Plutarco intenta poner de
manifiesto la inconsistencia del filósofo estoico respecto de su perspectiva sobre
la disciplina retórica. Cf. Atherton, “Hand over...”, p. 420.

22Cf. Sexto Empírico, Adv. math. II 10; Quintiliano, Institutio oratoria II 17,
41.

23Cf. DL VII 127 (SVF I 187).

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 152 --- #152
i

i

i

i

i

i

152 N B

mismo es firme (échousin), tal como lo son las virtudes”24. Ahora bien,
si la ciencia es ‘autosuficiente’ y no busca otro fin en tanto la virtud es
‘su propia recompensa’, es legítimo el interrogante respecto del rol que
desempeñaría la persuasión en la retórica estoica. Fundamentalmente,
deberíamos confrontar la propuesta aristotélica, donde la retórica (como
téchne) tiene por objetivo hallar los medios que permitan persuadir, con
la perspectiva estoica, donde, al parecer, la persuasión no se correspon-
dería con la finalidad de la epistéme. Con posterioridad nos ocuparemos
de dicha problemática.

Retomando la posición de Aristóteles, el filósofo afirma que ni la dia-
léctica, ni la retórica constituyen ciencias acerca de cómo algo es25, sino
que se caracterizan por ser facultades (dynámeis) de proporcionar razo-
nes (porísai lógous)26. En el caso de la retórica, la meta no consiste en la
persuasión en sí misma, sino en la capacidad de identificar los medios que
resulten adecuados para convencer en cada caso; a cuyo fin son distingui-
das las pruebas por persuasión27. Asimismo, es importante señalar que
el filósofo realiza una salvedad al afirmar que “por naturaleza la verdad
(alethê) y la justicia (díkaia) son más fuertes que sus contrarios”28. Por
tanto, más allá de que la retórica brinde los instrumentos para que un ar-
gumento sea persuasivo, éste de ningún modo podrá ser ‘más fuerte’ que
la verdad. Es decir, quien se proponga convencer por medio del discurso
(a los oyentes, al auditorio) de algo que es completamente falso e injusto,
tendrá serias dificultades para lograrlo, ya que lo que está en juego es la

24Estobeo, Ecoglae II 74 (SVF III 112). Seguimos la traducción de V. Juliá,
M. D. Boeri y L. Corso: Las exposiciones antiguas de ética estoica, Buenos Aires:
EUDEBA 1998; no obstante, la modificamos eventualmente.

25Por el contrario, desde la perspectiva platónica la dialéctica es definida como
el único método que permite hallar la esencia de cada cosa en sí. Cf. Rep. 533b.
Cf. asimismo DL VII 83 (SVF II 130).

26Cf. Ret. I, 2, 1356a 33-34. Esta definición se opone decididamente a la
sostenida por Platón, quien argumenta la incapacidad de la retórica de ser una
téchne en tanto no puede brindar razones. Cf. Gorgias 465a.

27Tópico que será retomado de manera más específica en la siguiente sección.
28Ret. I, 1, 1355a 22.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 153 --- #153
i

i

i

i

i

i

É       153

posibilidad de que la propia fuerza de la naturaleza –que porta la verdad
y la justicia– sea doblegada.

Por su parte, el estoicismo coincide con el enfoque aristotélico
cuando involucra el término dýnamis en la definición de la retórica; sin
embargo, en el caso de Aristóteles, aquella noción es interpretada a modo
de una ‘disposición para’ (hallar los medios de persuasión sobre un tema
o asunto). Esto es, el filósofo no comprende el término dýnamis desde
una valoración ética, sino como una potencialidad; i. e., como la ‘capaci-
dad’ de llevar a cabo una acción que, como tal, será juzgada moralmente
una vez que haya sido realizada29. En cambio, el estoicismo al afirmar
que la retórica es ‘poderosa’, en tanto es capaz de ampliar una exposi-
ción o un tema, vincula directamente la dýnamis con la virtud, ya que
señala la ‘disposición psíquica’ del retórico quien, sistemáticamente, rea-
liza acciones virtuosas. Según Plutarco: “sostienen que la virtud es cierta
disposición permanente (diáthesín) de la parte principal del alma (hege-
monikoû) y una fuerza (dýnamin) generada por la razón…”30 Ahora bien,
si la dýnamis se articula con la virtud y ésta (tal como se ha señalado con
anterioridad) se identifica con la epistéme, nuevamente se advierte una
relación de identidad entre el sabio y el retórico. De esta manera, la Estoa
elimina del ámbito de la sabiduría la potencialidad tanto de una ‘mala’ ac-

29Cf.Ética NicomaqueaVI 4, 1140a 10-20; donde Aristóteles define la téchne
como una aptitud para producir. Utilizo la traducción de J. Pallí Bonet: Ética Ni-
comáquea, Buenos Aires: Del Nuevo Extremo 2008. Para un análisis detallado
respecto de las articulaciones entre dýnamis, política y retórica, véase: M. E.
Díaz, P. Spangerberg: “La confrontación entre sofística y filosofía en torno a la
noción de dýnamis”, Deus Mortalis 3 (2004), pp. 9-46.

30Plutarco,De virtute morali 3, 441c (SVF I 202; III 459). Al respecto, es vá-
lido resaltar el modo sistemático de actuar del agente virtuoso ya que, si bien el
ignorante-vicioso puede cometer eventualmente un acto bueno, esa acción ais-
lada no lo convierte inmediatamente en un ser virtuoso; es decir, dicho acto no
expresa aún su disposición psíquica (producto de cierta estabilidad y firmeza).

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 154 --- #154
i

i

i

i

i

i

154 N B

ción como de un ‘discurso erróneo’. En suma, la dýnamis se conecta con
la noción de héxis para describir el carácter moral del sabio-retórico31.

En consecuencia, los estoicos toman distancia de la posición aristo-
télica en tanto interpretan el problema de la argumentación persuasiva
en otros términos. Tal como se ha mencionado al comienzo del presente
trabajo, la retórica es definida por la Estoa como el “bien hablar”, lo que
en términos griegos es eû légein; si el retórico es el sabio, es él quien ‘ha-
bla bien’32. El testimonio de Sexto Empírico indica que el término légein
es definido por los estoicos como “la emisión de un sonido (prophérest-
hai phonén) significando el pensamiento (noouménou)”33. Se trata, por
tanto, de un proceso ligado a la racionalidad donde la voz (que constituye
una de las partes del alma34) sería capaz de ‘dar sentido’ o de ‘significar’

31Cf. J. M. Rist: Stoic Philosophy, Cambridge: Cambridge University Press
1977, pp. 1-21. Cf. asimismo Estobeo, Eclogae II 65 (SVF III 557); 70 (SVF III
97, 104); 71 (SVF I 106); 73 (SVF I 68; III 111); 74 (SVF I 68; III 110, 112).

32Cabe, en este caso, la referencia al diálogo platónico Cratilo, donde Sócra-
tes, mediante una serie de asociaciones etimológicas, se propone dar cuenta de
la raíz común que poseen los términos héroes (héroes, en lengua ática antigua),
amor (éros) y preguntar (erotân); para luego mostrar la identidad entre eírein
y légein. En este sentido, Sócrates afirma que los héroes eran definidos como
aquellos nacidos del amor, o bien, como quienes eran sabios y hábiles oradores
y dialécticos, cuya capacidad era la de preguntar, “pues eírein es sinónimo de
légein hablar. Así pues, […] los que, en la lengua ática, reciben el nombre de
héroes aparecen como oradores y hábiles interrogadores; de modo que la raza
heroica es raza de oradores y sofistas” (Cratilo 398d-e). Seguimos la traducción
de J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, F. J. Oliveri y J. L. Calvo: Diálogos II,
Madrid: Gredos 2007. Sobre cómo este diálogo platónico ha estimulado las re-
flexiones lógicas y la teoría lingüística estoica, véase: A. A. Long: “Stoic linguis-
tics, Plato’s Cratylus, and Augustine’s De dialectica”, en: D. Frede, B. Inwood
(eds): Language and Learning. Philosophy of Language in the Hellenistic Age.
Proceedings of the Ninth Symposium Hellenisticum, Cambridge: Cambridge
University Press 2005, pp. 36-42.

33Sexto Empírico, Adv. math. VIII 80 (SVF II 167).
34Cf. DL VII 110. Al respecto, Long señala que los estoicos fueron los únicos

filósofos griegos que distinguieron la voz como una parte del alma; tal distinción
reafirma la capacidad de lenguaje como marca decisiva de la racionalidad. Cf. A.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 155 --- #155
i

i

i

i

i

i

É       155

lo que sucede en el pensamiento. Asimismo, de acuerdo a lo que señala
Diógenes Laercio, el término légein se distingue del enunciar o proferir
(prophéresthai); ya que se emiten sonidos, pero son dichas las cosas o
los hechos (tà prágmata) que son precisamente lektá35. Si bien no es el
propósito de la presente investigación el intentar agotar la problemática
acerca de cuál de las dos fuentes presentadas guarda mayor fidelidad con
el pensamiento estoico, sí resulta interesante señalar que el testimonio
de Diógenes parece dar cuenta con mayor precisión de una exigencia
que caracteriza al estoicismo y que no es privativa del ámbito retórico:
la coherencia. Al parecer, la Estoa advierte claramente que existe la po-
sibilidad de que el légein no tenga un punto de encuentro con las cosas
mismas; en el caso contrario, no tendría mayor sentido la presencia del
adverbio eû en la propia definición de la disciplina retórica. En este sen-
tido, la noción eû légein señala un buen uso del hablar, en tanto exige

A. Long: “Stoic psychology”, en: Algra, Barnes, Mansfeld, Schofield (eds.): The
Cambridge History..., pp. 560-584.

35Cf. DL VII 57. Lejos de proponernos profundizar en la semántica estoica
(cuya vinculación es más cercana a la dialéctica que a la retórica), es preciso seña-
lar lo siguiente: el contenido capaz de ser articulado a través del lenguaje es deno-
minado proposicional, en tanto puede expresarse a través de una proposición o
un lektón. Dicho concepto resulta fundamental para la teoría semántica estoica
y posee diversas acepciones tales como ‘lo que es dicho’, ‘significado’, ‘enun-
ciado’. Existe una clasificación entre tipos de lektón defectivos y tipos de lektón
completos: los primeros se caracterizan por poseer un verbo pero carecer del
sujeto al cual le sería asignada tal acción; por el contrario, los segundos son enun-
ciados capaces de expresar una proposición tal como ‘Sócrates escribe’. Sólo a
este tipo de lektá es posible asignarle un valor de verdad (verdadero o falso). En
este sentido, los lektá completos son considerados como incorpóreos, ya que
éstos son lo expresado por el lenguaje, aunque no se identifican con el lenguaje
mismo, ni con el objeto al cual hacen referencia. Cf. A. A. Long: La filosofía
helenística. Estoicos, epicúreos, escépticos, trad. P. Jordán de Urries, Madrid:
Alianza 1984, pp. 136-137 (inglés: Hellenistic Philosophy. Stoics, Epicureans,
Sceptics, London/New York: Gerald Duckworth and Charles Scribner’s Sons
1974). Sobre el problema de la atribución en su vínculo con el lektón, véase
É. Bréhier: La théorie des incorporels dans l’ancien stoïcisme, Paris: Vrin 1928,
pp.15-23.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 156 --- #156
i

i

i

i

i

i

156 N B

fundamentalmente que lo dicho sea conforme respecto de lo pensado a
partir de la realidad misma36. En efecto, si el sabio ‘habla bien’, también
estará ‘diciendo la verdad’37.

Sin embargo, el estoicismo realiza una distinción entre la ‘verdad’
(alétheia) y lo ‘verdadero’ (tò alethés); según el reporte de Sexto Empí-
rico, tal diferenciación se establece en tres sentidos: en sustancia (ousíai),
en constitución (systásei) y en potencia (dynámei)38. En sustancia, lo ver-
dadero es un incorpóreo, dado que refiere a una proposición verdadera
y al significado (lektón) de la misma39. En contraste, la verdad se com-
prende como el conocimiento de todas las cosas verdaderas, y éste se de-
fine asimismo como un tipo de disposición de la parte rectora del alma
(hegemonikón) que, como tal –y de acuerdo al fisicalismo estoico–, es
corpórea. Respecto de la diferencia de constitución, la verdad implica el
conocimiento de muchas verdades40, mientras que lo verdadero consti-
tuye algo simple (por ejemplo: “Estoy hablando”). Por último, la dife-
rencia en potencia radica en que lo verdadero no pertenece al conoci-
miento en todos sus aspectos y, en cambio, la verdad forma parte de la

36No obstante, es válido aclarar que la mera “emisión de sonidos” (en el
sentido en que lo señala Diógenes) es propia de quienes no han alcanzado aún
la madurez de la razón (que, en tanto son incapaces de realizar relaciones lógicas
entre los conceptos, poseen un lenguaje no racional); o bien, de aquellos que
sufren algún tipo de ‘perturbación mental’ o no poseen condiciones mentales
‘saludables’.

37En la misma línea en la que hemos señalado con anterioridad el actuar
sistemático del agente virtuoso, mencionamos en este caso el contrataste que la
Estoa postula entre el discurso verdadero del sabio y el discurso falso del necio.
Según el reporte de Estobeo: “…ningún necio vive según los preceptos de la
virtud; ninguno de ellos es amante de la palabra (philólogon) sino, más bien,
de hablar, al avanzar en dirección de una locuacidad (laliâs) superficial pero sin
haber confirmado todavía con los hechos (toîs érchois) el discurso de la virtud”
(Estobeo, Eclogae II 105; SVF III 682).

38Cf. Sexto Empírico Adversus mathematicos VII 38-44 (SVF I 132).
39Véase nota 35.
40Cf. Sexto Empírico, Pyrrhoneae hypotyposes II 81-3.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 157 --- #157
i

i

i

i

i

i

É       157

epistéme41. En consecuencia, si bien las distinciones hasta aquí señaladas
serían susceptibles de un detallado análisis, la referencia a las mismas, en
esta oportunidad, tiene por objetivo destacar los sentidos en los cuáles la
Estoa afirma que el sabio dice la verdad, mientras que el ignorante sólo
puede decir algo verdadero. Más aún, las diferenciaciones en cuestión
legitiman la posibilidad de que el sabio utilice la falsedad (sabiendo que
es falso lo que dice), si tiene buenas razones morales para hacerlo: “la
emplea en la estrategia contra los enemigos de batalla, en la previsión de
lo que es conveniente (katà trópous) y en muchas otras cuestiones que
tienen que ver con la organización (oikonomías) de la vida”42.

Asimismo, este ‘decir verdadero’ llevará consigo la capacidad del sa-
bio de producir justificaciones sobre sus propios actos. Según la interpre-
tación de Brennan, la Estoa, al definir la retórica como eû légein, se ha
propuesto conectarla con el concepto de kathêkon, una noción pertene-
ciente al terrenomoral, que puede ser traducida como ‘acto debido’43. De
esta manera, el ‘hablar bien’ llevará implícita la posibilidad de producir el
tipo de razonamiento explicativo que caracteriza al kathêkon. Este tipo
de explicación racional constituye un ‘buen razonamiento’, ya que el tér-
mino griego que le corresponde es eúlogos; definición que por sí misma
también indica un juicio de valor. A su vez, el poder brindar un ‘buen ra-
zonamiento’ (eulogistía) constituye una de las virtudes del sabio44; quien

41Cf. K. Ierodiakonou: “The Stoic Division of Philosophy”, Phronesis 38
(1993), p. 60. Cf. asimismo M. Boeri: “The Stoics on bodies and incorporeals”,
The Review of Metaphysics LIV-4 (2001), p. 736.

42Estobeo, Eclogae II 111 (SVF III 554). Cf. Quintiliano, Instit. orat. XII 1,
38 (SVF III 555). Cf. asimismo Rep. 389b-c. Respecto del uso de las falsedades,
Mates agrega: “El hombre bueno puede decir una falsedad, quizás por cumplido,
o tal vez porque es un médico o un oficial del ejército; pero el hombre bueno
no puede ser un mentiroso”. B. Mates: Lógica de los estoicos, trad. M. García
Baró, Madrid: Tecnos 1985, p. 67 (inglés: Stoic Logic, Berkeley/Los Angeles:
University of California Press 1973).

43De acuerdo al testimonio de Diógenes Laercio, Zenón fue el primero en
utilizar este término, definiendo el kathêkon como: “un acto (enérgema) apro-
piado a las condiciones conforme a la naturaleza” (DL VII 108).

44Cf. Estobeo, Eclogae II 60 (SVF III 264).

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 158 --- #158
i

i

i

i

i

i

158 N B

es capaz de justificar racionalmente las acciones que lleva a cabo. Tal
como afirma Cicerón; “deber (officium) es aquello que de tal manera
se realiza que se puede dar de tal hecho una razón aceptable (probabi-
lis ratio)”45. En este sentido, el ‘hablar bien’ incluye: “el decir la verdad
sobre los dioses, sobre la ética y sobre la propia conducta de un modo
filosóficamente coherente y desligado de cualquier creencia falsa”46. En
otras palabras, la noción de eúlogos legitima y hace eficaz el tránsito en-
tre el “bien hablar” y el ‘acto debido’; esto es, vincula ineludiblemente la
retórica con la ética.

3 Êthos y persuasión

De acuerdo con la tesis defendida por C. Atherton, la Estoa habría
logrado poner fin a la histórica disputa entre retórica y dialéctica; al res-
pecto, los argumentos ofrecidos por la autora podrían sintetizarse del
siguiente modo:

(i) la culminación de la disputa en cuestión se habría producido en el
momento en que los estoicos afirman que la retórica y la dialéctica cons-
tituyen dos aspectos de ‘la misma mano’ (tal como lo explica el ejemplo
de Zenón que se ha mencionado al comienzo del presente trabajo); es
decir, que poseen un tema en común, pero difieren en el modo de hacer
referencia al mismo;

(ii) en esta nueva vinculación la retórica conserva para sí su asocia-
ción (de corte platónico) con la sabiduría y la virtud (específicamente,
con la promoción pública de las mismas), aunque pierde su inalienable
asociación con la persuasión, comprendida ésta como aquel discurso que
es pronunciado por el mero objeto de persuadir47;

(iii) en consecuencia, la persuasión ya no se corresponderá con la
meta del orador; sin embargo, lo persuasivo del discurso del sabio será

45Cicerón, De finibus III 58 (SVF I 230).
46T. Brennan: “Reasonable Impressions in Stoicism”, Phronesis III-41

(1995), p. 328. (Traducción nuestra)
47Cf. Atherton, “Hand over...”, pp. 424-425; donde se retoma la crítica pla-

tónica sobre el concepto de persuasión que puede hallarse en Fedro 277e.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 159 --- #159
i

i

i

i

i

i

É       159

aquello que la audiencia (entendida como conjunto de seres racionales y
agentes morales) encuentre convincente, aun cuando la oratoria no tenga
como finalidad el éxito persuasivo48.

Estimamos correctas las afirmaciones de Atherton tanto en lo refe-
rido almérito que cabe a los estoicos en función de la respuesta ‘concilia-
toria’ que brindaron a la disputa epistemológica entre retórica y dialéctica
(i), como en lo que concierne al argumento según el cual la retórica se
divorcia de la persuasión, si por este concepto entendemos la mera elo-
cuencia (ii). Ahora bien, desde nuestra perspectiva, esta distancia no im-
plica que la Estoa se desentienda de todas las problemáticas que surgen en
torno a la persuasión. Por el contrario, los estoicos continúan interesados
en la elocuencia y es en esta motivación donde se hace presente el legado
aristotélico; especialmente respecto de la vitalidad que Aristóteles le ha
asignado a la persuasión como eje temático. En este sentido, disentimos
de la interpretación de la autora respecto de la ausencia de resonancias
aristotélicas en la retórica estoica49. Por el contrario, consideramos que
el estoicismo también se ocupa de lograr efectos persuasivos, con la di-
ferencia de que los medios que posibilitan tales fines (en la mayoría de
los casos) no son explícitos, sino que funcionan tácitamente. En efecto,
la persuasión modifica el modo de relacionarse con la retórica en tanto
comienza a mezclarse, a involucrarse cautelosamente con los elementos
que forman parte integral de este ámbito; esto es, se dirige al lenguaje,
a la educación y a la ética. Sin lugar a dudas, la figura que representa de
la manera más excelente los terrenos en cuestión, al tiempo que es ca-
paz de hacerlos legítimos, es la del sabio. Los siguientes párrafos estarán
destinados a detallar los fundamentos que respaldan esta perspectiva.

48Cf. Ibidem, p. 426. Atherton afirma que la retórica estoica es un “fracaso
exitoso”. La autora sostiene que los estoicos elaboran una concepción de orato-
ria comprendiéndola como parte fundamental del desempeño ciudadano (esto
es, entienden el discurso público como parte necesaria del deber público). No
obstante, el “bien hablar” refiere al éxito privado, ya que implica el ejercicio (in-
dividual) de la virtud; consecuentemente, en cierto modo, la retórica se desplaza
del reino público ‘liberándose’ así del criterio público del éxito y el fracaso.

49Cf. Ibidem, p. 399. Véase asimismo nota 3.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 160 --- #160
i

i

i

i

i

i

160 N B

En el Libro I de Retórica, Aristóteles distingue las pruebas por per-
suasión que pueden obtenerse a través del discurso, las cuales son de
tres especies: “unas residen en el carácter (éthei) del que habla, otras en
predisponer al oyente (akroatén) de alguna manera y, las últimas, en el
discurso mismo, merced a lo que éste demuestra o parece demostrar”50.
En la presente sección (y teniendo en cuenta los objetivos señalados), se
hará hincapié fundamentalmente en el carácter del orador, ya que el es-
toicismo sintetiza en esta figura todas las condiciones que hacen posible
el éxito discursivo. No obstante, se observará con posterioridad que este
énfasis situado en la conducta del orador, no deja de contemplar ni la
predisposición del oyente, ni (muchos menos) al discurso mismo.

Desde la perspectiva aristotélica, lo decisivo al momento de lograr la
persuasión no es tanto ni el êthos del sujeto que emite el discurso, ni el
juicio previo que el auditorio posea sobre él, sino el resultado que es capaz
de generar el discurso mismo sobre aquél. Es decir, la elocuencia es (fun-
damentalmente) producto de una construcción discursiva sobre el êthos
del orador; más allá de que dicha elaboración cuente (o no) con algún
tipo de correspondencia real respecto del carácter del sujeto que emite el
discurso51. El Libro II analiza los elementos subjetivos de la persuasión
y se reafirma la importancia, no sólo de que el lógos sea convincente,
sino también de la manera en la cual el orador se presenta a sí mismo
(kataskeuázein) por medio del discurso, a fin de lograr que los oyentes
elaboren un juicio (krísis)52. Por tanto, ya aquí es posible advertir cómo
el plano moral inicia su desvinculación del sujeto real para comenzar a
formar parte de una construcción discursiva (técnica), capaz de elaborar
por sí misma una determinada figura de orador, acorde con los objetivos
que sean pertinentes en cada caso.

Ahora bien, en el Libro III Aristóteles se ocupa detenidamente de
analizar la expresión (léxis), de reflexionar sobre los modos de la repre-
sentación oratoria; “dado que no basta con saber lo que hay que decir,

50Ret. I, 2, 1356a 1-4.
51Cf. el análisis realizado por Racionero: Retórica, pp. 48-50.
52Cf. Ret. II, 1, 1377b 20-30.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 161 --- #161
i

i

i

i

i

i

É       161

sino que también es necesario decirlo como se debe”53. En esta sección
ya se encuentran en juego las pasiones (páthos) como factores emocio-
nales que también condicionan la persuasión, y comienza Aristóteles a
caracterizar el lenguaje, ofreciendo una primera definición (cercana a Pla-
tón) del nombre como imitación54. Esa concepción se ve posteriormente
modificada y se afirma que los nombres cumplen la función de ‘simbo-
lizar’; es decir, el lenguaje es interpretado en su dimensión simbólica, la
lengua (glôtta) se ocupa de emitir señales55. Consecuentemente, la rela-
ción entre el lenguaje y la realidad no se caracteriza por una estricta co-
rrespondencia, sino que, tal como lo señala el Estagirita: “hay que aceptar
que un nombre es más bello o más feo que otro; porque ambos significan
(semaínousin) lo bello o lo feo, pero no que la cosa sea bella o fea”56. A
través de su dimensión simbólica, el lenguaje permite la confección de
un ‘estilo oratorio’, lo cual implica que el orador podrá decidir un modo
de presentar los argumentos. Se advierte asimismo la importancia per-
suasiva que posee la elegancia retórica, en tanto las expresiones que son
elegantes tienen una mayor aceptación57. La elegancia (asteîa) se define
en función del aprendizaje que es capaz de generar: lo que es elegante
proporciona una rápida enseñanza (máthesis) y; “aquellos nombres que
proporcionan alguna enseñanza son también los que procuran un mayor
placer (hédista)”58. De esta manera existe una relación muy cercana entre
la elegancia, la enseñanza y las pasiones.

Por su parte, Fortenbaugh, teniendo en cuenta que el reconocimiento
brindado por Aristóteles a la participación de la razón en las emociones

53Ret. III, 1, 1403b 15-16.
54Cf. Ret. III, 1, 1404a 21.
55Cf. De anima 435b 25. Utilizamos la traducción de T. Calvo Martínez:

Acerca del alma, Madrid: Gredos 2000.
56Ret. III, 2, 1405b 15-16.
57Cf. Ret. III, 10, 1410b 7.
58Ret. III, 10, 1410b 12. Si bien Aristóteles se refiere en este caso a la di-

mensión didáctica que puede adquirir la retórica, el filósofo señala en distintas
oportunidades que el ámbito de la docencia es propio de la epistéme. Cf. Ret.
I, 1, 1355a 26. Cf. asimismo Poética 4, 1448b 13. Utilizamos la edición trilingüe
de V. García Yebra: Poética, Madrid: Gredos 2009.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 162 --- #162
i

i

i

i

i

i

162 N B

tiene importantes consecuencias para la retórica, destaca que el recurso de
apelar a las emociones puede comprenderse como un proceso racional.
Esto es, a través del argumento el orador tiene la capacidad de controlar
lo que la audiencia cree y, de este modo, es capaz de despertar en los
oyentes determinada respuesta emotiva. En este sentido, Fortenbaugh
advierte que un argumento puede ser mal utilizado si logra despertar
emociones inapropiadas; sin embargo, también señala que la posibilidad
de que exista un mal uso de este recurso, no implica la condena del re-
curso en sí mismo. Es decir, un orador virtuoso y benevolente puede
promover argumentos razonables y, por medios de éstos, generar en la
audiencia las emociones acordes con tal situación59.

Si volvemos la atención hacia la concepción estoica del lenguaje ob-
servaremos que Zenón afirma la existencia de una correspondencia na-
tural entre el nombre y la cosa60; donde el lenguaje es interpretado como
mímesis: por naturaleza, los sonidos primarios (tôn próton phonôn) imi-
tan a las cosas nombradas61. Por su parte, Crisipo modifica esta concep-
ción, reconociendo la existencia de ambigüedades en el lenguaje: “ambi-
güedad (amphibolía) es la expresión (léxis) que significa dos o más cosas,
expresada de un modo apropiado acorde con uno y el mismo idioma
lingüístico. En consecuencia, esta expresión genera la pluralidad de sen-
tidos que puede comprenderse (ekdéxasthai) de manera simultánea”62.
En principio, es preciso aclarar que el campo semántico es propio de
la dialéctica y no de la retórica63. En este sentido, el análisis que reali-
cemos sobre el tema no pretende ser exhaustivo, sino que intenta cola-
borar con la comprensión del rol que asume la persuasión en el campo
retórico y hacer notable la permeabilidad de los límites entre las ciencias
del área lógica. Retomando la afirmación referida a la ambigüedad del
lenguaje, consideramos que Crisipo no estaría afirmando que todas las

59Cf. Fortenbaugh: “Aristotle’s Art...”, pp. 117-118.
60Cf. Cicerón, Epistola ad familiares IX 22, 1 (SVF I 77).
61Cf. Orígenes, Contra Celsum I, 24 (SVF II 146).
62DLVII 62. (Traducción nuestra) Cf. Aulo Gelio,Noctes atticaeXI.12 (SVF

II 152).
63Cf. DL VII 43.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 163 --- #163
i

i

i

i

i

i

É       163

palabras son ambiguas por naturaleza, ni que la ambigüedad se relaciona
con la elección arbitraria de las palabras utilizadas por el orador; sino que
el destinatario (de tales palabras) podría interpretarlas erróneamente. Al
respecto, coincidimos con la interpretación de Long, quien sostiene que
la intención de Crisipo podría haber sido la de señalar el desfase entre
aquello que el orador quiere decir y el asentimiento que brinda el audito-
rio64. Por tanto, la ambigüedad estaría más relacionada con una ‘dificultad
de comprensión’ por parte del destinatario, que con un error lingüístico
generado por el emisor del discurso65.

En este contexto, sería posible equiparar el ‘brindar asentimiento’
con el hecho de ‘ser persuadido por una proposición que me presenta
el orador’66. Sin embargo, la Estoa no considera que la persuasión (que
supone la ausencia de ambigüedades) será eficaz si el orador induce el
asentimiento, dado que éste siempre se encuentra en ‘poder de la au-
diencia’67. El orador debe ‘presentar’ ciertas impresiones realizando una
selección precisa del vocabulario, pero dicha selección no procura la ele-
gancia o el estilo oratorio, sino un uso correcto y sencillo del lenguaje.
En consecuencia, el estoicismo no se preocupa por la ornamentación
en el discurso sino que, por el contrario, sugiere un criterio de simpli-

64Cf. Long: La filosofía helenística…, p. 136. Cf. asimismo Schenkeveld, Bar-
nes: “Language”, p. 181. Comprendemos por ‘brindar asentimiento’ el hecho
de dar aceptación a una impresión. Si bien existen diversas interpretaciones res-
pecto de si al asentir a una impresión también se asiente al contenido proposi-
cional de tal impresión, creemos que, de acuerdo a la información que nos pro-
porcionan las fuentes, no existen distinciones claras sobre este tema. En este
sentido, no es posible afirmar que necesariamente todas las impresiones tengan
contenido proposicional. Es decir, en las fuentes hallamos de manera indistinta,
tanto la idea de asentir a una impresión, como la de asentir a una proposición.

65Al respecto, destacamos la lectura de Blair Edlow, quien interpreta que la
ambigüedad a la que Crisipo refiere cuenta, en mayor medida, con una connota-
ción psicológica (lo que el autor denomina “ambigüedad por asociación”) más
que con un sentido semántico. Cf. R. Blair Edlow: “The Stoics on Ambiguity”,
Journal of the History of Philosophy XIII-4 (1975), p. 425.

66Cf. DL VII 75.
67Cf. Atherton, “Hand over...”, p. 424.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 164 --- #164
i

i

i

i

i

i

164 N B

cidad en el estilo68. El interés principal de la Estoa reside en una de las
cualidades discursivas que Aristóteles define como principio (arché) de
la expresión: el correcto empleo del griego (hellenídsein)69. Este prin-
cipio se caracteriza por referir al buen uso del lenguaje en sus aspectos
gramaticales, cuyo opuesto es el solecismo (soloikismós), que implica un
error de tipo idiomático70. La Estoa se apropia de este concepto, lo ubica
entre las cualidades del lenguaje y lo define como un modo infalible de
expresión acorde con un uso técnico, no con una práctica azarosa (ei-
kaíai syntheíai)71; lo cual garantiza que cada cosa pueda ser llamada por
su nombre72. De algún modo, el hellenismós permite regular la articu-
lación entre el pensamiento y la argumentación discursiva. No obstante,

68Cf. Quintiliano, Instit. orat. X 1, 84; XII 2, 25 (SVF II 25); Cicerón, De
finibus III 19.

69Cf. Ret. III, 5, 1407a 20. Precisamente, en Aristóteles la virtud del hellenis-
mós es definida como una condición para la expresión retórica, cuyo opuesto
(el soloikismós) no supone un defecto retórico, sino el no saber hablar correc-
tamente el griego. Cf. Racionero: Retórica, pp. 504-505.

70En Ref. sof. 3, 165b 14-21 Aristóteles ubica al soloikismós como uno de
los fines de la argumentación sofística, que tiene por objetivo hacer hablar inco-
rrectamente al interlocutor. Con posterioridad, en el mismo texto, el Estagirita
amplía el análisis sobre el tema y define al solecismo en términos de un uso
incorrecto de los géneros gramaticales. Cf. Ref. sof. 14, 173b 17-174a 10.

71Cf. DL VII 59. Las otras virtudes del lenguaje son: claridad (saphéneia),
concisión (syntomía), adecuación (prépon) y elaboración (kataskeué); el otro vi-
cio del lenguaje es el barbarismo (barbarismós), definido como una expresión
contraria al hábito lingüístico de los griegos. En este caso, se trata de un error
en el nivel del vocabulario. Por su parte, Aristóteles en Poét. 22, 1458a 25-30,
refiriendo a los requisitos que posibilitan la claridad de la expresión, señala que
el barbarismo se origina cuando se utilizan excesivamente términos que no per-
tenecen al dialecto ático.

72Esta insistencia en nombrar a cada cosa estrictamente por su nombre ha
conducido a los estoicos a interesarse no sólo por la disciplina gramática, sino
también por la etimología. Para un análisis específico sobre estos temas, véase J.
Allen: “The Stoics on the origin of language and the foundations of etymology”,
en: D. Frede, B. Inwood (eds): Language and Learning..., pp. 14-35; D. Blank,
C. Atherton: “The Stoic Contribution to Traditional Grammar”, en: B. Inwood
(ed): The Cambridge Companion to the Stoics, Cambridge: Cambridge Univer-

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 165 --- #165
i

i

i

i

i

i

É       165

una vez más se produce un desplazamiento hacia el plano ético, ya que
se insiste en la conducta moral del orador; según Zenón:

Se comete solecismo no sólo por ser ignorante con res-
pecto a la expresión (léxin) y a la voz (phonèn idioteúein),
sino también en lo tocante a los vestidos, cuando se viste
de una manera burda o cuando come desmesuradamente
o cuando camina sin gracia…73.

Por tanto, el êthos del orador nunca se desliga de sus habilidades
técnicas; el “bien hablar” congrega los ‘buenos usos del lenguaje’ y las
‘buenas costumbres’. Al parecer, los estoicos no reparan en la necesidad
de diferenciar al buen orador, del hombre bueno (tampoco del buen go-
bernante ni del buen filósofo).

“La retórica es la ciencia del bien decir (bene dicendi)”,
pues no sólo abarca de una vez todas las perfecciones del
discurso, sino también directamente las costumbres del
orador, ya que no puede hablar bien sino quien es bueno.
Lo mismo quiere decir aquella definición de Crisipo, to-
mada de Cleantes: “Ciencia de hablar con rectitud (recte
dicendi)”74.

Ahora bien, Crisipo no considera esencial la virtud del hellenismós;
afirma que no debemos preocuparnos tanto por el solecismo, ni por otros
tipos de ‘oscuridades’ del lenguaje, dado que la prioridad debe consistir en
“atenerse a lo que es mejor” (toû beltíonos echoménous)75. Acordamos
con Atherton en considerar que a través de esta afirmación, el filósofo
estoico se ha propuesto restar gravedad a ciertas imprecisiones discur-
sivas (respecto del tono de voz, de la falta de experiencia) si el orador

sity Press 2003, pp. 310-327; V. Juliá (ed): Los antiguos griegos y su lengua,
Buenos Aires: Biblos 2001.

73Léxico de Cirilo, en Anecd. Paris., ed. Cramer, IV, p.190 (SVF I 82)
74Quintiliano, Instit. orat. II 15, 34-35 (SVF I 491).
75Cf. Plutarco, De Stoic. repugn. 1047 B (SVF II 298).

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 166 --- #166
i

i

i

i

i

i

166 N B

posee buenas razones. Es decir, si el orador cuenta con buenas razo-
nes, es posible excusarlo de sus deficiencias oratorias76. En este sentido,
Frede agrega que la Estoa presenta un fuerte interés por el estudio del len-
guaje coloquial; en efecto, no debería sorprendernos que un tratamiento
de lo que originariamente fue concebido como una teoría general de la
dicción se haya transformado (con posterioridad) en algo más que una
reflexión sobre el hellenismós, i. e., en una suerte de gramática77. Si este
argumento es acertado, estamos frente a unas de las claves que permi-
ten justificar tanto el escaso interés que los estoicos le han brindado a la
retórica como conjunto de teorías y habilidades que procuran refinar el
lenguaje, como el lugar privilegiado que adquieren las ‘buenas intencio-
nes’ del orador.

Asimismo, la Estoa retoma la dimensión didáctica que Aristóteles
asigna a la retórica, aunque reformulándola a la luz de sus propios intere-
ses. En este sentido, aquellos elementos que en el planteo del Estagirita
aparecen distinguidos como elegancia y enseñanza, en el estoicismo se
encuentran sintetizados en la figura del sabio-retórico. Como ya se ha
señalado, el orador se caracteriza por poseer un estilo simple, pero ade-
más cuenta con una tarea primordial que consiste en enseñar. De acuerdo
con el testimonio de Estobeo: “legislar (nomotheteîn), educar a los hom-
bres (paideúein, anthrópous), y además escribir aquello que puede ser de
utilidad a los que se encuentran con las letras es propio de los excelen-

76Cf. Atherton, “Hand over...”, pp. 422-423.
77Cf. M. Frede: “Principles of Stoic Grammar”, en: J. M Rist (ed.): The Stoics,

Berkeley: University of California Press 1978, p. 52. Al respecto, también Nuss-
baum destaca el interés de Crisipo por los usos del lenguaje ordinario, por las
expresiones coloquiales y por la utilización de los pasajes literarios como expre-
sión de las creencias populares. Asimismo, la autora señala que tanto en Aristó-
teles como en los estoicos el estudio de las estructuras conceptuales del discurso
cobra una importancia significativa debido a que, en ambos casos, se rechaza la
idea de que el universo cuente con una estructura separada del lógos y de la ac-
tividad racional de conceptualizar. Cf. M. Nussbaum: The Theraphy of Desire.
Theory and Practice in Hellenistic Ethics, Princeton: Princeton University Press
2009, pp. 368-369.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 167 --- #167
i

i

i

i

i

i

É       167

tes (spoudaíos)”78. Al parecer, el sabio en su ejercicio pedagógico, de
ninguna manera podría apelar a las emociones, en tanto éstas perturban
la mente; consecuentemente, distraen el juicio de ‘la verdad’79. El ora-
dor estaría en falta si se propone ‘dominar’ o ejercer su poder sobre el
auditorio apelando al uso de las pasiones, ya que la pasión implica “un
movimiento del alma que es irracional (álogos) y contrario a la naturaleza
(parà phýsin)”80.

No obstante, también la Estoa admite la intervención de la razón en
las pasiones; según Galeno, “Crisipo procura demostrar que las pasiones
son ciertos juicios (kríseis) de lo racional; Zenón, en cambio, consideraba
que las pasiones del alma no son los juicios mismos sino contracciones
(systolaí), exaltaciones (chýseis), expansiones (epárseis) y abatimientos
(tapeinóseis) que les sobrevienen a tales juicios”81. De acuerdo con este
reporte, Zenón diferencia dos momentos; en primer lugar se produce el
juicio (falso) y luego, la pasión. En cambio, Crisipo identifica las pasiones
con los juicios: “La pasión es una razón perversa e intemperante (pone-
ròn kaì akóston) que adquiere fuerza y vigor a partir de un juicio malo
(phaúles) y equivocado (diemarteménes)”82. Por tanto, independiente-
mente de la diferencia entre ambas formulaciones, consideramos que
tanto Zenón como Crisipo están afirmando que las pasiones son errores
de tipo cognitivo. En este sentido, el interés del estoicismo reside (a di-
ferencia del ‘justo medio’ aristotélico) en la eliminación de las pasiones
(que no son ni naturales, ni espontáneas); ahora bien, la única ‘terapia’

78Estobeo, Eclogae II 94 (SVF III 611). Cf. DL VII 25-26.
79Cf. Quintiliano, Instit. orat. V pr. 1.
80DL VII 110. Es válido, en este caso, el testimonio de Estobeo, quien aclara:

“Las expresiones ‘irracional’ y ‘contrario a la naturaleza’ no se emplean con su
significado común, sino que ‘irracional’ es igual a ‘desobediente a la razón’”
(Estobeo, Eclogae II 89; SVF III 389).

81Galeno, De placitis Hippocratis et Platonis 292, 17-25. Seguimos la tra-
ducción de M. D. Boeri: Los estoicos antiguos. Sobre la virtud y la felicidad,
Santiago: Universitaria 2004.

82Plutarco, De virt. mor. 3, 441c (SVF I 202). Cf. Cicerón, Academica Pos-
teriora I 38 (SVF I 199, 205);De finibus III 35 (SVF III 381). Cf. asimismo DL
VII 111; Galeno, De Hipp. et Plat. decr. IV 7 (SVF I 212).

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 168 --- #168
i

i

i

i

i

i

168 N B

que permite lograr tal objetivo consiste en examinar los juicios que las
producen. Como se ha señalado en reiteradas oportunidades, el sabio es-
toico no posee juicios erróneos; por tanto, tampoco posee pasiones83.
En efecto, si un orador se propone despertar emociones en el auditorio
(a través del discurso que presenta) sólo producirá juicios equivocados;
esto es, de ninguna manera orientaría, por este medio, a los oyentes ha-
cia la virtud y la epistéme. Sin embargo, también en esta oportunidad,
el sabio estaría autorizado al uso de las mismas si ese fuera el único re-
curso que permitiera asegurar el triunfo de la verdad, la justicia y el interés
público84.

En suma, inversamente a la propuesta aristotélica, que defiende con
optimismo el recurso de apelar a las emociones a fin de generar determi-
nado juicio en el auditorio; la Estoa propone un examen de los juicios,
con el propósito de que las pasiones sean erradicadas. Cuanto mucho, ad-
mite un uso muy restrictivo de las mismas, tal como sucede con la utiliza-
ción de las falsedades. Por tanto, lo que en Aristóteles es planteado como
un tipo de prueba válida para las confección de argumentos (que tienden
a ‘la justicia’ y a ‘la verdad’), en el estoicismo está directamente ligado
con la ignorancia y el vicio. En consecuencia, si el sabio-virtuoso es el

83Cf. DL VII 116-117. La Estoa señala que sólo existen tres “pasiones po-
sitivas” (eupátheiai): alegría (chará), precaución (eulábeia) y deseo (boúlesis). Al
respecto, es válida la aclaración de Frede: “…cuando los estoicos sostienen que
el hombre sabio está libre de afectos lo hacen con la intención de negarle todas
las emociones con las que estamos familiarizados y con la intención particular
de negarle, sin excepciones, todos los sentimientos que la tradición platónico-
aristotélica llama afectos del alma y sitúa en la parte irracional del alma. Pero
no pretenden negarle todo sentimiento, ya que presuponen que hay emocio-
nes puramente racionales de la razón, aunque no le son familiares a ninguno de
nosotros, porque no hemos aprendido a adquirir la actitud adecuada respecto
a los objetos de nuestros sentimientos”. M. Frede: “Los afectos del alma”, en:
M Schofield y G. Striker (comps.): Las normas de la naturaleza, trad. Julieta
Fombona, Buenos Aires: Manantial 1993, p. 103 (inglés: The Norms of Nature,
Cambridge: Cambridge University Press 1986).

84Cf. Quintiliano, Instit. orat. VI 1, 7.

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 169 --- #169
i

i

i

i

i

i

É       169

parámetro de ‘lo razonable’, las pasiones sólo sucederán en el ignorante-
vicioso.

4 Consideraciones finales

A modo de conclusión, consideramos que Aristóteles se ha pro-
puesto flexibilizar la posición socrático-platónica al asignarle a la retórica
(tanto como a la dialéctica) la categoría de téchne, la cual constituye un
método que permite la elaboración de argumentos persuasivos en base a
‘ciertos conocimientos comunes a todos’. Desde esta perspectiva, la retó-
rica se construye a partir de conocimientos no científicos; por tanto, no se
define como el ámbito exclusivo de los sabios. En este caso, lo que cobra
relevancia no es la exigencia de que el discurso sea emitido por un orador
moralmente virtuoso, sino la riqueza persuasiva del discurso mismo. Es
decir, el rhétor da cuenta de sus habilidades técnicas realizando un ‘buen
uso’ de los recursos retóricos, a fin de encauzar (de acuerdo a sus intere-
ses y propósitos) las emociones de la audiencia hacia la elaboración de
un determinado tipo de juicio. En este sentido, creemos que Aristóteles
ha recibido (con mucha lucidez) la enorme advertencia establecida por
los sofistas sobre la dimensión ético-política del lenguaje que, en tanto
herramienta de poder, puede ser utilizada para manipular, dominar y per-
suadir.

Ahora bien, este cambio de perspectiva (respecto de la posición
socrático-platónica) no implica que Aristóteles se haya desentendido de
las repercusiones éticas que posee el ejercicio retórico; es más, ‘la ver-
dad’ y ‘la justicia’ no dejan de funcionar como sustentos metafísicos. Sin
embargo, este interés parece por momentos desdibujarse, en tanto la pro-
puesta que autoriza el uso de las distintas ‘herramientas técnicas’ con fi-
nes persuasivos (presentadas en el Libro III de Retórica como una suerte
de ‘catálogo’), parecería habilitar al juego retórico a ‘poner a prueba’ la
rigurosidad de las limitaciones éticas. En consecuencia, el propio uso de
los artificios discursivos establecería que la posibilidad de transgredir las
reglas morales se torne bastante cercana. Quizás la intención aristoté-
lica fue la de presentar un método, una herramienta que permita resolver

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 170 --- #170
i

i

i

i

i

i

170 N B

situaciones concretas y reales (que implica que las decisiones sean toma-
das por hombres concretos y reales), y así distanciarse de la confección
de una ‘retórica ideal’ de la que sólo podrían disponer los sabios.

Por su parte, la posición que asume la Estoa (y que decide la identi-
dad de su teoría) es producto de una doble estrategia: por un lado, retoma
una clasificación aristotélica, en tanto asigna a la retórica y a la dialéctica el
mismo valor epistemológico, pero modifica notablemente las valoracio-
nes epistémicas y éticas de los conceptos que componen dicha estructura;
por otro lado, se distancia de la concepción socrática-platónica respecto
de la jerarquía epistemológica de la retórica (en tanto la define como cien-
cia), aunque conserva la íntima relación entre epistéme y virtud.

Los estoicos expresan cierta desconfianza respecto de los límites éti-
cos que circundan el ámbito retórico y (tal vez aún con mayor conciencia
que Aristóteles respecto de la dýnamis del lenguaje) proponen un ‘re-
torno’ al pensamiento socrático-platónico al enfatizar la responsabilidad
moral del orador. No obstante, esta recuperación no deja de ser proble-
mática. En primer lugar, porque supone una moralización de las catego-
rías lógicas: el sabio ‘dice la verdad’ porque es virtuoso. Luego, porque
involucra a la retórica con la semántica: un orador moralmente respon-
sable no puede desatender el significado de su discurso (o bien, el signi-
ficado de cada una de las palabras que emite). Por tanto, si la semántica
no es accesoria, tampoco lo será la dialéctica. Es decir, la íntima relación
entre epistéme y virtud dificulta asignar a la retórica un campo de estudio
autónomo respecto de la ética y la dialéctica.

Asimismo, la Estoa se apropia de ciertas inquietudes y nociones aris-
totélicas que han resultado eficaces en su sistema filosófico; entre ellas, el
rol privilegiado de la persuasión. En esta reorganización teórica, la per-
suasión se incorpora como una suerte de categoría tácita dentro de la
disciplina retórica; se involucra con el lenguaje, con la ética y con la edu-
cación. El sabio (orador y pedagogo) no concibe la persuasión como un
elemento extra discursivo, ni como un objetivo para el cual se requiere
estilo y elegancia; no obstante, su propio lenguaje convence y su propio
êthos persuade. De esta manera, las estrategias del orador ya no requieren
de un discurso ‘decorado’, ni de los recursos emotivos, porque ninguna

Tópicos 42 (2012)



i

i

``topicos42'' --- 2012/8/6 --- 20:01 --- page 171 --- #171
i

i

i

i

i

i

É       171

de estas ‘destrezas’ colaboran con la elaboración de juicios verdaderos
por parte de los oyentes: basta con la palabra del sabio (proyección de su
propia conducta) para guiar al auditorio hacia la verdad y la virtud.

En suma, la singularidad de la retórica estoica reside en el esfuerzo
por resignificar ciertos conceptos heredados asignándoles un nuevo ma-
tiz dentro de su teoría. De estemodo, la persuasión queda sometida a la ri-
gurosidad científica; el discurso elocuente tiene validez siempre y cuando
sea emitido por un orador sabio y virtuoso. La virtud no puede desligarse
del lógos. Sin embargo, creemos que la insistencia estoica en la demarca-
ción científica de la persuasión tiende a garantizar –al menos– las buenas
intenciones, el conocimiento y, en general, la integridad moral del emisor
del discurso; sin dejar de asumir asimismo que la multiplicidad de efectos
que un acontecimiento discursivo es capaz de producir en ningún caso
podrá ser completamente anticipada y/o controlada por el rhétor.

Tópicos 42 (2012)




