
“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 117 — #117

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA

REHABILITACIÓN DE LA PHRÓNESIS

ARISTOTÉLICA?

Ángel Xolocotzi Yáñez
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

angel.xolocotzi@gmail.com

Al amigo Franco Volpi
In memoriam

Abstract
For three decades Franco Volpi’s thesis concerning the Aristotelianism of

Heidegger has been grounds for investigation. Nevertheless, it has remained
pending until now the task of delving deeply into the motives for which Hei-
degger would measure his strength against the great philosopher Aristotle. This
paper is a contribution to this line of investigation into the preoccupations of
the young Heidegger in his first lessons in Freiburg, especially in the post-war
semester of 1919, as well as the discussions he sustained with the radical philoso-
phies of Dilthey, Rickert, and Husserl. This will allow us to understand better
why Heidegger was required to rehabilitate the practical philosophy of Aristotle.
Key words : Phronesis, practical philosophy, pre-theoretic sphere, circumspec-
tion, Heideggerian appropriation of Aristotle.

Resumen
Desde hace tres décadas la tesis de Franco Volpi en torno al aristotelismo de

Heidegger ha impulsado la investigación. Sin embargo hasta el momento había
quedado pendiente profundizar en los motivos que hicieron de Aristóteles el gi-
gante filosófico con el cual Heidegger medirá sus fuerzas. El presente trabajo es
una contribución en esa línea al tematizar las inquietudes del joven Heidegger en
sus primeras lecciones en Friburgo, especialmente en el semestre de posguerra de
1919, así como las discusiones que sostenía con las filosofías radicales de Dilthey,
Rickert y Husserl. A partir de eso se entenderá de mejor forma porqué Heidegger
requirió rehabilitar la filosofía práctica de Aristóteles.
Palabras clave : Phrónesis, filosofía práctica, esfera preteorética, circunspección,
apropiación heideggeriana de Aristóteles.

*Recibido: 10-05-09. Aceptado: 02-11-09.

Tópicos 37 (2009), 117-133



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 118 — #118

118 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

1. La necesidad del replanteamiento teorético del conoci-
miento

El papel determinante de Aristóteles en la propuesta ontológica
heideggeriana ha pasado a ser una constante en las interpretaciones con-
temporáneas. La abrumadora bibliografía secundaria ha abarcado prácti-
camente todas las aristas de los impulsos que Heidegger recibió de Aris-
tóteles, especialmente en su camino a Ser y tiempo . Sin embargo, todavía
hay ámbitos que merecen una atención especial en aras de llevar a cabo
una comprensión más precisa de los motivos que condujeron al filósofo
de Meβkirch a dedicarse de esa manera tan intensa a la obra del Estagiri-
ta. Con ello también se contribuye a esclarecer el modo de acercamiento
y los fines que tuvieron tales lecturas.

Mucho se ha escrito ya sobre la rehabilitación de la filosofía prácti-
ca que Heidegger llevó a cabo a partir de su interpretación aristotélica,
especialmente su apropiación de la phrónesis . No obstante, un aspec-
to que no ha sido suficientemente destacado en la literatura secundaria
concierne al tránsito de la crítica radical a la dimensión teorética, ini-
ciada por Heidegger de modo concreto en 1919, y sus interpretaciones
fenomenológicas de la phrónesis aristotélica en 1921. En este sentido, el
trabajo que aquí presento buscará esclarecer la relación entre los intere-
ses temáticos en los que estaba inmerso Heidegger, después de su tesis
de habilitación, y su posterior aproximación a Aristóteles1. Más allá de
apegarnos a la propia interpretación de Heidegger en torno a la direc-
ción que adquirió su pensar,2 tomaré como hilo conductor la pregunta

1 A pesar de que en 1916 Heidegger había comunicado a su novia Elfride la inten-
ción de sostener un curso sobre Aristóteles y la escolástica, no hay evidencia de que éste
haya tenido lugar. En los Quästurakten del Universitätsarchiv Freiburg (B 17/61) consta
que en el semestre de invierno de 1916/17 la lección de Heidegger fue “Preguntas fun-
damentales de la lógica.” De esta manera, las lecciones en donde Heidegger interpreta a
Aristóteles tendrán lugar a partir de 1921. Cf. Martin HEIDEGGER: ¡Alma mía! Cartas
a su mujer Elfride 1915-1970, Buenos Aires: Manantial 2008, p. 60.

2En varias ocasiones Heidegger interpreta la relación entre la pregunta por el ser,
pregunta guía de su pensar, y los impulsos recibidos a partir de la tesis doctoral de Franz
Brentano sobre Aristóteles. Al respecto puede verse su lección inaugural de entrada a la
Academia de las Ciencia de Heidelberg así como la carta de respuesta al jesuita Richard-

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 119 — #119

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 119

siguiente: ¿Por qué Heidegger lleva a cabo una rehabilitación de la phró-
nesis aristotélica?

Para ello me centraré inicialmente en la problemática en la que se in-
serta Heidegger a partir de su joven experiencia docente, principalmente
en el entramado conformado por las propuestas filosóficas de Wilhelm
Dilthey, Heinrich Rickert y Edmund Husserl. Sabemos que una primera
aproximación a lo desplegado en estas propuestas enfatizó la posibilidad
de esclarecimiento del conocimiento más allá de una mera tematización
teorética que hundía sus raíces en la modernidad. Ya desde 1917, Hei-
deggger había detectado esto: “Este invierno he dicho que era absurdo
establecer los límites del conocimiento —escribe a su esposa Elfride—;
más bien, el conocimiento debe ser llevado a la mayor profundidad po-
sible”3

.

Como veremos, “llevar el conocimiento a la mayor profundidad
posible” exigirá la remisión a propuestas que cuestionen un carácter teo-
rético apegado a la modernidad y abran dimensiones abarcadoras de la
theoría desde una perspectiva radical. En su lección del semestre de ve-
rano de 1922 en torno a Aristóteles así lo indicará Heidegger:

En la modernidad el conocer fue a parar a otro campo de
interés completamente diferente: límites, validez, posibili-
dades y criterios del aseguramiento; a partir de ahí [el cono-
cer] tomó un nuevo sentido en la vida, arrastrando consigo
en la estructura del problema, etc. a la tradición anterior, no
debilitada4.

Esta crítica al conocimiento heredado en esquemas de la modernidad en-
cuentra, para el joven Heidegger, alternativas viables en la interpretación

son y su escrito Mi camino en la fenomenología. Véase también: Ángel XOLOCOTZI:
“‘Mi Brentano es el de Aristóteles’. La presencia metódica y temática de Franz Bren-
tano en la ontología fundamental de Martin Heidegger” en Á. XOLOCOTZI (coord.):
Actualidad de Franz Brentano, México: UIA 2006.

3 HEIDEGGER: ¡Alma mía!, p. 74.
4 Martin HEIDEGGER: Phänomenologische Interpretationen ausgewählter Ab-

handlungen des Aristoteles zur Ontologie und Logik, GA 62, Frankfurt am Main: Klos-
termann 2005, pp. 119-s.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 120 — #120

120 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

novedosa de la phrónesis aristotélica. De esa forma, como veremos, los
impulsos dados por contemporáneos como Dilthey o Rickert encuen-
tran en Aristóteles la confirmación del ámbito radical buscado.

2. El descubrimiento de la intuición hermenéutica

Desde hace más de treinta años Franco Volpi arriesgó la tesis de
que la radicalidad de la filosofía de Heidegger dependía en gran medida
de su lectura de Aristóteles5. A pesar de que era evidente que antiguos
alumnos de Heidegger como Hans-Georg Gadamer, Hannah Arendt,
Hans Jonas, Leo Strauss o Joachim Ritter concretaban de cierta forma
la rehabilitación de la filosofía práctica con base en Aristóteles, todavía
parecía atrevido para algunos, como Heinrich Rombach, Max Müller o
Rudolf Berlinger, derivar la radicalidad heideggeriana en cierta apropia-
ción de Aristóteles. Sin embargo, la publicación de las primeras lecciones
de Heidegger a partir de 1985 ha dado en parte la razón a Volpi6. Actual-
mente contamos con suficientes trabajos que muestran la importancia de
Aristóteles y especialmente de la Ética Nicomáquea en el despliegue de
aspectos centrales de Ser y tiempo7. De ese modo, el trabajo pionero
de Volpi que insistió en el puente entre Aristóteles y Heidegger queda
suficientemente confirmado8.

Siguiendo la metáfora anatómica propuesta por Heidegger en 1923,
esto es, que Aristóteles constituyó su “modelo” (Vorbild ) mientras que

5 Ya desde 1976, fecha en que Franco Volpi publica su tesis doctoral sobre Hei-
degger y Brentano, se hallaba la corazonada de que Heidegger era más aristotélico de lo
que se pensaba. Cf. Ángel XOLOCOTZI: “Perspectivas de la filosofía y cuidado de la tra-
dición. Diálogo con Franco Volpi”, Revista de Filosofía (Universidad Iberoamericana),
112 (enero-abril 2005), pp. 31-45.

6 Aunque en 1985 se publica la primera lección de Heidegger como Privatdozent en
Friburgo, no será sino hasta 2005, con la publicación del vol. 62 de la Gesamtausgabe,
cuando queden bien documentadas las aseveraciones que Volpi había insinuado desde
1976.

7 Por ejemplo así lo señalan importantes trabajos como los de Ted SADLER: Hei-
degger and Aristotle. The question of Being, London: Athlone 1996 y Chiara AGNE-
LLO: Heidegger e Aristotele. Verità e linguaggio, Genova: Il melangolo 2006.

8 Para esto cf. Franco VOLPI: “Sein und Zeit. Homologien zur Nikomachischen
Ethik”, Philosophsiches Jahrbuch 96 (1989), pp. 225-240.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 121 — #121

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 121

Husserl fue quien le “puso los ojos” (die Augen hat mir Husserl einge-
setzt),9 podríamos añadir que esta colocación de “ojos fenomenológi-
cos” por parte de Husserl ocurrió, empero, en un rostro ya afectado por
la inconformidad con el tratamiento que se daba al ámbito cognosciti-
vo. Así, el método fenomenológico del que se apropió Heidegger fue
instaurado en un terreno preocupado por la esfera previa a aquella en
la cual se llevan a cabo las ciencias. Se trataba de pensar un ámbito que
escapara a la causalidad de las ciencias y a su respectiva aprehensión
teórico-cognoscitiva. Sabemos que esta posibilidad fue tematizada por
Dilthey al pensar el ámbito de la comprensión de las ciencias del espíritu
y por los neokantianos de Baden, especialmente por Rickert, al pensar el
ámbito trascendental del valor. Tanto la comprensión diltheyana como la
valoración rickertiana apuntaban a un ámbito subjetivo que se escapaba
a toda explicación causal. Si la explicación causal de las ciencias naturales
dependía fundamentalmente de las posibilidades abiertas por el dominio
teorético de la representación moderna, entonces la posibilidad de hablar
de un conocimiento no causal explicativo, sino más bien comprensivo,
exigía el rompimiento con la representación moderna y la apertura de
otros modos de conocer

De esta manera, Heidegger descubre en la autognosis de la com-
prensión de la vida en Dilthey y en la toma de posición valorativa en
torno a los juicios en Rickert posibilidades de tematización que rompían
de alguna forma con la tradición teorética en la que se movía tanto el po-
sitivismo como algunas líneas apegadas a la herencia moderna10. Frente
al dominio de la representación y su acceso teórico-cognoscitivo se abre
la posibilidad de un conocimiento práctico. Dilthey buscará a lo largo
de su obra concretar su proyecto de una crítica de la razón histórica,

9 Cf. Martin HEIDEGGER: Ontología. Hermenéutica de la facticidad, trad. Jaime
Aspiunza, Madrid: Alianza 1999, p. 22 (alemán: Ontologie (Hermeneutik der Faktizität),
GA 63, Frankfurt am Main: Klostermann 1982, p. 5): “Mentor en la busqueda fue el Lu-
tero joven; modelo, Aristóteles, a quien aquél odiaba. Impulsos me los dio Kierkegaard,
y los ojos me los puso Husserl.”

10 Esto ha sido trabajado con detalle en Ángel XOLOCOTZI: Subjetividad radical y
comprensión afectiva. El rompimiento de la representación en Rickert, Dilthey, Husserl
y Heidegger, México: Plaza y Valdés 2007.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 122 — #122

122 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

mientras que Rickert ubicará al conocimiento más bien en el ámbito de
la razón práctica.

Las posibilidades radicales de un tratamiento de la subjetividad tal
como Heidegger las ve en Dilthey y Rickert se verán transformadas me-
diante la intervención fenomenológica. Que Heidegger vea con ojos fe-
nomenológicos la posibilidad de una filosofía práctica eso ya lo había
notado Husserl, así lo señala en 1922 en una carta a Natorp:

Su forma de ver, de trabajar fenomenológicamente y el
campo mismo de sus intereses —nada de eso está tomado
simplemente de mí, sino que [está] arraigado en su propia
originalidad [. . . ] Él habla sobre aquello que la investigación
profunda prospectiva y fenomenológica de las ciencias del
espíritu le enseña [. . . ]11.

Aunque Heidegger había entrado en contacto epistolar con Husserl
en 1914, cuando éste todavía era profesor en Gotinga, y Husserl haya
llegado a Friburgo en 1916, será en 1919 cuando Heidegger inicie sus la-
bores docentes en el marco de la cátedra husserliana12. Tal inicio docente
expone sin embargo confrontaciones en las que se había insertado el jo-
ven Heidegger por lo menos desde 1917. Se trataba de la confrontación
entre la problemática de las ciencias del espíritu, discutida por su maestro
neokantiano Heinrich Rickert, y la fenomenología de su protector Ed-
mund Husserl13. De esta forma la lectura con “ojos fenomenológicos”
de los textos de Rickert conducirá a un punto de partida determinan-

11 Edmund HUSSERL: Briefwechsel, volumen V: Die Neukantianer, Dordrecht: Klu-
wer 1994, p. 150. Se trata de la carta del 1 de febrero de 1922.

12 Por la carta del 3 de julio de 1914 de Heidegger a su maestro Rickert sabemos
que el primero había entrado en contacto epistolar con Husserl desde ese mismo año.
Cf. Martin HEIDEGGER y Heinrich RICKERT: Briefe 1912-1933, Frankfurt am Main:
Klostermann 2002, p. 19. Sin embargo Heidegger iniciará en 1916, poco después de su
habilitación, su camino académico como Privatdozent en la Cátedra II de Filosofía. Será
a principios de 1919 cuando labore con esa categoría académica en la Cátedra I bajo el
regazo de Edmund Husserl.

13 Para documentar esto cf. las cartas de Heidegger a su esposa Elfride y al medie-
valista Grabmann: HEIDEGGER: ¡Alma mía!, p. 75; Hermann KÖSTLER: “Heidegger
schreibt an Grabmann”, Philosophisches Jahrbuch 87 (1980), p. 74.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 123 — #123

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 123

te para el camino filosófico de Heidegger, así lo señala en una carta a
Rickert del 27 de enero de 1920:

Más aún, al penetrar la pregunta por la estructura de la in-
tuición fenomenológica de las vivencias puras encontré que
el concepto de “interpretación de sentido” conduce al cen-
tro, que la intuición fenomenológica no es un contemplar
las vivencias como cosas , sino que la referencia, que corres-
ponde a la vivencia, entre el sentido de ejecución y el sen-
tido de contenido exige una forma genuina y adecuada del
intuir, que yo introduzco como intuición comprendedora,
hermenéutica14.

El punto determinante para Heidegger ya un año antes de la re-
dacción de esta carta será precisamente la propuesta de una intuición
fenomenológica que no contemple vivencias y cosas, sino que más bien
aprehenda el vivenciar y lo vivenciado desde otro punto de partida. Eso
será como él mismo señala la propuesta de una intuición fenomenológica
comprendedora.

La lección de posguerra en 1919 (Kriegsnotsemester) toma así co-
mo hilo conductor el siguiente móvil: “nos movemos en la aridez del
desierto con la esperanza de comprender intuitivamente y de intuir com-
prensivamente en lugar de conocer siempre cosas [. . . ]”15. La posibilidad
de una intuición comprendedora se enfrenta pues a la hegemonía de in-
tuiciones cognoscitivas que Heidegger agrupará bajo la bandera de lo
teorético. De ese modo, el programa heideggeriano inicial exige una re-
ubicación del privilegio otorgado a lo teorético:

Se ha de romper con esta primacía de lo teorético, pero no
con el propósito de proclamar un primado de lo práctico
o de introducir otro elemento que muestre los problemas

14 HEIDEGGER y RICKERT: Briefe, pp. 47-s. (cursivas mías).
15 HEIDEGGER: La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mun-

do, trad. Jesús Adrián Escudero, Barcelona: Herder 2005, p. 79 (alemán: “Die Idee der
Philosophie und das Weltanschaunngsproblem”, Zur Bestimmung der Philosophie, GA
56/57, Frankfurt am Main: Klostermann 1987).

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 124 — #124

124 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

desde una nueva perspectiva, sino porque lo teorético mis-
mo y en cuanto tal remite a algo pre-teorético16.

Tal remisión de lo teorético a lo preteorético lo desplegará Hei-
degger en el análisis de la vivencia del entorno. Ésta no es una vivencia
peculiar, sino que “nuestras vivencias se enmarcan con frecuencia y en
la mayoría de los casos en un entorno” por ello “el vivir del entorno no
es una contingencia, sino que radica en la esencia de la vida en y para
sí” y por eso —agregará Heidegger— “sólo en ocasiones excepcionales
estamos instalados en una actitud teórica”17.

En la vivencia del mundo circundante o entorno no vemos, intui-
mos, cosas aisladas que después se inserten en una totalidad constituyen-
te de mundo, sino que más bien la vida mundea , es decir se encuentra
ya rodeada de significados del entorno. Se trata de que aquí lo significa-
tivo sea develado como lo primario, “sin ningún rodeo intelectual que
pase por la captación de una cosa”18. Este carácter primario de lo circun-
dante desde donde puede abstraerse algo para ser conocido como cosa
es el ámbito preteorético que Heidegger busca destacar como punto de
partida.

De ese modo, la crítica a lo teorético descansa en el hecho de que
éste está determinado a partir de lo cósico del mundo, aprehendido cog-
noscitivamente. La posibilidad del ámbito preteorético abre entonces la
tematización de lo entornado en cuanto significativo y de su correspon-
diente aprehensión comprendedora. De esta forma Heidegger se atreve
a vislumbrar una intuición que no se apegue al carácter cognoscitivo de
lo teorético, sino más bien al carácter hermenéutico de lo preteorético.

Así como Husserl desplegó su propuesta fenomenológica cuestio-
nando la ingenuidad de la aprehensión independiente de las cosas y re-
mitiendo necesariamente al ámbito vivencial, así Heidegger avanzará fe-
nomenológicamente al remitir al ámbito de las vivencias, pero ahora no
en términos teoréticos, sino hermenéuticos.

16 HEIDEGGER: La idea de la filosofía, pp. 70-s.
17 HEIDEGGER: La idea de la filosofía, p. 106.
18 HEIDEGGER: La idea de la filosofía, p. 88.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 125 — #125

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 125

No es difícil detectar que el punto de partida certero de Ser y tiem-
po en 1927, es decir, el análisis del mundo circundante, lleva a cabo la
concreción de lo iniciado ya en 1919 a partir de esta transformación de
la intuición en tanto conocimiento a la intuición como comprensión.

Sin embargo, a pesar de que esta línea de trabajo se insertaba me-
tódicamente en la visión fenomenológica y temáticamente en la crítica al
predominio teorético en el marco de la discusión sobre la legitimidad de
las ciencias del espíritu, Heidegger descubre que la posibilidad de una fi-
losofía no-teorética no era asunto propio de la filosofía contemporánea,
sino que más bien la hegemonía de lo teorético remitía a un olvido de la
legitimidad de lo preteorético. Por ello se hará necesaria una remisión a
la tradición, tal como lo señala en una carta de principios de 1922: “He
alcanzado una gran seguridad, en verdad ya no tengo nada que aprender
de los filósofos contemporáneos; me resta sólo medir mis fuerzas con
los que juzgo los filósofos más decisivos de la historia”19.

Sobra decir que el filósofo decisivo con el que Heidegger medirá
sus fuerzas es Aristóteles. Incluso él mismo reconocerá muchos años
más tarde en confesión a su alumno Gadamer lo determinante de su
confrontación con Aristóteles: “Aunque los años de Marburgo hayan
sido determinantes para la elaboración de Ser y tiempo , la genuina pre-
gunta por el ser la traje ya de mis varios años de confrontaciones con
Aristóteles en la primera época en la universidad [de Friburgo]”20

.

A pesar de que Heidegger indica su medición de fuerzas con Aristó-
teles a principios de 1922, la aventura ya había comenzado un semestre
antes, en el semestre de verano de 1921 con la lectura de De anima y
con la asistencia de Hans Jonas, Max Horkheimer, Karl Löwith, Günt-
her Stern (Anders), Hans Reiner y Oskar Becker, entre otros21.

19 HEIDEGGER: Mein liebes Seelchen!, p. 133. Se trata de una carta a su esposa
Elfride del 26 de enero de 1922.

20Ausgewählte Briefe Martin Heidegger an Hans-Georg Gadamer, Jahresgabe der
Martin-Heidegger-Gesellschaft 2005/2006, p. 38. Se trata de la carta del 3 de septiembre
de 1960.

21 Esta información fue extraída de los Quästurakten del Universitätsarchiv Frei-
burg : B 17/71. De acuerdo con ello, Heidegger sostuvo en el semestre estival de 1921

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 126 — #126

126 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

Sabemos que estas interpretaciones se prolongarán tanto en Fri-
burgo como en Marburgo y asistirán aquellos que posteriormente, por
caminos propios, llevarán a cabo una rehabilitación de la filosofía prác-
tica: Hans-Georg Gadamer, Hans Jonas, Hannah Arendt, Leo Strauss y
Joachim Ritter.

Pero ¿cómo se lleva a cabo la medición de fuerzas con Aristóteles a
partir de la necesidad de un ámbito preteorético? Veamos esto.

3. El carácter circunspectivo de la phrónesis

Con ojos fenomenológicos Heidegger mantiene fehacientemente
que el método no es simplemente un medio técnico, el cual pudiese ser
aplicado indiferentemente a cualquier objeto. Más bien, el método se de-
termina a partir del objeto. Esto lo lleva entonces a sostener que la vida
misma en su entorno debe determinar su modo de acceso. En otras pa-
labras, la vida es descubierta en un modo acorde con ella misma. El estar
descubierto de la vida nos remite a una determinada forma en la cual
la vida es verdadera . Esa determinada forma en que la vida es accesible,
descubierta, es lo que Heidegger advierte inicialmente en su lectura de
Aristóteles como una forma del aletheúein , del ser verdad.

Aristóteles vio acertadamente que hay diversos modos del
aletheúein, es decir, diversos modos en los que el ente es descubierto.
El hacer accesible la vida filosóficamente, es decir, su desencubrimien-
to, ocurre como un modo particular del aletheúein . Ya que Aristóteles
mantiene a la vista que los modos del aletheúein dependen del objeto,
entonces el modo propio del aletheúein de la vida sólo es posible a partir
de la determinación de su ser. Pero la vida o zoé para Aristóteles tiene
su ser en el movimiento o kínesis . Por ello el hacer accesible la vida tiene
que ver con el ser cinético de ésta22.

la lección “San Agustín y el Neoplatonismo” que contó con 67 alumnos inscritos y el
seminario “De anima” con 74 participantes.

22 En la lección sobre Aristóteles del semestre de verano de 1922 Heidegger des-
tacará que todos los fenómenos tematizados a partir de Aristóteles son vistos a partir
del “carácter fundamental del movimiento”. Por ello más adelante indica que “[. . . ] con
la interpretación de este fenómeno [kínesis] se obtiene una característica categorial del

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 127 — #127

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 127

El tender cinético a hacer visible o descubrir, Aristóteles lo ubica
en la esencia del ser humano: pántes ánthropoi toû eidénai orégontai
phýsei 23. El eidénai significa un “saber” que de acuerdo con Heidegger
debería ser entendido como un “ver más” o un “más a la vista”: málista
eidénai 24. El más de la visión significaría la búsqueda de los archaî , de
los principios. La posibilidad del málista eidénai es para Heidegger de
importancia central en la medida en que expresa la concepción aristoté-
lica del ser humano.

El movimiento de la zoé encuentra su mejor expresión en la caracte-
rización del ser humano como zôon lógon échon25 o como aparece en el
primer libro de la Ética Nicomáquea : praktiké tis toû lógon échontos26.
El málista eidénai o “más de la visión” que intrínsecamente pertenece a
la esencia del ser humano es posible mediante el lógos . Por ello Heideg-
ger escribe en 1922 que “el griego ve al lógos como una determinada
forma de la kínesis”.

La lectura heideggeriana de Aristóteles centra su atención en los dos
modos fundamentales de tener lógos a lo largo de la multiplicidad de

nexo en el cual se hallan los modos nombrados del trato: el movimiento de la vida, el ser
de la vida.” Cf. HEIDEGGER: GA 62, p. 116 y 119.

23 Met., I 1, 980a21. Para la versión castellana: Aristóteles, Metafísica, introducción,
traducción y notas de Tomás Calvo, Madrid: Gredos 1994. En el semestre estival de
1922 Heidegger traduce este pasaje de la siguiente forma: “La exigencia de la vida en
el ver (la absorción en lo visible) es algo que constituye el ser-cómo (modo ontológico
de temporación del ser) del hombre”, HEIDEGGER: GA 62, p. 17. Tres años después
ofrece otra traducción: “En el ser del hombre reside en esencia el cuidado del ver”,
Martin HEIDEGGER: Prolegómenos para una historia del concepto del tiempo, trad.
Jaime Aspiunza, Madrid: Alianza 2006, p. 344 (alemán: Prolegomena zur Geschichte des
Zeitbegriffs GA 20, Frankfurt am Main: Klostermann 1994, p. 380).

24 Para lo que sigue me apoyo también en la lección que Heidegger sostuvo en Mar-
burgo durante el semestre invernal de 1924/25: Platon: Sophistes, GA 19, Frankfurt
am Main: Klostermann 1992, especialmente §§ 4-9 y § 17. Esta lección despliega ele-
mentos ya vistos desde sus primeras interpretaciones en Friburgo. Cf. al respecto Walter
BRÖCKER: Aristoteles, Frankfurt am Main: Klostermann 1935, especialmente §§ 1-3.

25 De An., II 2, 432a30. Versión castellana: ARISTÓTELES: Acerca del alma, intro-
ducción traducción y notas de Tomás Calvo, Madrid: Gredos 2000.

26 EN 1098a3. Versión castellana: ARISTÓTELES: Ética Nicomáquea, traducción y
notas de Julio Pallí, Madrid: Gredos 1985.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 128 — #128

128 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

comportamientos que conforman la vida. Por un lado encontramos el
movimiento que constata, nombrado por Aristóteles epistemonikón , es
decir, la posibilidad científica en la que se lleva a cabo el lógos . Heidegger
ubicará ahí el desarrollo del saber teorético27. Por otro lado está el movi-
miento que considera, el logistikón . Heidegger se referirá a éste como el
desarrollo del deliberar. La parte constatadora se relaciona con los entes
cuyos principios, archaí , no pueden ser de otra manera; mientras que la
parte consideradora se relaciona con entes cuyos principios sí pueden
ser de otra manera, ya que como señala Aristóteles “nadie delibera sobre
lo que no puede ser de otra manera” (EN 1139a13).

Por lo cual hay diversos modos del aletheúein : por un lado son
descubiertos los archaí que no pueden ser de otra forma; por otro lado,
los que sí pueden ser de otra manera. Como modos del aletheúein que
pertenecen a la parte constatadora encontramos la epistéme y la sophía .
Mientras que la téchne y la phrónesis más bien corresponden a la parte
consideradora. El noûs , por su lado, se muestra como lo posibilitador
de los principios. Por ello Heidegger anota en el semestre invernal de
1924/25 que “los cuatro modos del aletheúein se dan en el noeîn ; ellos
son diversos modos de llevarse a cabo el noeîn”28.

Si la epistéme y la sophía constatan los principios que no pueden
ser de otra manera, entonces se perfila el objeto de tal modo de darse la
verdad: lo eterno. El objeto en este modo del lógon échon es el aídion ,
lo eterno. Saber en sentido estrecho significa saber de aquello que no
puede ser de otra manera, saber de lo eterno (cf. EN 1139b23). Por ello
aquí el “ver más”, el málista eidénai, se dirige a los archaí de lo que no
puede ser de otra forma, a lo eterno. La epistéme constituye el primer
modo de saber al constatar lo que es. Pero tiene en sí la posibilidad de
ser enseñable (didakté ) y aprendible (mathetón) (EN 1139b25). Y pre-
cisamente estas posibilidades la constituyen como un comportamiento
transmisible, como una enseñanza (didaskalía), la cual no requiere de un
desencubrir propio de los principios. Ella parte de lo ya conocido, de
lo proginoskoménon : presupone una base. En este sentido, la epistéme

27 Cf. HEIDEGGER: GA 19, p. 28. Además BRÖCKER: Aristoteles, p. 33.
28 HEIDEGGER: GA 19, p. 28.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 129 — #129

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 129

no es la beltíste héxis (EN 1139a15), la mejor disposición, dentro del
epsitemonikón , ya que no puede abrir propiamente el arché del epis-
temonikón . El movimiento desencubridor de los principios se muestra
limitado en la epistéme . Por ello debe darse otro movimiento que pueda
abrir los archaí en el aídion . Y esto es obra de la sophía .

La sophía es pensada como la mejor disposición en el marco de lo
que no puede ser de otra manera, precisamente porque en ese movimien-
to abre los archaí del epistemonikón mismo. Así, la mayor posibilidad,
constatadora, científica, le corresponde al sabio.

Ahora bien, en el ámbito deliberador, logistikón , encontramos dos
modos del aletheúein : la téchne y la phrónesis . La téchne sabemos que
concreta el saber de la poíesis , del producir. Sin embargo, le corresponde
a ésta el hecho de que su obra se halle fuera de ella misma, así el poietón o
érgon que produce en tanto obra concluida ya no es objeto de la téchne ,
sino que ahora se halla junto al producir mismo. Ésta sería entonces una
disposición en la cual no se abren sus archaí , al escapárseles siempre e
independizarse.

Por su parte la phrónesis es aquel saber del logistikón , es decir, de
lo que puede ser de otra manera, en donde la práxis misma se consti-
tuye como el objeto del saber29. La phrónesis sería así la posibilidad de
desocultar la vida en tanto praktón .

Heidegger verá en la phrónesis la posibilidad de tematizar un saber
que no se circunscribe al ámbito teorético, sino que abre caminos en
torno a lo planteado ya por él como esfera preteorética. Será quizás por
ello que en su curso de 1922 traduzca phrónesis como la “circunspección
propia de la solicitud” [fürsorgliches Sichumsehen (Umsicht)]30.

El término ‘circunspección’ ya lo hemos anticipado al hablar de
mundo circundante o vivencia del entorno. La vivencia del mundo cir-
cundante o entorno es el modo como inmediata y generalmente vivimos.
En nuestra cotidianidad entornada, las vivencias del mundo circundante
son aprehendidas mediante el comprender. Por ello Heidegger ve en el
comprender el primer peldaño del método fenomenológico. El ver ate-

29 Cf. EN VI 5, 1140a24-ss.; 8-9, 1141b33-ss.; Eth. Eud., VIII 1, 1246b36.
30 HEIDEGGER: GA 62, pp. 376-s.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 130 — #130

130 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

mático que ocurre en la vivencia del entorno es aquello que Heidegger
nombra desde 1919 “intuición comprendedora”. Y ya que aquello visto o
intuido es lo entornado, entonces este ver debe entenderse como ver en
torno , como circunspección [Umsicht ]. El comprender no refiere pues
a ningún ver dirigido de modo objetivante, sino a un ver circunspectivo
en donde las cosas de entrada aparecen como entornadas, como signi-
ficativas. Pero en tanto que este ver es un ver atemático ¿cómo puede
entenderse la posibilidad de una tematización?

Como ya indicamos, los modos del aletheúein aristotélicos son para
Heidegger modos de acceso, es decir, modos de hacer expreso. Ya que
la vida debe mantener sus caracteres fundamentales circunspectivos de
mundo circundante o entorno, para no convertirse en una simple ob-
jetivación, la tematización ejecutante de la vida recibe sus impulsos a
partir de las aproximaciones a la phrónesis aristotélica, en donde para
Heidegger lo enfático recae en ver a ésta como un modo de acceso a
la vida misma, como un modo de desocultamiento, como un modo del
aletheúein .

El “ver más”, málista eidénai, que ocurre en la phrónesis no es nin-
gún conocimiento “objetivo”, sino un movimiento que se halla en la
misma vida y muestra la forma como ésta puede ser aprehendida. El
phrónimos no es el hombre que observa objetivamente, sino el que pue-
de deliberar adecuadamente: kalôs bouleúsasthai (EN 1140a26). Y esto
lo hace en relación con su propia vida. El objeto de la phrónesis es
pues el bouletikós mismo. Por ello en el bouleúesthai del phrónimos es
vista o abierta la zoé misma. El télos del phrónimos no es ningún ele-
mento traído desde afuera, sino que es he eupraxía , el actuar adecuado
(EN 1140b6-ss). Por ello Heidegger escribe en el semestre invernal de
1924/25: “Más bien en la phrónesis el objeto de la deliberación es la zoé
misma; el télos tiene el mismo carácter de ser que la phrónesis” y un
poco más abajo: “En la phrónesis el praktón tiene el mismo carácter de
ser que el aletheúeien mismo”31.

Al llegar a este punto podemos retomar lo ya desarrollado. Si la
phrónesis es un modo determinado del descubrir y tiene el mismo ca-

31 HEIDEGGER: GA 19, p. 49.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 131 — #131

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 131

rácter que lo descubierto, es decir, el mismo carácter de ser que la vida,
entonces aquí se puede ver con mayor claridad el impulso metódico aris-
totélico para la fenomenología hermenéutica de Heidegger. Dicho de
otra forma: si para Aristóteles la phrónesis es un modo adecuado para el
descubrimiento de la vida, y pertenece a ésta, entonces la interpretación
tematizadora de la fenomenología hermenéutica se apega a esta posibili-
dad no teorética en la apertura de la vida. Por eso Heidegger escribirá a
Jaspers en 1922 que “hay objetos, que no se tiene, sino que se ‘es’; mas
aún, el qué de estos objetos descansa en ‘que son’”32.

Este modo preteorético de acceso a la vida será el hilo conductor
que tome Heidegger en su camino hacia Ser y tiempo . Por eso la inter-
pretación no será para Heidegger un elemento ajeno a la vida misma,
sino el desarrollo hermenéutico de lo comprendido en la vivencia del
entorno33. De ese modo, el señalamiento posterior de Ser y tiempo que
indica que “en la interpretación el comprender no es algo diferente, sino
él mismo”34 reluce de modo fehaciente en la apropiación ontológica que
Heidegger lleva a cabo en torno a la phrónesis aristotélica, ya que si el
desarrollo del comprender tiene el mismo carácter de la vida, entonces
el télos de tal desarrollo no es otro sino la posibilidad de hacer expresa la
vida misma, es decir, la posibilidad de una fenomenología hermenéutica
de la facticidad de la vida.

32 Martin HEIDEGGER y Karl JASPERS: Correspondencia (1920-1963), Madrid:
Síntesis 2003, p. 24 (alemán: Briefwechsel 1920-1963, München: Piper 1990, p. 26). Se
trata de la carta del 27 de junio de 1922.

33 Ya otros trabajos han destacado cómo es que la interpretación se convierte en el
desarrollo hermenéutico de lo comprendido. Baste por el momento remitir a algunos
de ellos, ya que tratar esto aquí desbordaría los objetivos del presente escrito. Cf. Ángel
XOLOCOTZI: Fenomenología de la vida fáctica. Heidegger y su camino a Ser y tiempo,
México: Plaza y Valdés 2004; Ramón RODRÍGUEZ: La transformación hermenéutica de
la fenomenología, Madrid: Tecnos 1997; Modesto BERCIANO: La revolución filosófica
de Martin Heidegger, Madrid: Biblioteca Nueva 2001; Joseph María BECH: De Husserl a
Heidegger. La transformación del pensamiento fenomenológico, Barcelona: Universitat
de Barcelona 2001.

34 Martin HEIDEGGER: Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Santiago de Chile:
Universitaria 1997, p. 148 (alemán: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 1927, p. 124).

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 132 — #132

132 ÁNGEL XOLOCOTZI YÁÑEZ

4. Conclusión

La literatura secundaria sigue mostrando que el acercamiento a Hei-
degger difícilmente se da sine ira et studio . Las diversas reacciones no
se limitan al cuestionamiento en torno a las relaciones entre vida y obra,
sino al manejo que Heidegger llevó a cabo de la tradición filosófica oc-
cidental. Es incuestionable la magnitud de su lectura de los filósofos de
Occidente, comparable quizás sólo a lo que hizo Hegel; sin embargo,
muchos cuestionan la fuerza interpretativa con la que se acercó a los
autores “violentando” así los cánones hermenéuticos.

Más allá de la ortodoxia, y a pesar de la “violencia interpretativa”
que se le atribuye a Heidegger, la apertura de la tradición filosófica de
modo radical ha abierto caminos que ahora ya son un lugar común. Baste
recordar la novedosa lectura ontológica que nuestro autor hace de Kant
en contra de las lecturas epistemológicas que se veían como la única
posibilidad. Asimismo, la publicación de sus Nietzsche en los años 60
recordaron que éste podía ser leído como filósofo y no sólo como esteta.

Con Aristóteles ocurre también una apertura radical al releerlo des-
de las pretensiones ateoréticas que lo movían por lo menos a partir de
1919. De esa forma, como vimos, Heidegger ve en Aristóteles aquel gi-
gante con el cual medir sus fuerzas y obtener una base firme para su
acceso a la vida fáctica. Fue entonces el estagirita el que determinó en
gran medida la posterior obra heideggeriana. Sin temor a exagerar po-
demos confirmar, como ya lo había hecho Franco Volpi hace algunas
décadas, que sin Aristóteles Heidegger no podía haber llegado a ser el
filósofo determinante que ha sido.

En las últimas décadas los estudiosos de la obra de Heidegger han
destacado dos direcciones que toma la rehabilitación heideggeriana de
la phrónesis aristotélica: como filosofía práctica y como ámbito preteo-
rético que decanta en una apropiación ontológica. En el primer caso
encontramos su escuela: Gadamer, Arendt, Ritter, Jonas, Strauss. En el
segundo caso, en el cual nos hemos centrado aquí, queda sólo él. En
ambas perspectivas se cuestiona tajantemente la hegemonía teorética del
filosofar occidental y se abren perspectivas para el pensar.

Tópicos 37 (2009)



“xolocotzi” — 2010/6/22 — 17:25 — page 133 — #133

¿POR QUÉ HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACIÓN. . . ? 133

Así, actualmente, a varias décadas de la histórica interpretación hei-
deggeriana de Aristóteles, de la muerte de Heidegger, del descubrimiento
volpiano del aristotelismo de Heidegger, podemos evaluar que la inter-
pretación heideggeriana de Aristóteles ha sido un suceso determinante
para la filosofía del siglo XX y de esa forma también podemos entender
mejor aquella célebre valoración de Leo Strauss en torno a su experiencia
con Heidegger en 1922, y quizás también suscribirla:

No había visto nunca antes tanta seriedad, profundidad y
concentración en la interpretación de los textos filosóficos.
Había escuchado la interpretación que Heidegger daba de
ciertos pasajes de Aristóteles y algún tiempo después escu-
ché a Werner Jaeger en Berlín interpretar los mismos textos:
la compasión me exige limitar mi comparación a la obser-
vación de que no había comparación35.

35 Leo STRAUSS: “Introducción al existencialismo de Heidegger”, Sobre Heidegger.
Cinco voces judías, Introducción de Franco Volpi, Buenos Aires: Manantial 2008, p. 42
(inglés: The Rebirth of Classical Political Rationalism, Chicago 1989, p. 27-s.).

Tópicos 37 (2009)




