¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA
REHABILITACION DE LA PHRONESIS
ARISTOTELICA?

Angel Xolocotzi Yafiez
Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
angel.xolocotzi@gmail.com

Al amigo Franco Volpi
In memoriam

Abstract

For three decades Franco Volpi’s thesis concerning the Aristotelianism of
Heidegger has been grounds for investigation. Nevertheless, it has remained
pending until now the task of delving deeply into the motives for which Hei-
degger would measure his strength against the great philosopher Aristotle. This
paper is a contribution to this line of investigation into the preoccupations of
the young Heidegger in his first lessons in Freiburg, especially in the post-war
semester of 1919, as well as the discussions he sustained with the radical philoso-
phies of Dilthey, Rickert, and Husserl. This will allow us to understand better
why Heidegger was required to rehabilitate the practical philosophy of Aristotle.
Key words: Phronesis, practical philosophy, pre-theotetic sphere, circumspec-
tion, Heideggerian appropriation of Aristotle.

Resumen

Desde hace tres décadas la tesis de Franco Volpi en torno al aristotelismo de
Heidegger ha impulsado la investigacién. Sin embargo hasta el momento habia
quedado pendiente profundizar en los motivos que hicieron de Aristételes el gi-
gante filoséfico con el cual Heidegger medira sus fuerzas. El presente trabajo es
una contribucién en esa linea al tematizar las inquietudes del joven Heidegger en
sus primeras lecciones en Friburgo, especialmente en el semestre de posguerra de
1919, asi como las discusiones que sostenia con las filosofias radicales de Dilthey,
Rickert y Husserl. A partir de eso se entendera de mejor forma porqué Heidegger
requitié rehabilitar la filosofia practica de Aristoteles.

Palabras clave: Phrénesis, filosofia practica, esfera preteorética, circunspeccion,
apropiacion heideggeriana de Aristoteles.

"Recibido: 10-05-09. Aceptado: 02-11-09.

Tépicos 37 (2009), 117-133



118 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

1. La necesidad del replanteamiento teorético del conoci-
miento

El papel determinante de Aristételes en la propuesta ontolégica
heideggeriana ha pasado a ser una constante en las interpretaciones con-
temporaneas. La abrumadora bibliografia secundaria ha abarcado practi-
camente todas las aristas de los impulsos que Heidegger recibi6 de Aris-
tételes, especialmente en su camino a Ser y tiempo. Sin embargo, todavia
hay ambitos que merecen una atenciéon especial en aras de llevar a cabo
una comprension mas precisa de los motivos que condujeron al filésofo
de Mefkirch a dedicarse de esa manera tan intensa a la obra del Estagiri-
ta. Con ello también se contribuye a esclarecer el modo de acercamiento
y los fines que tuvieron tales lecturas.

Mucho se ha escrito ya sobre la rehabilitacién de la filosoffa practi-
ca que Heidegger llevé a cabo a partir de su interpretacion aristotélica,
especialmente su apropiacion de la phronesis. No obstante, un aspec-
to que no ha sido suficientemente destacado en la literatura secundaria
concierne al transito de la critica radical a la dimensién teorética, ini-
ciada por Heidegger de modo concreto en 1919, y sus interpretaciones
fenomenoldgicas de la phrénesis aristotélica en 1921. En este sentido, el
trabajo que aquf presento buscara esclarecer la relaciéon entre los intere-
ses tematicos en los que estaba inmerso Heidegger, después de su tesis
de habilitacién, y su posterior aproximacién a Aristoteles'. Mas alld de
apegarnos a la propia interpretacién de Heidegger en torno a la direc-
cién que adquiri6 su pensar,? tomaré como hilo conductor la pregunta

! A pesar de que en 1916 Heidegger habia comunicado a su novia Elfride la inten-
ci6n de sostener un curso sobre Aristételes y la escolastica, no hay evidencia de que éste
haya tenido lugar. En los Quisturakten del Universititsarchiv Freiburg (B 17/61) consta
que en el semestre de invierno de 1916/17 la leccion de Heidegger fue “Preguntas fun-
damentales de la 16gica.” De esta manera, las lecciones en donde Heidegger interpreta a
Aristételes tendran lugar a partir de 1921. Cf. Martin HEIDEGGER: jAlma mia! Cartas
a su mujer Elfride 1915-1970, Buenos Aires: Manantial 2008, p. 60.

*En varias ocasiones Heidegger interpreta la relacién entre la pregunta por el ser,
pregunta guia de su pensar, y los impulsos recibidos a partir de la tesis doctoral de Franz
Brentano sobre Aristételes. Al respecto puede verse su leccién inaugural de entrada a la
Academia de las Ciencia de Heidelberg asi como la carta de respuesta al jesuita Richard-

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 119

siguiente: ;Por qué Heidegger lleva a cabo una rehabilitacién de la phro-
nesis aristotélica?

Para ello me centraré inicialmente en la problematica en la que se in-
serta Heidegger a partir de su joven experiencia docente, principalmente
en el entramado conformado por las propuestas filos6ficas de Wilhelm
Dilthey, Heinrich Rickert y Edmund Husserl. Sabemos que una primera
aproximacion a lo desplegado en estas propuestas enfatizé la posibilidad
de esclarecimiento del conocimiento mas alla de una mera tematizacion
teorética que hundfa sus raices en la modernidad. Ya desde 1917, Hei-
deggger habia detectado esto: “Este invierno he dicho que era absurdo
establecer los limites del conocimiento —escribe a su esposa Elfride—;
mas bien, el conocimiento debe ser llevado a la mayor profundidad po-
sible”.

Como veremos, “llevar el conocimiento a la mayor profundidad
posible” exigira la remisién a propuestas que cuestionen un caracter teo-
rético apegado a la modernidad y abran dimensiones abarcadoras de la
theoria desde una perspectiva radical. En su leccion del semestre de ve-
rano de 1922 en torno a Aristoteles asi lo indicarda Heidegger:

En la modernidad el conocer fue a parar a otro campo de
interés completamente diferente: limites, validez, posibili-
dades y criterios del aseguramiento; a partir de ah{ [el cono-
cer] tomd un nuevo sentido en la vida, arrastrando consigo
en la estructura del problema, etc. a la tradicién anterior, no
debilitada*.

Esta critica al conocimiento heredado en esquemas de la modernidad en-
cuentra, para el joven Heidegger, alternativas viables en la interpretacion

son y su escrito Mi camino en la fenomenologia. Véase también: [\ngcl XOLOCOTZI:
“Mi Brentano es el de Aristételes’. La presencia metédica y tematica de Franz Bren-
tano en la ontologia fundamental de Martin Heidegger” en A. XOLOCOTZI (coord.):
Actualidad de Franz Brentano, México: UTA 2006.

> HEIDEGGER: jAlma mial, p. 74.

* Martin HEIDEGGER: Phinomenologische Intetpretationen ausgewihlter Ab-
handlungen des Atistoteles zur Ontologie und Logik, GA 62, Frankfurt am Main: Klos-

termann 2005, pp. 119-s.

Topicos 37 (2009)



120 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

novedosa de la phronesis aristotélica. De esa forma, como veremos, los
impulsos dados por contemporaneos como Dilthey o Rickert encuen-
tran en Aristoteles la confirmacion del ambito radical buscado.

2. El descubrimiento de la intuicion hermenéutica

Desde hace mas de treinta afios Franco Volpi arriesgd la tesis de
que la radicalidad de la filosofia de Heidegger dependia en gran medida
de su lectura de Aristételes®. A pesar de que era evidente que antiguos
alumnos de Heidegger como Hans-Georg Gadamer, Hannah Arendt,
Hans Jonas, Leo Strauss o Joachim Ritter concretaban de cierta forma
la rehabilitacion de la filosoffa practica con base en Aristételes, todavia
parecia atrevido para algunos, como Heinrich Rombach, Max Miiller o
Rudolf Berlinger, derivar la radicalidad heideggeriana en cierta apropia-
ci6én de Aristoteles. Sin embargo, la publicacion de las primeras lecciones
de Heidegger a partir de 1985 ha dado en parte la razén a Volpi®. Actual-
mente contamos con suficientes trabajos que muestran la importancia de
Aristételes y especialmente de la Etica Nicomaquea en el despliegue de
aspectos centrales de Ser y tiempo’. De ese modo, el trabajo pionero
de Volpi que insisti6 en el puente entre Aristoteles y Heidegger queda
suficientemente confirmado®.

Siguiendo la metafora anatémica propuesta por Heidegger en 1923,
esto es, que Aristételes constituyd su “modelo” (Vorbild) mientras que

5 Ya desde 1976, fecha en que Franco Volpi publica su tesis doctoral sobre Hei-
degger y Brentano, se hallaba la corazonada de que Heidegger era mas aristotélico de lo
que se pensaba. Cf. Angel XOLOCOTZI: “Perspectivas de la filosofia y cuidado de la tra-
dicién. Didlogo con Franco Volpi”, Revista de Filosofia (Universidad Iberoamericana),
112 (enero-abril 2005), pp. 31-45.

6 Aungque en 1985 se publica la primera leccién de Heidegger como Privatdozent en
Friburgo, no sera sino hasta 2005, con la publicacién del vol. 62 de la Gesamtausgabe,
cuando queden bien documentadas las aseveraciones que Volpi habfa insinuado desde
1976.

7 Por ejemplo asi lo seflalan importantes trabajos como los de Ted SADLER: Hei-
degger and Atistotle. The question of Being, London: Athlone 1996 y Chiata AGNE-
LLO: Heidegger e Aristotele. Verita e linguaggio, Genova: Il melangolo 2006.

8 Para esto cf. Franco VOLPI: “Sein und Zeit. Homologien zur Nikomachischen
Ethik”, Philosophsiches Jahrbuch 96 (1989), pp. 225-240.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 121

Husserl fue quien le “puso los ojos” (die Augen hat mir Husset! einge-
setzt),” podriamos afiadir que esta colocacion de “ojos fenomenolégi-
cos” por parte de Hussetl ocurrid, empero, en un rostro ya afectado por
la inconformidad con el tratamiento que se daba al ambito cognosciti-
vo. Asi, el método fenomenologico del que se apropié Heidegger fue
instaurado en un terreno preocupado por la esfera previa a aquella en
la cual se llevan a cabo las ciencias. Se trataba de pensar un ambito que
escapara a la causalidad de las ciencias y a su respectiva aprehension
tedrico-cognoscitiva. Sabemos que esta posibilidad fue tematizada por
Dilthey al pensar el ambito de la comprension de las ciencias del espiritu
y por los neokantianos de Baden, especialmente por Rickert, al pensar el
ambito trascendental del valor. Tanto la comprension diltheyana como la
valoracion rickertiana apuntaban a un ambito subjetivo que se escapaba
a toda explicacion causal. Sila explicacion causal de las ciencias naturales
dependia fundamentalmente de las posibilidades abiertas por el dominio
teorético de la representacién moderna, entonces la posibilidad de hablar
de un conocimiento no causal explicativo, sino mas bien comprensivo,
exigfa el rompimiento con la representacién moderna y la apertura de
otros modos de conocer

De esta manera, Heidegger descubre en la autognosis de la com-
prension de la vida en Dilthey y en la toma de posicién valorativa en
torno a los juicios en Rickert posibilidades de tematizaciéon que rompian
de alguna forma con la tradicién teorética en la que se movia tanto el po-
sitivismo como algunas lineas apegadas a la herencia moderna!’. Frente
al dominio de la representacion y su acceso tedrico-cognoscitivo se abre
la posibilidad de un conocimiento practico. Dilthey buscara a lo largo
de su obra concretar su proyecto de una critica de la razén histérica,

’ Cf. Martin HEIDEGGER: Ontologia. Hermenéutica de la facticidad, trad. Jaime
Aspiunza, Madrid: Alianza 1999, p. 22 (aleman: Ontologie (Hermeneutik der Faktizitat),
GA 063, Frankfurt am Main: Klostermann 1982, p. 5): “Mentor en la busqueda fue el Lu-
tero joven; modelo, Aristételes, a quien aquél odiaba. Impulsos me los dio Kierkegaard,
y los ojos me los puso Husserl”

' Esto ha sido trabajado con detalle en Angel XOLOCOTZI: Subjetividad radical y
comprension afectiva. El rompimiento de la representacion en Rickert, Dilthey, Hussetl
y Heidegger, México: Plaza y Valdés 2007.

Topicos 37 (2009)



122 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

mientras que Rickert ubicara al conocimiento mas bien en el ambito de
la razén practica.

Las posibilidades radicales de un tratamiento de la subjetividad tal
como Heidegger las ve en Dilthey y Rickert se veran transformadas me-
diante la intervencion fenomenoldgica. Que Heidegger vea con ojos fe-
nomenolégicos la posibilidad de una filosoffa practica eso ya lo habifa
notado Hussetl, asf lo sefiala en 1922 en una carta a Natorp:

Su forma de ver, de trabajar fenomenolégicamente y el
campo mismo de sus intereses —nada de eso estd tomado
simplemente de mi, sino que [est4] arraigado en su propia
originalidad [. ..] El habla sobre aquello que la investigacién
profunda prospectiva y fenomenoldgica de las ciencias del
espiritu le ensefa [...]'".

Aunque Heidegger habia entrado en contacto epistolar con Husserl
en 1914, cuando éste todavia era profesor en Gotinga, y Hussetl haya
llegado a Friburgo en 1916, serd en 1919 cuando Heidegger inicie sus la-
bores docentes en el marco de la catedra husserliana!?. Tal inicio docente
expone sin embargo confrontaciones en las que se habfa insertado el jo-
ven Heidegger por lo menos desde 1917. Se trataba de la confrontacién
entre la problematica de las ciencias del espiritu, discutida por su maestro
neokantiano Heinrich Rickert, y la fenomenologia de su protector Ed-
mund Husserl!®. De esta forma la lectura con “ojos fenomenolégicos”
de los textos de Rickert conducird a un punto de partida determinan-

" Edmund HUSSERL: Briefwechsel, volumen V: Die Neukantianer, Dordrecht: Klu-
wer 1994, p. 150. Se trata de la carta del 1 de febrero de 1922.

12 Por la carta del 3 de julio de 1914 de Heidegger a su maestro Rickert sabemos
que el primero habia entrado en contacto epistolar con Husserl desde ese mismo afio.
Cf. Martin HEIDEGGER y Heinrich RICKERT: Briefe 1912-1933, Frankfurt am Main:
Klostermann 2002, p. 19. Sin embargo Heidegger iniciara en 1916, poco después de su
habilitacion, su camino académico como Privatdozent en la Catedra II de Filosofia. Sera
a principios de 1919 cuando labore con esa categoria académica en la Cétedra I bajo el
regazo de Edmund Husserl.

" Para documentar esto cf. las cartas de Heidegger a su esposa Elfride y al medie-
valista Grabmann: HEIDEGGER: jAlma mial, p. 75; Hermann KOSTLER: “Heidegger
schreibt an Grabmann”, Philosophisches Jahrbuch 87 (1980), p. 74.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 123

te para el camino filoséfico de Heidegger, asi lo sefiala en una carta a
Rickert del 27 de enero de 1920:

Mas aun, al penetrar la pregunta por la estructura de la in-
tuicién fenomenologica de las vivencias puras encontré que
el concepto de “interpretacién de sentido” conduce al cen-
tro, que la intuicion fenomenoldgica no es un contemplar
las vivencias como cosas, sino que la referencia, que corres-
ponde a la vivencia, entre el sentido de ejecucion y el sen-
tido de contenido exige una forma genuina y adecuada del
intuir, que yo introduzco como intuicion comprendedora,
hermenéutica'.

El punto determinante para Heidegger ya un afio antes de la re-
daccién de esta carta serd precisamente la propuesta de una intuicién
fenomenolégica que no contemple vivencias y cosas, sino que mas bien
aprehenda el vivenciar y lo vivenciado desde otro punto de partida. Eso
sera como él mismo sefiala la propuesta de una intuicién fenomenoldgica
comprendedora.

La leccién de posguerra en 1919 (Kriegsnotsemester) toma asi co-
mo hilo conductor el siguiente mévil: “nos movemos en la aridez del
desierto con la esperanza de comprender intuitivamente y de intuir com-
prensivamente en lugar de conocer siempre cosas |[...]”!>. La posibilidad
de una intuicién comprendedora se enfrenta pues a la hegemonia de in-
tuiciones cognoscitivas que Heidegger agrupara bajo la bandera de lo
teorético. De ese modo, el programa heideggeriano inicial exige una re-
ubicacion del privilegio otorgado a lo teorético:

Se ha de romper con esta primacia de lo teorético, pero no
con el propésito de proclamar un primado de lo practico
o de introducir otro elemento que muestre los problemas

" HEIDEGGER y RICKERT: Bricfe, pp. 47-s. (cursivas mias).

3 HEIDEGGER: La idea de la filosofia y el problema de la concepcién del mun-
do, trad. Jesus Adrian Escudero, Barcelona: Herder 2005, p. 79 (aleman: “Die Idee der
Philosophie und das Weltanschaunngsproblem”, Zur Bestimmung der Philosophie, GA
56/57, Frankfurt am Main: Klostermann 1987).

Topicos 37 (2009)



124 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

desde una nueva perspectiva, sino porque lo teorético mis-
16

mo y en cuanto tal remite a algo pre-teorético .

Tal remisiéon de lo teorético a lo preteorético lo desplegara Hei-
degger en el analisis de la vivencia del entorno. Esta no es una vivencia
peculiar, sino que “nuestras vivencias se enmarcan con frecuencia y en
la mayorfa de los casos en un entorno” por ello “el vivir del entorno no
es una contingencia, sino que radica en la esencia de la vida en y para
s{” y por eso —agregara Heidegger— “sélo en ocasiones excepcionales
estamos instalados en una actitud te6rica”!”.

En la vivencia del mundo circundante o entorno no vemos, intui-
mos, cosas aisladas que después se inserten en una totalidad constituyen-
te de mundo, sino que mas bien la vida mundea, es decir se encuentra
ya rodeada de significados del entorno. Se trata de que aquf lo significa-
tivo sea develado como lo primario, “sin ningin rodeo intelectual que
pase por la captacién de una cosa”!®. Este cardcter primario de lo circun-
dante desde donde puede abstraerse algo para ser conocido como cosa
es el ambito preteorético que Heidegger busca destacar como punto de
partida.

De ese modo, la critica a lo teorético descansa en el hecho de que
éste esta determinado a partir de lo cosico del mundo, aprehendido cog-
noscitivamente. La posibilidad del ambito preteorético abre entonces la
tematizacion de lo entornado en cuanto significativo y de su correspon-
diente aprehension comprendedora. De esta forma Heidegger se atreve
a vislumbrar una intuicién que no se apegue al cardcter cognoscitivo de
lo teorético, sino mas bien al caracter hermenéutico de lo preteorético.

Asf como Husserl desplegé su propuesta fenomenoldgica cuestio-
nando la ingenuidad de la aprehensiéon independiente de las cosas y re-
mitiendo necesariamente al ambito vivencial, asi Heidegger avanzara fe-
nomenoldgicamente al remitir al ambito de las vivencias, pero ahora no

en términos teotéticos, sino hermenéuticos.

' HEIDEGGER: La idea de la filosofia, pp. 70-s.
" HEIDEGGER: La idea de la filosofia, p. 106.
¥ HEIDEGGER: La idea de la filosofia, p. 88.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 125

No es dificil detectar que el punto de partida certero de Ser y tiem-
po en 1927, es decir, el andlisis del mundo circundante, lleva a cabo la
concrecion de lo iniciado ya en 1919 a partir de esta transformacién de
la intuicién en tanto conocimiento a la intuicién como comprension.

Sin embargo, a pesar de que esta linea de trabajo se insertaba me-
todicamente en la visién fenomenolégica y tematicamente en la critica al
predominio teorético en el marco de la discusion sobre la legitimidad de
las ciencias del espiritu, Heidegger descubre que la posibilidad de una fi-
losofia no-teorética no era asunto propio de la filosofia contemporanea,
sino que mas bien la hegemonia de lo teorético remitia a un olvido de la
legitimidad de lo preteorético. Por ello se hara necesaria una remisién a
la tradicion, tal como lo sefiala en una carta de principios de 1922: “He
alcanzado una gran seguridad, en verdad ya no tengo nada que aprender
de los filésofos contemporaneos; me resta sélo medir mis fuerzas con
los que juzgo los filésofos mas decisivos de la historia”!?.

Sobra decir que el filésofo decisivo con el que Heidegger medira
sus fuerzas es Aristételes. Incluso él mismo reconocera muchos afios
mas tarde en confesién a su alumno Gadamer lo determinante de su
confrontacién con Aristételes: “Aunque los afios de Marburgo hayan
sido determinantes para la elaboracion de Ser y tiempo, la genuina pre-
gunta por el ser la traje ya de mis vatios afios de confrontaciones con
Aristételes en la primera época en la universidad [de Friburgo]”?’.

A pesar de que Heidegger indica su medicién de fuerzas con Aristé-
teles a principios de 1922, la aventura ya habfa comenzado un semestre
antes, en el semestre de verano de 1921 con la lectura de De anima y
con la asistencia de Hans Jonas, Max Horkheimer, Karl Lowith, Gunt-

her Stern (Anders), Hans Reiner y Oskar Becker, entre otros?!.

¥ HEIDEGGER: Mein liebes Seelchen!, p. 133. Se trata de una carta a su esposa
Elfride del 26 de enero de 1922.

ZoAusgcwéihltc Briefe Martin Heidegger an Hans-Georg Gadamer, Jahresgabe der
Martin-Heidegger-Gesellschaft 2005/2006, p. 38. Se trata de la carta del 3 de septiembre
de 1960.

! Esta informacién fue extraida de los Quisturakten del Universititsarchiv Frei-
burg: B 17/71. De acuerdo con ello, Heidegger sostuvo en el semestre estival de 1921

Topicos 37 (2009)



126 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

Sabemos que estas interpretaciones se prolongarin tanto en Fri-
burgo como en Marburgo y asistiran aquellos que posteriormente, por
caminos propios, llevaran a cabo una rehabilitacion de la filosofia prac-
tica: Hans-Georg Gadamer, Hans Jonas, Hannah Arendt, Leo Strauss y
Joachim Ritter.

Pero scéHmo se lleva a cabo la medicién de fuerzas con Aristoteles a
partir de la necesidad de un ambito preteoréticor Veamos esto.

3. El caracter circunspectivo de la phrénesis

Con ojos fenomenolégicos Heidegger mantiene fehacientemente
que el método no es simplemente un medio técnico, el cual pudiese ser
aplicado indiferentemente a cualquier objeto. Mas bien, el método se de-
termina a partir del objeto. Esto lo lleva entonces a sostener que la vida
misma en su entorno debe determinar su modo de acceso. En otras pa-
labras, la vida es descubierta en un modo acorde con ella misma. El estar
descubierto de la vida nos remite a una determinada forma en la cual
la vida es verdadera. Esa determinada forma en que la vida es accesible,
descubierta, es lo que Heidegger advierte inicialmente en su lectura de
Aristételes como una forma del aletheuein, del ser verdad.

Aristoteles vio acertadamente que hay diversos modos del
aletheuein, es decirt, diversos modos en los que el ente es descubierto.
El hacer accesible la vida filoséficamente, es decir, su desencubtimien-
to, ocurre como un modo particular del alethedein. Ya que Aristoteles
mantiene a la vista que los modos del alethetiein dependen del objeto,
entonces el modo propio del alethetein de la vida sélo es posible a partir
de la determinacién de su ser. Pero la vida o zoé para Aristételes tiene
su ser en el movimiento o kinesis. Pot ello el hacer accesible la vida tiene
que ver con el ser cinético de ésta??.

la leccién “San Agustin y el Neoplatonismo” que conté con 67 alumnos inscritos y el
seminario “De anima” con 74 participantes.

2 En la leccion sobre Aristoteles del semestre de verano de 1922 Heidegger des-
tacard que todos los fenémenos tematizados a partir de Aristoteles son vistos a partir
del “caracter fundamental del movimiento”. Por ello mas adelante indica que “[...] con
la interpretacién de este fenémeno [kinesis] se obtiene una caracteristica categorial del

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 127

El tender cinético a hacer visible o descubrir, Aristoteles lo ubica
en la esencia del ser humano: pdntes anthropoi tot eidénai orégontai
physei®®. El eidénai significa un “saber” que de acuerdo con Heidegger
deberia ser entendido como un “ver mas” o un “mas a la vista”: malista
eidénai®*. El mis de la vision significarfa la basqueda de los archai, de
los principios. La posibilidad del malista eidénai es para Heidegger de
importancia central en la medida en que expresa la concepcion aristoté-
lica del ser humano.

El movimiento de la zoé encuentra su mejor expresion en la caracte-
rizacion del ser humano como zéon I6gon échon?® o como aparece en el
primer libro de la Etica Nicomaquea: praktiké tis tou Iogon échontos?®.
El malista eidénai o “mas de la vision” que intrinsecamente pertenece a
la esencia del ser humano es posible mediante el I6gos. Por ello Heideg-
ger escribe en 1922 que “el griego ve al I6gos como una determinada
forma de la kinesis”.

La lectura heideggeriana de Aristételes centra su atencién en los dos
modos fundamentales de tener I6gos a lo largo de la multiplicidad de

nexo en el cual se hallan los modos nombrados del trato: el movimiento de la vida, el ser
de la vida.” Cf. HEIDEGGER: GA 62, p. 116 y 119.

2 Met., 11, 980a21. Para la version castellana: Aristoteles, Metafisica, introduccion,
traduccién y notas de Tomds Calvo, Madrid: Gredos 1994. En el semestre estival de
1922 Heidegger traduce este pasaje de la siguiente forma: “La exigencia de la vida en
el ver (la absorcién en lo visible) es algo que constituye el ser-como (modo ontolégico
de temporacion del ser) del hombre”, HEIDEGGER: GA 62, p. 17. Tres afios después
ofrece otra traduccion: “En el ser del hombre reside en esencia el cuidado del ver”,
Martin HEIDEGGER: Prolegémenos para una historia del concepto del tiempo, trad.
Jaime Aspiunza, Madrid: Alianza 20006, p. 344 (aleman: Prolegomena zur Geschichte des
Zeitbegriffs GA 20, Frankfurt am Main: Klostermann 1994, p. 380).

* Para lo que sigue me apoyo también en la leccién que Heidegger sostuvo en Mar-
burgo durante el semestre invernal de 1924/25: Platon: Sophistes, GA 19, Frankfurt
am Main: Klostermann 1992, especialmente §§ 4-9 y § 17. Esta leccién despliega ele-
mentos ya vistos desde sus primeras interpretaciones en Friburgo. Cf. al respecto Walter
BROCKER: Aristoteles, Frankfurt am Main: Klostermann 1935, especialmente {§ 1-3.

% De An., 11 2, 432230. Version castellana: ARISTOTELES: Acerca del alma, intro-
duccién traduccién y notas de Tomas Calvo, Madrid: Gredos 2000.

% EN 1098a3. Version castellana: ARISTOTELES: Etica Nicomdquea, traduccién y
notas de Julio Palli, Madrid: Gredos 1985.

Topicos 37 (2009)



128 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

comportamientos que conforman la vida. Por un lado encontramos el
movimiento que constata, nombrado por Aristoteles epistemonikon, es
decir, la posibilidad cientifica en la que se lleva a cabo el I6gos. Heidegger
ubicara ahf el desarrollo del saber teorético®’. Por otro lado esta el movi-
miento que considera, el logistikon. Heidegger se referird a éste como el
desarrollo del deliberar. La parte constatadora se relaciona con los entes
cuyos principios, archaf, no pueden ser de otra manera; mientras que la
parte consideradora se relaciona con entes cuyos principios si pueden
ser de otra manera, ya que como sefiala Aristételes “nadie delibera sobre
lo que no puede ser de otra manera” (EN 1139a13).

Por lo cual hay diversos modos del alethetein: por un lado son
descubiertos los archai que no pueden ser de otra forma; por otro lado,
los que si pueden ser de otra manera. Como modos del alethetiein que
pertenecen a la parte constatadora encontramos la epistéme y la sophia.
Mientras que la téchne y la phrénesis mas bien corresponden a la parte
consideradora. El nous, por su lado, se muestra como lo posibilitador
de los principios. Por ello Heidegger anota en el semestre invernal de
1924/25 que “los cuatro modos del alethetiein se dan en el noein; ellos
son diversos modos de llevarse a cabo el noein”?5.

Sila epistéme y la sophia constatan los principios que no pueden
ser de otra manera, entonces se petfila el objeto de tal modo de darse la
verdad: lo eterno. El objeto en este modo del I6gon échon es el aidion,
lo eterno. Saber en sentido estrecho significa saber de aquello que no
puede ser de otra manera, saber de lo eterno (cf. EN 1139b23). Por ello
aqui el “ver mas”, el malista eidénai, se dirige a los archai de lo que no
puede ser de otra forma, a lo eterno. La epistéme constituye el primer
modo de saber al constatar lo que es. Pero tiene en si la posibilidad de
ser ensefiable (didakté) y aprendible (mathetén) (EN 1139b25). Y pre-
cisamente estas posibilidades la constituyen como un comportamiento
transmisible, como una ensefianza (didaskalia), la cual no requiere de un
desencubrir propio de los principios. Ella parte de lo ya conocido, de
lo proginoskoménon: presupone una base. En este sentido, la epistéme

7 Cf. HEIDEGGER: GA 19, p. 28. Ademds BROCKER: Aristoteles, p. 33.
*# HEIDEGGER: GA 19, p. 28.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 129

no es la beltiste héxis (EN 1139a15), la mejor disposicion, dentro del
epsitemonikon, ya que no puede abrir propiamente el arché del epis-
temonikon. El movimiento desencubridor de los principios se muestra
limitado en la epistéme. Por ello debe darse otro movimiento que pueda
abrir los archaf en el aidion. Y esto es obra de la sophfa.

La sophia es pensada como la mejor disposicién en el marco de lo
que no puede ser de otra manera, precisamente porque en ese movimien-
to abre los archaf del epistemonikén mismo. Asi, la mayor posibilidad,
constatadora, cientifica, le corresponde al sabio.

Ahora bien, en el ambito deliberador, logistikén, encontramos dos
modos del alethetein: la téchne y la phronesis. La téchne sabemos que
concreta el saber de la pofesis, del producir. Sin embargo, le corresponde
a ésta el hecho de que su obra se halle fuera de ella misma, asi el poietén o
érgon que produce en tanto obra concluida ya no es objeto de la téchne,
sino que ahora se halla junto al producir mismo. Esta serfa entonces una
disposicién en la cual no se abren sus archal, al escaparseles siempre e
independizarse.

Por su parte la phrénesis es aquel saber del logistikon, es decir, de
lo que puede ser de otra manera, en donde la prixis misma se consti-
tuye como el objeto del saber?. La phrénesis serfa asi la posibilidad de
desocultar la vida en tanto prakton.

Heidegger vera en la phronesis la posibilidad de tematizar un saber
que no se circunscribe al dmbito teorético, sino que abre caminos en
torno a lo planteado ya por él como esfera preteorética. Sera quizas por
ello que en su curso de 1922 traduzca phronesis como la “circunspeccion
propia de la solicitud” [fiirsorgliches Sichumsehen (Umsicht)]*".

El término ‘circunspecciéon’ ya lo hemos anticipado al hablar de
mundo circundante o vivencia del entorno. La vivencia del mundo cit-
cundante o entorno es el modo como inmediata y generalmente vivimos.
En nuestra cotidianidad entornada, las vivencias del mundo circundante
son aprehendidas mediante el comprender. Por ello Heidegger ve en el
comprender el primer peldafio del método fenomenolégico. El ver ate-

? Cf. EN VI 5, 1140224-ss.; 8-9, 1141b33-ss.; Eth. Eud., VIII 1, 1246b36.
* HEIDEGGER: GA 62, pp. 376-s.

Topicos 37 (2009)



130 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ

matico que ocurre en la vivencia del entorno es aquello que Heidegger
nombra desde 1919 “intuicién comprendedora”. Y ya que aquello visto o
intuido es lo entornado, entonces este ver debe entenderse como ver en
torno, como circunspeccién [Umsicht]. El comprender no refiere pues
a ningun ver dirigido de modo objetivante, sino a un ver circunspectivo
en donde las cosas de entrada aparecen como entornadas, como signi-
ficativas. Pero en tanto que este ver es un ver atematico ¢cémo puede
entenderse la posibilidad de una tematizacién?

Como ya indicamos, los modos del alethetein aristotélicos son para
Heidegger modos de acceso, es decir, modos de hacer expreso. Ya que
la vida debe mantener sus caracteres fundamentales circunspectivos de
mundo circundante o entorno, para no convertirse en una simple ob-
jetivacion, la tematizacion ejecutante de la vida recibe sus impulsos a
partir de las aproximaciones a la phroénesis aristotélica, en donde para
Heidegger lo enfatico recae en ver a ésta como un modo de acceso a
la vida misma, como un modo de desocultamiento, como un modo del
aletheuein.

El “ver mas”, malista eidénal, que ocurre en la phronesis no es nin-
gin conocimiento “objetivo”, sino un movimiento que se halla en la
misma vida y muestra la forma como ésta puede ser aprehendida. El
phrénimos no es el hombre que observa objetivamente, sino el que pue-
de deliberar adecuadamente: kalés bouledsasthai (EN 1140a26). Y esto
lo hace en relacién con su propia vida. El objeto de la phrénesis es
pues el bouletikés mismo. Por ello en el bouletesthai del phrénimos es
vista o abierta la zoé misma. El télos del phronimos no es ningin ele-
mento tra{do desde afuera, sino que es he eupraxfa, el actuar adecuado
(EN 1140b6-ss). Por ello Heidegger escribe en el semestre invernal de
1924/25: “Mas bien en la phrdnesis el objeto de la deliberacion es la zoé
misma; el télos tiene el mismo caracter de ser que la phrénesis” y un
poco mas abajo: “En la phroénesis el prakton tiene el mismo caracter de
ser que el alethetieien mismo™!,

Al llegar a este punto podemos retomar lo ya desarrollado. Si la
phronesis es un modo determinado del descubrir y tiene el mismo ca-

' HEIDEGGER: GA 19, p. 49.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 131

racter que lo descubierto, es decir, el mismo caracter de ser que la vida,
entonces aqui se puede ver con mayor claridad el impulso metddico aris-
totélico para la fenomenologia hermenéutica de Heidegger. Dicho de
otra forma: si para Aristételes la phrénesis es un modo adecuado para el
descubrimiento de la vida, y pertenece a ésta, entonces la interpretacion
tematizadora de la fenomenologia hermenéutica se apega a esta posibili-
dad no teorética en la apertura de la vida. Por eso Heidegger escribira a
Jaspers en 1922 que “hay objetos, que no se tiene, sino que se ‘es’; mas
ain, el qué de estos objetos descansa en ‘que son”"?2,

Este modo preteorético de acceso a la vida sera el hilo conductor
que tome Heidegger en su camino hacia Ser y tiempo. Por eso la inter-
pretacion no serd para Heidegger un elemento ajeno a la vida misma,
sino el desarrollo hermenéutico de lo comprendido en la vivencia del
entorno®. De ese modo, el sefialamiento posterior de Ser y tiempo que
indica que “en la interpretacion el comprender no es algo diferente, sino
él mismo™* reluce de modo fehaciente en la apropiacién ontolégica que
Heidegger lleva a cabo en torno a la phroénesis aristotélica, ya que si el
desarrollo del comprender tiene el mismo caracter de la vida, entonces
el télos de tal desarrollo no es otro sino la posibilidad de hacer expresa la
vida misma, es decir, la posibilidad de una fenomenologfa hermenéutica

de la facticidad de la vida.

32 Martin HEIDEGGER y Kartl JASPERS: Correspondencia (1920-1963), Madrid:
Sintesis 2003, p. 24 (aleman: Briefwechsel 1920-1963, Miinchen: Piper 1990, p. 26). Se
trata de la carta del 27 de junio de 1922.

3 Ya otros trabajos han destacado cémo es que la interpretacién se convierte en el
desarrollo hermenéutico de lo comprendido. Baste por el momento remitir a algunos
de ellos, ya que tratar esto aqui desbordaria los objetivos del presente escrito. Cf. Angel
XOLOCOTZI: Fenomenologia de la vida fictica. Heidegger y su camino a Ser y tiempo,
México: Plaza y Valdés 2004; Ramén RODRIGUEZ: La transformacion hermenéutica de
la fenomenologfa, Madrid: Tecnos 1997; Modesto BERCIANO: La revolucion filoséfica
de Martin Heidegger, Madrid: Biblioteca Nueva 2001; Joseph Marfa BECH: De Husserl a
Heidegget. La transformacion del pensamiento fenomenoldgico, Barcelona: Universitat
de Barcelona 2001.

* Martin HEIDEGGER: Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Santiago de Chile:
Universitaria 1997, p. 148 (aleman: Sein und Zeit, Tibingen: Niemeyer 1927, p. 124).

Topicos 37 (2009)



132 ANGEL XOLOCOTZI YANEZ
4. Conclusion

La literatura secundaria sigue mostrando que el acercamiento a Hei-
degger dificilmente se da sine ira et studio. Las diversas reacciones no
se limitan al cuestionamiento en torno a las relaciones entre vida y obra,
sino al manejo que Heidegger llevé a cabo de la tradiciéon filoséfica oc-
cidental. Es incuestionable la magnitud de su lectura de los filésofos de
Occidente, comparable quizas sélo a lo que hizo Hegel; sin embargo,
muchos cuestionan la fuerza interpretativa con la que se acercé a los
autores “violentando” asf los canones hermenéuticos.

Mas alld de la ortodoxia, y a pesar de la “violencia interpretativa”
que se le atribuye a Heidegger, la apertura de la tradicién filoséfica de
modo radical ha abierto caminos que ahora ya son un lugar comun. Baste
recordar la novedosa lectura ontoldgica que nuestro autor hace de Kant
en contra de las lecturas epistemoldgicas que se veian como la Gnica
posibilidad. Asimismo, la publicacién de sus Nietzsche en los afios 60
recordaron que éste podia ser leido como filésofo y no sélo como esteta.

Con Aristételes ocurre también una apertura radical al releerlo des-
de las pretensiones ateoréticas que lo movian por lo menos a partir de
1919. De esa forma, como vimos, Heidegger ve en Aristoteles aquel gi-
gante con el cual medir sus fuerzas y obtener una base firme para su
acceso a la vida factica. Fue entonces el estagirita el que determiné en
gran medida la posterior obra heideggeriana. Sin temor a exagerar po-
demos confirmar, como ya lo habia hecho Franco Volpi hace algunas
décadas, que sin Aristételes Heidegger no podia haber llegado a ser el
fil6sofo determinante que ha sido.

En las dltimas décadas los estudiosos de la obra de Heidegger han
destacado dos direcciones que toma la rehabilitacién heideggeriana de
la phronesis aristotélica: como filosoffa practica y como ambito preteo-
rético que decanta en una apropiaciéon ontolégica. En el primer caso
encontramos su escuela: Gadamer, Arendt, Ritter, Jonas, Strauss. En el
segundo caso, en el cual nos hemos centrado aqui, queda sélo él. En
ambas perspectivas se cuestiona tajantemente la hegemonfa teorética del
filosofar occidental y se abren perspectivas pata el pensar.

Topicos 37 (2009)



¢POR QUE HEIDEGGER LLEVA A CABO UNA REHABILITACION. .. ? 133

Asi, actualmente, a varias décadas de la histérica interpretacion hei-
deggeriana de Aristételes, de la muerte de Heidegger, del descubrimiento
volpiano del aristotelismo de Heidegger, podemos evaluar que la inter-
pretacion heideggeriana de Aristételes ha sido un suceso determinante
para la filosofia del siglo XX y de esa forma también podemos entender
mejor aquella célebre valoracion de Leo Strauss en torno a su experiencia
con Heidegger en 1922, y quizas también suscribirla:

No habia visto nunca antes tanta seriedad, profundidad y
concentracién en la interpretacion de los textos filoséficos.
Habia escuchado la interpretacion que Heidegger daba de
ciertos pasajes de Aristételes y algin tiempo después escu-
ché a Werner Jaeger en Berlin interpretar los mismos textos:
la compasién me exige limitar mi comparacién a la obser-

vacion de que no habia comparacién®,

» Leo STRAUSS: “Introduccién al existencialismo de Heidegger”, Sobre Heidegger.
Cinco voces judias, Introduccién de Franco Volpi, Buenos Aires: Manantial 2008, p. 42
(inglés: The Rebirth of Classical Political Rationalism, Chicago 1989, p. 27-s.).

Topicos 37 (2009)





