CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO
KANTIANO DE OBJETO TRASCENDENTAL

Ileana P. Beade*
Universidad Nacional de Rosario, Argentina
ileanabeade@yahoo.com.ar

Abstract

The concept of Transcendental Object cither refers, in the framework of
the Critic of Pure Reason, to the cause or foundation of external phenomena,
or, on the contrary, to the concept of an object in general as it is thought by the
conscience so as to guarantee the objective validity of its representations. In this
paper, I shall attempt to show that —contrary to what has been suggested by
several interpreters— the ambiguity involved in the Kantian use of this concept
is not the result of a terminological carelessness, but that it is founded on certain
principles of Critical Idealism.

Key Words: Transcendental Object, Thing in itself, Noumenon,Phenomenon.

Resumen

El concepto de objeto trascendental hace referencia, en el marco de la Critica
de Ia raz6n pura, ala causa o fundamento de los fenémenos externos, o bien, por
el contrario, a un concepto de objeto en general pensado por la conciencia a
fin de garantizar la validez objetiva de sus representaciones. En este trabajo se
intentard mostrar que —contrariamente a lo sugerido por diversos intérpretes—
la ambigtiedad implicada en el uso kantiano de este concepto no es resultado
de un descuido terminoldgico, sino que se funda en principios doctrinales del
idealismo critico.

Palabras Clave: objeto trascendental, cosa en sf, noumeno, fenémeno.

“Recibido: 15-03-09. Aceptado: 13-05-09.

“Profesora de la Cétedra de Historia de la Filosoffa Moderna de la Facultad de
Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de Rosario (Republica Argentina).
Becaria Post-doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(CONICET).

Tépicos 36 (2009), 83-118



86 ILEANA P. BEADE

El concepto de objeto trascendental (OT) es utilizado en la Criti-
ca de la razon pura (KrV) segin dos acepciones diversas: en ciertos
pasajes, Kant se refiere al OT en tanto causa o fundamento de los fe-
némenos externos; en otros pasajes, el término alude, en cambio, a un
concepto de objeto en general (concepto que —como veremos— tiene
la funcién de garantizar la validez objetiva de nuestras representacio-
nes). A continuacién intentaremos mostrar que —contrariamente a lo
sugerido por diversos intérpretes!— la ambigiiedad implicada en el uso
kantiano de este concepto no es resultado de un descuido en el uso de
los términos especificos (descuido atribuido a Kant con suma frecuen-
cia), sino que dicha ambigiiedad se funda en principios doctrinales del
idealismo critico. Atendiendo a este objetivo, examinaremos, en primer
lugar, (1) aquellos pasajes en los que el OT es concebido como causa o
fundamento de los fenémenos externos; en segundo lugar, (2) analizare-
mos aquellos textos en los que el término es empleado segun la segunda
acepcioén mencionada, y consideraremos los motivos que permiten expli-
car su uso ambiguo en diversos pasajes de las obras criticas; finalmente,
(3) haremos una breve referencia a la relacién que la nociéon de OT guar-
da con los conceptos de cosa en si y de noimeno, con los que resulta
usualmente identificada.

'Cf. Sergio RABADE ROMEO: Kant. Problemas gnoscolégicos de Ia Critica de Ia
Razon pura, Madrid: Gredos 1969, p. 108; Norman KEMP SMITH: A commentary to
Kant’s Critique of Pure Reason, New York: Humanities Press 1962, p. 412; Erich ADI-
CKES: Kant und das Ding an Sich, Berlin: Panverlag Rolf Heise 1924, p. 100. A pro-
posito de las criticas formuladas por los intérpretes con respecto al uso ambiguo de
conceptos especificos en la KrV, coincidimos con Allison, quien sefiala: “It is no doubt
easy to read the Critique of pure reason in such manner, immediately dismissing all diffi-
culties and apparent contradictions as |...] cases of careless terminology, especially since
the Critique abounds with such carelessness. It does, however, seem worth the effort to
see if this undeniable ambiguity can be explained on other, more philosophical grounds”
(Henry ALLISON: “Kant’s Concept of the Transcendental Object”, Kant-Studien 59
[1968], p. 166).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 87

1. El objeto trascendental como causa o fundamento del
fenémeno

En diversos pasajes de la KrV, Kant recurre a la nocién de OT para
referirse a la causa o fundamento desconocido de los fenémenos exter-
nos:

Los fenémenos externos se atribuyen a un objeto trans-
cendental que es la causa de esa especie de representacio-
nes, [objeto] que, empero, no conocemos, y del que jamas
llegaremos a tener concepto alguno (A 393)2.

El objeto transcendental que sirve de fundamento de
los fenémenos externos [...] no es [...] sino un fundamen-
to, desconocido patra nosotros, de los fenémenos (A 379-
380).

Aquel algo que sirve de fundamento de los fenéme-
nos externos, y que afecta a nuestro sentido de tal manera
que éste recibe las representaciones de espacio, de materia,
de figura, etc., este algo, considerado como noumenon (o
mejor, como objeto trascendental) [...] no es extenso, ni
impenetrable, ni compuesto, porque todos esos predicados
conciernen solamente a la sensibilidad y a la intuicién de
ella, en la medida en que somos afectados por tales objetos
(por lo demas, desconocidos para nosotros) (A 358).

El fendmeno externo es considerado en el marco de la doctrina criti-
ca como una representacién de la conciencia®. Mas alla de las dificultades

*La paginacién citada corresponde a la Edicion Académica de las obras kantia-
nas: Kants gesammelte Schriften, Berlin: herasugegeben von der Kéniglich Preussis-
chen Akademie der Wissenschaften 1903/1911, I-IX. A esta edicién aludimos, de aqui
en adelante, bajo la abreviatura Ak., seguida del nimero de tomo, indicado en nimeros
romanos. En el caso de las citas correspondientes a la Critica de la razén pura [Kritik der
reinen Vernunft], nos referimos a la primera y a la segunda edicion bajo las abreviaturas
A'y B, segin el uso convencional. Citamos la traduccién espafiola: Immanuel KANT:
Critica de Ia raz6n pura, traduccién de M. Caimi, Buenos Aires: Colihue 2007.

3 «g] concepto trascendental de los fenémenos en el espacio es una advertencia
critica de que en general nada de lo intuido en el espacio es una cosa en sf; y de que

Topicos 36 (2009)



88 ILEANA P. BEADE

que plantea la concepcion critica del objeto dado en la experiencia como
entidad puramente representacional (dificultades cuyo analisis excede el
objetivo que nos hemos propuesto para el desarrollo de este trabajo),
interesa destacar que el fenémeno, en tanto representacion, se consti-
tuye —segun establece Kant— a partir de la afeccién que algo externo
ejerce sobre la sensibilidad (algo que admite ser considerado entonces
como su causa o fundamento). En uno de los pasajes anteriormente
citados, Kant afirma que aquello que nos afecta dando origen a nues-
tras representaciones empiricas —a saber: el OT* — no es extenso, ni
impenetrable, ni compuesto, pues estos predicados —sostiene— corres-
ponden unicamente al objeto en tanto es intuido por la sensibilidad (.
e, corresponden al objeto como fenémeno). Aquello que afecta nuestra
capacidad de representacion sensible no es, pues, el fendmeno, sino algo
externo en sentido trascendental:

[P]or cierto que se puede admitir que algo que, en sentido
transcendental, podrfa estar fuera de nosotros, sea la causa
de nuestras intuiciones externas; pero ese algo no es el ob-
jeto que entendemos con las representaciones de la materia
y de las cosas corporales; pues éstas son solamente feno-
menos, es decir, meras especies de representacion, que se
encuentran siempre solo en nosotros (A 372/373).

[-..] lo que llamamos objetos externos no son nada mas que meras representaciones de
nuestra sensibilidad, cuya forma es el espacio, pero cuyo verdadero correlatum, es decir
la cosa en si misma, no es conocida por medio de ella, ni puede setlo, [cosa] por la cual,
empero, tampoco se pregunta nunca en la expetiencia” (A 30/B 45). En Prolegémenos
a toda metafisica que haya de poder presentarse como ciencia [Prolegomena zu einer
jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten kénnen], afirma Kant
que los fenémenos “no son cosas (sino solo modos de representacién)” (Ak. IV, 293).
Citamos la versién castellana: Immanuel KANT: Prolegémenos a toda metafisica que
haya de poder presentarse como ciencia, traducciéon de M. Caimi, Madrid: Istmo 1999.
* Allf afirma que dicho objeto puede ser considerado “como noumenon, o mejor,
como objeto trascendental”. Aplazamos por el momento el andlisis de la relacién entre
los conceptos de OT 'y de noimeno, dado que este analisis exige una dilucidacién previa
del sentido que cada uno de estos conceptos asume en el marco de la doctrina critica.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 89

A fin de aclarar el estatus propio del objeto externo en sentido tras-
cendental, ha de considerarse la distincion que Kant establece entre lo
empiricamente externo y lo trascendentalmente externo:

La expresion: fuera de nosotros lleva consigo una ambiguie-
dad inevitable, ya que tan pronto significa algo que existe
como cosa en s misma diferente de nosotros, tan pronto
algo que pertenece meramente al fenémeno externo; por
eso, para poner a salvo de la inseguridad este concepto en la
ultima significacion, que es en la que propiamente se toma
la cuestion psicoldgica acerca de la realidad de nuestra intui-
cioén externa, vamos a distinguir los objetos empiticamente
exteriores de aquellos que podrian llamarse asi en sentido
transcendental, llamandolos directamente cosas que se en-
cuentran en el espacio (A 373).

La expresiéon “objeto externo” puede remitir, pues, al objeto que
se encuentra en el espacio (objeto empiricamente externo), o bien al ob-
jeto externo en sentido trascendental, esto es, a “algo que existe como
cosa en sf misma”. En aquellos pasajes en los que Kant se refiere al
OT como causa o fundamento del fenémeno externo, la expresion OT
alude al objeto externo en este Gltimo sentido, pues remite a una entidad
absolutamente trascendente con respecto al sujeto de la representacion”.

En la expresion OT, el calificativo “trascendental” debe entenderse, pues, como
sinénimo de “trascendente” (el término “trascendental” asume diversos significados en
los textos kantianos; para un analisis detallado de los mismos, véase: Juan Manuel NA-
VARRO CORDON: “El concepto de ‘trascendental’ en Kant”, Logos. Anales del semi-
nario de Metafisica 5 [1970], pp. 7-26; Ignacio ANGELELLI: “On the origins of Kant’s
‘Transcendental””, Kant-Studien 63 [1972], pp. 117-124). Dado que la expresiéon “obje-
to trascendental” alude, pues, a aquello que trasciende absolutamente al entendimiento
humano, la nocién “objeto” debe ser entendida aqui, no de acuerdo con el sentido téc-
nico que se le asigna en el marco de la doctrina critica —a saber, como “aquello en
cuyo concepto estd reunido lo multiple en una intuiciéon dada” (B 137)—, sino mas
bien de acuerdo con una acepcién mas genérica (quizas —podria decitse— como equi-
valente de entidad). Para un analisis de la significacién técnica que asume el término
“objeto” en el marco de la doctrina critica, véase: Paul GUYER: Kant and the Claims of
Knowledge, Cambridge: University Press 1987, pp. 117ss.

Topicos 36 (2009)



90 ILEANA P. BEADE

Tanto el concepto de OT como el de cosa en si son utilizados, en las
obras del periodo critico, para aludir a la causa de los fenémenos sen-
sibles, es decir, a aquello que afecta a la sensibilidad dando origen a la
intuicién empirica®. Dado que la entidad afectante es intuida por la sen-
sibilidad bajo las condiciones formales a priori del espacio y el tiempo,

5Si se tiene en cuenta la distincion entre el fenémeno v la cosa en si establecida en
el marco de la gnoseologia ctitica, parecen darse slo dos posibilidades al momento de
determinat el estatus propio de la entidad afectante: o somos afectados por el fenémeno,
o bien somos afectados por la cosa en si. La primera posibilidad ha de ser rechazada:
en efecto, no puede decirse que el fenémeno afecte a la sensibilidad, pues en tanto pura
representacion de la conciencia, no constituye, en rigor, algo propiamente externo a ella
(por otra parte, siendo el fenémeno resultado de la afeccién, no podria ser considerado,
a la vez, como su causa). En cuanto a la caracterizacion de la entidad afectante como
cosa en si, si bien esta posibilidad es rechazada por numerosos intérpretes (ya que parece
implicar un uso ilegitimo de las categorfas, a saber: la aplicacién de la categoria de causa a
la cosa en si), consideramos que ella se ajusta a lo establecido por Kant en diversos pasa-
jes de sus obras criticas (cf. Ak. IV, 289; Ak. IV, 314-315; A 358-359). Si bien el andlisis de
las dificultades que plantea la cuestién excede los objetivos planteados para el desarrollo
de este trabajo, podemos decir que la afeccion de la sensibilidad por parte de una enti-
dad trascendente al sujeto opera como una suerte de supuesto basico en la doctrina de
la sensibilidad desarrollada en la “Estética Trascendental” (cf. ADICKERS: Kant und das
Ding. .., pp. 4-19; Hans VAIHINGER: Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft,
vol. 2, Stuttgart 1892, pp. 472-472; Chatles PARSONS: “The Transcendental Aesthetic”,
en Paul Guyer (ed.): The Cambridge Companion to Kant, Cambridge: University Press
1992, p. 66). Para un estudio pormenorizado del problema de la afeccién en relaciéon con
la cosa en si, véase: Rae LANGTON: Kantian Humility, Oxford: Clarendon Press 2001,
pp. 7ss.; Lorne FALKENSTEIN: Kant’s Intuitionism. A Commentary on the Transcen-
dental Aesthetic, Toronto: University of Toronto Press 1995, pp. 314-333). Existe ain
una tercera posibilidad a fin de establecer el estatus correspondiente a la entidad afec-
tante: se trata de la “doctrina de la doble afeccién” propuesta por Adickes, doctrina que
establece que el objeto empitico afecta al yo empirico, y la cosa en si, al yo trascendental
(cf. Erich ADICKERS: Kants Lehre von der doppelten Affektion unseres Ich, Tibingen:
J. C. B Mohr 1929). Sin embargo, los intérpretes posteriores han rechazado la solucién
propuesta por Adickes, sefialando que la misma carece de base textual suficiente (cf. Ge-
rold PRAUSS: Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn: Bouvier Verlag 1989, p.
194), o que plantea mas dificultades de las que permite resolver (cf. Roberto TORRETTI:
Manuel Kant. Estudio sobre los fundamentos de la filosofia critica, Santiago de Chile,
Ediciones de la Universidad de Chile: 1967, p. 523). Comentarios criticos acerca de la
“doctrina de la doble afeccién”, pueden verse en: KEMP SMITH: A commentary.. ., pp.
612ss.; CAIMI: “La sensacion...”, pp. 118-119; Francois Xavier CHENET: L’assise de
Tontologie critique: I’ Esthétique transcendantale, Lille: Septentrion1994, pp. 325ss.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 91

este fundamento suprasensible del fenémeno permanece desconocido
para nosotros. En cuanto a su caracter suprasensible, éste se deduce de
la concepcion del tiempo y el espacio como formas a priori de la sen-
sibilidad desarrollada en la “Estética trascendental”. En efecto, una vez
que ha sido establecido el caracter ideal del espacio y el tiempo (condi-
ciones a priori de la sensibilidad), no cabe atribuir ya las determinaciones
espacio-temporales propias de los objetos dados en la experiencia a las
cosas tal como son en si mismas: “como no podemos hacer, de las con-
diciones particulares de la sensibilidad, condiciones de la posibilidad de
las cosas, sino de los fenémenos de ellas, entonces podemos decir que el
espacio abarca todas las cosas que pueden presentarsenos exteriormente,
pero no todas las cosas en si mismas” (A 27/B 43)’.

"Diversos intérpretes coinciden en que la tesis critica que establece el carcter su-
prasensible de la cosa en si se deduce a partir de la concepcién del espacio y el tiempo
como condiciones a priori de la representacion sensible (cf. PARSONS: “The Trans-
cendental...”, pp. 86-88; ALLISON: “Kant’s concept...”, p. 188; TORRETTI: Manuel
Kant..., p. 203; Robert WOLFF: Kant’s Theory of Mental Activity. A commentaty on
the Transcendental Analytic of the Critique of pure reason, Gloucester: Peter Smith
1973, p. 313). Cabe sefialar que la tesis critica que afirma el caracter suprasensible de
la cosa en si no contradice el principio kantiano que establece la incognoscibilidad de las
cosas en si, ya que no pretende determinar qué sean las cosas en si, sino que estable-
ce unicamente que las determinaciones propias del objeto como fenémeno no pueden
setle atribuidos: “no es propiamente conocimiento, si meramente indico cémo no es la
intuicién del objeto, sin poder decir qué estd contenido en ella; pues entonces no he
representado la posibilidad de un objeto para mi concepto puro del entendimiento; pos-
que no he podido dar ninguna intuicién que le correspondiese, sino que sélo pude decir
que la [intuicién] nuestra no es valida para é” (B 149; cf. A 358-359). Por lo demis,
el caracter no cognoscitivo de la tesis que establece el caracter suprasensible de la cosa
en si puede ser constatado si se atiende al caricter analitico de dicha tesis; en efecto, la
proposicién que afirma el caricter inextenso y atemporal de la cosa en sf no es sintética,
ya que puede ser deducida a partir del mero anlisis del concepto de cosa en s (nocidén
que designa al objeto tal como ha de ser considerado mds alld de las condiciones propias
de la intuicion sensible). Al tratarse de una proposicién analitica, no constituye, pues, un
auténtico conocimiento, ya que la mera explicacién de lo implicado en un concepto no
implica efectivamente, para Kant, conocimiento alguno (cf. A 10/B 14). Para un analisis
de esta cuestion, véase: Henry ALLISON: El idealismo trascendental de Kant: una inter-
pretacion y defensa, traduccion de D. M. Granja Castro, Barcelona: Anthropos 1992, pp.
389ss. Por lo demis, la caracterizacién kantiana de la cosa en si como entidad existente
(cf. infra, nota 9) plantea importantes dificultades a la interpretacién que sostiene que

Topicos 36 (2009)



92 ILEANA P. BEADE

En cuanto a la funcién especifica de los conceptos de OT y de cosa
en sf en el marco de la doctrina critica, puede decirse que ambas nocio-
nes aluden al limite insuperable del conocimiento humano, por cuanto
se refieren a aquello que jamas puede ser dado ante la sensibilidad, pet-
maneciendo asi absolutamente desconocido para nosotros. La doctrina
critica establece, efectivamente, que los objetos fenoménicos constitu-
yen el objeto exclusivo del conocimiento humano, conocimiento que en
ningun caso alcanza a la cosa en si: “qué clase de cosa en s{ misma (ob-
jeto transcendental) sea la materia, nos es, por cierto, desconocido” (A
366)® . Mas aun, dado que nuestra sensibilidad sélo nos permite intuir
los objetos tal como son dados bajo las condiciones formales de la re-
presentacién sensible, no podriamos jamds comprender la naturaleza de
este fundamento suprasensible del fenémeno: “el objeto transcendental
que pueda ser el fundamento de este fenémeno que llamamos materia,
es un mero algo de lo cual ni siquiera entenderfamos lo que es, aunque
alguien pudiera decirnoslo” (A 277/B 333)°.

las proposiciones kantianas referidas a la cosa en si son de caricter analitico, ya que,
mientras que el caricter suprasensible de la cosa en si podtia ser deducido a partir del
mero analisis del concepto de cosa en si, es evidente que no ocurre lo mismo en el caso
de la categoria de existencia; en efecto, seflala KKant —en el marco de su critica al “argu-
mento ontolégico”— que la existencia no es un predicado que pueda estar contenido en
el mero concepto de un objeto (cf. A 596/ B 624). Dado que las proposiciones existen-
ciales son, en todo caso, de caricter sintético, sélo pueden basarse en la experiencia (cf.
A 715/B 743). Debe concluirse, pues, que no todas las afirmaciones kantianas referidas
a la cosa en si pueden ser consideradas como afirmaciones no cognoscitivas en virtud
de su pretendido.

8Cf. A 45-56/B 63; A 190-191/B 235-236.

?Cabe sefialar que afirmar la imposibilidad de conocer el OT (o cosa en si) no im-
plica que sea cuestionada su existencia. Kant declara, en efecto, que setfa absurdo “si no
admitiésemos las cosas en si mismas, o si pretendiésemos presentar nuestra experien-
cia como el unico modo posible de conocimiento de las cosas, y por tanto, presentar
nuestra intuicién en el espacio y en el tiempo como la unica intuicién posible, y nues-
tro entendimiento discursivo como el prototipo de todo entendimiento posible, y si,
por consiguiente, pretendiésemos que se tuvieran los principios de la posibilidad de la
experiencia por condiciones universales de las cosas en sf mismas” (Ak. IV, 350-351).
Diversos pasajes de la KrV y de Prolegémenos permiten constatar que Kant conci-
bi6 a la cosa en si como entidad existente. En el Prélogo a la segunda edicién de la
KrV, el autor establece que nuestro conocimiento a priori “sélo se dirige a fenémenos,

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 93

De acuerdo con la acepcién en que se los ha considerado aqui, los
conceptos de OT'y cosa en sf resultan perfectamente equiparables, por
cuanto remiten ambos al fundamento suprasensible del fenémeno, esto
es, a aquello que —presumiblemente— afecta nuestra sensibilidad dando
origen a la intuicién empirica. Esta correspondencia entre ambos con-
ceptos permite afirmar acerca del OT aquello que puede afirmarse acerca
de la cosa en si. Un breve comentario acerca del sentido especifico que
este ultimo concepto asume en el marco de la doctrina critica permitira,
pues, establecer de manera mas precisa el sentido que la nocién de OT
asume en tanto sinénimo de objeto trascendente.

Puede decirse, en primer lugar, que la nocién de cosa en si desig-
na en los textos kantianos al correlato necesatio del fenémeno. Si por
fenomeno entendemos al objeto tal como es dado ante la sensibilidad
(es decir, al objeto tal como es dado bajo las condiciones a priori de la
representacion sensible), el concepto de cosa en s alude en cambio al
objeto en tanto entidad independiente de nuestra sensibilidad:

Se sigue también, de manera natural, del concepto de un
fenémeno en general: que a éste debe correspondetle algo

mientras que deja de lado a la cosa en si misma [como una cosa que es|, por cierto,
efectivamente real en si [fiir sich wirklich], pero desconocida para nosotros” (B XX).
En el §26 de la Analitica de los conceptos, observa que “los fenémenos son sélo repre-
sentaciones de cosas que estin presentes sin ser conocidas en lo que respecta a lo que

I

puedan ser en si” [Allein Erscheinungen sind nur Vorstellungen von Dingen, die, nach
dem, was sie an sich sein mégen, unerkannt da sind] (B 164). En el §13 de Prolego-
menos afirma: “admito, ciertamente, que hay cuerpos fuera de nosotros, esto es, cosas
que conocemos mediante las representaciones que nos produce su influjo sobre nuestra
sensibilidad, aunque nos son completamente desconocidas en lo que respecta a cémo
sean en s{ mismas; cosas a las que damos el nombre de cuerpo, palabra que entonces
significa solamente el fenémeno de aquel objeto desconocido para nosotros, pero no
por ello menos real [aber nichs desto weniger wirklichen Gegesntandes]” (Ak. IV, 289).
Respecto de la existencia del OT (entendido como cosa en si), observa Cameron: “Yet,
by ‘unknowable’, it is clear that Kant does not mean that existence of the transcendental
object is in doubt! Rather, I cannot know what it is, although I can be assured that it is”.
Evan CAMERON: “God, Kant, and the Transcendental Objekt. An Investigation into
Kantian Critique of the Ontological Argument” en Gerhard Funke(ed.): Akten des 4.
Internationalen Kant-Kongresses (Mainz, 1974), New York: Walter de Gruyter 1974, II.
5, p. 349.

Topicos 36 (2009)



94 ILEANA P. BEADE

que no es, en si, fenémeno, porque un fenémeno no puede
ser nada en s{ mismo y fuera de nuestro modo de represen-
tacién, y por tanto, si no ha de resultar un perpetuo circulo,
la palabra fenémeno indica ya una referencia a algo cuya re-
presentacién inmediata es, ciertamente, sensible, pero que
en si mismo, sin esta constitucion de nuestra sensibilidad
[...] debe ser algo, es decir, un objeto independiente de la
sensibilidad (A 251—252).

Al concepto de fenémeno corresponde necesariamente el concep-
to de algo real en si (i. e, de “algo que no es, en si, fenémeno”), pues
—senala Kant—serfa absurdo que hubiese fenémeno “sin que hubiese
algo que apareciese” (B XXVI- XXVID)!Y. Ahora bien, la corresponden-
cia entre el fenémeno y la cosa en si no ha de ser entendida en términos
ontolégicos: efectivamente, Kant no afirma que al fenémeno sensible
le corresponde un fundamento suprasensible ontolégicamente indepen-
diente de aquél, sino que suele caracterizar al fendmeno y a la cosa en
si como nociones que remiten a dos maneras de considerar un objeto
unico, aquel que es dado en la experiencia. Asf sefiala, en el prologo a la
segunda edicién de la KrV, que la doctrina critica “ensefia a tomar el ob-
jeto en una doble significacion, a saber, como fenémeno o como cosa en
si misma” (B XXVII). El fenémeno y la cosa en si no constituyen, pues,
dos entidades diversas e independientes, sino dos dimensiones bajo las
cuales es considerado el objeto dado en la experiencia, en el marco de la
reflexion trascendental:

[E]n el fenémeno, los objetos, e incluso las maneras de
ser que les atribuimos, son considerados siempre como al-
go efectivamente dado; sélo que en la medida en que esa

""Esta correlacion necesaria entre los conceptos de fenémeno y de cosa en si se
basa en la etimologia del término fenémeno: el vocablo aleman Erscheinung (fené-
meno) proviene del verbo erscheinen (apatecer). Si el fenémeno es aparecer, ha de ser
necesariamente un aparecer de algo, algo que no constituye, en sf mismo, una entidad
fenoménica (este algo que aparece como fenémeno sera caracterizado, en el marco de
la filosoffa critica, bajo el concepto de cosa en si).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 95

manera de ser depende solamente de la especie de intuicién
del sujeto en la relaciéon que con ¢él tiene el objeto dado,
ese objeto, como fenémeno, se diferencia de él mismo co-
mo objeto en si (B 69, nuestro subrayado).

[S]i a ciertos objetos, como fendémenos, los llamamos
entes sensibles (Phaenomena), distinguiendo la manera co-
mo los intuimos, de la constitucién de ellos en si mismos,
va implicito ya en nuestro concepto que, por asi decir, les
contrapongamos a ellos [es decir, a los fenémenos], estos
[objetos] mismos, [tomados| segun esta Gltima constitucion
[aquella que les corresponde en tanto objetos en si] (B 300,
nuestro subrayado).

La distincién critica entre fendmeno y cosa en si no implica, pues, la
adhesion de Kant a un dualismo metafisico (que resultarfa incompatible
con los principios fundamentales de la doctrina critica), sino que aparece
como distincién de cardcter estrictamente epistemoldgico: al considerar
al objeto dado como fenémeno, lo consideramos en relaciéon con las
condiciones a priori de la representacion sensible; al considerarlo, en
cambio, mas alld de toda relacién con nuestra sensibilidad, lo pensamos
como cosa en si'l.

Aquello que hemos indicado respecto de la cosa en sf puede ser

afirmado acerca del OT. En primer lugar, se trata aqui de un concepto

"La interpretacion epistemoldgica de la distincion critica entre fenémeno y cosa en
sf —anunciada en los trabajos de H. Heimsoeth, E. Adickes, J. H. Paton, y desarrolla-
da miés trecientemente en las obras de G. Prauss, G. Bird y H. Allison, entre otros—
se opone, pues, a la interpretaciéon ontoldgica, que la considera en cambio como una
distincién referida a dos mundos diversos e irreductibles (el mundo sensible y el inte-
ligible). La interpretacion ontolégica —que se remonta hasta los propios contempora-
neos de Kant y es aun ampliamente aceptada, principalmente en el marco de la literatura
angloamericana— suele considerar al idealismo trascendental como una teoria metafisica
que establece la incognoscibilidad de lo real, relegando nuestro conocimiento al domi-
nio meramente subjetivo de las representaciones. Actualmente, se alude a esta discusion
oponiendo la llamada interpretacién de las ‘dos perspectivas’ a la interpretacion de los
‘dos mundos’ (cf. Karl AMERIKS: “Recent Work on Kant’s Theoretical Philosophy”,
American Philosophical Quarterly 19 (1982), pp. 1-24).

Topicos 36 (2009)



96 ILEANA P. BEADE

que alude al “objeto independiente de la sensibilidad” (mas precisamen-
te: al modo en que consideramos el objeto al hacer abstraccion de toda
condicién propia de la representacion sensible). Esta manera de consi-
derar el objeto no es, por cierto, arbitraria, pues aparece como resultado
de la concepcidn critica del objeto en tanto fendmeno: en efecto, dicha
concepcion implica reconocer que las caracteristicas espacio-temporales
propias del objeto dado se fundan en las condiciones a priori de la repre-
sentacion sensible y no pertenecen, por consiguiente, al objeto tal como
en si mismo. Hemos sefialado que este “objeto independiente de la sen-
sibilidad” es caracterizado por Kant como un fundamento suprasensible
del fenémeno y, sin embargo, no constituye un fundamento ontologica-
mente diverso del fendmeno, sino més bien una dimensién suprasensible
del objeto dado (correlato de su dimensién sensible o fenoménica)!?.
Esta breve reflexion acerca del modo en que ha de ser interpretada
la nocién critica de cosa en sf permite establecer en qué sentido ha de
entenderse la nocion de OT en aquellos pasajes en los que Kant la utiliza
como sinénimo de objeto trascendente. No es ésta, sin embargo, la Gni-

Podria objetarse que, siendo el OT una dimensién suprasensible del objeto fisi-
co, carece de sentido afirmar que aquél afecta nuestra sensibilidad (en efecto, no es facil
comprender en qué sentido una dimensién del objeto fisico podtia afectarnos, dando asi
lugar a la otra dimension de dicho objeto, a saber: su dimensién sensible). Esta dificultad
se resuelve facilmente si tenemos en cuenta que el OT y el fenémeno no constituyen
entidades diversas sino dos modos de considerar el objeto dado en la expetiencia: al
afirmar que aquél nos afecta, no se quiere decir con ello que la dimension suprasensi-
ble del objeto nos afecta, sino mas bien que la entidad afectante ha de ser considerada,
en el marco de la reflexién trascendental, como entidad no sujeta a determinaciones
espacio-temporales (pues tales determinaciones le corresponden tnicamente en tanto es
representada por la sensibilidad). Respecto de esta cuestion, sefiala Allison: “Recorde-
mos que la teorfa kantiana de la sensibilidad no sélo requiere que algo sea ‘dado a’ o
‘afecte’ a la mente; sostiene, ademas, que este algo llega a ser parte del contenido del
conocimiento humano (la ‘materia’ de la intuicién empirica) solamente como resultado
de estar sujeto a las formas a priori de la sensibilidad humana (espacio y tiempo). De
aqui se sigue, ciertamente, que este algo que afecta a la mente (con lo cual funciona co-
mo la causa o fundamento de sus representaciones) no puede ser considerado bajo su
descripcién empirica (como una entidad espaciotemporal). Hacer esto implicaria asignar
a ese objeto, considerado al margen de su relacién con la sensibilidad humana, justamen-
te aquellos rasgos que, de acuerdo con la teotfa, s6lo posee en virtud de esta relacién”
(ALLISON: El idealismo..., p. 383).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 97

ca acepcion en que el concepto de OT es utilizado en el desarrollo de la
KrV. En la seccién siguiente haremos referencia a una segunda acepcion
que, si bien no resulta equiparable con la primera, se halla no obstante
—como tendremos oportunidad de observar— indisolublemente vincu-
lada con ella.

2. El objeto trascendental como correlato objetivo inma-
nente de nuestras representaciones

La imposibilidad de conocer al OT entendido como objeto trascen-
dente (es decir, como correlato trascendente de nuestras representacio-
nes) plantea dificultades al momento de establecer la validez objetiva del
fenémeno. Efectivamente, siendo el fenémeno una representacion, ha
de ser necesariamente referido a un objeto, pues de otro modo no podtia
ser garantizada su objetividad (esto es, no podria garantizarse la concot-
dancia de las diversas representaciones fenoménicas, concordancia que
s6lo es posible por su referencia a un objeto comun'®). Dado que no es
posible establecer la referencia del fenémeno a su correlato trascendente
(pues éste resulta absolutamente desconocido para nosotros), la concien-
cia recurre a un objeto inmanente, que —podtia decirse— opera como
sustituto del objeto trascendente, al momento de establecer la correla-
cién entre la representacion y su objeto. La nocién de OT, entendida en
una nueva acepcion, alude precisamente a este objeto inmanente, mas
precisamente: al concepto de objeto en general. De acuerdo con esta se-
gunda acepcion, el término OT no designa ya a un objeto trascendente,
sino al mero concepto de un objeto y, por tanto, a un tipo de objetivi-

13 Acerca del paralelismo que Kant establece entre la representacion subjetiva (como
estado de conciencia) y el fenémeno (representacion externa de valor objetivo), observa
Allison: “This explicit parallelism between representations in the first instance (obviously
viewed empirically as ideas in the mind) and appearances viewed transcendentally as
representations «in us» is further evidence for our contention that the whole problem
of, and need for, the concept of transcendental object grew out of the fact that Kant’s
transcendental philosophy was grounded in a re-interpretation of the theory of ideas.
Just as representations in the first sense have an empirical object, so appearances viewed
as representations must likewise have their object” (cf. ALLISON: “Kant’s concept...”,
p. 182).

Topicos 36 (2009)



98 ILEANA P. BEADE

dad inmanente a la conciencia. En este sentido es utilizado el término en
una serie de pasajes suprimidos en la segunda edicién de la KrV, en los
que Kant se refiere a las condiciones que ha de satisfacer una represen-
tacién para constituirse como representacion de caracter objetivo. En la
Deduccion trascendental de los conceptos puros del entendimiento (pri-
mera edicién),!* el autor realiza una importante observacion referida al
modo en que ha de ser entendida la relacién entre el conocimiento y su
objeto en el marco del idealismo trascendental:

«Qué se entiende, entonces, cuando se habla de un obje-
to que corresponde al conocimiento, y que por tanto es
diferente de éI? Es facil comprender que ese objeto debe
ser pensado sélo como algo en general = X, porque fue-
ra de nuestro conocimiento no tenemos nada que pudiéra-
mos poner frente a ese conocimiento como algo que le co-
rrespondiese. Pero encontramos que nuestro pensamiento
de la referencia de todo conocimiento a su objeto lleva en si
algo de necesidad, pues éste es considerado como aquello
que se opone a que nuestros conocimientos sean determi-
nados al azar, o de manera caprichosa, y antes bien [hace]
que estén determinados a priori de clerta manera; porque al
tener que referirse a un objeto, necesariamente concuerdan
entre si con respecto a éste; es decit, deben tener aquella
unidad en la que consiste el concepto de un objeto. Es cla-
ro, sin embargo, que, como sélo tratamos con el mdaltiple
de nuestras representaciones, y aquel X que les corresponde
(el objeto), puesto que tiene que ser algo diferente de todas
nuestras representaciones, no es nada para nosotros, [en-
tonces| la unidad que el objeto hace necesaria no puede ser

"No nos detendremos a analizar los argumentos desarrollados en la llamada “De-
duccién A”, dado que la complejidad de esta seccion de la KrV exige un estudio pot-
menorizado que, por razones de espacio, no podriamos desarrollar aqui. Para un estudio
detallado de esta seccion, véase: Michael BARKER: “The Proof Structure of Kant’s A-
Deduction”, Kant-Studien 92 (2001), pp. 259-282.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 99

otra cosa que la unidad formal de la conciencia en la sintesis
multiple de las representaciones (A 104-105).

Sefialamos ya que los objetos dados en la experiencia son conce-
bidos, en el idealismo ctitico, como entidades puramente fenoménicas.
Indicamos asimismo que, en virtud de su estatus representacional, los
fenémenos exigen ser referidos a un objeto, de manera tal que pueda ser
garantizada su validez objetiva. Sin embargo, el objeto trascendente co-
rrespondiente al fenémeno nos es absolutamente desconocido (o, como
afirma Kant en el pasaje citado, “no es nada para nosotros”), razén por
la que no podemos recurrir a éste en tanto correlato objetivo de la re-
presentacion fenoménica. ¢A qué objeto ha de ser referido, entonces, el
fenémeno, puesto que no tenemos relacién con objeto alguno mas alld
del orden de la representacion? Dado que el objeto trascendente corres-
pondiente a la representaciéon no puede ser intuido por la sensibilidad
(que solo intuye fenémenos), la unidad que deberia proporcionar tal ob-

15

jeto ha de ser proporcionada por la conciencia, ® mas precisamente, por

un concepto de objeto concebido por ella, a saber: el concepto de un

objeto en genera]m.

BEn este sentido, sostiene Longenesse que el “objeto = X” no es algo independien-
te del acto de juzgar o representar: el objeto representado por el término “X” depende
enteramente del acto de juzgar por el cual atribuimos al mismo determinados predicados
(cf. Béatrice LONGUENESSE: Kant and the capacity to judge. Sensibility and Discursi-
vity in the Transcendental Analytic of the Critique of pure Reason, traduccion inglesa de
Ch. T. Wolfe, Princeton: Princeton Universitty Press 2000, pp. 108-110).

Respecto de esta cuestion, observa Wolff: “If the objects of my sensuous represen-
tations are nothing to me, then in what sense can those representations be said to give
me knowledge? How can I know of their conformity to an object which is necessarily
hidden from me? [...] At this point, there are two alternative lines of reasoning which
Kant may follow. He may decide that there is no sense at all to the notion of an object
of representations, and hence that we do not have any knowledge, strictly so called [...].
Or, he may decide to reinterpret the phrase, ‘object of representations’, thereby pre-
serving the characteristics of objectivity and necessity by explaining them in a different
way [...]. Kant chose the latter alternative” (WOLFF: Kant’s Theory..., p. 138). Acerca
de la relacién entre las representaciones y el objeto de conocimiento en el marco de la
doctrina critica, sefiala Allison que la nocién de objetividad debe ser re-interpretada en
términos inmanentes a la conciencia (ALLISON: “Kant’s concept...”, pp. 178-179). Ob-

Topicos 36 (2009)



100 ILEANA P. BEADE

De acuerdo con esta nueva acepcion, el término OT no remite ya al
objeto trascendente sino a un objeto inmanente, punto de convergencia
ideal de nuestras representaciones!’. El término ‘trascendental’ es utili-
zado aqui, pues, en su acepciéon mas técnica, ya que remite en este caso
a aquel conocimiento “que se ocupa, en general, no tanto de objetos,
como de nuestra manera de conocer los objetos, en la medida en que
ella ha de ser posible a priori” (B 25). Si bien tanto el OT trascendente
como el OT inmanente constituyen objetos no empiricos (y han de ser
diferenciados, pues, del objeto fisico, dado en el tiempo y el espacio), su
caricter trascendental no resulta equiparable: mientras que aquél consti-
tuye un correlato trascendente del fenémeno sensible, este ultimo cons-
tituye una condicién trascendental de la objetividad, en tanto aquello
que hace posible garantizar la validez objetiva del fenémeno como re-
presentacién. El estatus trascendental del OT inmanente remite, pues,
a su caracter de condicién necesaria de toda representacioén objetiva en
general.

La diversa relacién que el OT trascendente y el OT inmanente guat-
dan respecto del fenémeno puede ser constatada, por lo demas, si se
atiende a la observacién kantiana segin la cual el OT “es siempre idén-
tico en todos nuestros conocimientos”. En la “Deduccién A” Kant ob-
serva, en efecto, que los fenémenos:

[N]o son cosas en si mismas, sino que son, ellos mismos,
solo representaciones, que a su vez tienen un objeto, el cual,
entonces, ya no puede ser intuido por nosotros, y por eso
podtia llamarse el objeto no empirico, es decir, [el obje-
to] transcendental = X. El concepto puro de este objeto
transcendental (que efectivamente es siempre idéntico = X
en todos nuestros conocimientos) es aquello que en todos
nuestros conceptos empiricos puede suministrar, en gene-

servaciones andlogas pueden hallarse en: Horst SEIDL: “Bemerkungen zu Ding an sich
und transzendentalem Gegenstand in Kants Kritik der reinen Vernunft”, Kant-Studien
63 (1972), p. 148.

Cf. NAVARRO CORDON: “El concepto. ..”, pp. 11-12.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 101

ral, referencia a un objeto, es decir, realidad objetiva (A 108-
109).

Sila nocién de OT en tanto objeto trascendente remite a una dimen-
sién suprasensible del fenémeno, cabe suponer que a cada fenémeno le
corresponde un OT (en efecto, si cada uno de los objetos dados en el es-
pacio puede ser considerado como fenémeno, o bien, como OT, habtia
pues tantos OT como fendémenos dados). Ahora bien, el OT en tanto
concepto de un objeto en general no constituye un correlato trascen-
dente del fenémeno sino un objeto formal intencionado por la concien-
cia a fin de garantizar la validez objetiva de sus representaciones feno-
ménicas;!® de alli que dicho OT pueda ser “siempre idéntico en todos
nuestros conocimientos”, pues se trata aqui, en rigor, de un concepto de
objeto que opera como punto de convergencia ideal de todas nuestras
representaciones fenoménicas.

En cuanto a la caracterizaciéon del OT como una incégnita (“algo en
general = X”), ello podria generar cierta confusion entre ambas acepcio-
nes del concepto de OT, pues asi como nada podemos saber acerca del
OT trascendente, nada podemos conocer tampoco acerca del OT inma-
nente, aunque por razones muy diversas: el OT trascendente (o cosa en
sf) resulta absolutamente incognoscible para el entendimiento humano
ya que las condiciones necesarias de nuestra facultad de representacion
imponen al objeto determinadas caracteristicas formales (operando asi
como una suerte de mediacioén entre el sujeto y el objeto de conocimien-
to); por su parte, el OT inmanente resulta absolutamente desconocido
para nosotros por cuanto constituye la condicién dltima de todo cono-

"8Sefiala WoIff respecto de este punto: “The concept of an object in general = X is
the pure form of objectivity. It is provided by the mind, which imposes it on the given
manifold of perceptions, thereby rendering them ‘objective’, which is to say giving them
relation to an object of knowledge” (WOLFF: Kant’s Theory..., p. 136). Para un analisis
de la funcién objetivante desempefiada por OT en tanto concepto de objeto en gene-
ral, véase: Donald GOTTERBARN: “Objectivity Without Objects. A Non-Reductionist
Interpretation of the Transcendental Object”, en Gerhard Funke (ed.): Akten des 4. In-
ternationalen Kant-Kongresses (Mainz, 1974), New York: Walter de Gruyter 1974, I1.
3, pp. 202ss.

Topicos 36 (2009)



102 ILEANA P. BEADE

cimiento objetivo en general y, en cuanto tal, no admite ser él mismo
objerjvadolg.
*

Hemos aludido a las razones que permiten sostener que la ambi-
giiedad implicada en el uso kantiano del concepto de OT no es resulta-
do de un mero “descuido terminoldgico”, sino que se funda en princi-
pios doctrinales del idealismo critico: dado que el fenémeno —entidad
representacional— no puede ser referido a su correlato trascendente
(pues dicho correlato resulta absolutamente desconocido para noso-
tros), la conciencia apela a un concepto de objeto en general a fin de
garantizar la validez objetiva de sus representaciones fenoménicas. Am-
bas acepciones del concepto se hallan asf directamente vinculadas. En el
tercer capitulo de la “Analitica de los principios”, Kant realiza algunas
observaciones que resultan relevantes a fin de establecer de manera mds
precisa la relaciéon entre dichas acepciones:

Todas nuestras representaciones [...] son referidas por el
entendimiento a algun objeto; y puesto que los fenémenos
no son sino representaciones, el entendimiento los refiere
a un algo, objeto de la intuicién sensible, pero entonces es-
te algo es solamente el objeto transcendental. Este significa
empero un algo = X del que no sabemos nada, ni tampoco
podemos, en general, (segun la actual disposiciéon de nues-
tro entendimiento), saber nada, sino que sélo puede servir
como un correlatum de la unidad de la apercepcion para la
unidad de lo multiple en la intuicién sensible, [unidad] por
medio de la cual el entendimiento lo unifica en el concepto
de un objeto (A 250).

En este sentido observa Kant que “este objeto transcendental no se puede separar
de los datos sensibles, porque entonces no queda nada por lo cual fuera pensado. En si
mismo no es, por consiguiente, objeto alguno de conocimiento, sino sélo la representa-
ci6én de los fenémenos bajo el concepto de un objeto en general, el cual es determinable

por lo multiple de ellos” (A 250-251).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 103

He aqui uno de los pasajes en los que el término OT es utilizado
de manera ambigua. En la proposicion inicial, Kant parece referirse al
OT trascendente, pues sefiala que nuestras representaciones deben ser
referidas a un algo del que nada sabemos?. En la observacion final, el
término parece ser utilizado en cambio en su segunda acepcién, pues se
indica que el OT sirve como “un correlatum de la unidad de la apercep-
cién para la unidad de lo miltiple en la intuicién sensible”?!. Se advierte
asi la estrecha conexion entre las dos acepciones del término OT: pues-
to que nada sabemos acerca del OT (correlato trascendente de nuestras
representaciones), el referente objetivo de dichas representaciones ha de
ser trascendentalmente constituido como un polo de unidad objetiva co-
rrelativo a la actividad sintética operada por la conciencia; a la unidad
subjetiva de la apercepcién corresponde, pues, una unidad objetiva ideal
proporcionada por el concepto de un objeto en general. En sintesis: co-
mo no podemos conocer las cosas tal como son en s{ mismas, pensamos
un OT como causa suprasensible del fenémeno:

El entendimiento limita la sensibilidad, sin ensanchar con
ello su propio campo; y al advertirle a ella que no pretenda
referirse a cosas en si mismas, sino solamente a fenémenos,
piensa él para si, un objeto en si mismo, pero sélo como
objeto trascendental, que es la causa del fenémeno (y por
tanto, no [es] fenémeno él mismo) (A 288/B 344-345, nues-
tro subrayado).

PKant caracteriza a este algo como un “objeto de la intuicion sensible”, expresion
que en este caso parece aludir al objeto que asumimos como causa o fundamento de
dicha intuicién, es decir, al objeto trascendente que afecta nuestra sensibilidad dando
origen a la intuicién sensible. La expresion “objeto de la intuicién sensible” no alude
aqui, pues, al fenémeno, definido en el paragrafo inicial de la Estética como “objeto in-
determinado de una intuiciéon empitica” (cf. A 20/B 34), sino —reiteramos— al objeto
trascendente o cosa en si.

*'Rabade Romeo observa que al “polo de unidad subjetiva [constituido por la aper-
cepcion] debe responder, al menos hipotéticamente, un polo de unidad objetual |...].
Es un centro de referencia hacia el que convergen ‘idealmente’ los actos de unificaciéon
emanados del polo trascendental-subjetivo de unificacion [...]. En pocas palabras, la
unidad formal de la apercepcion necesita, al menos como pensable, un correlato, al que
llamamos objeto trascendental” (RABADE ROMEO: Kant. Problemas.. ., pp. 100-101).

Topicos 36 (2009)



104 ILEANA P. BEADE

La segunda acepcién del término OT surge, pues, como respuesta a
uno de los problemas cruciales que plantea la doctrina critica, a saber:
la imposibilidad de adscribir el fenémeno a su correlato trascendente
(correlato que dicha doctrina declara absolutamente desconocido para el
entendimiento humano). En relacién con este problema fundamental ha
de entenderse, pues, el sentido ambiguo que la nocién de OT asume en
diversos pasajes de la KrV?2,

3. Consideraciones acerca de la conexion entre los concep-
tos de objeto trascendental, cosa en si y noumeno

Nos hemos referido a las dos acepciones posibles del concepto de
OT, indicando los motivos que permiten explicar el uso ambiguo de di-
cho concepto en el desarrollo de la gnoseologfa critica. Antes de concluir,
quisiéramos realizar algunas observaciones acerca de la relacion que ha
de establecerse entre la nocion de OT y los conceptos de noimeno y
cosa en si, con los que resulta frecuentemente identificada®.

*Coincidimos con Allison cuando sefiala que la ambigiiedad implicada en el uso
kantiano del concepto de OT, lejos de ser resultado de un descuido terminoldgico,
constituye una consecuencia ineludible de la doctrina del idealismo trascendental: “It
is precisely because we can have no intuition of an object corresponding to our repre-
sentations (the transcendental object as it is fiir sich), that we have to interpret the rela-
tion between representations and their object as a relation between the representations
themselves (The transcendental object as it is fiir uns). It is therefore not, as is generally
supposed, the case that Kant simply has two distinct notions of transcendental object:
one of a thing in itself underlying appeatances, the other of the necessary synthetic unity
of these appearances, which he somehow manage to confuse. Rather, his whole concern
is to show that since the former are unknowable, the idea of an object corresponding to
appearances must be taken in the latter sense” (ALLISON: “Kant’s concept...”, p. 184).

PLa identificacién entre los conceptos de O'T, nodimeno y cosa en si puede condu-
cir —segun entendemos— a interpretaciones erréneas de la doctrina critica. A modo de
ejemplo, puede aludirse a las observaciones realizadas por Grabau acerca de la cosa en
s, a la que el autor parece identificar con el noimeno en sentido positivo: “The disad-
vantage of Kant’s doctrine is that he often talks of this functional term [the concept of
a thing in itself] as a thing, an object even, which might appear as it really is to some
nonsensuous intuition” (Richard GRABAU: “Kant’s concept of the Thing-in-itself: an
interpretation”, The Review of Metaphysics XVI-4 [1963], p. 778). Nuestro analisis pre-
cedente permite concluir que la cosa en si no se reduce, en el marco de la gnoseologia

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 105

Consideremos, en primer lugar, uno de los pasajes a los que hemos
aludido anteriormente, en el que Kant parece utilizar los conceptos de
OT y de noimeno como nociones en cierta medida equiparables:

[A]quel algo que sirve de fundamento de los fenémenos
externos, y que afecta a nuestro sentido de tal manera que
éste recibe las representaciones de espacio, de materia, de
figura, etc., este algo, considerado como noumenon (o me-
jot, como objeto trascendental) [...] no es extenso, ni impe-
netrable, ni compuesto, porque todos esos predicados con-
ciernen solamente a la sensibilidad y a la intuicién de ella, en
la medida en que somos afectados por tales objetos (por lo
demas, desconocidos para nosotros). Pero esas expresiones
no dan a conocer qué clase de objeto sea, sino solamen-
te que a €, como [objeto] que es considerado en si mis-
mo, sin referencia a los sentidos externos, estos predicados

de los fenémenos externos no pueden serle atribuidos (A
358-359).

Es evidente que Kant se refiere aqui al OT como cosa en si, pues
alude a aquello que afecta nuestros sentidos dando origen a las repre-
sentaciones sensibles (y admite ser considerado asf como fundamento
suprasensible del fenémeno); mas adelante se refiere, efectivamente, al
objeto considerado en s{ mismo (“sin referencia a los sentidos exter-
nos”) y sefiala que a dicho objeto no podemos atribuirle ninguna de las
determinaciones propias del objeto como fenémeno. Observa, sin em-
bargo, que dicho fundamento puede ser considerado como noimeno

critica, a un mero concepto funcional, sino que es asumida por Kant como entidad efec-
tivamente existente (cf. supra, nota 9); en todo caso, el concepto de notimeno en sentido
positivo podtia ser entendido como un término puramente funcional, ya que parece ser
utilizado a fin de destacar el caricter estrictamente sensible (y, por tanto, pasivo o re-
ceptivo) de la intuicién humana. La identificacién entre las nociones de noumeno en
sentido positivo y de cosa en si podtia conducir, pues, a una interpretacioén errénea del
concepto de cosa en si, que conducirfa, a su vez, a una lectura inadecuada del idealismo
critico: en efecto, si se interpretara a la cosa en sf como un mero concepto funcional,
podria arribarse a la interpretacion del idealismo kantiano como doctrina filoséfica que
reduce lo real al orden fenoménico.

Topicos 36 (2009)



106 ILEANA P. BEADE

“o, mejot, como objeto trascendental” (A 358). A través de esta suerte
de correccién, de caracter mas bien retorico, el autor parece sugerir que
el concepto de OT resulta mas apropiado que el de noumeno para alu-
dir al fundamento desconocido de los fenémenos (i. e, a las cosas en
si). A fin de establecer las razones de esta presunta correcciéon debemos
analizar brevemente el sentido del concepto ctitico de noumeno.

Dicho concepto alude a “cosas posibles que no son objeto de
nuestros sentidos, en tanto que son objetos meramente pensados por
el entendimiento” (B 300) y su funcién principal es establecer los limites
insuperables de nuestra sensibilidad (que sélo intuye a los objetos co-
mo fenémenos). Sobre la base de esta definicién general del noimeno
como ente inteligible, Kant establece una distincién entre dos sentidos
diversos del término, que puede aludir, o bien a la cosa en tanto no es
intuida por la sensibilidad, o bien al objeto de una posible intuicién inte-
lectual (problematica para nosotros):

Si entendemos por noumeno una cosa, en la medida en
que no es objeto de nuestro modo de intuicion sensible,
pues hacemos abstraccién de nuestro modo de intuicién
de ella; entonces esto es un noumeno en sentido negativo.
Pero si entendemos por tal un objeto de una intuicion no
sensible, entonces suponemos una particular especie de in-
tuicidn, a saber, la intelectual, que no es, empero, la nuestra,
y de la cual no podemos entender ni siquiera la posibilidad;
y eso serfa el nodmeno en significado positivo (B 307)%*.

*Rabade Romeo distingue cuatro sentidos diversos del concepto de noimeno en la
KrV: noumeno designa, en primer lugar, lo inteligible, es decit, aquello que es objeto
del entendimiento puro (en este sentido, el noumeno se opone al fenémeno en tanto
objeto sensible); atendiendo a una segunda acepcion, el término alude al objeto de una
intuicion intelectual (en este sentido, se opone al fendmeno en tanto objeto de una in-
tuicion sensible); segin una tercera acepcion, el concepto alude a aquello que no puede
ser dado en la experiencia (en este caso, se opone al fenémeno en tanto objeto de una
experiencia posible); por dltimo, el concepto de noumeno remite al posible objeto del
entendimiento divino, y aqui se opone al fendmeno en tanto objeto de una intuicién
sensible, propiamente humana (cf. RABADE ROMEO: Kant. Problemas.. ., pp. 89-90).
El autor sefiala que, a partir de la segunda edicién de la KrV, estos cuatro sentidos se

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 107

Puede decirse que el noumeno en sentido negativo resulta equipa-
rable a la cosa en si (y, por extension, al OT trascendente): en efecto,
se trata de conceptos que remiten al objeto considerado independiente-
mente de toda relacién con nuestra sensibilidad. En cuanto al noiumeno
en sentido positivo, éste no admite ser identificado con la cosa en si (ni,
por tanto, con el OT trascendente), pues ni la nocién de cosa en si ni
la de OT trascendente aluden al posible “objeto de una intuicién no
sensible”, sino que se refieren mas bien a aquella dimensién del objeto
dado en la experiencia que resulta desconocida para nosotros (dado que
la sensibilidad humana sélo representa a los objetos bajo las condiciones
formales a priori del espacio y el tiempo).

En el pasaje al que aludimos inicialmente, Kant sugiere que la nocion
de OT resulta mas apropiada que la de notimeno a fin de caracterizar
el fundamento suprasensible de los fenémenos externos. Quizas podtia
alegarse que la razén de esta preferencia descansa en el cardcter ambiguo
del concepto de noumeno (concepto que puede asumir diversos signifi-
cados, segin se lo entienda en sentido negativo o positivo); sin embargo,
hemos sefialado que también la nocién de OT resulta ambigua, por cuan-
to parece aludir, ya al objeto trascendente, ya a un objeto inmanente a la
conciencia (de acuerdo con las dos acepciones que han sido aqui analiza-
das)®. Si el concepto de OT parece més apropiado que el concepto de

noumeno para referirse al fundamento suprasensible del fenémeno, tal

reducen, basicamente, a dos: el primero, el segundo y el cuarto corresponden a lo que
en 1787 Kant denominard “noumeno en sentido positivo™; el tercero alude, en cambio,
al llamado “nodmeno en sentido negativo” (cf. RABADE ROMEO: Kant. Problemas. ..,
p. 91).

5Si bien Kant no distingue explicitamente ambas acepciones del término, diversos
intérpretes coinciden en que el concepto de OT es utilizado segin las dos acepcio-
nes mencionadas (cf. George SCHRADER: “The thing in itself in Kantian Philosophy”,
Review of Metaphysics 2 (1948/1949), p. 533; ALLISON: El idealismo..., p. 374;
WOLFF: Kant’s Theory. .., pp. 313-314; ADICKES: Kant und das Ding. .., pp. 99ss.; PA-
TON: Kant’s Metaphysic..., pp. 420-425; Rolf GEORGE: “Transcendental Object and
Thing in Itself. The Distinction and its Antecedents”, en Gerhard Funke (ed.): Akten des
4. Internationalen Kant-Kongresses (Mainz, 1974), New York: Walter de Gruyter 1974,
t. 1L, p. 191; Moltke S. GRAM: “Things in Themselves: The Historical Lessons”, Journal
of the History of Philosophy XVIII-4 (1980), p. 414; TORRETTI: Manuel Kant..., p.
502; SEIDL: “Bemerkungen zu Ding...”, pp. 305-314). No todos los autores coinciden,

Topicos 36 (2009)



108 ILEANA P. BEADE

vez ello se deba a los equivocos que podtia suscitar la caracterizacién de
dicho fundamento como noumeno, es decir, como un “ente inteligible”:
en efecto, si el fundamento suprasensible del fendmeno fuese considera-
do como un ente inteligible (i.e., como un mero ente de razén), podria
arribarse a la conclusion de que dicho fundamento no es real, y ello im-
plicarfa entonces que o real se reduce, en el marco del idealismo critico,
a la mera realidad fenoménica. La identificacion entre el fundamento
suprasensible del fenémeno (la cosa en si) y el noiumeno podria condu-
cir, pues, a una interpretacién subjetivista o fenomenalista del idealismo
trascendental, interpretacion que —segin entendemos— no se ajusta a

los principios fundamentales de dicha doctrina?®.

*

Una vez aclarado el significado especifico de los conceptos de cosa
en sf, noumeno y OT en el marco del idealismo critico, podemos pa-
sar a analizar la relacién existente entre dichos conceptos, analisis que
—entendemos— resulta indispensable a fin de evitar los errores de in-
terpretacion que podtian suscitarse a partir de la simple identificacién
entre estos conceptos.

Acerca del OT —en el sentido de objeto trascendente— podemos
afirmar lo mismo que hemos afirmado acerca de la cosa en si, a saber:
que constituye una entidad suprasensible que asumimos como causa o

sin embargo, respecto de los motivos que permiten explicar esta doble acepcién del
concepto.

% La interpretacién subjetivista considera el idealismo trascendental como una teoria
metafisica que establece la incognoscibilidad de lo real, relegando nuestro conocimiento
al dominio meramente subjetivo de las representaciones. La interpretacién fenomenalista
—estrechamente vinculada con la anterior— establece que la doctrina kantiana reduce
la realidad a una pura apatiencia fenoménica. Ambas interpretaciones constituyen asi
variantes de lo que podtfa caracterizarse como la interpretacion idealista de la doctrina
kantiana (entendiendo por tal aquella interpretacién que identifica dicha doctrina con el
llamado idealismo convencional). En diversos pasajes de su obra Kant procura evitar
esta interpretacién de su doctrina (cf. B 69ss.; B 275ss.; Ak. IV, 372ss.); sin embargo,
dicha interpretacién ha sido hegemonica, desde la época del surgimiento y desarrollo de
la doctrina critica hasta nuestros dias (cf. ALLISON: El idealismo.. ., pp. 30ss.).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 109

fundamento desconocido de los fendmenos externos. Ahora bien, mien-
tras que el OT trascendente resulta perfectamente equiparable con la
cosa en si, el OT inmanente debe ser claramente diferenciado de ella,?’
pues la cosa en si constituye una entidad trascendente a la conciencia,
y el OT —en tanto concepto de objeto en general— constituye, por
el contrario, un objeto puramente inmanente (i.e., un punto de conver-
gencia ideal, al cual la conciencia refiere sus representaciones a fin de
garantizar su validez objetiva).

Respecto de la relaciéon entre el OT' y el noumeno en sentido nega-
tivo, este ultimo admite ser identificado con el OT trascendente (siendo
ambos equiparables a la cosa en si). Sin embargo, en sentido positivo
el noumeno no ha de ser identificado con el OT en ninguna de sus
acepciones posibles: con respecto al OT trascendente (equiparable a la
cosa en si), si bien en ciertos pasajes Kant caracteriza a la cosa en sf
como el posible objeto de una intuicién intelectual,”® lo cierto es que
tanto la cosa en si como el OT trascendente son concebidos por Kant

como una entidad existente,?’

mientras que la existencia del objeto de
una (posible, aunque para nosotros problematica) intuicién intelectual

no podria ser establecida®. Mas problematica atn resulta la caracteriza-

7 Cf. Claudia JAUREGUT: Sentido interno y subjetividad. Un andlisis del problema
del auto-conocimiento en la filosofia trascendental de Kant, Buenos Aires: Prometeo
Libros 2008, p. 44.

BCt. infra, nota 30.

2y, supra, nota 9.

*Podria objetarse que tampoco la existencia del OT trascendente (o cosa en si) pue-
de ser establecida. Sin embargo, podemos asumir legitimamente dicha existencia, si con-
sideramos que la cosa en si no constituye una entidad diversa del objeto fisico, sino una
dimensién suprasensible del mismo (dimensién desconocida para nosotros). Si se acepta
la interpretacién epistemoldgica de la distincion critica entre el fenémeno y la cosa en
si (cf. supra, nota 11), puede decirse, pues, que en la existencia del objeto fenoménico
esta implicada la existencia de la cosa en si. Mas alld de las importantes dificultades que
plantea la aplicacién de la categorfa de existencia (y de cualquier categoria en general)
a las cosas en s mismas, resulta evidente que Kant las consideré como entidades efec-
tivamente existentes. Si bien el analisis de estas dificultades excede el objetivo que nos
hemos propuesto para el desarrollo de este trabajo, cabe sefialar que la doctrina critica
deja abierto un espacio para el llamado uso trascendental de los conceptos puros del
entendimiento, uso que consiste en referir un concepto puro “a las cosas en general y

Topicos 36 (2009)



110 ILEANA P. BEADE

cién del OT inmanente como “objeto de una intuicién intelectual”, ya
que en tanto condicion dltima de toda objetividad, el OT no puede ser
constituido él mismo como objeto de conocimiento, y no admite, pues,
ser considerado como objeto de un tipo de intuicién que, en caso de dar-
se, harfa posible un conocimiento inmediato de aquello que es intuido?!.
De hecho, Kant declara explicitamente que el OT no ha de ser llamado

noumeno:

El objeto al cual refiero el fendmeno en general es el obje-
to transcendental [...]. Este no puede llamarse noumenon;
pues no sé lo que ¢l es en si mismo, y no tengo concep-
to alguno de él [...]. No puedo pensarlo mediante ninguna
categorfa; pues ésta vale para la intuiciéon empirica, para lle-
vatla bajo un concepto de objeto en general (A 253).

en si mismas” (A 238/B 297). Para un analisis detallado de la posicién ambigua asumida
por Kant con respecto a la posibilidad de un uso trascendental de los conceptos puros
del entendimiento, véase: ADICKES: Kant un das Ding. .., pp. 42ss.

'La intuicion intelectual es caracterizada por Kant como un modo de represen-
tacién que —en caso de ser efectivamente posible— darfa acceso a un conocimiento
inmediato de lo intuido. En el §8 de la “Estética trascendental”, se obsetva, en efecto,
que nuestra intuicién “se llama sensible porque no es originaria, es decir, [no es] tal que
por ella sea dada la existencia misma del objeto de la intuicién (y esta [manera de in-
tuicién], por lo que podemos entender, sélo puede corresponderle al Ente originario),
sino que depende de la existencia del objeto, y por tanto, es posible s6lo gracias a que la
capacidad representativa del sujeto es afectada por aquél” (B 72). La intuicion intelectual
es contrapuesta, pues, a la intuicion sensible (humana), la cual, al estar necesariamen-
te sujeta a las condiciones a priori de la sensibilidad (espacio y tiempo), es incapaz de
proporcionar un conocimiento de la cosa tal como es en si, y sélo puede representarla,
por consiguiente, como fenémeno. En un texto de 1790 — Uber eine Entdeckung, nach
der alle neue Kritik der reinen Vernunft durch eine altere entbehtlich gemacht werden
soll— Kant observa, en efecto: “Una de dos: o bien la intuicién es, segin el objeto,
enteramente intelectual, esto es, intuimos las cosas como son en s [...] o bien no es
intelectual, y entendemos por tal [intuicién] sélo el modo como somos afectados por
un objeto que, en si mismo, nos es enteramente desconocido” (Ak. VIII, 220). Cita-
mos la traduccién espafiola: Immanuel KANT: La polémica sobre la Critica de Ia razoén
pura (Respuesta a Eberhard), traduccién de M. Caimi, Madrid: Minimo Transito 2002.
La intuicion intelectual serfa propia de una inteligencia creadora (divina) y datfa acceso
al conocimiento de la cosa tal como es en sf misma (i. e, independientemente de toda
condicién subjetiva de la representacion).

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 111

Consideramos que en este pasaje se alude al OT en el sentido de
objeto trascendente y al noumeno como objeto de un conocimiento
intelectual puro: en efecto, Kant intenta destacar aqui que el OT que
asumimos como fundamento del fenémeno no ha de ser considerado
como un objeto susceptible de ser conocido a partir de puros conceptos.
En la “Nota a la anfibologia de los conceptos de la reflexion”, declara,
sin embargo, que es posible llamar noumeno al OT, siempre que con ello
pretendamos Gnicamente establecer los limites de nuestra sensibilidad:

Si queremos llamar noumenon a ese objeto [al objeto
trascendental|, porque la representacién de €l no es sensi-
ble, somos libres de hacerlo. Pero puesto que no podemos
aplicatle ninguno de nuestros conceptos del entendimien-
to, esta representacion permanece vacia para nosotros, y no
sirve para nada mds que para sefialar los limites de nuestro
conocimiento sensible, y para dejar un espacio restante, que
no podemos llenar ni con la experiencia posible, ni median-
te el entendimiento puro (A 288-289/B 345).

La posibilidad de caracterizar al OT como un noumeno descansa,
pues, en el cardcter no sensible (no empirico) de la representacion de OT,
caricter que evidentemente comparte con la representacion de un nou-
meno. Sin embargo, ha de tenerse presente que esta caracterizaciéon no
supone conocimiento alguno acerca del OT, pues la representacion de
éste permanece, en todo caso, absolutamente indeterminada, ya que las
categorias no alcanzan a determinar objeto alguno sino al ser referidas
a una materia intuitiva provista por la sensibilidad®?. T.a caracterizacién
del OT como notmeno sélo serd legitima en tanto apunte a destacar los

32Kant observa en el pasaje citado que las categorfas no pueden ser utilizadas pa-
ra pensar al OT. Es oportuno sefialar que el término pensar es utilizado, en este caso,
como sinénimo de conocer; en efecto, si bien las categorias sélo proporcionan un co-
nocimiento objetivo en la medida en que son referidos a una materia intuitiva provista
por la sensibilidad, aquéllas pueden ser empleadas, no obstante, pata el pensamiento de
aquello que no es dado como objeto de una experiencia posible: “Ahora bien, median-
te una categorfa pura en la cual se hace abstraccién de toda condicién de la intuicion
sensible, unica posible para nosotros, no se determina, por consiguiente, ningin objeto,

Topicos 36 (2009)



112 ILEANA P. BEADE

limites propios de nuestra facultad de representacion sensible (al sefialar
que el fundamento trascendente de los fenémenos externos no puede
ser jamas intuido por la sensibilidad, ni, por consiguiente, conocido),
sino que —al igual que un notimeno— sélo puede ser pensado.

En sintesis, los conceptos de noumeno y de OT sélo admiten ser
identificados en la medida en que ambos sean interpretados de acuerdo
con aquella acepcién que permite equipararlos con el concepto de cosa
en si: entendido como sinénimo de objeto trascendente, la nocién de
OT coincide, pues, con la de notimeno en sentido negativo, y ambas
remiten al objeto considerado mas alld de toda relacién con nuestra sen-
sibilidad?. Si estos conceptos son interpretados, en cambio, segin una
acepcion diferente (es decir, si se considera al OT como objeto inma-

sino solamente se expresa el pensar de un objeto en general, segun diferentes modis™ (A
247/B 304).

3 TORRETTI sefiala que entre las nociones de cosa en si, notimeno en sentido nega-
tivo y OT “no es facil, como se ve, encontrar mucho mas que un matiz de diferencia [... ].
Combinandolas, concluimos que sélo podemos representarnos las cosas en si como un
noumeno en sentido negativo, y que no disponemos de otro concepto para pensarlo
que el de un objeto trascendental, esto es, un objeto cualquiera, completamente inde-
terminado e incégnito” (TORRETTI: Manuel Kant..., p. 519). Otros autores sefialan,
sin embargo, que cada uno de estos términos asume un sentido propio y especifico. Tal
es el caso de RABADE ROMEO, quien se refiere al significado propio de cada uno de
ellos contraponiéndolos a la nocién de fendmeno, nocién que asume, a su vez signifi-
cados diversos, segiin sea contrapuesta al noimeno, a la cosa en si, o al OT: “frente al
término noumeno, fenémeno significa de ordinario lo sensible [...]. Por el contrario,
el fenémeno como opuesto a cosa en si tiene un matiz bastante distinto. Considerada
la cosa en si como la realidad sin conexién con nuestras representaciones, el fenémeno
es precisamente, lo que aparece y lo que, por ello mismo, puede ser representado por
nosotros en especial conexién con la sensibilidad [...]; si tenemos en cuenta la caracteri-
zacién anterior del objeto trascendental como polo referencial de unidad en correlacion
con el polo formal de la apercepcién, no creo que sea aventurado afirmar que, frente
a ¢l, la significaciéon que reviste el fenémeno es la de la pluralidad dispersa de las re-
presentaciones. Entonces el objeto trascendental es ese algo unitario que tenemos que
‘pensar’ subyaciendo a dicha pluralidad” (RABADE ROMEO: Kant. Problemas..., pp.
108-110). Para un breve analisis de la relacion entre las nociones de cosa en sf, noumeno
y objeto trascendenta, véase: Howard CAYGILL: A Kant Dictionary, Oxford: Blakwell
Publishers 1997, pp. 401-402.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 113

nente, y al noumeno como objeto de una intuicién intelectual), se trata,
entonces, de conceptos inasimilables.

A fin de proporcionar al lector una exposicion sintética de las con-
clusiones a las que hemos arribado a partir del analisis precedente, pre-

sentamos un breve cuadro comparativo>*:

OTt # OTi
OTt=C
OTt = N-

OTt # N+
OTi# C

OTi # N+
OTi # N-
N- £ N+
N+ £ C

N-=C =0Tt

Quisiéramos concluit nuestro analisis haciendo una breve referencia
a la funcién especifica que los conceptos de OT, cosa en sf y noimeno
asumen en el marco de la gnoseologia critica. Con respecto al sentido
epistemoldgico de cada uno de ellos, tanto el concepto de cosa en si
como el de noumeno en sentido negativo y el de OT en el sentido
de objeto trascendente asumen una funcién claramente limitativa, por
cuanto establecen el limite irrebasable de nuestra facultad de represen-
tacién sensible (en efecto, se trata de conceptos que aluden a aquello
que no puede ser intuido por nuestra sensibilidad, que sélo intuye los
objetos como fenémenos)®. En cuanto al concepto de nodmeno en
sentido positivo, también éste alude, en cierto modo, al caracter limitado

Bl OT trascendente y el OT inmanente son respectivamente designados bajos las
abreviaturas OTt y OTi Al noumeno en sentido negativo y al noumeno en sentido
positivo nos referimos respectivamente bajo las abreviaturas N- y N+, y a la cosa en si,
bajo la abreviatura C.

»Cabe sefialar que tanto la nocién de cosa en si como la de notimeno en sentido
negativo y la de objeto trascendental remiten a lo incondicionado, por oposicién al fe-
némeno en tanto entidad condicionada: si este ultimo se halla necesariamente sujeto a
las condiciones formales de nuestra capacidad de representacion, aquéllos remiten a un

Topicos 36 (2009)



114 ILEANA P. BEADE

de nuestra sensibilidad, pues permite contraponer la intuicion sensible a
un modo de intuicidén no sensible, a través del cual serfa posible acceder
a un conocimiento inmediato acerca de objetos suprasensibles®®. En lo
que atafie a la funcién epistemolégica del OT inmanente, indicamos que
el concepto de objeto en general permite conferir validez objetiva a las
representaciones fenoménicas, constituyendo asf una suerte de correlato
objetivo inmanente que opera como sustituto del correlato trascendente
del fenémeno (correlato absolutamente desconocido para nosotros)?’.

tipo de entidad que, por definicién, excede a toda condicion subjetiva. En la “Dialéctica
trascendental” se refiere Kant a lo incondicionado como aquello a lo que tiende la razén
en tanto facultad diversa del entendimiento (cf. A 302ss./B 359ss). Si bien el analisis de
las connotacién practica de las nociones de cosa en si, noimeno y objeto trascenden-
tal excede el objetivo especifico planteado en este trabajo, cabe destacar la importancia
decisiva de dicha nociones para el desarrollo de la filosoffa moral kantiana. A las conse-
cuencias practicas de la investigacion gnoseoldgica desarrollada en la primera critica se
refiere Kant en el Prélogo a la segunda edicién (cf. B XXVII-XXXII). Para un analisis
de esta cuestion, véase: Erich WEIL: Probleme des Kantischen Denkens, Betlin: Dun-
cker und Humblot 2002, cap. I: “Denken und Erkennen, der Glaube und das Ding an
sich”, pp. 31-62.

% Coincidimos con RABADE ROMEO cuando afirma que, si bien el noumeno en
sentido positivo no desempefia ninguna funcién positiva en la constitucién de la obje-
tividad, las referencias a este concepto en la KrV tienen el propésito “de poner cons-
tantemente ante los ojos del lector un hipotético polo de comparacién frente al cual
se dilucide la intrinseca limitacién de la objetividad del conocer humano” (RABADE
ROMEO: Kant. Problemas. .., p. 91). En un pasaje incluido en la “Nota a la anfibologfa
de los conceptos de la reflexion” (en el cual Kant se refiere —curiosamente— a la sig-
nificacion negativa del notimeno en términos analogos a aquellos en los que ha aludido,
en la segunda edicién de la KrV, al concepto de noumeno en sentido positivo), el autor
hace referencia a la funcién que desempefia el concepto de noimeno en tanto objeto
de una intuicién no sensible: “si por ellos [objetos meramente inteligibles] entendemos
solamente objetos de una intuicién no sensible, [...] entonces por cierto que deben ser
admitidos noumena, en esta significacién meramente negativa; pues entonces no dicen
nada mads, sino que nuestra especie de intuicién no se dirige a todas las cosas, sino me-
ramente a objetos de nuestros sentidos, y que en consecuencia la validez objetiva de ella
es limitada, y por tanto queda lugar para cualquier otra especie de intuicién, y por tanto
también para cosas [que sean| objetos de ella” (A 286/B 342-343).

*"La referencia de toda representacion al OT no solo es necesaria (por cuanto hace
posible la constitucién del objeto como tal), sino que es, ademas, a priori, constituyendo
asf una condicién trascendental del conocimiento, que establece que las representaciones
fenoménicas deben ser referidas a priori a la unidad necesaria de la apercepcion, pues

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 115

En cuanto al sentido ontoldgico de estos conceptos —esto es, al
estatus ontolégico correspondiente al tipo de entidad que designan—,
tanto la nocién de cosa en si como la de OT trascendente aluden a algo
que se asume como real; mas precisamente: aluden a una dimension real
de los objetos dados en la experiencia (dimension absolutamente desco-
nocida para nosotros)*®, También el concepto de nodimeno en sentido
negativo alude al “objeto independiente de la sensibilidad” (razén por
la que admite ser equiparado con las nociones de OT trascendente y de
cosa en si). Sin embargo, el noimeno constituye —de acuerdo con su
significacion mas general— un ente inteligible, i. e., una entidad mera-
mente pensada por el entendimiento, y si bien admite ser identificado
con la cosa en si y con el OT trascendente en virtud de su funcién epis-
temologica, debe ser, no obstante, diferenciado de éstos en lo que atafie
a su estatus ontolégico: en efecto, mientras la realidad del notimeno se
reduce a su ser pensado, la realidad de la cosa en si y del OT no pa-
rece ser cuestionada en los textos kantianos (ain cuando se afirme la
imposibilidad de su conocimiento)®. En cuanto al OT inmanente, éste
constituye una entidad puramente subjetiva (o, como hemos sefialado,
un objeto inmanente a la conciencia).

sélo de ese modo alcanzan aquéllas su constitucion objetiva (cf. JAUREGUI: Sentido
interno. .., p. 48).

¥En el marco de la doctrina critica la existencia de una dimensién suprasensible
de los objetos dados en la experiencia sélo puede admitirse, desde luego, a modo de
supuesto, ya que jamds podremos alcanzar una representacién determinada de aquello
que no es dado como objeto de una intuicién sensible: “Si ahora dirigimos la mirada al
objeto transcendental de nuestra idea, vemos que no podemos presuponer en si misma
la efectiva realidad de él de acuerdo con los conceptos de realidad, de substancia, de
causalidad, etc., porque estos conceptos no tienen la mas minima aplicacién a algo que
es enteramente diferente del mundo sensible” (A 679/B 707). La existencia de aquello
que no es dado en la experiencia no puede ser demostrada, ya que no contamos, en tal
caso, con una materia intuitiva sobre la cual puedan ser aplicados los conceptos puros
del entendimiento a fin de determinar un objeto de conocimiento.

¥ Cf. RABADE ROMEO: Kant. Problemas. .., p. 97. A proposito de esta cuestion,
sefiala Oizerman que la existencia del noumeno es meramente problemdtica, a diferen-
cia de la existencia de la cosa en si, acerca de la cual Kant no parece tener dudas (cf.
OIZERMAN: “Kant’s Doctrine...”, p. 342).

Topicos 36 (2009)



116 ILEANA P. BEADE

*

A partir de lo expuesto, podemos concluir que la ambigtiedad impli-
cada en el uso kantiano del concepto de OT no es producto de una falta
de exactitud en el uso de los términos filosoéficos, sino que se produce
como resultado de la complejidad del problema subyacente, vinculado
a la imposibilidad de referir nuestras representaciones fenoménicas a su
correlato trascendente (absolutamente desconocido para nosotros). Si
bien no hemos llevado a cabo un tratamiento exhaustivo de las multi-
ples dificultades que surgen en torno a la nocién critica de OT —nocién
cuya interpretacion resulta decisiva para la interpretacién del idealismo
trascendental kantiano—, hemos procurado aclarar los motivos en los
que se basa su problematica sinonimia con las nociones de noimeno
y de cosa en si, indicando hasta qué punto estos términos admiten ser
equiparados y en qué medida han de ser, sin embargo, rigurosamente
diferenciados.

4. Bibliografia

» ADICKES, Erich: Kant und das Ding an Sich, Berlin: Panverlag
Rolf Heise 1924.

» —— Kants Lehre von der doppelten Affektion unseres Ich,
Tibingen: J. C. B. Mohr 1929.

» ALLISON, Henry: “Kant’s Concept of the Transcendental Ob-
ject”, Kant-Studien 59 (1968), pp. 165-186.

» ——: Elidealismo trascendental de Kant: una interpretacion y de-
tensa, traduccién de D. M. Granja Castro, Barcelona: Anthropos
1992.

= AMERIKS, Katl: “Recent Work on Kant’s Theoretical Philo-
sophy”, American Philosophical Quarterly 19 (1982), pp. 1-24.

= ANGELELLI, Ignacio: “On the origins of Kant’s “Transcenden-
tal””, Kant-Studien 63 (1972), pp. 117-124.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 117

BARKER, Michael: “The Proof Structure of Kant’s A-Deduction”,
Kant-Studien 92 (2001), pp. 259-282.

BIRD, Graham: “Recent Interpretations of Kant’s Transcendental
Deduction”, en Gerhard Funke (ed.): Akten des 4. Internationa-
len Kant-Kongresses (Mainz, 1974), t. 1, New York: Walter de
Gruyter 1974, pp. 1-15.

CAIMI, Mario: “La sensacién en la Critica de la razén pura”, Cua-
dernos de filosotia 19 (1983), pp. 109-119.

——: “Structure of the transcendental Aesthetic”, Studi Kantiani
XI (1996), pp. 27-46.

——: Lecons sur Kant. La déduction transcendantale de 1787,
Paris: Publications de la Sotbonne 2007.

CAMERON, Evan W.: “God, Kant, and the Transcendental Ob-
ject. An Investigation into Kantian Critique of the Ontological
Argument” en Gerhard Funke (ed.): Akten des 4. Internationa-
len Kant-Kongresses (Mainz, 1974), 1I. 5, New York: Walter de
Gruyter 1974, , pp. 347-355.

CAYGILL, Howard: A Kant Dictionary, Oxford: Blakwell Publis-
hers 1997.

CHENET, Francois Xavier: L’assise de [I'ontologie critique:
PEsthétique transcendantale, Lille: Septentrion 1994.

DE VLEESCHAUWER, Herman: La evolucion del pensamiento
kantiano. Historia de una doctrina, traduccién de R. Guerra, Mé-
xico: Universidad Auténoma de México 1962.

ERDMANN, Benno: Kants Kriticismus in der etsten und in der
zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft, Leipzig: Leopold
Voss 1878.

Topicos 36 (2009)



118 ILEANA P. BEADE

» FALKENSTEIN, Lorne: Kant’s Intuitionism. A Commentary on

the Transcendental Aesthetic, Toronto: University of Toronto
Press 1995.

= GEORGE, Rolf: “Transcendental Object and Thing in Itself. The
Distinction and its Antecedents”, en Gerhard Funke, (ed.): Akten
des 4. Internationalen Kant-Kongresses (Mainz, 1974), t. I, New
York: Walter de Gruyter 1974, pp. 186-195.

= GOTTERBARN, Donald: “Objectivity Without Objects. A Non-
Reductionist Interpretation of the Transcendental Object”, en
Gerhard Funke (ed.): Akten des 4. Internationalen Kant-
Kongresses (Mainz, 1974), 11. 3 New York: Walter de Gruyter
1974, , pp. 196-203.

= GRABAU, Richard: “Kant’s concept of the Thing-in-itself: an in-
terpretation”, The Review of Metaphysics XV1/4 (1963), pp. 770-
779.

= GRAM, Moltke S.: “Things in Themselves: The Historical
Lessons”, Journal of the History of Philosophy XVII1/4 (1980),
pp. 407-431.

» GUYER, Paul: Kant and the Claims of Knowledge, Cambridge:
Cambridge University Press 1987.

» JAUREGUI, Claudia: Sentido interno y subjetividad. Un analisis
del problema del auto-conocimiento en la filosofia trascendental
de Kant, Buenos Aires: Prometeo Libros 2008.

» KANT, Immanuel: Kants gesammelte Schriften, Berlin: herasu-
gegeben von der Koniglich Preussischen Akademie der Wissens-
chaften 1903/1911, I-IX.

» —— Critica de Ia raz6n pura, traducciéon de M. Caimi, Buenos
Aires: Colihue 2007.

Topicos 36 (2009)



CONSIDERACIONES ACERCA DEL CONCEPTO KANTIANO. .. 119

—— La polémica sobre la Ctitica de la razén pura (Respuesta
a Eberhard), traduccién de M. Caimi, Madrid: Minimo Transito
2002.

—— Prolegémenos a toda metafisica que haya de poder presen-
tarse como ciencia, traduccion de M. Caimi, Madrid: Istmo 1999.

KEMP SMITH, Norman: A commentary to Kant’s Critique of Pu-
re Reason, New York: Humanities Press 1962.

LANGTON, Rae: Kantian Humility, Oxford: Clarendon Press
2001.

LONGUENESSE, Béatrice: Kant and the capacity to judge. Sensi-
bility and Discursivity in the Transcendental Analytic of the Criti-
que of pure Reason, traduccion inglesa de Ch. T. Wolfe, Princeton:
Princeton Universitty Press 2000.

Mc PHERSON, Rudisill: “Circles in the Air. Pantomimics and the
Transcendental Object = X”, Kant-Studien 87 (1996), pp. 132-
148.

NAVARRO CORDON, Juan Manuel: “El concepto de ‘trascenden-
tal’ en Kant”, Logos. Anales del seminario de Metafisica 5 (1970),
pp. 7-26.

OIZERMAN, Theodor: “Kant’s Doctrine of the Things in Them-
selves and Noumena”, Philosophy and Phenomenological Re-
search XLI/3 (1981), pp. 333-350.

PARSONS, Chatles: “The Transcendental Aesthetic”, en Paul Gu-

yer (ed.), The Cambridge Companion to Kant, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1992, pp. 62-100.

PATON, H. J.: Kant’s Metaphysic of Experience. A Commentary
on the First Half of the Kritik der reinen Vernunft, Londres:
Georg Allen & Unwin 1970.

Topicos 36 (2009)



120 ILEANA P. BEADE

» PRAUSS, Gerold: Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn:
Bouvier Verlag 1989.

» RABADE ROMEO, Sergio: Kant. Problemas gnoseolégicos de la
Critica de la raz6n pura, Madrid: Gredos 1969.

= RESCHER, Nicolas: “On the status of Things in Themselves in
Kant”, Synthese 27 (1981), pp. 289-299.

= SCHRADER, George: “The thing in itself in Kantian Philosophy”,
Review of Metaphysics 2 (1948/1949), pp. 507-536.

» SEIDL, Horst: “Bemerkungen zu Ding an sich und transzenden-
talem Gegenstand in Kants Kiritik der reinen Vernunft”, Kant-
Studien 63 (1972), pp. 305-314.

= TORRETTI, Roberto: Manuel Kant. Estudio sobre los fundamen-
tos de la filosofia critica, Santiago de Chile, Ediciones de la Uni-
versidad de Chile: 1967.

= VAIHINGER, Hans: Commentar zu Kants Kritik der reinen Ver-
nunft, vol. 2, Stuttgart 1892.

= WEILL, Erich: Probleme des Kantischen Denkens, Betlin: Dun-
cker und Humblot 2002.

» WOLFF, Robert P.: Kant’s Theory of Mental Activity. A com-
mentary on the Transcendental Analytic of the Critique of pure
reason, Gloucester: Peter Smith 1973.

Topicos 36 (2009)





