¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO?
ACERCA DEL ESTILO INTELECTUAL DE VITORIA

Juan Cruz Cruz
Universidad de Navarra
jctuz(@unav.es

Abstract

In his academical works Vitoria inquires into the instrumentalization and
some Spanish dominion over the Indies, in which he justifies an ontological view
sustained on an anthropological investigation about the relations between both
human beings and towns in order to overcome all presumptive natural slavery
and instrumental treatment against human dignity and transcendental freedom,
on one hand; as well as to establish the moral arguments by which the problem
of legal slavery would be solved further on, on the other.

Key Words: instrument, Francisco de Vitoria, dominion, philosophical
anthropology.

Resumen

En sus relecciones, Vitotia cuestiona la instrumentalizacion y los titulos de
dominio que algunos espafioles decfan poseer sobre las Indias, por lo que hace
una justificacién ontolégica apoyada en una investigacion antropolégica sobre las
relaciones entre los hombres y entre los pueblos, para asi superar la presunta es-
clavitud natural y trato instrumental sobre los nativos que obscurece la dignidad
y libertad trascendental humanas, por un lado, asi como sentar los argumentos
morales que posteriormente resolverfan el problema de la esclavitud legal, por el
otro.

Palabras clave: instrumento, Francisco de Vitoria, dominio, antropologia
filosofica.

Recibido: 18-02-08. Aceptado: 02-04-08.

Toépicos 34 (2008), 25-53



26 JUAN CRUZ CRUZ

a) Notas definitorias del instrumento

1. En el afio 1534 escribia Francisco de Vitoria una carta al P. Arcos
sobre negocios de Indias, refiriéndose especialmente al trato que cier-
tos conquistadores de México y Pert —en este caso los llamados
peruleros— daban a los indigenas. Esta carta estaba motivada por las
preocupantes noticias que llegaban a Salamanca, traidas de primera mano
por los misioneros, que relataban el trato degradante e indigno que re-
cibfan aquellos nativos, que en teorfa eran vasallos libres, subditos del
emperador. Con tono irritado escribe Vitoria:

En verdad, si los indios no son hombtes, sino monos, en-
tonces no son capaces de injurias [o injusticias]. Pero si son
hombres y préjimos, con todo lo que eso trae consigo, va-
sallos del emperador, no veo cémo excusar a estos conquis-
tadores de ultima impiedad y tirania, ni sé qué tan gran ser-
vicio hagan a su majestad de echatle a perder sus vasallos.
Siyo desease mucho el arzobispado de Toledo, que esta va-
cante, y me lo hubiesen de dar porque yo firmase o afirmase
la inocencia de estos peruleros, sin duda no lo osara hacer:
antes se seque la lengua y la mano, que yo diga ni escriba
cosa tan inhumana y fuera de toda cristiandad.

Estas palabras son fruto de lo que este brillante maestro de la Uni-
versidad de Salamanca habia empezado a cuestionar en sus relecciones
académicas, a saber, los titulos del dominio que algunos espafioles de-
cfan poseer sobre las Indias. Especialmente le resultaba lacerante a este
gran maestro salmantino la instrumentalizaciéon que se hacfa de los na-
tivos encontrados por los espafioles. Vitoria dedicé su vigor intelectual
a explicar de manera sistematica los principios que permitfan superar el
trato instrumental de los indios, haciendo no sélo una defensa social de
aquellos aborigenes, sino previamente y de modo mas fundamental, la
justificacion de una ontologia, de una antropologia y de una ética que

'Francisco de VITORIA: “Carta de Francisco de Vitoria al P. Arcos sobre negocios
de Indias”, en Relectio de Indis, Madrid: CSIC 1967, apéndice, p. 137.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 27

permitfan situar la relacién exacta entre un hombre y otro hombre, un
pueblo y otro pueblo, prescindiendo incluso del hecho del Descubri-
miento. Sus discipulos, como Alonso de Veracruz, le seguirfan en esta
tarea de denuncia®,

Precisamente el nucleo argumental de mi articulo tendra dos partes,
referentes a las dos tesis ontolégicas y antropoldgicas de Vitoria, impli-
citas en la dltima frase de la citada carta: primera, que el trato de los

peruleros era inhumano; segunda, que estaba fuera de toda cristiandad.

Comenzaré por el sentido del trato inhumano. Vitoria lo estd pensan-
do bajo la relacion de esclavitud, entendido el esclavo como “instrumen-
to animado”, segin la repetida sentencia de Aristoteles: “El instrumento
es un siervo inanimado, y el siervo es un instrumento animado™. Para
entender aquella instrumentacién del hombre que impugna Vitoria, es
conveniente indicar las notas especificas que tenfa un instrumento pa-
ra un profesor de Salamanca, lector de Aristételes y de su comentarista
Tomas de Aquino.

2. La primera nota esencial del instrumento consiste en la compe-
tencia, a saber, que el instrumento tenga su propia fuerza y actividad. La
segunda nota es la dependencia, a saber, que el agente principal obre por
éI*. Estas dos notas constituyen un niicleo definitorio del instrumento:
el ser un moviente movido®. En sentido propio el “instrumento” es mo-

*Por ejemplo, Alonso de Veracruz prolongaria en sus obras los mismos argumentos
de Vitoria. Cfr. Alonso de VERACRUZ: De Iusto bello contra Indos (compuesto hacia
1554), ed. critica bilingiie por C. Baciero, L. Baciero, F. Maseda y L. Perefia, Madrid:
CSIC 1997.

3“Servus enim est quasi instrumentum animatum, sicut et ¢ converso instrumen-
tum est quasi servus inanimatus”. ARISTOTELES: Eth. Nic. VIII 13, 1161b4; Tomas de
AQUINO: In VIII Eth 11, 1.

*Perih. 1 6d; Phys. VIII ¢ 9d.

3CG I 21. Sélo he puesto a pie de pagina las citas “aristotélicas” de santo Tomas,
autor que, al depender estrechamente en este tema del Estagirita, hizo de puente para la
interpretacion del instrumento que luego fue recogida por los autores de la Escuela de
Salamanca.

Tépicos 34 (2008)



28 JUAN CRUZ CRUZ

vido por un agente principal que cuenta ya con la funcién peculiar del
instrumento, con su buena funcién concreta, como ocurtre con la sie-
rra que es movida por el carpintero: si la sierra no cortara, careceria de
instrumentalidad. Luego el tener en si mismo el principio de su concreta
actividad es un presupuesto para ser un instrumento®. En cualquier caso,
aunque tenga su propia actualizacion, el instrumento obra en cuanto que
es movido’.

Queda claro que la instrumentalidad del instrumento no consiste en
obrar por su propia forma —que la tiene—, sino en moverse por el
agente principal, el cual sf obra por su propia forma®. En el instrumento
se manifiestan asi dos actualizaciones: una, la suya propia’: de ahi su
competencia; otra, la del agente principal: de ah{ su dependencia.

Pero la referencia al agente principal clarifica solamente un aspec-
to del nucleo definitorio de la instrumentalidad del instrumento. Porque
el aspecto esencial del instrumento, o sea, su instrumentalidad, no estd
primariamente en remitirse retrospectivamente a un principio inicial efi-
ciente, sino prospectivamente a un término final, a un fin. Por tanto, la
tercera nota definitoria del instrumento se encuentra propiamente en su
fin. ¢Y cual es este fin? Pues el fin del instrumento esta en el uso que se
puede hacer de él. Si el bastén no puede usarse, ya no es instrumento!'’.
Sin uso no hay instrumento. De manera que cuando estamos ante un
“efecto” en que ha intervenido el instrumento, la forma de dicho efecto

se asimila al agente principal,!!

mas no por ser éste un mero eficien-
te, sino por ser un agente que usa. La usabilidad es la tercera nota del
instrumento, la cual no ha de ser confundida con su competencia.
Ahora bien, atendiendo a su uso, los instrumentos pueden ser o
actualizantes o productivos. Son productivos (factiva) aquellos instru-

mentos con los que se produce algo ademas del uso mismo que se hace;

SVerit. q. 24.a. 1 c.

" Cael. 1 19b.

¥ De gener. 113b.

’InIV Sent d. 44,q. 1,a.2.q. 1 ad 1.

"“Omne autem instrumentum oportet definiri ex suo fine, qui est usus instrumen-
ti”: In I Perih. 7a.

"n Phys. VIII 9d.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 29

y es lo que ocurre en muchos instrumentos técnicos, como de la carda o
peine que utilizan los tejedores resulta una cosa distinta del uso mismo
que se le da, a saber, el pafio. Pero hay otros instrumentos, como los que
se tienen en propiedad en la casa, de los cuales no se hace algo distinto
del uso mismo, pues, por ejemplo, “lo tnico que se hace del vestido y de
la cama es el uso que se les da”!2.

En ambos casos —en la actualizacion y en la produccion—, el uso
de una cosa significa la aplicacién que hacemos de ella a una operacion
concreta; de ahi que también la operacion a la que aplicamos una cosa se
llame el uso de ella, como el cabalgar es el uso del caballo y el golpear es
el uso del bastén!?. Es claro que el uso es diverso segtin los diversos mo-
dos de relacion entre el objeto y el sujeto: o sea, segin la diversidad de las
cosas objetivas utilizables y de las facultades subjetivas comprometidas
en el uso. Asi el libro es un instrumento de la memoria; el microscopio es
un instrumento de la vista. Para la actividad econémica, el instrumento
humano mas amplio es el capital: un instrumento general que compren-

12¢Organa factiva dicuntur, ex quibus fit aliquid practer ipsum usum instrumenti, et
hoc videmus in ipsis instrumentis artis, sicut ex pectine, quo utuntur textores, fit aliquid
alterum praeter usum ipsius, scilicet pannus; sed ex rebus possessis, quae sunt instru-
menta domus, non fit aliquid aliud praeter usum ipsius, sicut ex vestitu et lecto non fit
nisi usus eorum’: In Pol I 2 s. Es interesante indicar que hay unas cosas cuyo uso estriba
en el agotamiento de la sustancia que tienen, como el uso propio del vino estd en ser
bebido, de modo que al ingerirlo se consume la sustancia del vino: es el uso consuntivo.
Y hay otras cosas cuyo uso no esta en la extenuacién de la sustancia que tienen, pues
por ejemplo el uso de la casa estd en ser habitada: es el uso puro; obviamente la esencia
del habitar no estriba en destruir la casa; y si ocurre que al ser habitada la casa se me-
jora o se deteriora, eso acontece de modo accidental: “Est autem considerandum, quod
diversarum rerum diversus est usus. Quaedam enim sunt, quarum usus est consumptio
substantiae ipsarum rerum, sicut proprius usus vini est, ut bibatur, et in hoc consumitur
vini substantia [...] Quaedam vero res sunt, quarum usus non est consumptio substan-
tiae ipsarum, sicut usus domus est inhabitatio; non autem est de ratione inhabitationis,
quod domus diruatur, si autem contingat, quod domus inhabitando in aliquo melioretur
vel deterioretur, hoc est per accidens”. De malo q. 13 a. 4; STh. 1I-11 q. 78 q. 1; QuodL
I q. 7 . 19.

B<«Usus rei alicuius importat applicationem rei illius ad aliquam operationem; unde
et operatio, ad quam applicamus rem aliquam, dicitur usus eius, sicut equitare est usus
equi et percutere est usus baculi”: STh. I-11 q. 16 a. 1,a. 3;1q. 67 a. 1; CG 1c. 91, c. 92;
1I c. 60.

Tépicos 34 (2008)



30 JUAN CRUZ CRUZ

de el ambito subjetivo del trabajo humano y el dambito objetivo de las
herramientas, las maquinas, los edificios, los artefactos, las fabricas, los
buques, los vehiculos, los ganados, las mercancias, el dinero y todos los
demids objetos de origen industrial que sirven para la promocion, ordi-
naria o extraordinaria, de nuestra vida. Y en otro orden de actividades,
se habla del uso de la razén, del uso de la ciencia, e incluso del uso de la
propia libertad, etc.

No es mi intencién realizar un elenco sistematico de instrumentos.
Baste indicar que las notas del aspecto eficiente o retrospectivo y del
aspecto teleolégico o prospectivo describen al unisono la funcionalidad
del instrumento. Esta funcionalidad del instrumento permite compren-
der que el uso —en tanto que teleolégicamente constituido— se llame
también “utilidad”: porque cuando jerarquizamos los fines, decimos, por
ejemplo, que hay determinadas cosas que estan para el uso o la utilidad
del hombre'*.

3. Pero todavia quedan algunas preguntas pendientes. Pues, scon qué
fin un sujeto usa algo? En ultima instancia lo usa para gozarlo. Esta es
la cuarta nota del instrumento: su gozabilidad; porque, en cierto modo,
usar es sinénimo de gozar; el uso abarca también el goce!>. No hay uso,
en sentido estricto, si no hay un fin'®: el uso implica el orden que el
fin tiene al mismo goce del fin, porque buscamos el fin para gozarlo!’.
De ahi que usar no signifique propiamente moverse, transformar sin
tregua, proyectarse sin interrupcion, sino propiamente descansar en el
fin'®. Junto a la funcionalidad, la esencia del instrumento reside en su
gozabilidad.

“<“Inferiores creaturae corporales in usum hominis cedere videntur”: CG TV ¢55.

5“Usus habet similitudinem cum propriis Spiritus Sancti, largo modo accipiendo
usum, secundum quod uti comprehendit sub se etiam frui”’: STh. I q. 39 a. 8.

16«Usus est corum, quae sunt ad finem”: In I Sent d. 1 q. 4a.2;d .31 q.2a. 1 ad 5;
InII Sentd. 44q.1a. 1ad 5.

17“Aug_;ust;inus loquitur de usu communiter, secundum quod importat ordinem finis
ad ipsam finis fruitionem, quam aliquis quaerit de fine”: STh. I-II q. 16 a. 3 ad 1.

18<Usus accipitur in verbis Hilarii pro quiete in ultimo fine eo modo, quo aliquis
communiter loquendo dicitur uti fine ad obtinendum ipsum”: STh. I-II q. 16 a. 3 ad 3;
InISentd. 1q.1a.2;d.31q.2a.1ad>5.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 31

Pero nosotros tenemos en el instrumento, junto con la funcionalidad
y la gozabilidad, algo mas hondo, a saber, nuestra seguridad en el mundo.
Si el mundo se nos presenta como un inmenso entorno de resistencias
y de dificultades, el instrumento nos brinda la posibilidad de vencerlas y
de asegurar nuestra existencia en el uso y goce que hacemos de él. Esta
es la quinta nota definitoria del instrumento: la seguridad que ofrece. Es
légico que, por la seguridad ratificada, el uso del instrumento acabe en
costumbre. Quizas la clave de la costumbre esté en la seguridad que el
instrumento presta al hombre: el instrumento nos afianza en el mundo,
asegurandonos también el goce de sus cosas!’,

4. Las notas de funcionalidad, gozabilidad y seguridad se estructuran
de una manera precisa cuando lo utilizado es un instrumento animado.

Vitoria, como todos sus contemporineos, sabfa que también san-
to Tomas distinguié dos especies de instrumentos: el “animado” y el
“inanimado”,?’ en correspondencia con los dos tipos indicados por
Aristoteles: Bpyavov Euduyov y dpyavov dduyov?!. El prototipo de
insttumento inanimado es el baston, o el hacha o la sierra. En el otro
extremo esta el instrumento animado. Son muy elocuentes los ejemplos
que también subraya el Aquinate de 6rganos animados e inanimados:
“Para el timonel de la nave, el timén o gobernalle es un instrumento
inanimado, en cambio el vigia que esta en la proa es un instrumento
animado”??.

Pero, a su vez, hay dos especies o prototipos de instrumentos ani-
mados. Uno, es el instrumento que, siendo animado, estd unido a la sus-
tancia del agente principal: y tal es la mano, la cual era definida por Aris-
tételes como “6rgano de 6rganos” (yelp Bpyavdy €6ty dpydvmy),?
segun la explicacién que aflade santo Tomas: “porque las manos le han
sido dadas al hombre en lugar de todos los 6rganos impuestos a los de-

P«Secundum quod usus est idem, quod consuetudo”: In I Sent d. 1 g. 1 a. 2.

OSTh. 11 q. 7a. 1 ad 3;q. 18a. 1 ad 2; CG 11 79; In I Sent d. 13 q. 1 a. 1 ad 4.

2 Eth. Nic. VIII 13, 1161b4; Pol. I 3, 1253b28.

Z<Sjcut gubernatori navis inanimatum instrumentum est gubernaculum, instrumen-
tum autem eius animatum est prorarius™: 1 Pol. 2 f.

B De anima 111 8, 432a1-2.

Tépicos 34 (2008)



32 JUAN CRUZ CRUZ

mas animales para defenderse o atacar o protegerse, pues todo esto se lo
procura el hombre para si mismo con la mano”?*,

Para el caso que nos ocupa, el prototipo de instrumento animado es
aquel que esta separado de la sustancia del agente principal: tal es el vigia
respecto al timonel, o el siervo y esclavo que se mueve por el imperio de
su sefior®,

Volveré enseguida sobre ese instrumento animado que es el siervo o

esclavo.

b) El mundo como instrumento: valoracién premoral

5. Pero antes, deseo advertir que esa nocién aristotélica de instru-
mento —prolongada por toda la Edad Media hasta llegar a la Escuela
de Salamanca—, nocién que se expresa como funcionalidad, gozabili-
dad y seguridad, fue tomada en el siglo XX por Heidegger como pieza
fundamental para determinar el modo de ser de las cosas que rodean al
hombre en la vida cotidiana.

En Ser y tiempo, Heidegger atribuye al instrumento la nota de “estar
presente” (Vorhandensein) como algo “ya dado”. En cambio, el hombre
no es una realidad ya dada, sino que es una actividad que se hace y se

<

pone a si misma; no es algo “ya puesto” como las cosas o los meros

objetos. La realidad humana es un ente, pero no meramente algo c6si-
camente presente (vorhanden). Su ser consiste en “existir”, en salir de si

para posibilitar la constitucién de toda realidad positiva®®.

#De anima 111 13b; cfr. In II Sent d. 3 q-3a.1ad 1; Quodl VII q. 7a. 1 7c.

BIn I Sent d. 13 q. 1 a. 1 ad 4. Secundariamente se pueden considerar ademas
otros criterios menos importantes de diversidad. Asi, por Ia distancia respecto al agente
principal, el instrumento puede ser “externo” (separado) o “interno” (unido a su sustan-
cia) (STh.1q.51a.1ad 1;1I1 q. 62 a. 5; CG 1V c41; In De Anima 11 ¢9, 1); era frecuente
nombrar al instrumento externo y separado como instrumento inanimado. Por el reque-
rimiento de su utilidad, el instrumento puede ser necesario o no (In De Caelo 111 ¢7 f.).
Por Ia facultad a la que sirve: puede ser de la facultad racional (instrumentum rationis:
In Perih 1, 7a), de la facultad del habla (instrumentum vocale: In II Sent d. 2 q. 2 a. 2 ad
5), etc.

%M. HEIDEGGER: Sein und Zeit, Tibingen: #1957, p. 601-602.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 33

Ahora bien, para Heidegger, nuestro cotidiano ser en el mundo no
consiste en un conocet, sino en un tratar con el mundo en las multiples
formas de nuestras preocupaciones y ocupaciones. Lo que en este trato
nos es inmediatamente “dado” no son las cosas como cosas-sustancias,
O cosas-materias 0 cosas-extensiones, sino como asuntos: es decir, las
cosas en el mundo cotidiano son para nosotros instrumentos o utiles
(Zeug). La forma de ser del instrumento implica una referencia consti-
tutiva a otros instrumentos y, finalmente, la relacién de todos los instru-
mentos al hombre. Heidegger expresa esa relacion con el término ma-
nejabilidad (Zuhandenheit). Las cosas no estan inicialmente presentes a
nosotros para ser contempladas tedricamente; porque la vision propia
de quien trata y utiliza las cosas somete al util al conjunto de referencias
particulares y totales, cuya trama forma lo que llamamos la “conducta
practica”. Heidegger puntualiza que en el contexto de todos los utiles se
descubre la “naturaleza” en un sentido anterior al meramente teérico, la
naturaleza como conjunto de los seres manejables y utilizables: el bosque
se ve como riqueza forestal, la montafia se ve como cantera, el rio se ve
como fuerza hidraulica, el viento se nota como fuerza en las velas; tal es
la naturaleza en sentido instrumental y, ademds, primario.

El ser utilitario de las cosas, la “manejabilidad” (Zuhandenheit), tiene
un caracter de “referencia servicial”: “servir para”. La estructura ontolo-
gica de lo manejable consiste en referencia, en ser “para” otro, como un
conformarse con algo en algo.

Heidegger denomina el conjunto de estas relaciones y su estructura
—en vista de su uso, de su finalidad y de su utilidad—, precisamente
mundanidad del mundo. Por estar ese conjunto de referencias ligado en
su extremo al ser humano, el mundo como instrumentalidad pertenece
a la constitucién ontolégica del hombre.

St por el instrumento define la mundanidad del hombre —su ser
en el mundo—, es claro que Heidegger ha configurado la base de su
analisis categorial y existencial del mundo en los supuestos aristotélicos
de instrumentalidad que eran muy conocidos ya por la filosofia clasica.

6. Pero avancemos un poco mas. Recordemos que la filosoffa clasica
habia planteado la instrumentalidad no sélo con las notas de funciona-

Tépicos 34 (2008)



34 JUAN CRUZ CRUZ

lidad y gozabilidad, sino también con la nota de seguridad (bajo la cual
afloraba la costumbre). Esta nota la retoma Heidegger en un libro que es-
cribié mucho después de Sein und Zeit, a proposito de la obra de arte?’.

Heidegger llega a la nocién de “seguridad” analizando un humilde
instrumento: los zuecos de una campesina, los que habia pintado Van

Gogh. Leo el texto de Heidegger:

En el oscuro interior del gastado zueco queda fijada la fati-
ga del andar laborioso. En la dura pesadez del zueco queda
adherida la firmeza de la lenta marcha a través de los sur-
cos uniformes que se extienden en el campo azotado por el
viento desapacible. En el cuero queda la humedad y dificul-
tad del suelo. Bajo las suelas pasa la soledad de los senderos
al caer de la tarde. .. Este instrumento pertenece a la tierra
y queda guardado en el mundo de la campesina. Con estas
ocultas implicaciones surge el instrumento como tal.

Desde esta perspectiva, aunque se diga que el ser del instrumento se-
rfa esencialmente la utilidad, Heidegger piensa que ese “llevar los zuecos
puestos” es también una operacion que ofrece a la campesina seguridad
—no una mera seguridad psicolégica, sino ontoldgica y antropologica.
Y argumenta Heidegger asi:

Es cierto que la instrumentalidad del instrumento consiste
en su servicialidad. Pero ésta a su vez se funda en la plenitud
del ser esencial del instrumento. Nosotros lo denominamos
la seguridad. Gracias a la seguridad, la campesina responde,
a través de este instrumento, a la silenciosa llamada de la
tierra; en virtud de la seguridad del instrumento estd ella
misma segura de su mundo.

También para Heidegger, quizas con matices no muy distintos de los
expresados por la filosoffa aristotélica, la utilidad tiene su raiz en la segu-

M. HEIDEGGER: “Der Ursprung des Kunstwerkes”, en Holzwege, Frankfurt am
Main: #1957, pp. 7-68.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 35

ridad. Sin la seguridad, nada serfa la utilidad y degeneraria en fluctuacion
vital.

7. La conclusion que, a proposito del instrumento, se saca desde la
perspectiva heideggeriana, con tan claros perfiles aristotélicos, es que si
el hombre se reduce a instrumento también es reducido a uso, a utilidad,
a goce, a servicialidad y a seguridad del existente al que se remite.

Lo cual es suficiente para entender la perturbada estructura vital del
ser humano que comparece como un util enlazado a un instrumentaliza-
dor. Queda claro que sélo hay instrumentos para el hombre; pero tam-
bién es cierto que un hombre puede desequilibrar esa estructura ontolo-
gica tomando a los demas hombres como instrumentos, pervirtiendo la
condicién originaria que lo constituye. Heidegger alcanza a decir que el
instrumentalizador habria caido en una existencia inauténtica. Pero rehu-
sa inicialmente dar una adjetivacion ética a esa inautenticidad, diciendo,
por ejemplo, que el instrumentalizador ha caido en una existencia inmo-
ral y ha dado origen a la esclavitud.

c) Valoracion moral del instrumento animado

8. En cambio, Francisco de Vitoria se preocupé de dar una valora-
cion moral al hecho de la esclavitud. Esto me lleva a entrar directamente
en la evaluacién que tanto él como sus discipulos, hacen del esclavo co-
mo “instrumento animado”.

Pero antes de abordar este punto es preciso indicar que la nocién de
esclavo se determinaba en el mundo antiguo y medieval desde el concep-
to mas genérico de servidumbre?®. Y el mismo término “siervo” venia a

*En cualquier caso, el siervo estaba situado en el extremo inferior de una relacion
vertical, la cual ontolégicamente “se basa en las categorias de accién y pasion, por cuanto
lo propio del siervo es ser movido por el sefior con imperio” (“Relatio servitutis et
dominii fundatur super actione et passione, inquantum scilicet servi est moveri a domino
secundum imperium”. STh. III q. 20 a. 1 ad 2). Ser movido con impetio hace del hombre
un instrumento muy especial (“Cum servus dicatur ad dominum, necesse est quod, ubi
est propria et specialis ratio domini, ibi sit specialis et propria ratio servitutis”. STh. 1I-1T
q. 81 a. 1 ad 3). En tal sentido “el hecho de que alguien sufra de otro cuando recibe
la necesidad de un contrefiimiento, se debe a que estd sujeto a servidumbre” (“Quod

Tépicos 34 (2008)



36 JUAN CRUZ CRUZ

tener varios sentidos®’.

Hasta el Siglo de Oro lleg6 la distincion de tres tipos de servidumbre:
existe la servidumbre civil, que es el servicio o supeditacién del ciuda-
dano normal a sus gobernantes legitimos. Ademas estaba la servidum-
bre o esclavitud legal, impuesta por una ley positiva; y estaba también
una presunta esclavitud natural, que algunos crefan ver en una dispo-

sicién natural, >’

aunque muy pocos entendian la esclavitud natural en un
sentido fisico y necesitante.

Los autores medievales y renacentistas estin de acuerdo en que al
principio todos los hombres eran iguales, y solo con el tiempo se in-
trodujo la esclavitud. Normalmente se pensaba que la servidumbre o

esclavitud “legal” se imponia o por “derecho natural”,>! o por “dere-

autem quadam necessitate ab alio agitur ad operandum, servituti subiectum est”. CG 111
c. 112). De ahi sac6 Aristoteles la conclusion de que “se llama siervo el hombre que no
ha nacido para obrar por virtud de su propia inteligencia, sino que obra tomando de
otro la virtud y la razén de obrar, obedeciendo”.

Los latinos utilizaron tres vocablos coordinados: servus, servitus y mancipium, o sea,
respectivamente siervo, servidumbre y mancipacion (hacer siervo a uno, cogerlo con la
mano, manu-capere). San Agustin sefialaba que siervo se deriva de “servo” que significa
conservar o guardar: de modo que el “siervo” era el con-servado por el general en una
guerra (De Civitate Dei XIX, cap. 15). Con el tiempo la palabra latina servus se tradujo
al espafiol, una vez finalizada la Edad Media, indistintamente por esclavo y por siervo.
La esclavitud es una servidumbre personal, la que se establece en la relacién de persona
a persona. Pero existia también la servidumbre real, la que se debe por la misma cosa
(como es la rustica y urbana), y la mixta (personal/real), como es la de uso y habitacion.

YDeun lado, “siervo” se oponia al sefior que domina como un principio arquitectd-
nico: asf, “servil” viene a significar simplemente capacidad de ayudar; por lo que existe
un arte servil, una disciplina servil, una forma servil, incluso una ciencia servil; pero, de
otro lado, siervo se oponia al seflor que domina como ser libre, y entonces “servil” sig-
nificaba situacién de esclavitud. En la primera forma de servidumbre se hallaba también
el siervo estipendiario, esto es, el que por estipendio y precio acordado llamaban cria-
do; y asimismo el siervo jornalero, en cuyo ambito se integraban los oficiales mecanicos,
mayormente los que tenfan oficio y artes llamadas serviles, como cocheros, cocineros,
carniceros y otros semejantes. Pero en la segunda forma de servidumbre, se hallaba el es-
clavo, sin dominio ni libertad. Cfr. Diego PEREZ DE MESA: Politica o razén de estado,
1625, ed. critica por L. Perefia y C. Baciero, Madrid: CSIC 1980, pp. 26-27.

FeInquantum utile est huic, quod regatur a sapientiori, et illi, quod ab hoc iuvetur”.
STh.1I-11 q. 57 a. 3 ad 2; I-11 q. 94 a. 5 ad 3; In IV Sent d. 36 q. 1 a. 1 ad 3.

*'Domingo de SOTO: De iustitia et fure, Salamanca: 1542, lib. TV, q. 2, a. 2.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 37

cho de gentes??

o, en general, por “derecho civil”. En cualquier caso,
la esclavitud legal se derivaba principalmente de la cautividad por guerra
y de delitos cometidos: rapto, colaboraciéon con enemigos, pertenencia
a familia de ladrones, contumacia; pero también se derivaba de actos no
delictivos, como el voto, la venta propia, la venta de hijos o el nacimiento
de mujer esclava. LLa idea de esta esclavitud legal —forzada o libre— era
asumida sin objeciones por la mayorfa de los autores.

El hecho de que durante siglos se admitiera, principalmente en Eu-
ropa, la esclavitud legal venfa acompafiado de argumentos que la justifi-
caban; por ejemplo, si al vencido en una guerra se le conmuta la pena de
muerte por la de esclavitud, se logran dos beneficios: primero, salvarle
la vida; segundo, aprovecharse de su trabajo para aumentar las propias
riquezas y el comercio. También en las Escrituras y en el Derecho Ca-
nénico venia ratificada la esclavitud. Estos y otros argumentos queda-
ron enquistados en las costumbres, en la cultura, en las leyes y en las
relaciones sociales de muchos pueblos; de manera que tanto dentro de
los diferentes reinos, como en la praxis de sacerdotes y religiosos, era
considerada la esclavitud legal como algo consabido y honesto, institui-
da incluso por el derecho de gentes. Con lo cual se vefa la esclavitud legal
como una institucion licita e incuestionable.

Es justo destacar que los argumentos a favor de esa esclavitud cho-
caban siempre con la definicién del hombre como ser racional, y con
los atributos que le son inherentes, a saber, su libertad, su dignidad y su
igualdad™.

Por eso es comprensible que ante las noticias que llegaban a Sala-
manca de los abusos y desafueros que los conquistadores cometian en
las Indias recién descubiertas, empezaran a oirse voces discordantes y de
gran autoridad moral contra la aplicacion de la esclavitud legal. Ninguna
tan fuerte y tan bien aparejada como la de Francisco de Vitoria.

Tomas de MERCADO: Summa de tratos y contratos, Sevilla: 1587, lib. 11, cap.
20, pp. 102-107; Gabriel VAZQUEZ: Commentariorum ac disputationum in primam
secundae sancti Thomae, Ingolstadt: 1612, t. 11, disp. 157, cap. 4, nn. 28-30.

Festis Maria GARCIA ANOVEROS: El pensamiento y los atgumentos sobre la es-
clavitud en Europa en el siglo X VI su aplicacién a los indios americanos y a los negros
africanos, Madrid: CSIC 2000, p. 206.

Tépicos 34 (2008)



38 JUAN CRUZ CRUZ

Y habia en sus censuras y reprobaciones una carga moral de tanto
alcance que sus argumentos acabaron penetrando paulatinamente en los
resortes del pensamiento antiesclavista.

d) Polémica sobre la instrumentacion total o esclavitud natural

9. Una de las razones que utilizaban los partidarios de una presencia
dominativa de los espafioles en las Indias, justificando también las gue-
rras contra los indigenas, era no ya la esclavitud legal, sino la esclavitud
natural de estos hombres, su nativa instrumentalidad. Asi lo seguirfa de-
fendiendo, afios después, Juan Ginés de Sepuilveda®.

Para superar esa tesis, Vitoria en sus relecciones buscaba un prin-
cipio primario y radical de orden natural que estuviera en la base de
cualquier otro principio y fuese siempre el presupuesto de las relacio-
nes humanas; todo lo demas serfa algo derivado. Y tal principio era la
libertad natural del indio. De ahi la enorme importancia que casi todos
los maestros que dependen de Vitoria le darfan luego a esclarecer lo que
se llamaba “esclavitud natural”: asi Alonso de Veracruz, Bartolomé de
Medina, Juan de la Pefia, Domingo Bafiez, Antonio de Cérdoba, Mancio
del Corpus-Christi y Pedro de Sotomayor. Estos maestros tomarfan parte
decidida en el duelo Sepulveda-TLas Casas, simpatizando con las Casas,>
desde la 6ptica implantada por Vitoria.

Vitoria les habia ensefiado también que no hay mas causa justa de
guerra que la violacion de los derechos humanos, es decir, la injuria, en-
tendida como accién injusta contra los derechos humanos. Por lo tanto,

*Juan Ginés de SEPULVEDA: Democrates alter [1544], Madrid: 1947 (traduccién
castellana: Demdcrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los indios,
Madrid: 1951. Cfr. T. Andrés MARCOS: Los impetialismos de Juan Ginés de Sepulveda
en su Democtates alter, Madrid: IEP 1947; Henry MECHOULAN: L’antthumanisme de
J. G. de Sepiilveda: Etude critique du Democrates primus, Paris: Mouton 1974; Francisco
CASTILLA URBANO: Ginés de Sepulveda 1490-1573, Madrid: Ediciones del Orto 2000.

S ewis HANKE: Bartolomé de las Casas: Bookman, Scholar and Propagandist, Phi-
ladelphia: University of Pennsylvania Press 1952; Mauticio BEUCHOT: Los fundamen-
tos de los derechos humanos en Bartolomé de las Casas, Barcelona-Bogota: Anthropos
1994; Nestor CAPDEVILA: Las Casas. Une politique de 'humanité. ’homme et Pempire
de Ia foi, Paris: Editions du Cerf 1998.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 39

la defensa de la libertad y de los derechos humanos son los tnicos titulos
legitimos de una guerra o de una ocupaciéon armada.

Desde este prenotando quiero centrarme ahora en la tesis de la es-
clavitud natural, en la que muchos basaban sus argumentos filoséficos
para justificar el proceso de guerra y esclavitud contra los indios, argu-
mentando que ya habfa sido probada por Aristételes. El texto principal
de Aristoteles sobre este asunto es el siguiente:

El que es capaz de prever con la mente, es naturalmente
jefe y sefior por naturaleza; y el que puede ejecutar con su
cuerpo esas previsiones, es subdito y esclavo por naturaleza
(pVoeL 8oThog); de ahi que el sefior y el esclavo tengan los
mismos intereses. .. Por eso dicen los poetas que es justo
que los griegos manden sobre los barbaros, entendiendo
que bdrbaro y esclavo son lo mismo por naturaleza®®.

Resulta interesante observar como Vitoria se esfuerza por salvar en
tan grave problema la autoridad de Aristoteles, dando al texto una inter-
pretacion tan liberal y amplia, que en realidad la deja vacia de su original
contenido. Otros habfan seguido ya ese mismo camino®’. Dice Vitoria:

Falta contestar a los argumentos contrarios, que decian que
los barbaros parecen siervos por naturaleza porque carecen

 politica 1, 1 (1252a31-1252b9). Otro texto paralelo: “Todos los que se distinguen
de los demis tanto como el cuerpo del alma o el animal del hombre —y asi son todos
aquellos cuyo rendimiento es el uso del cuerpo y ello es lo mas que pueden aportar—
son esclavos por naturaleza (@Uoel 8oDhov) y para ellos lo mejor es someterse a tal tipo
de gobierno, como igualmente lo es para el cuerpo y para el animal. Pues es naturalmente
esclavo el que es apto para ser de otro”: Politica 1, 5 (1254b16-21).

ncluso Santo Tomis recoge una objecién que decia, “La servidumbre entre los
hombres es natural; pues algunos son, por naturaleza, siervos, como demuestra el Fi-
lé6sofo en I Pol; pero las servidumbres pertenecen al derecho de gentes, como dice
Isidoro; luego el derecho de gentes es derecho natural”. Y responde: “El hecho de que
este hombre, al consideratlo en absoluto, sea mas siervo que otro no tiene ninguna razén
natural, sino sélo, ulteriormente, una utilidad consiguiente, en la medida en que es util a
aquél que sea dirigido por uno mas sabio, y a éste que sea ayudado por aquél, como se
dice en I Pol,; luego la servidumbre, que pertenece al derecho de gentes, es natural en el
segundo modo, pero no en el primero”. (STh. II-11 q. 57 a. 3 ad 2).

Tépicos 34 (2008)



40 JUAN CRUZ CRUZ

de suficientes luces para regirse por si mismos. Digo, pues,
que en realidad Aristoteles no pensaba que los que poco va-
len de ingenio sean esclavos por naturaleza y carezcan del
dominio de si mismos y de las otras cosas, pues tal es la ser-
vidumbre civil, la legitima servidumbre, con la cual nadie
es siervo por naturaleza. Ni afirma Aristoteles que, si hay
algunos cortisimos de tacultades mentales, sea licito ocupar
sus bienes y el patrimonio de ellos y reducirlos a la escla-
vitud y lanzarlos al mercado; sino que solo pretende con
sus palabras ensefiar que los tales tienen necesidad natural
de ser regidos y gobernados por otros [...]. Y es evidente
que esta es la intenciéon de Aristoteles, puesto que del mis-
mo modo dice que los hay que por naturaleza son sefores,
es decir, que tienen despejado entendimiento y uso de él,
y en realidad no entiende que los tales puedan arrogarse el
dominio sobre los demais, ostentando el titulo de ser mas
sabios, sino que por naturaleza tienen facultad para poder
regir y gobernar™®,

10. El sentido de la tesis aristotélica, segin la perspectiva de Vitoria,
serfa el siguiente: para que haya un buen gobierno ha de regir el mas
digno, o sea, el mas cuerdo y sabio. ¢Pero cémo explicar entonces la frase
aristotélica: “barbaro y esclavo son lo mismo por naturaleza”? Esta claro
que, en la reitempretacion dada por Vitoria, los barbaros de Aristoteles
no serfan los que tienen distinto idioma, ni los que no usan la escritura,
ni los que apenas tienen uso de razén, sino los absolutamente carentes
de razoén, o sea, los locos y los tontos. Por tanto, sélo “los locos y los
tontos” serfan esclavos por naturaleza; de estos setrfa verdadero el dicho
de Aristoteles: “barbaro y esclavo son lo mismo por naturaleza”.

Pero ¢quién ha visto una nacién en la que todos los hombres naz-
can “locos y tontos”? Suponiendo que se llama esclavo natural al loco
y al tonto, es evidente que no hay ningun pueblo que sea esclavo. En
consecuencia, los indios podrian ser barbaros pero no esclavos. De nin-

B EBrancisco de VITORIA: Relectio De Indis, 1* parte, in fine.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 41

guna manera, por tanto, se les puede hacer la guerra bajo este titulo, ni
esclavizarlos.

Como es obvio, este concepto de esclavitud natural —tanto en Vito-
ria como en sus discipulos— es ya formalmente distinto del aristotélico.
Mas que esclavitud natural, se trata de una imperfecciéon o deficiencia
natural que impide, en mayor o menor grado, el ejercicio de la responsa-
bilidad y de la libertad®. Lo fundamental aqui es que un barbaro —aquel
que habitaba en las Indias— tiene uso de razén y libre albedrio. E incluso
como tedlogos, estos autores nos recuerdan que por ser racional el hom-
bre es imagen de Dios, y por eso tiene dominio sobre todas las cosas. El
hombre, criatura racional —en las Indias o en Europa—, es imagen de
Dios; de ahi deriva radicalmente su libertad natural y su dignidad*.

¥ Catlos BACIERO: “Conclusiones definitivas de la segunda generacion”, en D. Ra-
mos, A. Garcia, 1. Pérez et al.: Francisco de Vitotia y la Escuela de Salamanca: FEtica
en la conquista de América, Madrid: CSIC 1984, pp. 420-424. Conviene recordar que
ya en tiempo de Vitoria muchos autores se habfan inclinado a pensar que la esclavitud
natural de la que habla Aristételes es solamente de reverencia y respeto hacia los sabios.
Cfr. Domingo de SOTO: De iustitia et iure, Salamanca: 1556, IV, q. 2 a. 2; Pedro de
LEDESMA: Segunda parte de la Summa, Zaragoza: 1611, tratado 8, cap. 3, p. 22.

“Y en el mismo sentido se pronuncia Alonso de Veracruz: “No es riguroso argu-
mento el de aquellos que, basindose en Aristételes, dicen que unos son esclavos por
naturaleza y otros son libres por naturaleza; llamando esclavos por naturaleza a quienes
son o nifios o locos, que deben ser guiados y conducidos, pero no conducir; y libres por
naturaleza, los que gufan y conducen; con ese argumento algunos sitian a estos pueblos
entre los esclavos por naturaleza. Y en consecuencia, al igual que el siervo y el esclavo, no
poseerian dominio alguno, sino que cuanto tienen pertenecerfa a su sefior. No es, digo,
riguroso argumento. Y aunque se les aplicara la expresion atistotélica de esclavos por
naturaleza, ello, sin embargo, no es motivo para quitatles el dominio, sino que tales fal-
tos de mente reciben la denominacién de esclavos por naturaleza por cuanto deben ser
conducidos y gobernados por otros que los aventajan en prudencia por ser inteligentes y
por ello también rectores. Digo que no es argumento riguroso, porque, por muy regidos
y gobernados que estén por los mejor dotados, no se suprime en ellos el verdadero y
legitimo dominio [...] Los habitantes de estas tierras (huius orbis) no sélo no son nifios
o locos, sino que en su condicién estan bien dotados y al menos alguno de ellos, en su
condicién, muy bien dotados. Esto es evidente: antes de la llegada de los espafioles, y lo
acabamos de ver con nuestros ojos (et modo oculis nosttis videmus), hay entre ellos au-
toridades, gobiernos y ordenanzas sumamente apropiadas”. Alonso de VERACRUZ: De
iusto bello contra indos, Quaestio V, ed. C. Baciero, L. Baciero, F. Maseda y L. Perefia,
Madrid: CSIC 1997 pp. 257-259. La traduccién que ofrezco difiere en varios matices de

Tépicos 34 (2008)



42 JUAN CRUZ CRUZ

También Alonso de Veracruz transforma, siguiendo los pasos de Vi-
toria, el significado de la tesis aristotélica. Mas tarde, Bartolomé de Medi-
na —y con ¢l Domingo Bafiez—, siguiendo a Vitoria, seguirfan la misma
interpretacion: la expresion “por naturaleza” significa ahora una conve-
niencia politico-moral, no una necesidad fisica: quienes tienen ingenio
son llamados sefiores por naturaleza, en el sentido de que por sus dotes
naturales o por su preparacién son naturalmente aptos para gobernar;
pero los rudos, que no han desarrollado sus dones naturales, necesitan
que otros los gobiernen y dirijan.

En cualquier caso, Aristételes admitia la esclavitud natural porque
era para el bien de la libertad del sefior, dentro de una situacion en la que
el sometido jamas alcanzaria su libertad; en cambio, para Vitoria, la escla-
vitud natural se reduce a una subordinacién que se adopta en beneficio
de las capacidades del sibdito y, por lo tanto, para crear una situacién en
la que ¢l pueda alcanzar la mayor libertad que le es naturalmente posible.

Hoy dirfa Vitoria que las élites intelectuales deberfan ser considera-
das como las mas preparadas “naturalmente” para gobernar. Por lo que
la calificacion de “siervos” no significa que aquellos indigenas no fueran
libres y no pudieran disponer de sf mismos segun su capacidad.

e) La naturalizacién de la esclavitud legal

11. Ahora bien, Vitoria no busca directamente pulverizar la validez y
licitud de la esclavitud legal (quizas no era el tiempo oportuno); pero si
procura explicar abiertamente las inconsecuencias antropologicas y mo-
rales de aquella esclavitud que era la mas directamente demoledora del
hombre y de su congénita libertad*!.

la de estos autores. Se pueden encontrar otros textos paralelos de Veracruz en Quaestio
I (p. 146) y V (p. 242) de la misma obra.

' Francisco de VITORIA: Relectio de indis, ed. critica por L. Perefia y J. M. Prendes,
Madrid: CSIC 1967, p. 31: “Verum est quod ex hac ratione et titulo posset oriri aliquod
ius ad subiciendum eos [indos], ut infra dicemus”. Otro texto de Vitoria: “Si enim post
practerita tempora creati orbis aut reparati post diluvium, maior pars hominum consti-
tuerit ut legati ubique essent inviolabiles, ut mare esset commune, ut bello capti essent
servi, et hoc ita expediret, ut hospites non exigerentur, certe hoc haberet vim, etiam
aliis repugnantibus” (p. 82). Léase el siguiente texto de Alonso de Veracruz: “Si barbari

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 43

Se centra entonces —una vez demostrada la imposibilidad de la
esclavitud natural— en interpretar y discutir la validez de los diversos
titulos juridicos que los espafioles pretendian exhibir para someter a es-
clavitud a los indigenas; y ademas condena enérgicamente los comporta-
mientos abusivos y crueles por parte de los presuntos duefios. Por tanto,
sus dardos no se dirigian contra la institucion de la esclavitud legal, sino
contra ciertas practicas de hacer esclavos; rechazaba las formas inicuas
e injustas de reducir a los indios y condenaba los malos tratos que se
hacfan contra ellos.

Pero el triunfo definitivo de Vitoria no ocurrirfa inmediatamente. En
realidad, a pesar de que fuese reinterpretada o negada la esclavitud natu-
ral, el siervo o esclavo legal segufa traduciendo e importando realmente
en sf mismo una sujecién al sefior con necesidad cuasi-fisica. De ahi que
al encarar el concepto de justicia, la cual requiere la alteridad, o sea, la
distincion natural y legal de los sujetos, el gran colaborador de Vitoria en
Salamanca, Domingo de Soto afirme:

Entre el siervo y su sefior no se puede dar absolutamente
lo justo, porque, como dijo el Filésofo en el I de los Poli-
ticos, el siervo no es simplemente distinto de su sefior; por
el contrario, todo cuanto es, pertenece al sefior, o sea, es
un instrumento. Por consiguiente, asi como entre el instru-
mento y quien lo maneja no hay propiamente razén de lo
justo, ni constituye injuria alguna para el instrumento que
quien lo maneja haga uso de ¢l a su gusto (si ad libitum
suum illo utatur), asi también ocurre entre el siervo y su

sefior*2.

12. En estas rigidas palabras de Soto se pueden sefalar las bases de

la brutal dialéctica del “amo y del esclavo™ tan admirablemente descrita
y

por Hegel. Este autor indicaba que los vencidos en las guerras servian

comedebant carnes humanas sive innocentium sive nocentium quos sacrificabant, licite
bello potuerunt subici et dominio su legitimo alias privari si non desisterent [...] et sic
iuste possunt bello in servitutem redigi”: De iusto bello contra indos, Madrid: CSIC p.
298.

“Domingo de SOTO: De iustitia et jure 111, q. 1 a. 4.

Tépicos 34 (2008)



44 JUAN CRUZ CRUZ

de instrumento a la voluntad del dominador, diandole el sentimiento vivo
de su yo; de modo que el sefior venia a ser la autoconciencia libre, que
imponia su ley e iniciativa al siervo. El siervo figuraba como la conciencia
esclavizada, alienada, carente de libertad y ligada a la materia y al trabajo.
De ahi la pavorosa afirmacién de Hegel:

El sefior se relaciona con las cosas de un modo mediato, por
medio del siervo; el siervo, como autoconciencia en gene-
ral, se relaciona también de un modo negativo con las cosas
y las supera; pero, al mismo tiempo, las cosas son para ¢l
algo independiente, por lo cual no puede consumar su des-
truccion por medio de su negacion, y se limita a trabajarlas.
Para el sefior, en cambio, la relacién inmediata se convierte,
a través de esa mediacion, en la pura negacién de la misma
o en el goce®.

Podrfamos decir que esta dialéctica s6lo puede acontecer por el hecho

de que la seguridad y gozabilidad prestada por el esclavo al sefior no es

meramente material, sino vital, una seguridad animada, vivificada.

Es obvio que la instrumentalidad de un instrumento se acrecienta en
la medida en que aumenta internamente su animacién y no sélo su am-
bito externo de aplicacion. De ahi la mayor seguridad que para el instru-
mentador proporciona el esclavo como instrumento animado externo.
Y por esa vivificacion interna que tiene el esclavo como instrumento se
produce, sin lugar a dudas, la inquietante dialéctica entre el sefior y el
siervo.

Mas debia pasar todavia mucho tiempo, después de Vitoria, para que
el problema de la esclavitud legal fuese resuelto con los mismos argu-

B<Ehenso bezieht sich der Herr mittelbar durch den Knecht auf das Ding; der
Knecht bezieht sich, als Selbstbewusstsein tiberhaupt, auf das Ding auch negativ und
hebt es auf; aber es ist zugleich selbstindig fiir ihn, und er kann darum durch sein
Negieren nicht bis zur Vernichtung mit ihm fertig werden, oder er bearbeitet es nur.
Dem Herrn dagegen wird duch diese Vermittlung die unmittelbare Bezichung als die
reine Negation desselben, oder der Genuss”: G. W. F. HEGEL: Phanomenologie des
Geistes, Bamberg und Wiirzburg: 1807, p. 122 (Frankfurt/M: Vetlag Ullstein 1970, p.
118).

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 45

mentos antropolégicos y morales esgrimidos para superar la presunta
esclavitud natural*.

Ciertamente a partir de Vitoria se abrfa una nueva ruta en el en-
foque de la esclavitud. Es claro que en las manos del maestro salman-
tino no estaba el superar por la via politica la denigrante concepcion
del esclavo como objeto-cosa, instrumento de utilidad, al que se referi-
rfa Hegel —aunque al respecto mucho hizo el maestro salmantino con
sus denuncias*’. Como tampoco en nuestras actuales manos de filésofos
estd el superar las innumerables injusticias y esclavizaciones de nuestro
mundo: tendremos bastante con denunciarlas con la claridad que ¢l em-
pled.

La conclusién de Vitoria es diafana: si ningin hombre nace esclavo,
sino libre, hay que respetar su dignidad y sus derechos inalienables. Y si
la esclavitud natural no se puede invocar como titulo legitimo para hacer
la guerra a los indios y despojarlos de sus dominios, como pretendian
algunos, sencillamente porque no se da tal esclavitud, la argumentacion
antropoldgica y ética de Vitoria se hace desde ese mismo momento vali-
da para superar la esclavitud legal.

Pero esta vigorosa irrigacion de fuerza moral que, bajo la argumenta-
ci6én de Vitoria, permite superar el estado y la institucion de la esclavitud
es todavia un mero eslabon que tiene su broche final en un nivel mas alto.
A ese nivel superior apuntan las tltimas palabras que al principio cité de
Vitoria, a saber: que el trato de los peruleros no es sélo cosa inhumana
—que es lo explicado hasta aqui—, sino que ademas esta fuera de to-

HCft. Jests Marla GARCIA ANOVEROS: El pensamicento y los argumentos sobre
la esclavitud en Europa en el siglo XVI y su aplicacion a los indios americanos y a los
negros africanos, Madrid: CSIC 2000, pp. 127-139; José Tomas LOPEZ GARCIA: Dos
defensores de los esclavos negros en el siglo XVII (Francisco José de Jaca y Epifanio de
Moirans), Caracas: Universidad Catdlica Andrés Bello 1982.

#<«Habia poderosos intereses que se interferfan en la realidad sociopolitica y eco-
némica, creandose un forcejeo entre la doctrina impartida en las aulas salmantinas y la
préctica legislativa. La laboriosa gestacion de las Leyes de Indias lo sefiala marcando una
serie de avances y retrocesos que muestra el vigor con que poderosas fuerzas se opu-
sieron a su aplicacion integral”. Jaime BRUFAU: “Revision de la primera generacion de
la Escuela”, en D. Ramos, A. Garcfa et al. (eds.): Francisco de Vitoria y la Escuela de
Salamanca: La ética de la conquista de América, Madrid: CSIC 1984, p. 408.

Tépicos 34 (2008)



46 JUAN CRUZ CRUZ

da cristiandad, expresién cuyo sentido intentaré explicar en esta segunda
parte de mi articulo.

II

e) Prototipo de una esclavizacién trascendental: su dimensién
ontolégica y ética

13. Paso, pues, a la ultima parte de mi articulo, recordando que exis-
ten muchos tipos de servidumbre o esclavitud (o de estar al servicio de
alguien que tiene la facultad de dominio). Esta, en primer lugar, la escla-
vitud forzosa y la esclavitud voluntaria. La esclavitud forzosa natural es
la tratada hasta el momento.

Pero de la esclavitud voluntaria podriamos decir muchas cosas. Por-
que en pleno ejercicio de su libertad esta el “esclavo por temor”, pero
también el “esclavo por amor”™*®. La literatura castellana esta llena de
“carceles de amor™’. FEsta el “esclavo de la justicia” y el “esclavo del
vicio”: pues alguien puede estar inclinado al mal por un habito malo, o

*En realidad existe una amistad servil, un amor servil, una obra servil, un temor
servil, una sujecién servil. En este dltimo caso, la actitud servil (servilitas) se opone a la
verdadera libertad, por lo que santo Tomas indica que el que obra por amor supera la
actitud servil (“Contra rationem servilitatis est, quod aliquis ex amore operetur”. STh. II-
II'q. 19 a. 4). En el mismo sentido decia en el siglo XVI Torquemada que se puede llegar a
ser esclavo por la plentiud de la caridad, como el obispo Paulo de Nola, quien se entregd
como esclavo a los vandalos en lugar del hijo de una viuda (Juan de TORQUEMADA
o TURRECREMATA: In Gratiani Decretorum, Venecia: 1578, t. I, parte I, dist. 1, cap.
Ius gentium, ad quartum, nn. 10-13, pp. 45-40). Obra servilmente el que se encuentra
bajo una imposicién necesaria, el que no obra con libertad (“Illud autem dicitur aliquis
facere serviliter, ad quod faciendum sibi voluntas deest”. In III Sent d. 34 q. 2 a. 2 1c).
Bellarmino ensefiaba a finales del siglo XVI que existe un tipo de servidumbre por la
que, por ejemplo, el obispo sirve a la Iglesia, el rey sirve al pueblo, el padre a los hijos
y el maestro al discipulo: san Roberto BELLARMINO: De Ecclesiastica monarchia, cap.
7, tertia controversia generalis de summo Pontifice, lib. I, (Opera omnia, t. I, Napoles:
1872, p. 320).

“"Tomo la expresion de Diego DE SAN PEDRO: Circel de amor, Sevilla: 1492.
Véanse también estos versos de la mexicana Sor Juana Inés de la Cruz (1650-1695),
extraidos de su poema dedicado a Lysis: “Mi rey, dice el vasallo; / mi carcel, dice el
preso; / y el mas humilde esclavo, / sin agraviatlo, llama suyo al duefio. / Asi, cuando

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 47

inclinado al bien por el habito de la justicia®®. Est4 el esclavo del cuerpo y
el esclavo del espiritu. Existe una esclavitud del hombre respecto a Dios
y una esclavitud del hombre respecto al demonio®.

Cuantas veces abrimos las biograffas de grandes personajes, y tam-
bién las hagiografias, nos saltan frases como estas: “sélo he querido
ser un instrumento de la voluntad de mi pueblo”; o también: “soy un
instrumento pequefio en manos de la Providencia”. Es indudable que
tales frases compendian la posibilidad de hacerse esclavo voluntariamen-
te por un fin que excede los intereses particulares del individuo.

A este respecto, me voy a referir a esta esclavitud voluntaria, tan
reiteradamente presente en la actitud de los grandes personajes de la his-
toria, profana y religiosa. Y quiero preguntar por su forma mas articulada
y profunda, en definitiva, por la forma que podria ser, para el hombre, el
ejemplar de un “esclavo de amor”.

Para que el hombre se haga siervo es preciso que instrumentalice,
voluntaria o involuntariamente, una o varias partes de su ser.

En el caso de la vertical dialéctica hegeliana del sefior y el siervo, lo
que al sefior le interesa instrumentalizar no es tanto la libertad de arbitrio
del siervo —en realidad le importa poco el sometimiento psicolégico o
intimo del siervo; lo que al seflor le interesa instrumentalizar es la li-
bertad trascendental del siervo, la que le constituye como hombre, para
como seflor gozarse en el hombre: se tratarfa, segun Hegel, de gozar la
infinita capacidad que el hombre tiene de abrirse al mundo para transfor-
matlo; s6lo subyugando esa libertad trascendental puede el sefior gozar
humanamente de las cosas del mundo.

yo mia / te llamo, no pretendo / que juzguen que eres mia, / sino sélo que yo ser tuya
quiero.”

#<Est autem servitus peccati vel fustitiae, cum aliquis vel ex habitu peccati ad malum
inclinatur, vel ex habitu iustitiae inclinatur ad bonum”: STh. II-IT q. 183 a. 4.

* Antonio MIRA DE AMESCUA (1574-1644): El esclavo del demonio, 6* ed., Diego
Marin (ed.), Madrid: Catedra 1981. Esta es quiza la mejor comedia religiosa del teatro
del Siglo de Oro, cuya trama fue utilizada también por Pedro Calderén de la Barca (EI
madgico prodigioso) y por Juan Ruiz de Alarcon (Quien mal anda, mal acaba).

Tépicos 34 (2008)



48 JUAN CRUZ CRUZ

14. Ahora bien, una correspondencia vertical, pero distinta, se pre-
senta, en un sentido mas profundo y teolégico, con la relacién de Dios y
el hombre en el gran misterio de la Encarnacion.

Llamo la atencién, a este proposito, sobre la Carta de san Pablo a
los Filipenses, donde encontramos un himno referido a Jesucristo, que
dice asi: “El cual, existiendo en la forma de Dios [...] se anonadd a
Si mismo tomando la forma de siervo, hecho semejante a los hombres,
y apareciendo exteriormente en habito de hombre™. Ta secuencia de
este himno avanza desde la altura de la forma de Dios (in forma Deli, €v
uop@f) Heol) hacia el anonadamiento (exinanivit, Exévwoey), y la escla-
vizacién (formam servi, Jop@nv 8oUhov). Se anonadé en el misterio de
la Encarnacién y de la Pasion.

Ahora bien, anonadamiento —exinanivit o Ex€V0GEV— no significa
autovaciamiento, porque Cristo no podia despojarse de su divinidad: sélo
se despojo de la gloria resultante de esa divinidad, mostrandose como un
hombre.

Por lo tanto, el anonadamiento no consiste en prescindir de una
propiedad como es la gloria, sino en afectarse o implicarse la esencia
misma de Dios infinito en su relacién con lo finito. Prescindir de la glo-
ria es un hecho psicolégico y moral. Implicarse en la finitud es un hecho
ontolégico, un anonadamiento. ¢Y como puede ser explicado este ano-
nadamiento?

Creo que, para santo Tomds, el anonadamiento no ha de verse como
si tuviera lugar ontolbégicamente entre una cosa y su negacion, sino de
otra manera.

0 Ad Philip. 11 6-11. El himno, en su forma griega, tiene una estructura poética que
no responde al procedimiento de pies métricos usado en la poética greco-latina, sino a
los canones de la poesia hebrea: dispone sus veintitin versos simétricamente, en bloques
de siete versos, y los acentua ritmicamente. El nimero siete, que es el simbolo de ple-
nitud, es ya un signo esperanzador de la consumacion de los tiempos, que es una de las
y aunque es bien sabido— debo recordar que de
este himno se ha ocupado una bibliografia muy extensa, la cual estudia tanto su estruc-

ideas centrales del himno. Asimismo

tura literaria como su contenido teolégico, con cuestiones de autenticidad, de exégésis y
de traduccion. No faltan también estudios sobre su uso liturgico. Como filésofo no me
compete entrar ni en problemas de exégesis ni en cuestiones de teologia dogmatica, y
menos de liturgia.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 49

A la pregunta de si Cristo quedo vacio de su divinidad, santo Tomas
responde, en el Comentario que nos ocupa, que Cristo “se anonadd, sin
dejar su divina naturaleza, sino tomando la humana”.

El mismo santo Tomas se entusiasma con esta solucion y se le es-
capa la palabra pulchre para referirse a la expresion “anonadamiento™:
Pulchre autem dicit exinanivit. Traduzco el texto:

iCon qué pulcritud dice: se anonadé a Si mismo! Porque lo
vacio es lo contrario de lo lleno, y la naturaleza divina estd
sobrellena [satis plena], siendo el depdsito de toda perfec-
cién de bondad. En cambio, es la naturaleza humana la que
no estd llena.

Dicho de otro modo: el instrumento que Dios debia elegir para es-
clavizarse en ¢l es algo vacio. ¢De qué vacio se trata? Y scomo puede
tener este vacio humano la funcionalidad exigida para ser un buen ins-
trumento, aunque sea, en este caso, un instrumento para que Dios se
esclavice?

15. La férmula que maneja aqui santo Tomds para caracterizar la
naturaleza humana es la de tabula rasa, una expresiéon aparentemente
metaforica, pero que indica enérgicamente un vacio y una nulidad, no
en sentido absoluto, sino relativo o referencial, a saber: por referencia a
los demas seres del mundo. Oigamos la continuaciéon de parrafo antes
citado:

La naturaleza humana no esta llena, ni tampoco el alma hu-
mana, sino en potencia o disposicién a llenarse [in potentia
ad plenitudinem], pues fue creada como tabla rasa [tabula
rasa|. Asi que la naturaleza humana esta vacia [est ergo na-
tura humana inanis]. Dice pues: se anonadd, porque tomé
la naturaleza humana.

Para entender esta soluciéon de santo Tomas hay que hacer dos ad-
vertencias. Primera, que con la expresion tabula rasa no se esta refiriendo
a una negatividad real. Segunda, que con el anonadamiento se esta refi-
riendo a un acontecimiento ontolégico, de indole antropolégica.

Tépicos 34 (2008)



50 JUAN CRUZ CRUZ

Santo Tomas sintetiza ahora la quintaesencia de su antropologia, ba-
sada en la indole infinitamente abierta del hombre —que eso significa
precisamente la férmula metaférica de tabula rasa. Comparado con el
animal, que es un ser impulsivamente compacto y atado a su perimundo
como la llave a la cerradura, el hombre carece de fijezas instintivas y de
certeras conductas adaptativas. Su vida es una continua opcién inventiva.
El animal no es una tabula rasa: tiene mucha escritura conformada en su
tabla biologica; esta lleno en su conducta de direcciones fijas, de hori-
zontes bien recortados. En cambio, el hombre tiene que inventarse sus
salidas al mundo, siendo el “mundo” precisamente, o sea, la omnitud de
realidad, lo que se le abre a su rasa tabla espiritual. Expresado en térmi-
nos de la antropologfa germanica: el animal posee Umwelt (perimundo),
el hombre tiene Welt (mundo).

Al ser la inteligencia racional el distintivo del hombre frente al
animal, los clasicos centraban su explicacién de la esencia abierta del
hombre en la indole de su inteligencia. Decian al respecto que asi como
la inteligencia divina no puede estar en potencia, sino en acto puro, la in-
teligencia creada no puede estar en acto respecto de la totalidad del ente
universal: una inteligencia creada como la humana no es infinita y, por
lo tanto, en su existir puede compararse con las cosas inteligibles como
la potencia con el acto. A este proposito dice también el Aquinate en
la Suma teoldgica, “El intelecto humano esta en potencia respecto a los
objetos inteligibles, y en principio es como una tabla rasa en la que nada
hay escrito, como dice Aristoteles en I1T De anima™!.

Dicho de otro modo, el vacio que define la naturaleza humana no
puede parangonarse con un ser negativo, un Mangelwesen (Gehlen), de-
ficitario, lleno de carencias. Es, més bien, y a su modo, una plenitud. Las
perfectas configuraciones adaptativas del animal —como la pezufia a la
tierra, o las garras a la presa— serfan en el hombre una monstruosa im-
perfeccion, y estorbarfan la accion del espiritu humano en el orden enti-
tativo y operativo. Por eso observa santo Tomas en la Cuestion disputada

SeIntellectus humanus, est in potentia respectu intelligibilium et in principio est sicut
tabula rasa in qua nihil est scriptum, ut Philosophus dicit in III de Anima”: STh. I q. 7
2.9 ad 2m.

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 51

sobre el alma, y después de volver a recodar que el alma humana es como
una tabula rasa:

[E]s necesario que el cuerpo al que se une el alma racional
sea de tal indole que pueda ser aptisimo para representar
al intelecto los objetos sensibles, de los cuales resultan en
el intelecto los objetos inteligibles; y asi es conveniente que
el cuerpo al que se une el alma racional esté 6ptimamente
dispuesto para sentir®,

16. Hecha esta aclaracion acerca del enigmatico “vacio” propio de la
naturaleza humana, se comprendera que solo en ella podia el Verbo ha-
cerse esclavo, tomandola como instrumento que prestara funcionalidad
y seguridad a su mision. Pues todo instrumento ha de tener adecuada
capacidad instrumental. Como adverti al principio, el instrumento ha de
tener “funcionalidad”. Al igual que la sierra gastada y oxidada ya no tie-
ne instrumentalidad propiamente dicha, tampoco un cuerpo inapropia-
do facilitarfa el esclavizamiento divino. Dirfase que si Dios tuviera que
encarnarse en un ser infrahumano, este ser jamas podria recibir la inva-
sién infinita de la divinidad, precisamente por estar limitado, coartado,
reducido a un estrecho repertorio en la conducta. Por no estar abierto
infinitamente, no podtia ser asumido por el ser infinito. Un ser infrahu-

mano serfa, para la divinidad —y permitaseme la expresion—, un muién
inerte, una ortopedia en la que el mismo Dios quedaria ridiculizado.
También en otro lugar de la Suma teoldgica se pregunta el Aquinate
“si la naturaleza humana fue mds apta que cualquier otra para ser asu-
mida (magis assumptibilis) por el Hijo de Dios”. Y responde que si, que
ninguna otra es la mas apta para ser asumida por la persona divina. Pero
advierte que esa aptitud debe entenderse como una potencia obediencial,
como una “congruencia’ o conveniencia para la unién con el Verbo. Una
congruencia que la naturaleza humana posee por su dignidad, pues “la
naturaleza humana, por ser racional e intelectual, mediante su operacion
es capaz naturalmente de alcanzar de algin modo al mismo Verbo, esto

*2Q. Disp. de Anima, 8c.

Tépicos 34 (2008)



52 JUAN CRUZ CRUZ

es, conociéndole y améandole”’. En cambio, a los seres irracionales les
falta esta congruencia de dignidad.

Dicho de otro modo, s6lo un ente que, como el hombre, es una
tabula rasa, espiritual y corporalmente hablando, tiene la propiedad o
congruencia de poder ser asumido por la divinidad. El anonadamiento
divino es un acontecimiento ontolégico, de indole antropoldgica: el Gni-
co tipo de abajamiento en que Dios encuentra, en el ser finito, fluidez
psicolégica y flexibilidad ontolégica. Dios se esclaviza y anonada sélo al
estilo de Dios: asumiendo ese instrumento que es la indole positiva, nun-
ca negativa, de un ser totalmente abierto, como lo es el de la naturaleza
humana.

Mas para el Verbo sigue siendo un anonadamiento asumir la finitud,
aunque sea la de la naturaleza humana; en cambio, para el hombre el
anonadamiento ontolégico de Dios va a significar la confirmaciéon de
que su misma naturaleza es un instrumento capaz de colaborar con la
intencién divina, logrando con ello la solucién real y definitiva a su rasa
infinitud, a su potencial apertura indefinida.

17. Al final de mi intervencién, movida por la pregunta de si el hom-
bre puede ser un instrumento, he de concluir que si el hombre es escla-
vizado por otro hombre en su libertad trascendental se reduce a mero
instrumento y se oscurece su dignidad humana; mas cuando esa liber-
tad trascendental humana se presenta como asumida por el ser infinito,
el hombre puede comprender que el vacio de su abierta naturaleza es
un magnifico instrumento trascendental que, sin pérdida alguna de dig-
nidad, puede servir al ser infinito. Entonces, en la libre realizacién de
esa instrumentacion, querida y aceptada como un regalo conmovedor,
estriba su vocacion de hombre y el estilo de su dignidad. Era la misma
vocacion y el mismo estilo de aquellos misioneros que volvian horrori-
zados de las Indias y contaban a Vitoria las arbitrariedades y desafueros

que habifan visto cometer>*.

BSTh. T q. 4 a. 1.

*No otra era la vocacion y el estilo de aquel joven profesor llamado D. Alonso
Gutiérrez, que en el afio 1536 llegaba al puerto de Veracruz penetrado de las ensefianzas
de su maestro Vitoria, y deseando encontrar la mejor manera de poner en practica lo

Tépicos 34 (2008)



¢PUEDE EL HOMBRE SER UN INSTRUMENTO? 53

Y es que la empresa intelectual de Vitoria se convertia en la ins-
tauraciéon de una antropologia trascendental que daba también la mas
profunda respuesta de liberacion humana; y explica la parte final de la ya
citada frase de este ilustre maestro salmantino, refiriéndose a la posibi-
lidad de aprobar aquellas injusticias de los peruleros: “antes se seque la
lengua y la mano, que yo diga ni escriba cosa tan inhumana y fuera de
toda cristiandad”.

aprendido en Salamanca, tomé en aquel mismo puerto de arribo el habito agustino,
tomando el nombre de Alonso de Veracruz, ejerciendo poco después preclaramente en
México la enseflanza universitaria.

Tépicos 34 (2008)



