UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA
DE DI1OS: MAURICE NEDONCELLE

Pedro A. Benitez
Asociacién Espafiola de Personalismo
pabenitezm@gmail.com

Abstract

This paper is about the philosophical way to God according to Maurice
Nédoncelle. Firstly, the author makes a brief presentation of this barely known
personalist French philosopher. Afterwards it describes the main theses sustained
by Nédoncelle about the person, the I and the Thou, and their relationship.
Ultimately it discusses his philosophical way to God and shows why Nédoncelle
is led to say that if we don’t have a demonstration of God’s existence we may, at
least, reasonably believe that he exists.

Key words: Nédoncelle, personalism, God.

Resumen

El presente articulo aborda la via de la existencia de Dios segin Maurice
Nédoncelle. En primer lugar, el autor hace una breve presentacion de este filéso-
fo personalista francés. Después se describen las principales tesis sostenidas por
Nédoncelle acerca de la persona, el yo y el td, y su interrelacion. Por dltimo se
discute la via filos6fica a Dios y muestra porqué Nédoncelle termina afirmando
que, si no tenemos una demostracion de la existencia de Dios, podemos al menos,
creer de manera razonable que €l existe.

Palabras clave: Nédoncelle, personalismo, Dios.

1. Presentacion

Maurice Gustave Nédoncelle Desbiens forma parte del grupo de fi-
16sofos personalistas franceses del siglo XX!. Como todos ellos se ocup6

"Recibido: 21-09-05. Aceptado: 27-01-06.
"Maurice Gustave Nédoncelle fue durante muchos afios profesor universitario en
Estrasburgo. Nacido en Roubaix (norte de Francia) el 30 de octubre de 1905. Es co-

Topicos 32 (2007), 9-37



10 PEDRO A. BENITEZ

primordialmente de la persona y de las relaciones intersubjetivas. Pues
bien, en medio de estos temas aparece una prueba de la existencia de
Dios. Mejor dicho un camino filoséfico hacia Dios (Un chemin philo-
sophique vers Dieu) 2. El punto de partida de dicho camino lo constituye
un dato central en la filosoffa nedoncelliana, a saber, la reciprocidad de
las conciencias. Asi pues, nos ocuparemos en primer lugar de su filosoffa
personalista, enseguida expondremos su doctrina acerca de la reciproci-
dad y por ultimo trataremos sobre la existencia de Dios.

Nédoncelle trat6 sobre la existencia de Dios en diversas ocasiones.
Publicé mas de quince libros, el resto, mas de cien titulos, fueron articu-
los de revistas®. Las obras en la que traté sobre el tema de Dios son muy
variadas. Con todo, podemos hacernos una idea del contexto en el que

se ocup6 del asunto presentando una breve vision de sus escritos®.

nocido, ante todo por su relacién con el circulo de los llamados personalistas franceses.
Encabezados por Emmanuel Mounier este grupo gira en torno a la revista Esprit. Si
bien Nédoncelle nunca pertenecié oficialmente al grupo, sin embargo fue bien conocida
su afinidad con ellos.

Tras haber estudiado primero en el seminario de Saint Sulpice y mas adelante en
la Sorbona, fue ordenado sacerdote en 1930. Desde entonces se dedicé principalmente
a la docencia. En 1942 defendio su tesis de doctorado en la Sorbona de Patis, sobre la
reciprocidad de las conciencias. Publicada ese mismo afio es su obra mas representa-
tiva. Fue conocido también en Francia por sus traducciones de las obras del cardenal
Newman.

Tras haber sido decano de la Facultad Catélica de Teologfa de Estrasburgo y quedar
luego como decano honoratio, murié en 1976.

2Véanse entre otros P. MARIONI: La ricerca di Dio nel filosofo Maurice Nédoncelle,
Roma: PUG 1966 (tesis doctoral); K. RAFFERTY: The personalist way to God according
to Maurice Nédoncelle, Louvain: Université Catholique de Louvain 1967 (tesis doctoral);
M. MARINI: La relazione intetpersonale e Iincontro con Dio in Maurice Nédoncelle,
Roma: Pontificia Universita Gregoriana 1976 (tesis doctoral).

El elenco de sus obras se encuentra, hasta 1969 en el libro Explorations
personnalistes, Patis: Aubier Montaigne 1979; y de 1970 en adelante en Intersubjectivité
et ontologie, Louvain: Nauwelaerts 1977.

*Seguimos la division de J. A. GARCIA-CUADRADO: “Introduccién”, en M.
NEDONCELLE: La fidelidad, trad. A. Esquivais, Madrid: Palabra 2002, pp. 9-12. Por
su parte, propone otra divisiéon C. VALENZIANO: Introduzione alla filosofia dell’amore
di Maurice Nédoncelle, Roma: Pontificia Universita Gregoriana 1962, pp. 11-12: “La fi-
losoffa de M. Nédoncelle puede ser bien presentada en una sintesis que siga el esquema

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 11

Un primer grupo setfa el compuesto por los estudios sobre el espi-
ritualismo inglés y sobre John Henry Newman. En este mismo grupo
podemos incluir sus textos de corte apologético. Colabor6 en una en-
ciclopedia titulada Apologétique (1937) redactando diversos textos so-
bre el problema del mal, la demostracion de la existencia de Dios, la
oracion, el sufrimiento, etc. Ademas “profesd, en medio de la filosofia,
entusiasmo por la historia y la teologia™.

Un segundo grupo engloba los articulos y libros sobre variadas cues-
tiones filosoficas. Asi, por ejemplo, la cuestién de las relaciones entre ra-
z6n y fe. Siendo un filésofo cristiano, también él se planted la pregunta
por la filosoffa cristiana. Fruto de esas reflexiones el volumen titulado
Existe-t-il une philosophie chrétienne? (1956) En la misma linea coloca-
mos Le chrétien appartiente a deux mondes (1970). El debate sobre este
asunto llevaba tiempo sobre la mesa. Nuestro autor aporta aqui ideas
equilibradas e iluminadoras.

El tercer grupo lo forma el conjunto de articulos y monografias
que bien podemos denominar ‘escritos personalistas’. Bajo este rubro
se colocan las principales obras de nuestro autor. Hemos de situar aqui
La réciprocité des consciences (Paris: Aubier Montaigne 1942). Allf se
advierten como en germen las lineas maestras de su pensamiento. De
hecho, reelabor6 esta obra en 1962, bajo el titulo La réciprocité des
consciences: essai sur Ia nature de Ia personne. Es en este grupo de es-
critos donde nos encontramos aquellos que tratan sobre la existencia de
Dios desde el personalismo. Concretamente estan, Vers une philosop-
hie de I'amour et de la personne (1957) y Conscience et Logos (1961).
Lo demas se localiza en articulos para revistas especializadas. Es en este
grupo de escritos donde encontramos desarrolladas sus ideas principales
acerca de la persona, del amor y de las relaciones intersubjetivas. Ense-
guida presentamos un breve bosquejo de su filosofia personalista.

de su obra Vers une philosophie de 'amour; a saber: La esencia del amor-La obra del
amor-El valor del amor”.

SE. DE BEER: “Maurice Nédoncelle”, en Filosofia cristiana en el pensamiento cato-
lico de los siglos XIX y XX, III: Corrientes modernas en el siglo XX, Madrid: Encuentro
1997, p. 456.

Topicos 32 (2007)



12 PEDRO A. BENITEZ
2. La filosofia personalista de Maurice Nédoncelle

Una primera advertencia es necesaria: nuestro autor no gustaba de la
etiqueta de personalista. Escribia Jean Lacroix: “Dentro del movimiento
personalista, vinculado, al menos en su origen a la revista Esprit, Maurice
Nédoncelle ocupa un lugar aparte, por su pensamiento mas intimista en
cierto sentido, o al menos mas interior’”.

No le gustaba la marca de personalista, pero hubo de contentarse
con ella. En efecto, al comienzo de su obra Conscience et Logos, advertia
“Desde hace tiempo que se me ha dado la etiqueta de personalista, y ya

7 Por tanto, estamos ante un autor considerado

me es dificil rechazarla
dentro del grupo de personalistas franceses, si bien, él mismo se coloca
en lugar aparte. Lugar aparte le reservan también otros®,

A la corriente personalista Nédoncelle vino a darle el sustento meta-
fisico que le hacfa falta para hacer de ella una propuesta filoséfica orga-

nica. Bien lo describe Jean Lacroix:

Hemos debido esperar hasta 1942 la tesis de M. Nédon-
celle sobre la reciprocidad de las conciencias para tener un
verdadero tratado de metafisica del personalismo [...] El
personalismo apatecia, ante todo, como el antidoto del to-
talitarismo... Y esto supone una metafisica. El personalis-
mo serd una filosoffa completa sélo cuando haya vencido

(’J. LACROIX: “La philosophie chrétienne de Maurice Nédoncelle”, en Panorama de
la philosophie francaise contemporaine, Paris: PUF 1966, p. 109.

M. NEDONCELLE: Conscience et Logos. Horizons et méthodes d’une
philososphie personnaliste, Paris: I’Epi 1961, p. 7; y también Introduction a I’Esthetique,
Paris: Presses Universitaites de France 1953, p. 5: “la via a seguir probablemente serd
juzgada personalista y nos es dificil rechazar esta etiqueta, si bien toda etiqueta tiene
sus peligros”; y el texto ya citado de Personne humaine. .., p. 11: “deseo furiosamente
renunciar a una etiqueta tan decepcionante”.

8Cfr. A. DOMINGO: Un humanismo del siglo XX: el personalismo, Madrid: Edi-
ciones Pedagdgicas 1985, p. 133: “Nacido en el mismo aflo que Mounier, Maurice
Nédoncelle oftece un personalismo diferente al de Lacroix, edificado en un talante y
caracter distinto a los demads personalistas”; J. M. BURGOS: El personalismo, Madrid:
Palabra 2000, p. 80: “Quizas se puede afirmar que al actuar de este modo, Nédoncelle
cred un nuevo ‘tipo’ de personalista”.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 13

toda tentacion subjetivista integrando su filosoffa del sujeto
con una filosoffa de la naturaleza, cosa que ha comenzado

a hacer M. Nédoncelle en Personne humaine et nature’.

Es también el parecer de Thomas Liddle: “Estamos convenci-
dos, dice, que el personalismo de Nédoncelle es metafisico en sentido
estricto. Su busqueda del origen y destino del ser de las personas hu-
manas, su esfuerzo por encontrar este ser termina en el descubtrimiento
del Absoluto, el prius quoad se, es decir, Dios”!’. Veremos mas adelante
este itinerario, de momento baste con esto para darle su lugar a nuestro
autor dentro del personalismo.

Ahora bien, antes de proseguir y para evitar equivocos es preciso no-
tar que la etiqueta ‘metafisico’ aplicada a nuestro autor, ha de ser usada
con precaucion. El mismo Nédoncelle, confiesa haber pasado por una
época antimetafisica, y que si bien la superd, de todas formas siempre
guardo sus reparos en el uso de los términos clasicos de esencia, acci-
dentes, ente, set, etc'!. En otras palabras, Maurice Nédoncelle no usa el
término metafisica ni otros tantos afines en el sentido habitual del tér-
mino. El adjetivo metafisico afiadido al sustantivo personalismo es ya
una llamada de atencién. Y no sélo, sino que también al calificarlo de
personalista, hemos de matizar la etiqueta.

¢En qué sentido Nédoncelle es un filésofo personalista? Es persona-
lista porque concede un lugar privilegiado a la persona en la composicién

°]. LACROIX: “Les otientations de la philosophie francaise, I1I: le personnalisme”,
en Le Monde (6-X-1945), apud VALENZIANO: Introduzione alla..., p. 31. En este
mismo sentido H. DUMERY: “Le personnalisme spirituel de Maurice Nédoncelle”, en
M. FABER: Lactivité philosophique contemporaine en France et aux Etats-Unis, IT: La
philosophie frangaise, Paris: Presses Universitaires de France 1950, pp. 246-247: “Si M.
Marcel, comme je Iait dit, a travaillé avec succes a I'émergence du personnalisme, il a
refusé cependant d’en écrire la systématique. A cela il avait d’excellentes raisons. C’est
pourtant cette tache démésurée qui a tenté ces derniéres années M. Nédoncelle”.

Cfr. V. T. LIDDLE: “The personalism of Maurice Nédoncelle”, en Philosophical
Studies 15 (1966) p. 117.

Sobre este asunto, véase entre otros: NEDONCELLE: Personne humaine. . ., p. 225
L. JERPHAGNON: “De lidealisme au personnalisme: Maurice Nédoncelle”, en Revue
Philosophique de Louvaine 69 (1971) pp. 99-109.

Topicos 32 (2007)



14 PEDRO A. BENITEZ

y en el estudio de la realidad. He ahi la primera conviccién de nuestro
filésofo.

¢Qué significa la etiqueta personalista? Si nuestra conciencia
personal no fuese mas que una mentira, si, en otros térmi-
nos, el fondo de la realidad no tuviese nada que ver con
las personas, no cabrfa hablar de personalismos. Profesar
sinceramente el personalismo es tener ya de entrada a la
persona por algo importante en la estructura del mundo.
Con mayor razén se podra declarar uno personalista si es-
tima que las personas son los tnicos seres reales. .. No po-
demos en buena logica reclamar el respeto de la persona
humana en la accién moral y en la organizacién de la socie-
dad sin estar primero convencidos de que la persona es un
aspecto fundamental de la realidad. Incluso asi delimitado,
el personalismo puede significar doctrinas muy diferentes!?.

El texto contiene dos afirmaciones claras: la primera es proponer a
la persona como el ser real por excelencia. De aqui se desprenderd un
ontologia cuyo centro y punto de acceso es justamente la persona. La
segunda es que todo el resto de lo real debe estudiarse desde la persona
para mostrar la l6gica filoséfica de un todo organico cuyo centro sea
verdaderamente personal.

Por consiguiente, la persona al centro. Pero sen qué sentido? No bas-
ta valorar a la persona para hacer de este sustantivo un eje filosofico. La
cuestion es estructurar una filosofia en torno a la nocién de persona. De
hecho ya existian filosoffas que concedian al sujeto personal una digni-
dad por encima de los demas seres. El problema, sin embargo, era el de
considerar a la persona con un estatuto metafisico singular.

Visto asi, es preciso, distinguir entre ‘valorar’ a la persona y estruc-
turar una filosofia en torno a la persona. “Lo primero pueden hacetlo
muchas filosofias, lo segundo es lo propio del personalisrno”13 . Es tam-
bién lo que pretende nuestro autor.

I>NEDONCELLE: Conscience et Logos...,p. 7.
BBURGOS: El personalismo. .., p. 161.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 15

Asi que, la propuesta de nuestro fildsofo se articulara en torno a
la persona como sujeto ontoldgico. Sin embargo, es preciso entender
desde el principio que la persona es, segun €él, una reciprocidad de con-
ciencias. Digamoslo de una vez: la reciprocidad de las conciencias es la
tesis central del personalismo de Maurice Nédoncelle. En otras palabras,
el personalismo de Nédoncelle no es el estudio de la persona, asi, en
singular, sino de la instersubjetividad personal. Por ello ha sido llamado
‘interpersonalismo’. De aqui, del dato de la reciprocidad se desprendera
el camino hacia el conocimiento de Dios. Es preciso, pues, encuadrar
dicho itinerario dentro de sus ideas sobre la reciprocidad.

Poseemos, para obtener esta visién panoramica, una breve sintesis,
en el texto ya citado Conscience et Logos: 1) caracter colegial de la per-
sona humana, a la luz de la intima unién del amor y la persona; 2) la
existencia de un T divino, que garantiza y promueve el reino de las per-
sonas; 3) la ‘consagracién’ del mundo impersonal. Dada la importancia
de estos enunciados, nos parece oportuno leerlos directamente en sus
propias palabras:

En primer lugar, amor y persona me parecen intrinse-
camente unidos. Bajo la forma més completa, el amor no
puede no ser personal y la persona no puede comprendet-
se fuera de una red de amor entre sujetos. La existencia de
una relacién de amor entre conciencias es el hecho que he
estimado privilegiado y que me ha servido de punto de par-
tida. En el amor, hay una voluntad de promocién mutua,
un deseo de ayudar al otro a ser una perspectiva universal,
a poseer para darse a no aislarse, sino a establecer el orden
de todos los sujetos y a encontrar alli mismo a todos los
sujetos y a encontrar alli mismo su propio desarrollo. Asi,
la relacién fundamental de dos conciencias, a la que se pue-
de llamar diada, lleva a descubrir y a definir la naturaleza
personal en lo que ella tiene de esencial. Sostener, como yo
lo he hecho, que la persona es una perspectiva universal es,
en un sentido, respetar la vieja férmula segin la cual es un
individuo racional. Pero es afiadir algo que en principio no

Topicos 32 (2007)



16 PEDRO A. BENITEZ

se ve en la definicion clésica, y que es la importancia radical
de una insercién en el orden concreto y total del amor.

Si este principio es justo, se sigue de él una cierta con-
tinuidad de las personas. Hay en el ‘td’ una fuente y no un
limite, del ‘yo’. De otro modo: serfa preciso convenir que
la persona no estd jamas completamente hecha: tiene ante
s{ un programa, busca llegar a ser haciendo llegar a ser a
otros ‘yo’. Esta vocacién tiene por contrapartida una per-
sonificacion que es progresiva y laboriosa. Sélo intermiten-
temente se apercibe el ser que se es en la obra que se rea-
liza. Pero dado que nos orientamos sin realizarnos jamas
enteramente, por ello la experiencia interna no nos mues-
tra jamas, hablando propiamente, la creacién de una per-
sona por otra. Las relaciones interhumanas muestran una
influencia reciproca; pero incluso poniendo las cosas en el
mejor de los casos, no reteniendo mas que momentos pri-
vilegiados, estd bien claro que un hombre no es totalmente
la causa, ni totalmente el efecto, de otro hombre. Incluso
en la procreacion, los padres no son mas que modestos ins-
trumentos de un acto que les sobrepasa. Brevemente: el he-
cho de la influencia interthumana me hace discernir que mi
querer procede de otros quereres y que mi libertad es una
ratificacién; empero, esta relacién no va jamas hasta el fon-
do de mi ser.

Por esto, la aparicion y la consolidacion final de nuestras
personas no pueden explicarse mas que si hay una trascen-
dencia divina. Tal es el segundo rasgo del personalismo co-
mo lo concibo. Es solamente en Dios en donde el ser de las
personas tiene sentido. La posibilidad de dirigirnos sin limi-
tes hacia una realizacién total de nosotros mismos que fuera
ala vez la realizacion total de la red de personas que nos en-
contramos en la existencia, no puede explicarse ni por los
esfuerzos del yo, ni por la colegialidad de todos los yo. No
puede explicarse mas que por un Dios y este Dios debe ser

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 17

personal en cierta manera. Nosotros no sélo estamos cau-
sados por el ser, sino también queridos por un Dios, y lo
estamos en nuestra integridad: la fenomenologia del cogito
concreto nos impone el reconocimiento de esta prioridad
divina en nosotros como una conclusiéon por la reflexién
sobre la causa y el fin de nuestro querer, la prueba de Dios
se acaba en la experiencia mistica. El nervio de ello es la
coincidencia primitiva de la libertad creada con el acto crea-
dor que nos hace ser para nosotros mismos y que se impone
en Nosotros, con o sin NOSOtros.

Un tercer y altimo aspecto de mi tesis sobre el persona-
lismo tal como lo comprendo es un modo de ser que debe
dejar sitio a lo impersonal, como la materia y los cuerpos. Y
esto se podria explicar como una serie de realidades preper-

sonales que preceden al despertar de las conciencias. .. 14

Con esta larga cita tenemos a la vista los asertos nedoncellianos. Para
nuestro tema interesan directamente sélo el primero y segundo rasgos, a
saber: 1) la tesis sobre el amor reciproco; 2) la existencia de Dios como
corolario de lo anterior. Vayamos por partes.

3. Lareciprocidad y el amor

Para nuestro autor la tesis sobre la reciprocidad de las conciencias
es un punto de partida. A fin de evitar equivocos, hagamos una primera
aclaracion sobre el vocablo ‘reciprocidad’ tal como es usada por nues-
tro filésofo!®. Se refiere siempre y en todo momento a un fenémeno
propiamente humano, dejando fuera del término las relaciones entre los
animales y otros seres del mundo fisico. Asi, dentro de las relaciones

“NEDONCELLE: Conscience et Logos..., p. 7-11.

BCfr. M. NEDONCELLE: “Réciprocité des consciences-Nous-Incoscient”, en
Sénsation séparatrice et dynamisme temporel des consciences, Paris: Bloud & Gay 1977,
pp. 13-15. Reciprocidad, viene del latin reciprocus, que significa alternativo. Indica el
estado que resulta de una accién mutua, o la accién misma.

Topicos 32 (2007)



18 PEDRO A. BENITEZ

interhumanas, encontramos el vocablo bajo dos acepciones. Por un la-
do, puede significar una especie de solidaridad bio-social, la cual serfa
pre-reflexiva y practicamente fisica. En un segundo sentido, hablamos
de reciprocidad en un sentido electivo. Decimos, entonces, que hay reci-
procidad cuando las personas eligen intencionalmente un encuentro con
el fin de generar una comunién, un nosotros. En este caso la recipro-
cidad sélo se realiza plenamente cuando el encuentro sucede entre los
individuos, y no sélo entre sus ideas o valores. Sin embargo, se pueden
admitir gradaciones en este encuentro, pasando de una reciprocidad im-
perfecta a una excelente. Pues bien, nuestro autor se mueve entre estas
dos acepciones, si bien reserva para esta ultima el sentido propio.
Cuando enunciamos la tesis sobre la intersubjetividad nos en-
contramos en el centro de las especulaciones nedoncellianas. Dicho
brevemente la reciprocidad de las conciencias es la tesis segun la cual
la persona, el sujeto individual y singular al que identificamos con el pro-
nombre yo, sélo existe en comunién con otro sujeto semejante al que
llamamos t4; y que en el conocimiento de ese yo —denominado con-
ciencia de si— se conoce ipso facto, al tu. La comunién a la que hemos
aludido es calificada por Nédoncelle con el término ‘reciprocidad’ (réci-
procité). En otras palabras la reciprocidad de las conciencias es el hecho
de existir el yo y el td en comunion. Al llegar a este punto lo légico setia
preguntarnos como llega Maurice Gustave Nédoncelle a esta tesis. Surge
aqui la primera dificultad. La reciprocidad es un punto de partida, no una
conclusion. Esta es la afirmacién con la que cerraba su ensayo de 1942:
“El hecho primitivo es la comunién de las conciencias, el cogito tiene
desde el principio un caracter reciproco”!®. En otro parrafo escribfa: “El
punto de partida que tomamos en este estudio es la existencia de una re-

517

ciprocidad humana™"’. Mons. Nédoncelle estaba convencido de que éste

era el inicio adecuado para acceder al estudio del ser y desde luego al de

M. NEDONCELLE: La reciprocidad de las conciencias, trad. J. L. Vazquez Borau y
U. Ferrer, Madrid: Caparrds 1996, § 269, p. 307 (francés: La réciprocité des consciences,
Paris: Aubier Montaigne 1942): “La communion des consciences est le fait primitif, le
cogito a d’emblée un caractére réciproque”.

"NEDONCELLE: La reciprocidad. .., § 8, p. 20.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 19

la persona. Fsta idea la repetira por todos lados!®. sPor qué arrancar de
ahf? Encontramos la respuesta en las siguientes lineas:

¢«Coémo abordar el orden personal? El camino usual ha sido
el de un cogito solitario. Pero ni Sécrates ni Descartes han
considerado el yo como un atomo perfectamente aislado y
serfa deplorable atribuirles semejante contrasentido. Toda
vez, a cada instante que la reflexién se ha nutrido de su
doctrina ha sido expuesta a olvidar que los espiritus no son
separables: la fortuna misma del vocablo monadologia es
suficiente para mostrarlo. Ahora bien, otro camino puede y
debe seguirse: el de la reciprocidad de las conciencias, que
muy frecuentemente ha sido tenido por ilusorio y carente

de significado metafisico'.

Por tanto considera necesario renunciar a la concepciéon atémica de
la personalidad, ésta es mas bien una realidad comunal. Sin embargo,
como es notorio, se puede hablar de reciprocidad en muchos sentidos.
Por eso hemos de aclarar en seguida que para nuestro autor la percep-
ci6on del otro se lleva a cabo del mejor modo en el amor reciproco de las
conciencias. Desde luego que no es el unico caso de encuentro, existen
otros, como por ejemplo la coincidencia intelectual. Sin embargo, el he-
cho inigualable para nuestro autor, es la persona en la reciprocidad del
amor: “la reciprocidad amante, la relacién de amor entre las conciencias
constituye la clave para descubrir la naturaleza de las personas™?,

Es necesatio tener presente que para Nédoncelle la reciprocidad de
las conciencias es un hecho constitutivo de la persona. “Que existe una

8Cfr. NEDONCELLE: La reciprocidad. . ., passim; Explorations personnalistes, Pa-
ris: Aubier Montaigne 1970, p. 42; Vers une philosophie ..., p. 109; Conscience et Lo-
gos...,p. 7; “Carta a Crispino Valenziano (30-1-1959)”, en VALENZIANO: Introduzione
alla..., p. 98.

M. NEDONCELLE: Personne humaine et nature, Paris: Aubier Montaigne 1963,
p. 28.

G. F. ROSSL: “La persona come reciprocita in Maurice Nédoncelle”, en Giornale
di Metafisica 29 (1974), p. 156.

Topicos 32 (2007)



20 PEDRO A. BENITEZ

relaciéon de amor entre las conciencias, he aqui el hecho que estimo privi-
legiado y que me ha servido como punto de partida; tras la investigacion,
este hecho privilegiado deviene una especie de llave: gracias a ella se des-
cubre la naturaleza de la persona™!.

Nos queda claro, entonces, que la reciprocidad es un hecho primi-
genio. Pero esto no quiere decir que se dé siempre y en todos los casos
de modo pleno. Decifamos ya antes que admite gradaciones. Hay, en el
mas alto nivel, una relacién plena efectuada en el encuentro yo-tu, al que
llama diada. Pero existe, también un plano inferior de relaciones asimé-
tricas (como la del médico con el enfermo). En este dltimo caso se da,
lo que él llama el minimum de reciprocidad, que en el fondo es practi-
camente nada®?. Asi, entre la situacién superior y la infima hay una serie
de peldafios intermedios posibles.

En el grado mas bajo, otro responde a mi voluntad de pro-
mocién por el sélo hecho que existe, como un nifio recién
nacido o un enfermo en estado de coma. Mi recompen-
sa es que él vive. Cuando la reciprocidad es ya psiquica, si
otro percibe mi proyecto, e incluso si lo rechaza, yo induz-
co en ¢l un tema nuevo. En el tercer grado, el tu ratifica
el proyecto del yo sobre él y el discipulo recompensa a su
maestro y el joven hace honor a la educacién que ha recibi-
do. En fin, el alma quiere a su vez mi desarrollo personal.
Esta reciprocidad es querida cuando uno se dona verdade-
ramente?’.

La breve presentacion de esta escala, nos habla de una multiplicidad
de casos en los que se da la reciprocidad la cual no se da plenamente
sino por pasos. “Eficaz en principio, la reciprocidad invita a una tarea;
ella no se lleva a cabo sino por etapas en la doble y laboriosa historia

*'NEDONCELLE: Conscience et Logos. .., p. 8.

*Cfr. M. NEDONCELLE: Intersubjectivité et ontologie. Le defi personnaliste,
Louvain: Nauwelaerts 1974, pp. 11-12.

A, CANIVEZ: La doctrine de 'amour chez Maurice Nédoncelle, en AAVV: La
pensée philosophique et religieuse de Maurice Nédoncelle, Paris: Tequi 1979, p. 117.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 21

de los sujetos que une”?*. Por tanto, se ha de advertir que la conciencia
colegial y el nosotros no es facil. Existen una serie de obstaculos para su
realizacién. Es importante sefialarlo, pues al hablar ahora de la recipro-
cidad como hecho primigenio, no por ello nos estamos refiriendo a un
suceso automatico. Asi pues, teniendo esto presente nos interesa mos-
trar cuales son las coordenadas dentro de las cuales se puede hablar de
reciprocidad humana. Tas hemos resumido en tres®:
1°) La persona es, de entrada, una realidad intersubjetiva. O sea, solo
se puede hablar de persona en una comunidad de personas. Este
hecho, sin embargo, no es todas las veces consciente.

2°) Es preciso para percibir la persona el encuentro con el otro. Deci-
mos entonces que el Gnico acceso cognoscitivo al ser personal es
la reciprocidad de las conciencias. A esto lo llamamos la intersub-
jetividad radical.

3°) Para ser personal, el encuentro con el otro ha de tener un caric-
ter positivo de promocion. Afladamos otra cosa. El sustrato de la
mencionada relacion interpersonal, incluso en su grado infimo, es
el amor.

Con esto tenemos encuadrada la filosofia de la reciprocidad.

3.1. Delyoalta

En las relaciones interpersonales decimos pues que hay una relacion
del yo con el td. Pero ¢a qué se refiere con el yo? La respuesta del Decano

*NEDONCELLE: Vers une philosophie. ..., p. 246.

Para este resumen, véase J. J. PEREZ-SOBA: “:Personalismo o moralismo? La res-
puesta de la metafisica de la comunién. Alcance del analisis de Maurice Nédoncelle”,
en El primado de la persona en la moral contemporinea. XVII Simposio internacional
de Teologia, Pamplona: Servicio de publicaciones de la Universidad de Navarra 1997, p.
285.

Topicos 32 (2007)



22 PEDRO A. BENITEZ

honorario de Estrasburgo se construye en torno a una nocién que le es

muy querida: el yo ideal®®.

De hecho, Mons. Nédoncelle distingue netamente cuatro formas del
yo. Asi queda mas claro que el yo comunal al que se refiere no es cual-
quier yo. Veamos esta division®’:

1) Elyo objetivo: conjunto representativo de imagenes que sélo con-
sisten en cualidades naturales tomadas equivocadamente por una
subjetividad. A nuestro filésofo le interesa recalcar que el aisla-
miento personal es una ficcién?®. El mero yo de las cualidades

naturales no es una subjetividad. “Solamente este pseudo-yo es

*Cfr. M. NEDONCELLE: La fidelidad, trad. A. Esquivias, Madrid: Palabra 2002, pp.
74-77 (francés: De La fidelité, Patis: Aubier Montaigne 1953); NEDONCELLE: Vers une
philosophie..., pp. 121-134.

7Cfr. NEDONCELLE: La reciprocidad. . ., § 74, p. 101-102; J. FERNANDEZ: Antro-
pologia dialéctica. Estatuto metafisico de la persona segiin M. N., Madrid: Universidad
Complutense (tesis doctoral no publicada), pp. 658-686.

8 Copiamos aqui la siguiente nota a pie de pagina porque muestra a todas luces hasta
qué grado nuestro autor sostiene el hecho primordial de la reciprocidad. NEDONCELLE:
La reciprocidad. . ., § 74, p. 100, nota 42: “Incluso en las enfermedades mentales creemos
que serfa imposible mostrar que si la conciencia del yo persiste, ésta envuelve siempre la
conciencia de una alteridad o de una totalidad que supera al yo. La objecién mas grande
que se podria hacer a favor de un autismo absoluto de la conciencia mérbida se podtfa
sacar del sindrome de Cotard: el enfermo estd afectado por una melancolia caracterizada
por ideas de negacién: se imagina que no tiene cuerpo y que el mundo entero ha sido
suprimido; tiene una impresién de eternidad, y de eternidad dolorosa. La turbacién de
la percepcion es profunda desde ciertos puntos de vista. Sin embargo, ¢no es una falsa
interpretacion de las percepciones que permanecen a menudo correctas? Sea como sea,
la ilusién deja todavia a la conciencia la asuncién de un destino que reconoce diferente
de ella misma y con el que choca su querer. El paciente no esta solo a sus ojos, y la mayor
prueba es el caracter tragico para ¢l de su error. Se juzga falsamente y se equivoca sobre
la suerte que le es dada; pero encontramos, incluso en este caso extremo, la insercion
del yo en una trascendencia. Las ideas de culpabilidad, tan frecuentes en la melancolia,
hatfan mas ficil todavia la demostracién de este punto.

Muchas enfermedades mentales lo son a base de agotamiento. No hay que sorpren-
derse de que el espiritu abatido se separe del universo o haga girar todas las cosas alre-
dedor de si mismo, por una especie de vuelta o saber egocéntrico de la individualidad
biolégica. El cogito puede ser cambiado por el suefio; puede desaparecer completamen-
te por la observacion exterior. Pero si hay un cogito, hay un mundo. El solipsismo es
imposible”.

Topicos 32 (2007)



2)

3)

4)

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 23

solitatio; es el unico que pretendemos asir; las otras formas de yo
no se captan, se presentan”?’. Aqui objetivo no debe entenderse
como ‘abstracto’. Mas bien designa las cualidades del sujeto posei-
das por ese mismo sujeto. Podrfamos, pues, llamatlo yo-posesivo.
En breve, objetivo no se opone aqui a subjetivo, sino a la esencia.

El yo positivo o empirico, es decir, la conciencia de si en lo que
tiene de temporal, y por lo mismo fragmentatia. Este yo si es una
subjetividad pura, mas alla de las cualidades. Responde este yo a la
descripcion fenomenoldgica del origen del yo. Esto es, el yo que se
va forjando en las diversas experiencias concretas de encuentros
con un tu. Es, en pocas palabras, la experiencia positiva del con-
tacto interpersonal. La experiencia constante del ir y venir entre
el yo y el ta es lo propio de este estadio. En dicho sentido apunta
Nédoncelle, este yo nunca esta solo, busca siempre ir mas alld de
s{ mismo. Asi se subraya una vez mas que, para nuestro autor, el
yo, no es el remate de una elucubracién en solitario.

El yo ideal que se descubre en la percepcion del otro y es equiva-
lente al ti que recibimos y escogemos como mas alla de nosotros
mismos por ‘introcepcién’. Se puede decir que este yo ideal es la li-
nea de donde confluyen el yo y el ti. Es, el modo de estar presente
el ta en el yo. Ese td, puede ser humano o divino. Si divino enton-
ces pasamos al ultimo estadio, el del yo ideal divino. En resumen,
es al nivel del yo ideal donde se da la reciprocidad amante, la co-
presencia de cada persona para la otra. Enseguida explicaremos
esto con mas detalle.

El yo ideal divino que nos envuelve totalmente y que es el ta di-
vino. Sin él, la vida personal no serfa mas que un ensamblaje de
fenémenos diadicos, pero siempre temporales y precarios. Por el
tu divino, las conciencias humanas aparecen como criaturas que
tienen una esencia divina. Es sobre la estela de este ultimo yo
ideal que nuestro autor traza un itinerario de camino hacia Dios.

¥ NEDONCELLE: La reciprocidad. .., § 74, p. 101, nota 43.

Topicos 32 (2007)



24 PEDRO A. BENITEZ

Una especie de prueba personalista sobre la existencia de Dios.
Este es, por supuesto, el asunto que enseguida nos ocupara.

3.2. Elyo ideal y los valores

Nédoncelle nos va llevando al conocimiento de Dios a través una
serie de peldafios cuyo punto de partida es el yo ideal. Veamos pues qué
es este yo ideal.

En las relaciones interpersonales existe todo un mundo de valores
sujetos a promocion. Uno puede, nos recuerda Nédoncelle, aliarse con
otros en un proyecto comun. Es el nivel de la reciprocidad en las ideas:
“Asi ocurre en el trabajo en equipo: todos estan unidos por el fin al
que sirven”’, Desde luego hay ya aqui una serie de valores que sirven
de vinculo entre los sujetos; pero es obvio que terminada la obra en
comun, la sociedad puede disolverse. Muy distinto es el caso de quienes
son fieles unos a los otros, y no a una cosa o idea. Tal es la situacion que
nos ocupa’'.

Veamos el caso del sujeto singular. Este se encuentra de frente a di-
versas opciones de comportamiento. Puede elegir el trabajo o el descan-
so; una actividad u otra. Ahora bien, en todos estos casos la persona se
proyecta sobre si misma. Busca identificar sus opciones con un modelo
que ¢l se ha forjado. Es como el escultor que golpea la piedra siguiendo
un modelo imaginario, es decir, ideal. O en un plano mas profundo pue-
de ser la imagen que uno se forma de si mismo en el orden de lo bueno y
de lo honesto. Es el caso de la educacion en las virtudes. Asi, este yo ideal
puede significar varias cosas: a) la llamada misteriosa a ser lo que somos.
A esto lo designa como ‘yo de valor’. El yo de valor es una llamada a
desarrollar todas las capacidades hasta su maxima perfeccion; b) puede
significar también, la anticipacién psicolégica que hacemos de nuestros
propios actos. Esto no es mas que un mecanismo de la imaginacién para
tener en el presente lo que proyectamos hacer en el futuro; ¢) por ultimo,
designa la realizacion parcial o total del yo de valor. Es el yo de valor, ya

PNEDONCELLE: La fidelidad, p. 47.
J'Cfr. NEDONCELLE: La fidelidad, pp. 74-77; NEDONCELLE: Vers une
philosophie. .., pp. 121-134.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 25

realizado. A este lo llama el ‘valor del yo’. Asf cuando juzgamos sobre el
yo de valor ya realizado tenemos ante nosotros mismos una valoracion
del yo; eso es el valor del yo. “En breve, la idealidad puede ser tomada
en tres sentidos bien diversos, como una fuente trascendente, como una
funcién o como una meta cumplida”>?,

El yo ideal, es pues el recipiente de los valores que cada uno desea
llevar a cabo. Asi, el juicio sobre el bien que deseo alcanzar pasa de una
mera valoracién general, sub specie bonitatis, a un concreto, sub specie
bonitatis meae>. Esa bondad, sin embargo, no viene determinada en ca-
da caso. El sujeto, puede elegir libremente entre una y otra. Es mas, pue-
de elegir un contravalor. Ahora bien, en el pensamiento de Nédoncelle, el
sujeto, alcanza su perfeccion cuando se propone valores de indole espi-
ritual. Son estos, de orden moral, cientifico y estético®®. Asi, el amor por
uno mismo, o la obra del amor consiste en acrecentarse en estos valores:

Sélo el hombre puede realizar esos valores en cuestion sea
en un arte moral, estético o cientifico. |...] Esta obra es la
vida misma del sujeto humano que es ética, estética o cienti-
fica: edificamos nuestra personalidad por nuestra fidelidad
a los valores, esculpimos nuestra estatua interior gracias a

ellos??.

NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 124, nota 1: “Le moi de valeur ne
se confond pas davantage avec la valeur du moi. Celle-ci est un appel inital qui subsiste
a travesr tous les aspects du moi, y compris le moi idéal; mais le moi de valeur est le
résultat conforme a cette appel, résultat entrevu sans cesse dans le cas de I'action bonne
et entravé sans cesse dans le cas de l'acte dégradant. Bref, I'idealité peut se prendre
en trois sens assez divers, comme une source transcendante, comme une fonction ou
comme un accomplissement”.

P Cfr. NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 123.

*Este camino a la perfeccion pasa por estos valores. Nos lo sintetiza bien M. E
SCIACCA: La filosofia hoy, Barcelona: L. Miracle 21956, p. 473: “Los grados del proceso
son: la ciencia (insuficiente para completar la persona, que, por cierto, no se realiza a sf
misma dominando el mundo); el arte (produce una forma de unidad de las conciencias,
pero no definitiva); la moral (produce el bien, pero no la verdadera reciprocidad de las
conciencias); el amor, el dnico que hace coincidir en una unién perfecta que a la vez,
respeta su personalidad (unién-distincion)”.

¥ NEDONCELLE: La fidelidad, p. 71.

Topicos 32 (2007)



26 PEDRO A. BENITEZ

Lo que a Nédoncelle interesa es remarcar cémo el hombre es el
unico capaz de hacerse cargo de esos valores. De tomarlos como una
iniciativa personal. Es por esto que comprometerse en forjar uno de
estos valores supone empefiar al yo en su totalidad®. T.a conciencia con
la que se asume el proyecto del yo ideal es lo que nos revela la totalidad
de la persona. En efecto, el yo que se compromete en cualquiera de estos
campos pretende con ello realizarse, no sélo como experto en ese campo
sino como persona en cuanto tal. Ello nos revela una presencia en ese
valor que esta mas alld de él mismo. Eso presente es el amor personal.

Con lo antetior tenemos un cuadro del yo ideal. Pues bien, precisa-
mente el yo ideal permite la coincidencia del yo y del td en la reciprocidad
humana. Veamos cémo es este nexo.

Para la persona humana, la 6smosis entre las conciencias sélo se
puede hacer valiéndose de mediaciones. Algunas son meramente fisicas,
como el contacto de las cosas. Otras, en cambio, conllevan una mayor
interioridad. Es el reino de las ideas. El yo se comunica con el ti a través
de un ideal, por ejemplo. Pero aun aqui se dan grados.

En primer lugar, el yo ideal puede forjarse con trazos prestados.
Un ta puede apropiarse de valores ideales de otro td, consciente o
inconscientemente, pero no por eso compartir con el otro ese ideal.
Nédoncelle lo ilustra con el caso del arrendajo que se coloca entre las
plumas del pavo real para adornarse. No le interesa mas que el plumaje.
Es el caso del préstamo psicolégico. Una burda imitacion.

Diverso es el caso de la ‘introcepcion’’. Término acufiado por
Wilhelm Stern, la introcepcién designa el proceso mediante el cual lo
exterior al individuo (ideas, normas culturales, etc.) se convierte en in-
terior y dinamico. Nédoncelle por su parte lo usa en un sentido similar

SNEDONCELLE: La fidelidad, p. 73: “Lo que caracteriza al ser humano que se com-

promete no es solamente haber provocado una situacién de la que depende su existencia
y el valor de su existencia, sino la conciencia de esa iniciativa, la lucidez con la que acepta
esa situacién y la hace suya”.

*NEDONCELLE: Vers une philosophic. . ., p. 128: literalmente introception; la tra-
duccién inglesa también introception. El término estd tomado de Wilhelm STERN
(1871-1938). Cfr. F. DORSCH: Diccionario de psicologfa, Barcelona: Herder 1991, p.
418.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 27

como la 6smosis entre el yo y el ta. El yo asume conscientemente las
metas o valores del otro. Sea cual fuere la meta del otro, el yo coopera
con €l, la incorpora a sus propios planes. Asi se da en la dedicacion de
muchos sujetos a un mismo ideal. Ahora bien, en este caso el otro, tam-
bién es relevante, en la medida en que esta incluida su participacién en el
ideal. Sin embargo, la introcepcion, no es plena, porque lo reciproco es
algo (un ideal, por ejemplo) externo a ambos.

Cuando la introcepcion es perfecta, cada persona toma a la otra co-
mo la meta de su ser. Entonces el yo y el td coinciden en el ideal escogido
de tal modo que cada uno es transformado por el otro. He aqui el pun-
to de intersecciéon del yo ideal con el ta: “Alli el yo ideal y el ta ideal
son indiscernibles; surgen a la vez y no existen mas que en el encuentro
de los dos, cuya interaccion manifiestan”®. Este es un renglén medular,
pues nos explica con bastante claridad qué entiende Nédoncelle por la
coincidencia o reciprocidad de las conciencias. El td ha percibido el ‘yo
de valor’ que puedo llegar a ser y viceversa. Ambos entonces se empe-
flan en la realizacién del yo ideal (yo de valor) del otro. En esto estaria la
reciprocidad amante®. El momento supremo de felicidad para ambos,
serfa comprobar que el yo de valor del otro ha llegado a su plenitud,
en otras palabras, comprobar el valor del yo. Nédoncelle, supone que
este anhelo es lo que mueve constantemente al amante en su relacién
con el amado. No se cansa de promover el ‘ti de valor’. Esta relacion
donde se comparten los yoes ideales es la propia de la relacién amorosa.
Asi, segin nuestro autor, el td ideal es lo percibido por el yo ideal en la
relaciébn amorosa. Curiosamente Viktor Frankl se acerca mucho a este
mismo lenguaje cuando dice: “Nosotros dirfamos que el amor nos pet-
mite contemplar la imagen del valor de una persona. Lleva a cabo, asi,

¥NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 129: “Car le moi idéal et le toi idéal y
sont indiscernables: ils surgissent ensemble et n’existent que dans la rencontre des deux
sujets dont ils manifestent 'interaction”.

¥Un texto de Frankl corrobora estas afirmaciones. Cfr. FRANKL: Psicoandlisis y
existencialismo. .., p. 205: “En el acto espititual del amor, por tanto, no sélo capta-
mos lo que la persona ‘es’ en su peculiaridad y singularidad, lo que podriamos llamar la
haecceitas de la terminologfa escolstica, sino también lo que puede llegar a ser, en ésa

59

su peculiaridad y singularidad unica, es decit, la ‘entelequia

Topicos 32 (2007)



28 PEDRO A. BENITEZ

una obra cabalmente metafisica”. Es la esencia de la persona o aquello
peculiar e irrepetible. “La ‘idea’ de una persona es precisamente lo que
ve de ella quien la ama”*.

Todavia, Nédoncelle no detiene su analisis aqui, y nos advierte: “No
hemos de apresurar la conclusion, pensando que toda reciprocidad es
amante. Hasta cierto punto la coincidencia del yo y del td puede reali-
zarse en el odio”*!. Por ejemplo, querer en comin el suicidio fisico o la
degradacion moral. Nos lo ilustra con el caso de Hegesias Peisithanatos,
quien puso su ideal en persuadir a todos los hombres en suicidarse, in-
cluido €l mismo. “No podemos repetirlo lo suficiente: la introcepcion es
un proceso que se presta indiferentemente a valores y contravalores”2.

Nédoncelle se fija sobre todo en la posibilidad real de coincidir en los
valores. Este es el caso de un yo y un ta que verdaderamente ponen su
yo ideal en conjuncién con el td ideal a fin de hacerse mejores mutua-
mente desarrollando todas sus potencialidades*’. El orden de los valores
en el que esto sucederfa ya lo hemos mencionado. Es una tarea en el
arte moral, cientifico y estético. Si bien los mas aptos serfan los de indole
moral. Alli el amor busca la promocién de la libertad personal: que el ta
quiera desarrollar sus capacidades**.

Hemos dicho que en el amor coinciden el yo con el ta ideales. El
amante descubre al td ideal e inserta alli su voluntad de promovetlo.
A su vez el td descubre el yo ideal del otro y se empefia en la misma
labor. Ahora bien, en esta coincidencia el amante también quiere que el
amado promueva al amante. En ello esta el deseo de correspondencia.
El yo no sélo quiere la perfeccion del td, sino la suya propia. Pues bien,
parece logico pensar que en el yo ideal estd ya incluida la idea de un ta
que quiera asumir el proyecto del yo. Brevemente: en el yo ideal estard
contenida la correspondencia de un td. El yo capta que necesita de un
ta para su pleno desarrollo. Aqui coloca Nédoncelle su via de acceso al

YEFRANKL: Psicoanilisis y existencialismo. .., p. 205y 191.

“NEDONCELLE: Vers une philosophie. ..., p. 130.

“NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 130.

BCfr. también FRANKL: Psicoandlisis y existencialismo. . ., p. 205: “Por tanto, de lo
que el amor se percata es ni mas ni menos que de esta ‘posibilidad’ de un ser humano”.

#Cfr. CANIVEZ: La doctrine de 'amour. .., p. 120.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 29

conocimiento de Dios. Dado que el yo capta la necesidad de un t4 que
lo haga pleno, puede llegar a sospechar la existencia de un td divino, que
realmente lo consigue. Esa sospecha, empero, nace sélo por la aparicién
del ta ideal. Asf que el camino es: yo ideal—ta ideal—ta divino.

Del yo ideal al ta ideal

Lo anterior nos ha llevado de la concepcion del yo ideal a la del ta
ideal. Ese td no es meramente el paquete de cualidades externas. Sino
otro yo en cuanto tal. Todavia scémo tener la certeza de que estoy co-
nociendo realmente al ti en cuanto tal y no una mascara? Nuestro autor
se vale de un simil para plantear el problema. Los drabes —comenta—
comparan el yo con una cebolla, de la cual hace falta retirar una a una las
capas para llegar al verdadero yo®. De ser esto asi, en el fondo siempre
quedaria la duda de si he llegado por fin al yo real. Nos detendrfamos
siempre en una cualidad, por mas espiritual que esta fuese. Lo mismo
sucederia en la percepcion del td. Nunca alcanzo el auténtico ta sino una
capa.

Dicho de otro modo, el yo ideal, tal como lo hemos descrito, es mas
una proyeccion hacia el futuro de lo que cada yo desea llegar a ser. Sin
embargo, es logico pensar que tal proyecciéon puede ser ilimitadamente
cambiante. Del mismo modo el ta ideal que yo percibo quizas es sélo
una de tantas facetas —también psicolégica— que el td puede alcanzar,
pero no es nunca el ti-en-si. El yo tampoco llegarfa nunca al valor del yo,
serfa una lista interminable de valores. Cada vez que el yo elige alguno,
va cambiando, pero no habria una definicién, un patréon para medir la
realizacién de ese yo. A esta objecion Nédoncelle dice:

Mas la lista de mis elecciones esta fatalmente suspendida
a un valor inicial que no es obra mia, ni de la naturaleza
impersonal, ni siquiera de las otras conciencias humanas, y

que es la voluntad creadora de Dios en mi*.

Cfr. NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 175.
“NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 176.

Topicos 32 (2007)



30 PEDRO A. BENITEZ

En dltimo término el yo ideal y el ta ideal responden a la idea de
Dios sobre el yo y el ta. En efecto, no se puede prolongar indefinida-
mente el valor del yo en una lista de cualidades por mas espirituales que
sean. Tampoco un elenco de valores encarnados por una persona podria
definir lo que esa persona es idealmente. Sélo una idea matriz sobre el
yo puede servir de canon para definir en qué consiste la perfecciéon de
cada sujeto. Este canon lo coloca Nédoncelle en la idea que Dios tiene
sobre el yo cuando lo crea.

Asi planteada, la reflexién de nuestro autor nos conduce a pregun-
tarnos por el estatuto de este Dios, al que llama ‘td divino’. Habfamos
mencionado ya, que el yo sospecha la existencia de Dios cuando cae en
la cuenta de su limitacién. Veamos, pues, como desarrolla este pensa-
miento.

Del yo ideal al ta divino

Un dato nos coloca ante la indigencia del yo: el yo no se ha dado su
propia esencia a s{ mismo, sino que la descubre como algo recibido. En
otras palabras, el yo empirico se descubre a s{ mismo como una esencia
que existe antes de que €l lo quiera deliberadamente. En este mundo de
las relaciones interpersonales, uno se encuentra con otras personas co-
mo algo ya dado. Del mismo modo, el yo ideal al que me ditijo jamas
sera una creacion total del yo; el punto de partida es algo dado. Escri-
be Nédoncelle: “No existe propiamente la creacién de una persona por
otra..., y estd bien claro que un hombre no es totalmente el efecto de
otro hombre ni aun en la procreacién”’. Asf pues, la existencia del yo
aparece como una existencia derivada.

Pues bien, el analisis de esta situacion precaria condujo a nuestro
autor a intuir la presencia y la necesidad de un tu absoluto. Un td que no
es derivado, sino del cual derivan los otros. A éste, lo llama ‘td divino’
o Dios, sin mds. Con que Nédoncelle se explica la existencia del yo a
partir de un ta trascendente. Glosando a nuestro autor Jesus Fernandez
escribe: “El acto mismo de existir personalmente y la conciencia derivada

*'NEDONCELLE: Conscience et Logos...,p. 9.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 31

de él dando cuenta de €l da testimonio por si misma de mi dependencia
y de mi continuidad con la voluntad de otro yo que me quiere™®. Asi,
en la mente de nuestro autor, Dios aparece como la respuesta coherente
ante la constatacién del yo que no se ha dado su esencia a si mismo. Pero
hay mas. Sélo se explica la realizacién del yo ideal, si existe un td divino
que quiere a ese yo.

La posibilidad de dirigirnos sin limites hacia una realiza-
ci6én total de nosotros, que fuera a la vez realizacion total
de la red de personas con las cuales nos encontramos en la
existencia, no puede explicarse ni por los esfuerzos del yo
ni por la colegialidad de todos los yo. No puede explicarse
mas que por un Dios, que debe ser personal. No solamente
estamos causados por el ser, sino también queridos por un
Dios...La fenomenologia del cogito concreto nos impone
el reconocimiento de esta prioridad divina en nosotros co-
mo una conclusién por la reflexién sobre la causa y el fin

de nuestro querer®,

Para explicar este parrafo, retomemos la argumentacién de nuestro
autor. Hay un yo positivo, también llamado yo empirico. Es el yo que
soy en este momento, fruto de muchas experiencias a través del tiempo.
Estas estan en la conciencia proporcionando, justamente una conciencia
del yo que yo soy. Es aqui, en este nivel, que el yo ha percibido que no
estd solo. No es un yo solitario. Este yo se ha concebido como un noso-
tros, desde el principio. Pues bien, ese yo positivo estd sujeto a cambios
constantes. La conciencia alli adquirida se proyecta, es capaz de lanzarse
hacia el futuro para alcanzar un yo mas perfecto, mas pleno. Esa proyec-
ci6én, nos ha dicho, es como una imagen a la que llamamos el yo ideal:
aquello que el yo ve que puede llegar a ser. Efectivamente el yo cons-
tantemente cambiante busca identificarse con una idea que ha visto para
s mismo. “Proyecto sobre mi camino una sombra de mi persona que

BEERNANDEZ: Antropologia dialéctica. .., p. 720s.
YNEDONCELLE: Conscience et Logos. .., pp. 11-12.

Topicos 32 (2007)



32 PEDRO A. BENITEZ

busco constantemente alcanzar y que me aventaja constantemente’,
Como se aprecia, el yo ideal, es en parte algo presente y en parte algo
futuro. “Es una situacién ambigua —nota Negri— necesatia para la rea-
lizacién del yo y gracias a la cual el yo se anticipa para alcanzarse, en
su devenir temporal, proyectando una sombra de si mismo y buscando
darle alcance™!.

Por ende, esta claro que el yo constantemente se proyecta hacia de-
lante buscando alcanzar una perfeccion ideal, la del yo ideal. Fsta una vez
alcanzada constituye el valor del yo. Lo que el yo vale cuando ha alcan-
zado todos los valores a los que estaba llamado. En este punto nuestro
autor, entonces, nos advierte que conseguir esto, sélo es posible si hay
un Dios, pues de lo contrario no tendrfamos ninguna garantfa de que la
plena realizacién del yo es posible y no mero espejismo. Dicho de otro
modo. Las relaciones interpersonales no parecen garantizar la plenitud
del yo ni del ta. ¢Por qué? Porque no llegan a la esencia. En las rela-
ciones inter-personales, tal como dijimos mds arriba, se da siempre un
rodeo a través de los valores para intentar llegar al td en-si. Pero queda
siempre una barrera infranqueable. Existen una serie de obstaculos que
se oponen a la reciprocidad de las conciencias. Las personas sélo pueden
entrar en relacion a través de los valores, cualidades exteriores, la natu-
raleza misma; los cuales, al fin y al cabo, no equivalen inmediatamente a
la esencia de cada uno. Si es esto asi, habrfamos de concluir que la reci-
procidad de las conciencias no es tal, sino mas bien un intercambio en la
superficie. Escribe Nédoncelle:

Si nos atuviésemos a la experiencia inter-humana de la re-
ciprocidad, tendriamos una imagen fragmentada del orden
personal: una serie de dfadas que se construyen en todos los
sentidos, sin jamas llegar a una influencia sustancial, a pesar
de la mutaciones que los participantes se infringen mutua-
mente y de la regla universal que tratan de elaborar. El per-
sonalismo serfa un fenomenismo de un nuevo género. Pero,

¥NEDONCELLE: Vers une philosophie. ..., p. 121.
ST, NEGRL “II problema dell’altro como maieutica di verita in Maurice
Nédoncelle”, en Divus Thomas 9 (1994), p. 97.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 33

hemos sugerido, los sujetos tienen una estabilidad interior
y la tienen gracias a otra fuente, que es trascendente’?.

Dicho de otro modo, sabemos ya que el yo descubre para si mismo
y para el td una posibilidad real de plenitud mas alla de las cualidades
meramente naturales. La perfeccién del yo y del td al nivel de la esencia
y no de los accidentes. Pero como ya nos hizo notar, esta esencia es algo
recibido, en mi y en el otro. No puedo crear una esencia, tampoco la
mia. Por tanto, es algo fijo. Aunque acepte mutaciones, €l yo sigue sien-
do yo y el t4, ti. En consecuencia, sospecha nuestro autor, existe un ti
trascendente que es la fuente del yo y del td humanos y que les permite
relacionarse en el plano de lo que son, de la esencia. Dios es, dira Né-
doncelle, “el yo en su fuente y el td en su término absoluto; es el secreto
final del yo ideal y también la presencia que sostiene la relacién del yo
positivo con el yo ideal; es, en fin, la forma eminente y recapituladora
de todos los nosotros que él conjunta inmediatamente en su comunidad
trascendente”,

El yo ideal, nos dird nuestro autor, ha entrevisto la posibilidad de
transformar al yo y de dirigirse sin limites hacia la totalidad. Esta tenden-
cia hacia la totalidad, que también llama universalidad, y que nosotros
podemos calificar como la perfeccion del yo; no se explica a partir ni de
la naturaleza ni del influjo de los otros sujetos. “Por eso —nos dice— so-
mos llevados a encontrar nuestra grandeza en la soledad y esta grandeza
es Dios”. ¢Qué entiende por Dios? “Al menos —aclara— el dios de cada
conciencia y por afiadidura el de cada encuentro de conciencias, el tnico
capaz de darles originalidad y de salvar su continuidad”>*. Como para
ilustrar esta idea, nuestro autor compara este dios de la conciencia con el
daimon socratico®. Es un ti personal, pero trascendente.

Para ser mas precisos hemos de afiadir una aclaraciéon. Nédoncelle
distingue entre lo divino’ y ‘Dios’. Lo divino es ese td trascendente en
cuanto percibido por la conciencia. Mas que otra cosa se percibe su ca-

> NEDONCELLE: Vers une philosophie. ..., p. 248.
PNEDONCELLE: Personne humanine. . ., p. 34.
**NEDONCELLE: Vers une philosophie. . ., p. 249.
SNEDONCELLE: Conscience et Logos. .., p. 129ss.

Topicos 32 (2007)



34 PEDRO A. BENITEZ

racter de trascendente. No es todavia una persona, es la nocion vaga que
tiene la conciencia de Dios. En cambio, cuando esa conciencia es mas
clara, entonces si se percibe a Dios como un tu personal. Mientras que
lo divino es mas facilmente captable por la conciencia, pues aparece en
cuanto ésta se da cuenta de su limitacion, en cambio, concebir a Dios
como una persona que se relaciona conmigo, eso requiere mas pasos en
la reflexion.

Conque lo divino aparece en la conciencia, una vez que ésta ha
captado su precariedad. Ciertamente asi lo entiende nuestro autor. Pe-
ro atencion, él no dice que Dios sea captado como la causa eficiente de
la conciencia. Lo que él dice es que se le percibe en cuanto ideal supremo
de la conciencia amante. El amor, desde luego, es la clave de compren-
sién a la hora de hablar de este ta divino. El yo amante, se arroja hacia
la plenitud del ser, y alli intuye que esta plenitud no es un ser como los
otros sino que debe ser un ser trascendente. Asi es como descubre a
Dios. A esta percepcion, la nomina nuestro autor una co-intuicién’®.

Asi visto, bien cabe preguntarse si no estamos frente a un tipo de
ontologismo, entendido como el intento de ver la presencia de Dios en
el desvelamiento de la conciencia de la reciprocidad®’. Nuestro autor
no lo ve asi, pues entiende que Dios aparece, no como la causa de un
efecto, sino como postulado de la reciprocidad amante. En efecto, es
en la percepcién de unas posibilidades ilimitadas de realizacion a través
de la relacién con un ta, que el yo descubre la necesidad de que haya un
ta, capaz de hacer realidad esas posibilidades. Se trata, ciertamente, de
una argumentacién singular. Como escribe Giséle Brelet:

Nédoncelle aporta a la existencia de Dios una prueba origi-
nal: aquella que se funda sobre la aparicién y la posibilidad
de un desarrollo sin limites de la persona humana, tal como

Cfr. NEDONCELLE: Intersubjectivité. .., p. 202. Muy cercano a este modo de
impostar el problema E. LEVINAS: Totalité et Infini, La Haye: M. Nijhoff 1961, p. 190:
“El hombre en tanto que otro nos llega desde afuera [...] Su exterioridad, a saber, su
invocacién a mi, es su verdad. Mi respuesta produce su verdad. Ese plus de la verdad
sobre el ser y sobre su idea es, puede ser, la misma presencia de Dios”.

S Cfr. BURGOS: El personalismo, p. 84.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 35

la tenemos en la experiencia interior, independientemente
58

de los recursos naturales o de las otras personas™.

A nuestro autor no le cabe pensar que una persona dependa para
su realizacion del azar, de los encuentros fortuitos e inestables, de los
influjos interpersonales que son por definicién caducos y limitados. No
le parece ser esto asi, porque el yo ideal ha captado todo lo contrario.
Ha percibido la posibilidad de una realizaciéon plena. sDe dénde puede
provenir esta percepcion, si no es de una fuente trascendente?

En resumen, de la indigencia del amor humano Nédoncelle concluye
un amor divino. Del yo ideal pasa al td divino. ¢Se trata de una prueba
de la existencia de Dios? No exactamente. “Reflexionar sobre las impli-
caciones del amor humano es disponerse, si no a ver a Dios, al menos
poner fe en él, a descubrir algo de su esencia, ya que no de su existencia.
El inseguro destino de las reciprocidades humanas nos lleva mucho mas
alla de nosotros mismos. ..”". Este circuito se resume en frase de Né-
doncelle: “Al decir que hay un mundo, decimos que hay un yo; al afirmar
que hay un yo decimos que hay un Dios”®.

Fragil en algunos puntos, esta argumentacion no es compartida por
algunos. Escribe Dfaz:

En el fondo, no tiene inconveniente en cerrar el circulo ter-
nario mundo-yo-Dios, que en realidad a veces da la impre-
sion de resolverse con una instancia teoldgica (y por tanto
optimista y voluntarista cuando se cae en una peticién de
principio que da por resuelto lo que queria elucidar) Dios-

yo-mundo®!.

*BRELET: La philosophie de. .., p. 279.

¥C. DiaZ y M. MACEIRAS: Introduccién al personalismo actual, Madrid: Gredos
1975, p. 138.

NEDONCELLE: Personne humaine. .., p. 12.

'DiAZ-MACEIRAS: Introduccion. ..., p. 139.

Topicos 32 (2007)



36 PEDRO A. BENITEZ

Como nos escribié Diaz directamente se trata de la “prueba ansel-
miana filoséfica: del yo ideal al Dios ideal. El mismo [Nédoncelle] lo dice
al contraponer esencia a existencia”?.

Quizas, mas que en ningdn otro punto, aqui el pensamiento de
Nédoncelle se construye a base de atestaciones alli donde uno es-
perarfa una argumentaciéon en forma. Esta misma impresion se lleva
Chatles Lefevre®®. En efecto, esa especie de argumentacion sobre la exis-
tencia de Dios, al final se queda como una afirmacién rotunda, pero no

demostrada. La pregunta resta asf:

¢En qué o cémo la relaciéon intersubjetiva, en tanto que
creadora, pero también personal y libre, puede ella desvelar
mas alla de s{ misma y mas alla de las relaciones humanas
que ella establece, la existencia de una Fuente —o de un
Fin— propiamente trascendente?®*

A todo esto, Nédoncelle nos dira que no se trata de demostrar una
existencia de Dios. Mds bien la existencia de este td divino es la unica
explicacion de otras cosas, que sin él quedan sin explicacion. Nos parece
que este es el sentido que hay que datle a la postura de nuestro autor. Asi
las cosas, estamos igualmente de acuerdo con Nakamura, quien dice que
con esta explicacion, el autor “garantiza sélo la necesidad de una causa
absoluta de la radical presencia del otro; pero no la presencia misma del
Td divino en la conciencia humana”®. Esta argumentacién guarda algin
parecido con la vieja tesis de Aristételes y de Platon, encontradas en la
Metafisica y en el Lysis, respectivamente: todo impetu hacia un fin postu-
la en el dltimo estadio un fin supremo. Cada uno comprende, nos dirfan

?Recientemente tuvimos oportunidad de platicar con el prof. Carlos Diaz sobre
estos temas y nos hizo favor de ponernos por escrito sus respuestas a algunas preguntas
que le planteamos. Ese texto obra en nuestro poder: C. DIAZ: Respuesta manuscrita de
Carlos Diaz a P. Benitez (18-VI-2004).

9Cfr. Ch. LEFEVRE: Maurice Nédoncelle et Iitinéraire philosophique vers Dieu, en
AAVV: La pensée. .., p. 82.

SLEFEVRE: Maurice Nédoncelle et Iitinéraire. . ., p. 90.

SFE NAKAMURA: On the nature of knowledge in the ‘Reciprocity of consciousness’
according to M. N., Roma: Pontificia Universita Gregoriana, p. 136.

Topicos 32 (2007)



UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DI10OS 37

estos filésofos griegos, que ningun amor es comprensible si no existiese
un dltimo amado®. Nuestro autor no ha encontrado otra explicacién
satisfactoria a los problemas que plantea la causalidad intersubjetiva y
que sin Dios quedan en la obscuridad. Es asi como ve Nédoncelle su
argumentacién en torno a la presencia de Dios.

Esto que hemos dicho nos permite, no de sabetlo con to-
do rigor, sino de creetlo, y afirmandolo, elegir con sen-
satez. Reflexionar sobre las implicaciones del amor hu-
mano, es disponerse, si no a ver a Dios, al menos a tener
fe en él; es descubrir algo de su esencia, aunque no de su

existencia®’.

$Cfr. PLATON: Lysis, 219¢; ARISTOTELES: Metafisica, 994a 8-18. Segin Carlos
Diaz, esto habrfa que matizarlo. “Platén, si. Aristételes no lo plantea como Nédoncelle”;
cfr. DIAZ: Respuesta manuscrita de Carlos Diaz a P. Benitez (18-VI-2004).
S’NEDONCELLE: Vers une philosophie. .., p. 99.

Topicos 32 (2007)



