
i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 9 — #9 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA

DE DIOS: MAURICE NÉDONCELLE

Pedro A. Benítez
Asociación Española de Personalismo

pabenitezm@gmail.com

Abstract
This paper is about the philosophical way to God according to Maurice

Nédoncelle. Firstly, the author makes a brief presentation of this barely known
personalist French philosopher. Afterwards it describes the main theses sustained
by Nédoncelle about the person, the I and the Thou, and their relationship.
Ultimately it discusses his philosophical way to God and shows why Nédoncelle
is led to say that if we don’t have a demonstration of God’s existence we may, at
least, reasonably believe that he exists.
Key words : Nédoncelle, personalism, God.

Resumen
El presente artículo aborda la vía de la existencia de Dios según Maurice

Nédoncelle. En primer lugar, el autor hace una breve presentación de este filóso-
fo personalista francés. Después se describen las principales tesis sostenidas por
Nédoncelle acerca de la persona, el yo y el tú, y su interrelación. Por último se
discute la vía filosófica a Dios y muestra porqué Nédoncelle termina afirmando
que, si no tenemos una demostración de la existencia de Dios, podemos al menos,
creer de manera razonable que él existe.
Palabras clave : Nédoncelle, personalismo, Dios.

1. Presentación

Maurice Gustave Nédoncelle Desbiens forma parte del grupo de fi-
lósofos personalistas franceses del siglo XX1. Como todos ellos se ocupó

*Recibido: 21-09-05. Aceptado: 27-01-06.
1Maurice Gustave Nédoncelle fue durante muchos años profesor universitario en

Estrasburgo. Nacido en Roubaix (norte de Francia) el 30 de octubre de 1905. Es co-

Tópicos 32 (2007), 9-37



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 10 — #10 i
i

i
i

i
i

10 PEDRO A. BENÍTEZ

primordialmente de la persona y de las relaciones intersubjetivas. Pues
bien, en medio de estos temas aparece una prueba de la existencia de
Dios. Mejor dicho un camino filosófico hacia Dios (Un chemin philo-
sophique vers Dieu) 2. El punto de partida de dicho camino lo constituye
un dato central en la filosofía nedoncelliana, a saber, la reciprocidad de
las conciencias. Así pues, nos ocuparemos en primer lugar de su filosofía
personalista, enseguida expondremos su doctrina acerca de la reciproci-
dad y por último trataremos sobre la existencia de Dios.

Nédoncelle trató sobre la existencia de Dios en diversas ocasiones.
Publicó más de quince libros, el resto, más de cien títulos, fueron artícu-
los de revistas3. Las obras en la que trató sobre el tema de Dios son muy
variadas. Con todo, podemos hacernos una idea del contexto en el que
se ocupó del asunto presentando una breve visión de sus escritos4.

nocido, ante todo por su relación con el círculo de los llamados personalistas franceses.
Encabezados por Emmanuel Mounier este grupo gira en torno a la revista Esprit. Si
bien Nédoncelle nunca perteneció oficialmente al grupo, sin embargo fue bien conocida
su afinidad con ellos.

Tras haber estudiado primero en el seminario de Saint Sulpice y más adelante en
la Sorbona, fue ordenado sacerdote en 1930. Desde entonces se dedicó principalmente
a la docencia. En 1942 defendió su tesis de doctorado en la Sorbona de París, sobre la
reciprocidad de las conciencias. Publicada ese mismo año es su obra más representa-
tiva. Fue conocido también en Francia por sus traducciones de las obras del cardenal
Newman.

Tras haber sido decano de la Facultad Católica de Teología de Estrasburgo y quedar
luego como decano honorario, murió en 1976.

2Véanse entre otros P. MARIONI: La ricerca di Dio nel filosofo Maurice Nédoncelle,
Roma: PUG 1966 (tesis doctoral); K. RAFFERTY: The personalist way to God according
to Maurice Nédoncelle, Louvain: Université Catholique de Louvain 1967 (tesis doctoral);
M. MARINI: La relazione interpersonale e l’incontro con Dio in Maurice Nédoncelle,
Roma: Pontificia Università Gregoriana 1976 (tesis doctoral).

3El elenco de sus obras se encuentra, hasta 1969 en el libro Explorations
personnalistes, Paris: Aubier Montaigne 1979; y de 1970 en adelante en Intersubjectivité
et ontologie, Louvain: Nauwelaerts 1977.

4Seguimos la división de J. A. GARCÍA-CUADRADO: “Introducción”, en M.
NÉDONCELLE: La fidelidad, trad. A. Esquivais, Madrid: Palabra 2002, pp. 9-12. Por
su parte, propone otra división C. VALENZIANO: Introduzione alla filosofía dell’amore
di Maurice Nédoncelle, Roma: Pontificia Università Gregoriana 1962, pp. 11-12: “La fi-
losofía de M. Nédoncelle puede ser bien presentada en una síntesis que siga el esquema

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 11 — #11 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 11

Un primer grupo sería el compuesto por los estudios sobre el espi-
ritualismo inglés y sobre John Henry Newman. En este mismo grupo
podemos incluir sus textos de corte apologético. Colaboró en una en-
ciclopedia titulada Apologétique (1937) redactando diversos textos so-
bre el problema del mal, la demostración de la existencia de Dios, la
oración, el sufrimiento, etc. Además “profesó, en medio de la filosofía,
entusiasmo por la historia y la teología”5.

Un segundo grupo engloba los artículos y libros sobre variadas cues-
tiones filosóficas. Así, por ejemplo, la cuestión de las relaciones entre ra-
zón y fe. Siendo un filósofo cristiano, también él se planteó la pregunta
por la filosofía cristiana. Fruto de esas reflexiones el volumen titulado
Existe-t-il une philosophie chrétienne? (1956) En la misma línea coloca-
mos Le chrétien appartiente à deux mondes (1970). El debate sobre este
asunto llevaba tiempo sobre la mesa. Nuestro autor aporta aquí ideas
equilibradas e iluminadoras.

El tercer grupo lo forma el conjunto de artículos y monografías
que bien podemos denominar ‘escritos personalistas’. Bajo este rubro
se colocan las principales obras de nuestro autor. Hemos de situar aquí
La réciprocité des consciences (Paris: Aubier Montaigne 1942). Allí se
advierten como en germen las líneas maestras de su pensamiento. De
hecho, reelaboró esta obra en 1962, bajo el título La réciprocité des
consciences: essai sur la nature de la personne. Es en este grupo de es-
critos donde nos encontramos aquellos que tratan sobre la existencia de
Dios desde el personalismo. Concretamente están, Vers une philosop-
hie de l’amour et de la personne (1957) y Conscience et Logos (1961).
Lo demás se localiza en artículos para revistas especializadas. Es en este
grupo de escritos donde encontramos desarrolladas sus ideas principales
acerca de la persona, del amor y de las relaciones intersubjetivas. Ense-
guida presentamos un breve bosquejo de su filosofía personalista.

de su obra Vers une philosophie de l’amour ; a saber: La esencia del amor-La obra del
amor-El valor del amor”.

5F. DE BEER: “Maurice Nédoncelle”, en Filosofía cristiana en el pensamiento cató-
lico de los siglos XIX y XX, III: Corrientes modernas en el siglo XX, Madrid: Encuentro
1997, p. 456.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 12 — #12 i
i

i
i

i
i

12 PEDRO A. BENÍTEZ

2. La filosofía personalista de Maurice Nédoncelle

Una primera advertencia es necesaria: nuestro autor no gustaba de la
etiqueta de personalista. Escribía Jean Lacroix: “Dentro del movimiento
personalista, vinculado, al menos en su origen a la revista Esprit, Maurice
Nédoncelle ocupa un lugar aparte, por su pensamiento más intimista en
cierto sentido, o al menos más interior”6.

No le gustaba la marca de personalista, pero hubo de contentarse
con ella. En efecto, al comienzo de su obra Conscience et Logos, advertía
“Desde hace tiempo que se me ha dado la etiqueta de personalista, y ya
me es difícil rechazarla”7. Por tanto, estamos ante un autor considerado
dentro del grupo de personalistas franceses, si bien, él mismo se coloca
en lugar aparte. Lugar aparte le reservan también otros8.

A la corriente personalista Nédoncelle vino a darle el sustento meta-
físico que le hacía falta para hacer de ella una propuesta filosófica orgá-
nica. Bien lo describe Jean Lacroix:

Hemos debido esperar hasta 1942 la tesis de M. Nédon-
celle sobre la reciprocidad de las conciencias para tener un
verdadero tratado de metafísica del personalismo [. . . ] El
personalismo aparecía, ante todo, como el antídoto del to-
talitarismo. . . Y esto supone una metafísica. El personalis-
mo será una filosofía completa sólo cuando haya vencido

6J. LACROIX: “La philosophie chrétienne de Maurice Nédoncelle”, en Panorama de
la philosophie française contemporaine, Paris: PUF 1966, p. 109.

7M. NÉDONCELLE: Conscience et Logos. Horizons et méthodes d’une
philososphie personnaliste, Paris: L’Epi 1961, p. 7; y también Introduction à l’Esthetique,
Paris: Presses Universitaires de France 1953, p. 5: “la vía a seguir probablemente será
juzgada personalista y nos es difícil rechazar esta etiqueta, si bien toda etiqueta tiene
sus peligros”; y el texto ya citado de Personne humaine. . . , p. 11: “deseo furiosamente
renunciar a una etiqueta tan decepcionante”.

8Cfr. A. DOMINGO: Un humanismo del siglo XX: el personalismo, Madrid: Edi-
ciones Pedagógicas 1985, p. 133: “Nacido en el mismo año que Mounier, Maurice
Nédoncelle ofrece un personalismo diferente al de Lacroix, edificado en un talante y
carácter distinto a los demás personalistas”; J. M. BURGOS: El personalismo, Madrid:
Palabra 2000, p. 80: “Quizás se puede afirmar que al actuar de este modo, Nédoncelle
creó un nuevo ‘tipo’ de personalista”.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 13 — #13 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 13

toda tentación subjetivista integrando su filosofía del sujeto
con una filosofía de la naturaleza, cosa que ha comenzado
a hacer M. Nédoncelle en Personne humaine et nature9.

Es también el parecer de Thomas Liddle: “Estamos convenci-
dos, dice, que el personalismo de Nédoncelle es metafísico en sentido
estricto. Su búsqueda del origen y destino del ser de las personas hu-
manas, su esfuerzo por encontrar este ser termina en el descubrimiento
del Absoluto, el prius quoad se, es decir, Dios”10. Veremos más adelante
este itinerario, de momento baste con esto para darle su lugar a nuestro
autor dentro del personalismo.

Ahora bien, antes de proseguir y para evitar equívocos es preciso no-
tar que la etiqueta ‘metafísico’ aplicada a nuestro autor, ha de ser usada
con precaución. El mismo Nédoncelle, confiesa haber pasado por una
época antimetafísica, y que si bien la superó, de todas formas siempre
guardó sus reparos en el uso de los términos clásicos de esencia, acci-
dentes, ente, ser, etc11. En otras palabras, Maurice Nédoncelle no usa el
término metafísica ni otros tantos afines en el sentido habitual del tér-
mino. El adjetivo metafísico añadido al sustantivo personalismo es ya
una llamada de atención. Y no sólo, sino que también al calificarlo de
personalista, hemos de matizar la etiqueta.

¿En qué sentido Nédoncelle es un filósofo personalista? Es persona-
lista porque concede un lugar privilegiado a la persona en la composición

9J. LACROIX: “Les orientations de la philosophie française, III: le personnalisme”,
en Le Monde (6-X-1945), apud VALENZIANO: Introduzione alla. . . , p. 31. En este
mismo sentido H. DUMÉRY: “Le personnalisme spirituel de Maurice Nédoncelle”, en
M. FABER: L’activité philosophique contemporaine en France et aux États-Unis, II: La
philosophie française, Paris: Presses Universitaires de France 1950, pp. 246-247: “Si M.
Marcel, comme je l’ait dit, a travaillé avec succès à l’émergence du personnalisme, il a
refusé cependant d’en écrire la systématique. A cela il avait d’excellentes raisons. C’est
pourtant cette tàche démésurée qui a tenté ces derniéres années M. Nédoncelle”.

10Cfr. V. T. LIDDLE: “The personalism of Maurice Nédoncelle”, en Philosophical
Studies 15 (1966) p. 117.

11Sobre este asunto, véase entre otros: NÉDONCELLE: Personne humaine. . . , p. 22;
L. JERPHAGNON: “De l’idealisme au personnalisme: Maurice Nédoncelle”, en Revue
Philosophique de Louvaine 69 (1971) pp. 99-109.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 14 — #14 i
i

i
i

i
i

14 PEDRO A. BENÍTEZ

y en el estudio de la realidad. He ahí la primera convicción de nuestro
filósofo.

¿Qué significa la etiqueta personalista? Si nuestra conciencia
personal no fuese más que una mentira, si, en otros térmi-
nos, el fondo de la realidad no tuviese nada que ver con
las personas, no cabría hablar de personalismos. Profesar
sinceramente el personalismo es tener ya de entrada a la
persona por algo importante en la estructura del mundo.
Con mayor razón se podrá declarar uno personalista si es-
tima que las personas son los únicos seres reales. . . No po-
demos en buena lógica reclamar el respeto de la persona
humana en la acción moral y en la organización de la socie-
dad sin estar primero convencidos de que la persona es un
aspecto fundamental de la realidad. Incluso así delimitado,
el personalismo puede significar doctrinas muy diferentes12.

El texto contiene dos afirmaciones claras: la primera es proponer a
la persona como el ser real por excelencia. De aquí se desprenderá un
ontología cuyo centro y punto de acceso es justamente la persona. La
segunda es que todo el resto de lo real debe estudiarse desde la persona
para mostrar la lógica filosófica de un todo orgánico cuyo centro sea
verdaderamente personal.

Por consiguiente, la persona al centro. Pero ¿en qué sentido? No bas-
ta valorar a la persona para hacer de este sustantivo un eje filosófico. La
cuestión es estructurar una filosofía en torno a la noción de persona. De
hecho ya existían filosofías que concedían al sujeto personal una digni-
dad por encima de los demás seres. El problema, sin embargo, era el de
considerar a la persona con un estatuto metafísico singular.

Visto así, es preciso, distinguir entre ‘valorar’ a la persona y estruc-
turar una filosofía en torno a la persona. “Lo primero pueden hacerlo
muchas filosofías, lo segundo es lo propio del personalismo”13. Es tam-
bién lo que pretende nuestro autor.

12NÉDONCELLE: Conscience et Logos. . . , p. 7.
13BURGOS: El personalismo. . . , p. 161.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 15 — #15 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 15

Así que, la propuesta de nuestro filósofo se articulará en torno a
la persona como sujeto ontológico. Sin embargo, es preciso entender
desde el principio que la persona es, según él, una reciprocidad de con-
ciencias. Digámoslo de una vez: la reciprocidad de las conciencias es la
tesis central del personalismo de Maurice Nédoncelle. En otras palabras,
el personalismo de Nédoncelle no es el estudio de la persona, así, en
singular, sino de la instersubjetividad personal. Por ello ha sido llamado
‘interpersonalismo’. De aquí, del dato de la reciprocidad se desprenderá
el camino hacia el conocimiento de Dios. Es preciso, pues, encuadrar
dicho itinerario dentro de sus ideas sobre la reciprocidad.

Poseemos, para obtener esta visión panorámica, una breve síntesis,
en el texto ya citado Conscience et Logos : 1) carácter colegial de la per-
sona humana, a la luz de la íntima unión del amor y la persona; 2) la
existencia de un Tú divino, que garantiza y promueve el reino de las per-
sonas; 3) la ‘consagración’ del mundo impersonal. Dada la importancia
de estos enunciados, nos parece oportuno leerlos directamente en sus
propias palabras:

En primer lugar, amor y persona me parecen intrínse-
camente unidos. Bajo la forma más completa, el amor no
puede no ser personal y la persona no puede comprender-
se fuera de una red de amor entre sujetos. La existencia de
una relación de amor entre conciencias es el hecho que he
estimado privilegiado y que me ha servido de punto de par-
tida. En el amor, hay una voluntad de promoción mutua,
un deseo de ayudar al otro a ser una perspectiva universal,
a poseer para darse a no aislarse, sino a establecer el orden
de todos los sujetos y a encontrar allí mismo a todos los
sujetos y a encontrar allí mismo su propio desarrollo. Así,
la relación fundamental de dos conciencias, a la que se pue-
de llamar díada, lleva a descubrir y a definir la naturaleza
personal en lo que ella tiene de esencial. Sostener, como yo
lo he hecho, que la persona es una perspectiva universal es,
en un sentido, respetar la vieja fórmula según la cual es un
individuo racional. Pero es añadir algo que en principio no

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 16 — #16 i
i

i
i

i
i

16 PEDRO A. BENÍTEZ

se ve en la definición clásica, y que es la importancia radical
de una inserción en el orden concreto y total del amor.

Si este principio es justo, se sigue de él una cierta con-
tinuidad de las personas. Hay en el ‘tú’ una fuente y no un
límite, del ‘yo’. De otro modo: sería preciso convenir que
la persona no está jamás completamente hecha: tiene ante
sí un programa, busca llegar a ser haciendo llegar a ser a
otros ‘yo’. Esta vocación tiene por contrapartida una per-
sonificación que es progresiva y laboriosa. Sólo intermiten-
temente se apercibe el ser que se es en la obra que se rea-
liza. Pero dado que nos orientamos sin realizarnos jamás
enteramente, por ello la experiencia interna no nos mues-
tra jamás, hablando propiamente, la creación de una per-
sona por otra. Las relaciones interhumanas muestran una
influencia recíproca; pero incluso poniendo las cosas en el
mejor de los casos, no reteniendo más que momentos pri-
vilegiados, está bien claro que un hombre no es totalmente
la causa, ni totalmente el efecto, de otro hombre. Incluso
en la procreación, los padres no son más que modestos ins-
trumentos de un acto que les sobrepasa. Brevemente: el he-
cho de la influencia interhumana me hace discernir que mi
querer procede de otros quereres y que mi libertad es una
ratificación; empero, esta relación no va jamás hasta el fon-
do de mi ser.

Por esto, la aparición y la consolidación final de nuestras
personas no pueden explicarse más que si hay una trascen-
dencia divina. Tal es el segundo rasgo del personalismo co-
mo lo concibo. Es solamente en Dios en donde el ser de las
personas tiene sentido. La posibilidad de dirigirnos sin lími-
tes hacia una realización total de nosotros mismos que fuera
a la vez la realización total de la red de personas que nos en-
contramos en la existencia, no puede explicarse ni por los
esfuerzos del yo, ni por la colegialidad de todos los yo. No
puede explicarse más que por un Dios y este Dios debe ser

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 17 — #17 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 17

personal en cierta manera. Nosotros no sólo estamos cau-
sados por el ser, sino también queridos por un Dios, y lo
estamos en nuestra integridad: la fenomenología del cogito
concreto nos impone el reconocimiento de esta prioridad
divina en nosotros como una conclusión por la reflexión
sobre la causa y el fin de nuestro querer, la prueba de Dios
se acaba en la experiencia mística. El nervio de ello es la
coincidencia primitiva de la libertad creada con el acto crea-
dor que nos hace ser para nosotros mismos y que se impone
en nosotros, con o sin nosotros.

Un tercer y último aspecto de mi tesis sobre el persona-
lismo tal como lo comprendo es un modo de ser que debe
dejar sitio a lo impersonal, como la materia y los cuerpos. Y
esto se podría explicar como una serie de realidades preper-
sonales que preceden al despertar de las conciencias. . . 14

Con esta larga cita tenemos a la vista los asertos nedoncellianos. Para
nuestro tema interesan directamente sólo el primero y segundo rasgos, a
saber: 1) la tesis sobre el amor recíproco; 2) la existencia de Dios como
corolario de lo anterior. Vayamos por partes.

3. La reciprocidad y el amor

Para nuestro autor la tesis sobre la reciprocidad de las conciencias
es un punto de partida. A fin de evitar equívocos, hagamos una primera
aclaración sobre el vocablo ‘reciprocidad’ tal como es usada por nues-
tro filósofo15. Se refiere siempre y en todo momento a un fenómeno
propiamente humano, dejando fuera del término las relaciones entre los
animales y otros seres del mundo físico. Así, dentro de las relaciones

14NÉDONCELLE: Conscience et Logos. . . , p. 7-11.
15Cfr. M. NÉDONCELLE: “Réciprocité des consciences-Nous-Incoscient”, en

Sénsation séparatrice et dynamisme temporel des consciences, Paris: Bloud & Gay 1977,
pp. 13-15. Reciprocidad, viene del latín reciprocus, que significa alternativo. Indica el
estado que resulta de una acción mutua, o la acción misma.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 18 — #18 i
i

i
i

i
i

18 PEDRO A. BENÍTEZ

interhumanas, encontramos el vocablo bajo dos acepciones. Por un la-
do, puede significar una especie de solidaridad bio-social, la cual sería
pre-reflexiva y prácticamente física. En un segundo sentido, hablamos
de reciprocidad en un sentido electivo. Decimos, entonces, que hay reci-
procidad cuando las personas eligen intencionalmente un encuentro con
el fin de generar una comunión, un nosotros. En este caso la recipro-
cidad sólo se realiza plenamente cuando el encuentro sucede entre los
individuos, y no sólo entre sus ideas o valores. Sin embargo, se pueden
admitir gradaciones en este encuentro, pasando de una reciprocidad im-
perfecta a una excelente. Pues bien, nuestro autor se mueve entre estas
dos acepciones, si bien reserva para esta última el sentido propio.

Cuando enunciamos la tesis sobre la intersubjetividad nos en-
contramos en el centro de las especulaciones nedoncellianas. Dicho
brevemente la reciprocidad de las conciencias es la tesis según la cual
la persona, el sujeto individual y singular al que identificamos con el pro-
nombre yo, sólo existe en comunión con otro sujeto semejante al que
llamamos tú; y que en el conocimiento de ese yo —denominado con-
ciencia de sí— se conoce ipso facto, al tú. La comunión a la que hemos
aludido es calificada por Nédoncelle con el término ‘reciprocidad’ (réci-
procité ). En otras palabras la reciprocidad de las conciencias es el hecho
de existir el yo y el tú en comunión. Al llegar a este punto lo lógico sería
preguntarnos cómo llega Maurice Gustave Nédoncelle a esta tesis. Surge
aquí la primera dificultad. La reciprocidad es un punto de partida, no una
conclusión. Esta es la afirmación con la que cerraba su ensayo de 1942:
“El hecho primitivo es la comunión de las conciencias, el cogito tiene
desde el principio un carácter recíproco”16. En otro párrafo escribía: “El
punto de partida que tomamos en este estudio es la existencia de una re-
ciprocidad humana”17. Mons. Nédoncelle estaba convencido de que éste
era el inicio adecuado para acceder al estudio del ser y desde luego al de

16M. NÉDONCELLE: La reciprocidad de las conciencias, trad. J. L. Vázquez Borau y
U. Ferrer, Madrid: Caparrós 1996, § 269, p. 307 (francés: La réciprocité des consciences,
Paris: Aubier Montaigne 1942): “La communion des consciences est le fait primitif, le
cogito a d’emblée un caractère réciproque”.

17NÉDONCELLE: La reciprocidad. . . , § 8, p. 20.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 19 — #19 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 19

la persona. Esta idea la repetirá por todos lados18. ¿Por qué arrancar de
ahí? Encontramos la respuesta en las siguientes líneas:

¿Cómo abordar el orden personal? El camino usual ha sido
el de un cogito solitario. Pero ni Sócrates ni Descartes han
considerado el yo como un átomo perfectamente aislado y
sería deplorable atribuirles semejante contrasentido. Toda
vez, a cada instante que la reflexión se ha nutrido de su
doctrina ha sido expuesta a olvidar que los espíritus no son
separables: la fortuna misma del vocablo monadología es
suficiente para mostrarlo. Ahora bien, otro camino puede y
debe seguirse: el de la reciprocidad de las conciencias, que
muy frecuentemente ha sido tenido por ilusorio y carente
de significado metafísico19.

Por tanto considera necesario renunciar a la concepción atómica de
la personalidad, ésta es más bien una realidad comunal. Sin embargo,
como es notorio, se puede hablar de reciprocidad en muchos sentidos.
Por eso hemos de aclarar en seguida que para nuestro autor la percep-
ción del otro se lleva a cabo del mejor modo en el amor recíproco de las
conciencias. Desde luego que no es el único caso de encuentro, existen
otros, como por ejemplo la coincidencia intelectual. Sin embargo, el he-
cho inigualable para nuestro autor, es la persona en la reciprocidad del
amor: “la reciprocidad amante, la relación de amor entre las conciencias
constituye la clave para descubrir la naturaleza de las personas”20.

Es necesario tener presente que para Nédoncelle la reciprocidad de
las conciencias es un hecho constitutivo de la persona. “Que existe una

18Cfr. NÉDONCELLE: La reciprocidad. . . , passim ; Explorations personnalistes, Pa-
ris: Aubier Montaigne 1970, p. 42; Vers une philosophie . . . , p. 109; Conscience et Lo-
gos . . . , p. 7; “Carta a Crispino Valenziano (30-I-1959)”, en VALENZIANO: Introduzione
alla. . . , p. 98.

19M. NÉDONCELLE: Personne humaine et nature, Paris: Aubier Montaigne 1963,
p. 28.

20G. F. ROSSI: “La persona come reciprocitá in Maurice Nédoncelle”, en Giornale
di Metafísica 29 (1974), p. 156.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 20 — #20 i
i

i
i

i
i

20 PEDRO A. BENÍTEZ

relación de amor entre las conciencias, he aquí el hecho que estimo privi-
legiado y que me ha servido como punto de partida; tras la investigación,
este hecho privilegiado deviene una especie de llave: gracias a ella se des-
cubre la naturaleza de la persona”21.

Nos queda claro, entonces, que la reciprocidad es un hecho primi-
genio. Pero esto no quiere decir que se dé siempre y en todos los casos
de modo pleno. Decíamos ya antes que admite gradaciones. Hay, en el
más alto nivel, una relación plena efectuada en el encuentro yo-tú, al que
llama díada. Pero existe, también un plano inferior de relaciones asimé-
tricas (como la del médico con el enfermo). En este último caso se da,
lo que él llama el minimum de reciprocidad, que en el fondo es prácti-
camente nada22. Así, entre la situación superior y la ínfima hay una serie
de peldaños intermedios posibles.

En el grado más bajo, otro responde a mi voluntad de pro-
moción por el sólo hecho que existe, como un niño recién
nacido o un enfermo en estado de coma. Mi recompen-
sa es que él vive. Cuando la reciprocidad es ya psíquica, si
otro percibe mi proyecto, e incluso si lo rechaza, yo induz-
co en él un tema nuevo. En el tercer grado, el tú ratifica
el proyecto del yo sobre él y el discípulo recompensa a su
maestro y el joven hace honor a la educación que ha recibi-
do. En fin, el alma quiere a su vez mi desarrollo personal.
Esta reciprocidad es querida cuando uno se dona verdade-
ramente23.

La breve presentación de esta escala, nos habla de una multiplicidad
de casos en los que se da la reciprocidad la cual no se da plenamente
sino por pasos. “Eficaz en principio, la reciprocidad invita a una tarea;
ella no se lleva a cabo sino por etapas en la doble y laboriosa historia

21NÉDONCELLE: Conscience et Logos. . . , p. 8.
22Cfr. M. NÉDONCELLE: Intersubjectivité et ontologie. Le defi personnaliste,

Louvain: Nauwelaerts 1974, pp. 11-12.
23A. CANIVEZ: La doctrine de l’amour chez Maurice Nédoncelle, en AAVV: La

pensée philosophique et religieuse de Maurice Nédoncelle, Paris: Tequi 1979, p. 117.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 21 — #21 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 21

de los sujetos que une”24. Por tanto, se ha de advertir que la conciencia
colegial y el nosotros no es fácil. Existen una serie de obstáculos para su
realización. Es importante señalarlo, pues al hablar ahora de la recipro-
cidad como hecho primigenio, no por ello nos estamos refiriendo a un
suceso automático. Así pues, teniendo esto presente nos interesa mos-
trar cuáles son las coordenadas dentro de las cuales se puede hablar de
reciprocidad humana. Las hemos resumido en tres25:

1º) La persona es, de entrada, una realidad intersubjetiva. O sea, sólo
se puede hablar de persona en una comunidad de personas. Este
hecho, sin embargo, no es todas las veces consciente.

2º) Es preciso para percibir la persona el encuentro con el otro. Deci-
mos entonces que el único acceso cognoscitivo al ser personal es
la reciprocidad de las conciencias. A esto lo llamamos la intersub-
jetividad radical.

3º) Para ser personal, el encuentro con el otro ha de tener un carác-
ter positivo de promoción. Añadamos otra cosa. El sustrato de la
mencionada relación interpersonal, incluso en su grado ínfimo, es
el amor.

Con esto tenemos encuadrada la filosofía de la reciprocidad.

3.1. Del yo al tú

En las relaciones interpersonales decimos pues que hay una relación
del yo con el tú. Pero ¿a qué se refiere con el yo? La respuesta del Decano

24NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 246.
25Para este resumen, véase J. J. PÉREZ-SOBA: “¿Personalismo o moralismo? La res-

puesta de la metafísica de la comunión. Alcance del análisis de Maurice Nédoncelle”,
en El primado de la persona en la moral contemporánea. XVII Simposio internacional
de Teología, Pamplona: Servicio de publicaciones de la Universidad de Navarra 1997, p.
285.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 22 — #22 i
i

i
i

i
i

22 PEDRO A. BENÍTEZ

honorario de Estrasburgo se construye en torno a una noción que le es
muy querida: el yo ideal26.

De hecho, Mons. Nédoncelle distingue netamente cuatro formas del
yo. Así queda más claro que el yo comunal al que se refiere no es cual-
quier yo. Veamos esta división27:

1) El yo objetivo: conjunto representativo de imágenes que sólo con-
sisten en cualidades naturales tomadas equivocadamente por una
subjetividad. A nuestro filósofo le interesa recalcar que el aisla-
miento personal es una ficción28. El mero yo de las cualidades
naturales no es una subjetividad. “Solamente este pseudo-yo es

26Cfr. M. NÉDONCELLE: La fidelidad, trad. A. Esquivias, Madrid: Palabra 2002, pp.
74-77 (francés: De La fidelité, Paris: Aubier Montaigne 1953); NÉDONCELLE: Vers une
philosophie . . . , pp. 121-134.

27Cfr. NÉDONCELLE: La reciprocidad . . . , § 74, p. 101-102; J. FERNÁNDEZ: Antro-
pología dialéctica. Estatuto metafísico de la persona según M. N., Madrid: Universidad
Complutense (tesis doctoral no publicada), pp. 658-686.

28Copiamos aquí la siguiente nota a pie de página porque muestra a todas luces hasta
qué grado nuestro autor sostiene el hecho primordial de la reciprocidad. NÉDONCELLE:
La reciprocidad . . . , § 74, p. 100, nota 42: “Incluso en las enfermedades mentales creemos
que sería imposible mostrar que si la conciencia del yo persiste, ésta envuelve siempre la
conciencia de una alteridad o de una totalidad que supera al yo. La objeción más grande
que se podría hacer a favor de un autismo absoluto de la conciencia mórbida se podría
sacar del síndrome de Cotard: el enfermo está afectado por una melancolía caracterizada
por ideas de negación: se imagina que no tiene cuerpo y que el mundo entero ha sido
suprimido; tiene una impresión de eternidad, y de eternidad dolorosa. La turbación de
la percepción es profunda desde ciertos puntos de vista. Sin embargo, ¿no es una falsa
interpretación de las percepciones que permanecen a menudo correctas? Sea como sea,
la ilusión deja todavía a la conciencia la asunción de un destino que reconoce diferente
de ella misma y con el que choca su querer. El paciente no está solo a sus ojos, y la mayor
prueba es el carácter trágico para él de su error. Se juzga falsamente y se equivoca sobre
la suerte que le es dada; pero encontramos, incluso en este caso extremo, la inserción
del yo en una trascendencia. Las ideas de culpabilidad, tan frecuentes en la melancolía,
harían más fácil todavía la demostración de este punto.

Muchas enfermedades mentales lo son a base de agotamiento. No hay que sorpren-
derse de que el espíritu abatido se separe del universo o haga girar todas las cosas alre-
dedor de sí mismo, por una especie de vuelta o saber egocéntrico de la individualidad
biológica. El cogito puede ser cambiado por el sueño; puede desaparecer completamen-
te por la observación exterior. Pero si hay un cogito, hay un mundo. El solipsismo es
imposible”.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 23 — #23 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 23

solitario; es el único que pretendemos asir; las otras formas de yo
no se captan, se presentan”29. Aquí objetivo no debe entenderse
como ‘abstracto’. Más bien designa las cualidades del sujeto poseí-
das por ese mismo sujeto. Podríamos, pues, llamarlo yo-posesivo.
En breve, objetivo no se opone aquí a subjetivo, sino a la esencia.

2) El yo positivo o empírico, es decir, la conciencia de sí en lo que
tiene de temporal, y por lo mismo fragmentaria. Este yo sí es una
subjetividad pura, más allá de las cualidades. Responde este yo a la
descripción fenomenológica del origen del yo. Esto es, el yo que se
va forjando en las diversas experiencias concretas de encuentros
con un tú. Es, en pocas palabras, la experiencia positiva del con-
tacto interpersonal. La experiencia constante del ir y venir entre
el yo y el tú es lo propio de este estadio. En dicho sentido apunta
Nédoncelle, este yo nunca está solo, busca siempre ir más allá de
sí mismo. Así se subraya una vez más que, para nuestro autor, el
yo, no es el remate de una elucubración en solitario.

3) El yo ideal que se descubre en la percepción del otro y es equiva-
lente al tú que recibimos y escogemos como más allá de nosotros
mismos por ‘introcepción’. Se puede decir que este yo ideal es la lí-
nea de donde confluyen el yo y el tú. Es, el modo de estar presente
el tú en el yo. Ese tú, puede ser humano o divino. Si divino enton-
ces pasamos al último estadio, el del yo ideal divino. En resumen,
es al nivel del yo ideal donde se da la reciprocidad amante, la co-
presencia de cada persona para la otra. Enseguida explicaremos
esto con más detalle.

4) El yo ideal divino que nos envuelve totalmente y que es el tú di-
vino. Sin él, la vida personal no sería más que un ensamblaje de
fenómenos diádicos, pero siempre temporales y precarios. Por el
tú divino, las conciencias humanas aparecen como criaturas que
tienen una esencia divina. Es sobre la estela de este último yo
ideal que nuestro autor traza un itinerario de camino hacia Dios.

29NÉDONCELLE: La reciprocidad . . . , § 74, p. 101, nota 43.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 24 — #24 i
i

i
i

i
i

24 PEDRO A. BENÍTEZ

Una especie de prueba personalista sobre la existencia de Dios.
Este es, por supuesto, el asunto que enseguida nos ocupará.

3.2. El yo ideal y los valores

Nédoncelle nos va llevando al conocimiento de Dios a través una
serie de peldaños cuyo punto de partida es el yo ideal. Veamos pues qué
es este yo ideal.

En las relaciones interpersonales existe todo un mundo de valores
sujetos a promoción. Uno puede, nos recuerda Nédoncelle, aliarse con
otros en un proyecto común. Es el nivel de la reciprocidad en las ideas:
“Así ocurre en el trabajo en equipo: todos están unidos por el fin al
que sirven”30. Desde luego hay ya aquí una serie de valores que sirven
de vínculo entre los sujetos; pero es obvio que terminada la obra en
común, la sociedad puede disolverse. Muy distinto es el caso de quienes
son fieles unos a los otros, y no a una cosa o idea. Tal es la situación que
nos ocupa31.

Veamos el caso del sujeto singular. Éste se encuentra de frente a di-
versas opciones de comportamiento. Puede elegir el trabajo o el descan-
so; una actividad u otra. Ahora bien, en todos estos casos la persona se
proyecta sobre sí misma. Busca identificar sus opciones con un modelo
que él se ha forjado. Es como el escultor que golpea la piedra siguiendo
un modelo imaginario, es decir, ideal. O en un plano más profundo pue-
de ser la imagen que uno se forma de sí mismo en el orden de lo bueno y
de lo honesto. Es el caso de la educación en las virtudes. Así, este yo ideal
puede significar varias cosas: a) la llamada misteriosa a ser lo que somos.
A esto lo designa como ‘yo de valor’. El yo de valor es una llamada a
desarrollar todas las capacidades hasta su máxima perfección; b) puede
significar también, la anticipación psicológica que hacemos de nuestros
propios actos. Esto no es más que un mecanismo de la imaginación para
tener en el presente lo que proyectamos hacer en el futuro; c) por último,
designa la realización parcial o total del yo de valor. Es el yo de valor, ya

30NÉDONCELLE: La fidelidad, p. 47.
31Cfr. NÉDONCELLE: La fidelidad, pp. 74-77; NÉDONCELLE: Vers une

philosophie. . . , pp. 121-134.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 25 — #25 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 25

realizado. A este lo llama el ‘valor del yo’. Así cuando juzgamos sobre el
yo de valor ya realizado tenemos ante nosotros mismos una valoración
del yo; eso es el valor del yo. “En breve, la idealidad puede ser tomada
en tres sentidos bien diversos, como una fuente trascendente, como una
función o como una meta cumplida”32.

El yo ideal, es pues el recipiente de los valores que cada uno desea
llevar a cabo. Así, el juicio sobre el bien que deseo alcanzar pasa de una
mera valoración general, sub specie bonitatis, a un concreto, sub specie
bonitatis meae33. Esa bondad, sin embargo, no viene determinada en ca-
da caso. El sujeto, puede elegir libremente entre una y otra. Es más, pue-
de elegir un contravalor. Ahora bien, en el pensamiento de Nédoncelle, el
sujeto, alcanza su perfección cuando se propone valores de índole espi-
ritual. Son estos, de orden moral, científico y estético34. Así, el amor por
uno mismo, o la obra del amor consiste en acrecentarse en estos valores:

Sólo el hombre puede realizar esos valores en cuestión sea
en un arte moral, estético o científico. [. . . ] Esta obra es la
vida misma del sujeto humano que es ética, estética o cientí-
fica: edificamos nuestra personalidad por nuestra fidelidad
a los valores, esculpimos nuestra estatua interior gracias a
ellos35.

32NÉDONCELLE: Vers une philosophie. . . , p. 124, nota 1: “Le moi de valeur ne
se confond pas davantage avec la valeur du moi. Celle-ci est un appel inital qui subsiste
à travesr tous les aspects du moi, y compris le moi idéal; mais le moi de valeur est le
résultat conforme à cette appel, résultat entrevu sans cesse dans le cas de l’action bonne
et entravé sans cesse dans le cas de l’acte dégradant. Bref, l’idealité peut se prendre
en trois sens assez divers, comme une source transcendante, comme une fonction ou
comme un accomplissement”.

33Cfr. NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 123.
34Este camino a la perfección pasa por estos valores. Nos lo sintetiza bien M. F.

SCIACCA: La filosofía hoy, Barcelona: L. Miracle 21956, p. 473: “Los grados del proceso
son: la ciencia (insuficiente para completar la persona, que, por cierto, no se realiza a sí
misma dominando el mundo); el arte (produce una forma de unidad de las conciencias,
pero no definitiva); la moral (produce el bien, pero no la verdadera reciprocidad de las
conciencias); el amor, el único que hace coincidir en una unión perfecta que a la vez,
respeta su personalidad (unión-distinción)”.

35NÉDONCELLE: La fidelidad, p. 71.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 26 — #26 i
i

i
i

i
i

26 PEDRO A. BENÍTEZ

Lo que a Nédoncelle interesa es remarcar cómo el hombre es el
único capaz de hacerse cargo de esos valores. De tomarlos como una
iniciativa personal. Es por esto que comprometerse en forjar uno de
estos valores supone empeñar al yo en su totalidad36. La conciencia con
la que se asume el proyecto del yo ideal es lo que nos revela la totalidad
de la persona. En efecto, el yo que se compromete en cualquiera de estos
campos pretende con ello realizarse, no sólo como experto en ese campo
sino como persona en cuanto tal. Ello nos revela una presencia en ese
valor que está más allá de él mismo. Eso presente es el amor personal.

Con lo anterior tenemos un cuadro del yo ideal. Pues bien, precisa-
mente el yo ideal permite la coincidencia del yo y del tú en la reciprocidad
humana. Veamos cómo es este nexo.

Para la persona humana, la ósmosis entre las conciencias sólo se
puede hacer valiéndose de mediaciones. Algunas son meramente físicas,
como el contacto de las cosas. Otras, en cambio, conllevan una mayor
interioridad. Es el reino de las ideas. El yo se comunica con el tú a través
de un ideal, por ejemplo. Pero aún aquí se dan grados.

En primer lugar, el yo ideal puede forjarse con trazos prestados.
Un tú puede apropiarse de valores ideales de otro tú, consciente o
inconscientemente, pero no por eso compartir con el otro ese ideal.
Nédoncelle lo ilustra con el caso del arrendajo que se coloca entre las
plumas del pavo real para adornarse. No le interesa más que el plumaje.
Es el caso del préstamo psicológico. Una burda imitación.

Diverso es el caso de la ‘introcepción’37. Término acuñado por
Wilhelm Stern, la introcepción designa el proceso mediante el cual lo
exterior al individuo (ideas, normas culturales, etc.) se convierte en in-
terior y dinámico. Nédoncelle por su parte lo usa en un sentido similar

36NÉDONCELLE: La fidelidad, p. 73: “Lo que caracteriza al ser humano que se com-
promete no es solamente haber provocado una situación de la que depende su existencia
y el valor de su existencia, sino la conciencia de esa iniciativa, la lucidez con la que acepta
esa situación y la hace suya”.

37NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 128: literalmente introception ; la tra-
ducción inglesa también introception. El término está tomado de Wilhelm STERN
(1871-1938). Cfr. F. DORSCH: Diccionario de psicología, Barcelona: Herder 1991, p.
418.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 27 — #27 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 27

como la ósmosis entre el yo y el tú. El yo asume conscientemente las
metas o valores del otro. Sea cual fuere la meta del otro, el yo coopera
con él, la incorpora a sus propios planes. Así se da en la dedicación de
muchos sujetos a un mismo ideal. Ahora bien, en este caso el otro, tam-
bién es relevante, en la medida en que está incluida su participación en el
ideal. Sin embargo, la introcepción, no es plena, porque lo recíproco es
algo (un ideal, por ejemplo) externo a ambos.

Cuando la introcepción es perfecta, cada persona toma a la otra co-
mo la meta de su ser. Entonces el yo y el tú coinciden en el ideal escogido
de tal modo que cada uno es transformado por el otro. He aquí el pun-
to de intersección del yo ideal con el tú: “Allí el yo ideal y el tú ideal
son indiscernibles; surgen a la vez y no existen más que en el encuentro
de los dos, cuya interacción manifiestan”38. Este es un renglón medular,
pues nos explica con bastante claridad qué entiende Nédoncelle por la
coincidencia o reciprocidad de las conciencias. El tú ha percibido el ‘yo
de valor’ que puedo llegar a ser y viceversa. Ambos entonces se empe-
ñan en la realización del yo ideal (yo de valor) del otro. En esto estaría la
reciprocidad amante39. El momento supremo de felicidad para ambos,
sería comprobar que el yo de valor del otro ha llegado a su plenitud,
en otras palabras, comprobar el valor del yo. Nédoncelle, supone que
este anhelo es lo que mueve constantemente al amante en su relación
con el amado. No se cansa de promover el ‘tú de valor’. Esta relación
donde se comparten los yoes ideales es la propia de la relación amorosa.
Así, según nuestro autor, el tú ideal es lo percibido por el yo ideal en la
relación amorosa. Curiosamente Viktor Frankl se acerca mucho a este
mismo lenguaje cuando dice: “Nosotros diríamos que el amor nos per-
mite contemplar la imagen del valor de una persona. Lleva a cabo, así,

38NÉDONCELLE: Vers une philosophie. . . , p. 129: “Car le moi idéal et le toi idéal y
sont indiscernables: ils surgissent ensemble et n’existent que dans la rencontre des deux
sujets dont ils manifestent l’interaction”.

39Un texto de Frankl corrobora estas afirmaciones. Cfr. FRANKL: Psicoanálisis y
existencialismo. . . , p. 205: “En el acto espiritual del amor, por tanto, no sólo capta-
mos lo que la persona ‘es’ en su peculiaridad y singularidad, lo que podríamos llamar la
haecceitas de la terminología escolástica, sino también lo que puede llegar a ser, en ésa
su peculiaridad y singularidad única, es decir, la ‘entelequia’ ”.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 28 — #28 i
i

i
i

i
i

28 PEDRO A. BENÍTEZ

una obra cabalmente metafísica”. Es la esencia de la persona o aquello
peculiar e irrepetible. “La ‘idea’ de una persona es precisamente lo que
ve de ella quien la ama”40.

Todavía, Nédoncelle no detiene su análisis aquí, y nos advierte: “No
hemos de apresurar la conclusión, pensando que toda reciprocidad es
amante. Hasta cierto punto la coincidencia del yo y del tú puede reali-
zarse en el odio”41. Por ejemplo, querer en común el suicidio físico o la
degradación moral. Nos lo ilustra con el caso de Hegesias Peisithanatos,
quien puso su ideal en persuadir a todos los hombres en suicidarse, in-
cluido él mismo. “No podemos repetirlo lo suficiente: la introcepción es
un proceso que se presta indiferentemente a valores y contravalores”42.

Nédoncelle se fija sobre todo en la posibilidad real de coincidir en los
valores. Este es el caso de un yo y un tú que verdaderamente ponen su
yo ideal en conjunción con el tú ideal a fin de hacerse mejores mutua-
mente desarrollando todas sus potencialidades43. El orden de los valores
en el que esto sucedería ya lo hemos mencionado. Es una tarea en el
arte moral, científico y estético. Si bien los más aptos serían los de índole
moral. Allí el amor busca la promoción de la libertad personal: que el tú
quiera desarrollar sus capacidades44.

Hemos dicho que en el amor coinciden el yo con el tú ideales. El
amante descubre al tú ideal e inserta allí su voluntad de promoverlo.
A su vez el tú descubre el yo ideal del otro y se empeña en la misma
labor. Ahora bien, en esta coincidencia el amante también quiere que el
amado promueva al amante. En ello está el deseo de correspondencia.
El yo no sólo quiere la perfección del tú, sino la suya propia. Pues bien,
parece lógico pensar que en el yo ideal está ya incluida la idea de un tú
que quiera asumir el proyecto del yo. Brevemente: en el yo ideal estará
contenida la correspondencia de un tú. El yo capta que necesita de un
tú para su pleno desarrollo. Aquí coloca Nédoncelle su vía de acceso al

40FRANKL: Psicoanálisis y existencialismo. . . , p. 205 y 191.
41NÉDONCELLE: Vers une philosophie. . . , p. 130.
42NÉDONCELLE: Vers une philosophie. . . , p. 130.
43Cfr. también FRANKL: Psicoanálisis y existencialismo . . . , p. 205: “Por tanto, de lo

que el amor se percata es ni más ni menos que de esta ‘posibilidad’ de un ser humano”.
44Cfr. CANIVEZ: La doctrine de l’amour . . . , p. 120.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 29 — #29 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 29

conocimiento de Dios. Dado que el yo capta la necesidad de un tú que
lo haga pleno, puede llegar a sospechar la existencia de un tú divino, que
realmente lo consigue. Esa sospecha, empero, nace sólo por la aparición
del tú ideal. Así que el camino es: yo ideal–tú ideal–tú divino.

Del yo ideal al tú ideal

Lo anterior nos ha llevado de la concepción del yo ideal a la del tú
ideal. Ese tú no es meramente el paquete de cualidades externas. Sino
otro yo en cuanto tal. Todavía ¿cómo tener la certeza de que estoy co-
nociendo realmente al tú en cuanto tal y no una máscara? Nuestro autor
se vale de un símil para plantear el problema. Los árabes —comenta—
comparan el yo con una cebolla, de la cual hace falta retirar una a una las
capas para llegar al verdadero yo45. De ser esto así, en el fondo siempre
quedaría la duda de si he llegado por fin al yo real. Nos detendríamos
siempre en una cualidad, por más espiritual que esta fuese. Lo mismo
sucedería en la percepción del tú. Nunca alcanzo el auténtico tú sino una
capa.

Dicho de otro modo, el yo ideal, tal como lo hemos descrito, es más
una proyección hacia el futuro de lo que cada yo desea llegar a ser. Sin
embargo, es lógico pensar que tal proyección puede ser ilimitadamente
cambiante. Del mismo modo el tú ideal que yo percibo quizás es sólo
una de tantas facetas —también psicológica— que el tú puede alcanzar,
pero no es nunca el tú-en-sí. El yo tampoco llegaría nunca al valor del yo,
sería una lista interminable de valores. Cada vez que el yo elige alguno,
va cambiando, pero no habría una definición, un patrón para medir la
realización de ese yo. A esta objeción Nédoncelle dice:

Mas la lista de mis elecciones está fatalmente suspendida
a un valor inicial que no es obra mía, ni de la naturaleza
impersonal, ni siquiera de las otras conciencias humanas, y
que es la voluntad creadora de Dios en mí46.

45Cfr. NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 175.
46NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 176.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 30 — #30 i
i

i
i

i
i

30 PEDRO A. BENÍTEZ

En último término el yo ideal y el tú ideal responden a la idea de
Dios sobre el yo y el tú. En efecto, no se puede prolongar indefinida-
mente el valor del yo en una lista de cualidades por más espirituales que
sean. Tampoco un elenco de valores encarnados por una persona podría
definir lo que esa persona es idealmente. Sólo una idea matriz sobre el
yo puede servir de canon para definir en qué consiste la perfección de
cada sujeto. Este canon lo coloca Nédoncelle en la idea que Dios tiene
sobre el yo cuando lo crea.

Así planteada, la reflexión de nuestro autor nos conduce a pregun-
tarnos por el estatuto de este Dios, al que llama ‘tú divino’. Habíamos
mencionado ya, que el yo sospecha la existencia de Dios cuando cae en
la cuenta de su limitación. Veamos, pues, cómo desarrolla este pensa-
miento.

Del yo ideal al tú divino

Un dato nos coloca ante la indigencia del yo: el yo no se ha dado su
propia esencia a sí mismo, sino que la descubre como algo recibido. En
otras palabras, el yo empírico se descubre a sí mismo como una esencia
que existe antes de que él lo quiera deliberadamente. En este mundo de
las relaciones interpersonales, uno se encuentra con otras personas co-
mo algo ya dado. Del mismo modo, el yo ideal al que me dirijo jamás
será una creación total del yo; el punto de partida es algo dado. Escri-
be Nédoncelle: “No existe propiamente la creación de una persona por
otra. . . , y está bien claro que un hombre no es totalmente el efecto de
otro hombre ni aun en la procreación”47. Así pues, la existencia del yo
aparece como una existencia derivada.

Pues bien, el análisis de esta situación precaria condujo a nuestro
autor a intuir la presencia y la necesidad de un tú absoluto. Un tú que no
es derivado, sino del cual derivan los otros. A éste, lo llama ‘tú divino’
o Dios, sin más. Con que Nédoncelle se explica la existencia del yo a
partir de un tú trascendente. Glosando a nuestro autor Jesús Fernández
escribe: “El acto mismo de existir personalmente y la conciencia derivada

47NÉDONCELLE: Conscience et Logos . . . , p. 9.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 31 — #31 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 31

de él dando cuenta de él da testimonio por sí misma de mi dependencia
y de mi continuidad con la voluntad de otro yo que me quiere”48. Así,
en la mente de nuestro autor, Dios aparece como la respuesta coherente
ante la constatación del yo que no se ha dado su esencia a sí mismo. Pero
hay más. Sólo se explica la realización del yo ideal, si existe un tú divino
que quiere a ese yo.

La posibilidad de dirigirnos sin límites hacia una realiza-
ción total de nosotros, que fuera a la vez realización total
de la red de personas con las cuales nos encontramos en la
existencia, no puede explicarse ni por los esfuerzos del yo
ni por la colegialidad de todos los yo. No puede explicarse
más que por un Dios, que debe ser personal. No solamente
estamos causados por el ser, sino también queridos por un
Dios. . . La fenomenología del cogito concreto nos impone
el reconocimiento de esta prioridad divina en nosotros co-
mo una conclusión por la reflexión sobre la causa y el fin
de nuestro querer49.

Para explicar este párrafo, retomemos la argumentación de nuestro
autor. Hay un yo positivo, también llamado yo empírico. Es el yo que
soy en este momento, fruto de muchas experiencias a través del tiempo.
Éstas están en la conciencia proporcionando, justamente una conciencia
del yo que yo soy. Es aquí, en este nivel, que el yo ha percibido que no
está solo. No es un yo solitario. Este yo se ha concebido como un noso-
tros, desde el principio. Pues bien, ese yo positivo está sujeto a cambios
constantes. La conciencia allí adquirida se proyecta, es capaz de lanzarse
hacia el futuro para alcanzar un yo más perfecto, más pleno. Esa proyec-
ción, nos ha dicho, es como una imagen a la que llamamos el yo ideal:
aquello que el yo ve que puede llegar a ser. Efectivamente el yo cons-
tantemente cambiante busca identificarse con una idea que ha visto para
sí mismo. “Proyecto sobre mi camino una sombra de mi persona que

48FERNÁNDEZ: Antropología dialéctica . . . , p. 720s.
49NÉDONCELLE: Conscience et Logos . . . , pp. 11-12.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 32 — #32 i
i

i
i

i
i

32 PEDRO A. BENÍTEZ

busco constantemente alcanzar y que me aventaja constantemente”50.
Como se aprecia, el yo ideal, es en parte algo presente y en parte algo
futuro. “Es una situación ambigua —nota Negri— necesaria para la rea-
lización del yo y gracias a la cual el yo se anticipa para alcanzarse, en
su devenir temporal, proyectando una sombra de sí mismo y buscando
darle alcance”51.

Por ende, está claro que el yo constantemente se proyecta hacia de-
lante buscando alcanzar una perfección ideal, la del yo ideal. Ésta una vez
alcanzada constituye el valor del yo. Lo que el yo vale cuando ha alcan-
zado todos los valores a los que estaba llamado. En este punto nuestro
autor, entonces, nos advierte que conseguir esto, sólo es posible si hay
un Dios, pues de lo contrario no tendríamos ninguna garantía de que la
plena realización del yo es posible y no mero espejismo. Dicho de otro
modo. Las relaciones interpersonales no parecen garantizar la plenitud
del yo ni del tú. ¿Por qué? Porque no llegan a la esencia. En las rela-
ciones inter-personales, tal como dijimos más arriba, se da siempre un
rodeo a través de los valores para intentar llegar al tú en-sí. Pero queda
siempre una barrera infranqueable. Existen una serie de obstáculos que
se oponen a la reciprocidad de las conciencias. Las personas sólo pueden
entrar en relación a través de los valores, cualidades exteriores, la natu-
raleza misma; los cuales, al fin y al cabo, no equivalen inmediatamente a
la esencia de cada uno. Si es esto así, habríamos de concluir que la reci-
procidad de las conciencias no es tal, sino más bien un intercambio en la
superficie. Escribe Nédoncelle:

Si nos atuviésemos a la experiencia inter-humana de la re-
ciprocidad, tendríamos una imagen fragmentada del orden
personal: una serie de díadas que se construyen en todos los
sentidos, sin jamás llegar a una influencia sustancial, a pesar
de la mutaciones que los participantes se infringen mutua-
mente y de la regla universal que tratan de elaborar. El per-
sonalismo sería un fenomenismo de un nuevo género. Pero,

50NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 121.
51I. NEGRI: “Il problema dell’altro como maieutica di veritá in Maurice

Nédoncelle”, en Divus Thomas 9 (1994), p. 97.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 33 — #33 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 33

hemos sugerido, los sujetos tienen una estabilidad interior
y la tienen gracias a otra fuente, que es trascendente52.

Dicho de otro modo, sabemos ya que el yo descubre para sí mismo
y para el tú una posibilidad real de plenitud más allá de las cualidades
meramente naturales. La perfección del yo y del tú al nivel de la esencia
y no de los accidentes. Pero como ya nos hizo notar, esta esencia es algo
recibido, en mí y en el otro. No puedo crear una esencia, tampoco la
mía. Por tanto, es algo fijo. Aunque acepte mutaciones, el yo sigue sien-
do yo y el tú, tú. En consecuencia, sospecha nuestro autor, existe un tú
trascendente que es la fuente del yo y del tú humanos y que les permite
relacionarse en el plano de lo que son, de la esencia. Dios es, dirá Né-
doncelle, “el yo en su fuente y el tú en su término absoluto; es el secreto
final del yo ideal y también la presencia que sostiene la relación del yo
positivo con el yo ideal; es, en fin, la forma eminente y recapituladora
de todos los nosotros que él conjunta inmediatamente en su comunidad
trascendente”53.

El yo ideal, nos dirá nuestro autor, ha entrevisto la posibilidad de
transformar al yo y de dirigirse sin límites hacia la totalidad. Esta tenden-
cia hacia la totalidad, que también llama universalidad, y que nosotros
podemos calificar como la perfección del yo; no se explica a partir ni de
la naturaleza ni del influjo de los otros sujetos. “Por eso —nos dice— so-
mos llevados a encontrar nuestra grandeza en la soledad y esta grandeza
es Dios”. ¿Qué entiende por Dios? “Al menos —aclara— el dios de cada
conciencia y por añadidura el de cada encuentro de conciencias, el único
capaz de darles originalidad y de salvar su continuidad”54. Como para
ilustrar esta idea, nuestro autor compara este dios de la conciencia con el
daimon socrático55. Es un tú personal, pero trascendente.

Para ser más precisos hemos de añadir una aclaración. Nédoncelle
distingue entre ‘lo divino’ y ‘Dios’. Lo divino es ese tú trascendente en
cuanto percibido por la conciencia. Más que otra cosa se percibe su ca-

52NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 248.
53NÉDONCELLE: Personne humanine . . . , p. 34.
54NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 249.
55NÉDONCELLE: Conscience et Logos . . . , p. 129ss.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 34 — #34 i
i

i
i

i
i

34 PEDRO A. BENÍTEZ

rácter de trascendente. No es todavía una persona, es la noción vaga que
tiene la conciencia de Dios. En cambio, cuando esa conciencia es más
clara, entonces sí se percibe a Dios como un tú personal. Mientras que
lo divino es más fácilmente captable por la conciencia, pues aparece en
cuanto ésta se da cuenta de su limitación, en cambio, concebir a Dios
como una persona que se relaciona conmigo, eso requiere más pasos en
la reflexión.

Conque lo divino aparece en la conciencia, una vez que ésta ha
captado su precariedad. Ciertamente así lo entiende nuestro autor. Pe-
ro atención, él no dice que Dios sea captado como la causa eficiente de
la conciencia. Lo que él dice es que se le percibe en cuanto ideal supremo
de la conciencia amante. El amor, desde luego, es la clave de compren-
sión a la hora de hablar de este tú divino. El yo amante, se arroja hacia
la plenitud del ser, y allí intuye que esta plenitud no es un ser como los
otros sino que debe ser un ser trascendente. Así es como descubre a
Dios. A esta percepción, la nomina nuestro autor una co-intuición56.

Así visto, bien cabe preguntarse si no estamos frente a un tipo de
ontologismo, entendido como el intento de ver la presencia de Dios en
el desvelamiento de la conciencia de la reciprocidad57. Nuestro autor
no lo ve así, pues entiende que Dios aparece, no como la causa de un
efecto, sino como postulado de la reciprocidad amante. En efecto, es
en la percepción de unas posibilidades ilimitadas de realización a través
de la relación con un tú, que el yo descubre la necesidad de que haya un
tú, capaz de hacer realidad esas posibilidades. Se trata, ciertamente, de
una argumentación singular. Como escribe Giséle Brelet:

Nédoncelle aporta a la existencia de Dios una prueba origi-
nal: aquella que se funda sobre la aparición y la posibilidad
de un desarrollo sin límites de la persona humana, tal como

56Cfr. NÉDONCELLE: Intersubjectivité . . . , p. 202. Muy cercano a este modo de
impostar el problema E. LÉVINAS: Totalité et Infini, La Haye: M. Nijhoff 1961, p. 190:
“El hombre en tanto que otro nos llega desde afuera [. . . ] Su exterioridad, a saber, su
invocación a mí, es su verdad. Mi respuesta produce su verdad. Ese plus de la verdad
sobre el ser y sobre su idea es, puede ser, la misma presencia de Dios”.

57Cfr. BURGOS: El personalismo, p. 84.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 35 — #35 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 35

la tenemos en la experiencia interior, independientemente
de los recursos naturales o de las otras personas58.

A nuestro autor no le cabe pensar que una persona dependa para
su realización del azar, de los encuentros fortuitos e inestables, de los
influjos interpersonales que son por definición caducos y limitados. No
le parece ser esto así, porque el yo ideal ha captado todo lo contrario.
Ha percibido la posibilidad de una realización plena. ¿De dónde puede
provenir esta percepción, si no es de una fuente trascendente?

En resumen, de la indigencia del amor humano Nédoncelle concluye
un amor divino. Del yo ideal pasa al tú divino. ¿Se trata de una prueba
de la existencia de Dios? No exactamente. “Reflexionar sobre las impli-
caciones del amor humano es disponerse, si no a ver a Dios, al menos
poner fe en él, a descubrir algo de su esencia, ya que no de su existencia.
El inseguro destino de las reciprocidades humanas nos lleva mucho más
allá de nosotros mismos. . . ”59. Este circuito se resume en frase de Né-
doncelle: “Al decir que hay un mundo, decimos que hay un yo; al afirmar
que hay un yo decimos que hay un Dios”60.

Frágil en algunos puntos, esta argumentación no es compartida por
algunos. Escribe Díaz:

En el fondo, no tiene inconveniente en cerrar el círculo ter-
nario mundo-yo-Dios, que en realidad a veces da la impre-
sión de resolverse con una instancia teológica (y por tanto
optimista y voluntarista cuando se cae en una petición de
principio que da por resuelto lo que quería elucidar) Dios-
yo-mundo61.

58BRELET: La philosophie de . . . , p. 279.
59C. DÍAZ y M. MACEIRAS: Introducción al personalismo actual, Madrid: Gredos

1975, p. 138.
60NÉDONCELLE: Personne humaine . . . , p. 12.
61DÍAZ-MACEIRAS: Introducción . . . , p. 139.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 36 — #36 i
i

i
i

i
i

36 PEDRO A. BENÍTEZ

Como nos escribió Díaz directamente se trata de la “prueba ansel-
miana filosófica: del yo ideal al Dios ideal. Él mismo [Nédoncelle] lo dice
al contraponer esencia a existencia”62.

Quizás, más que en ningún otro punto, aquí el pensamiento de
Nédoncelle se construye a base de atestaciones allí donde uno es-
peraría una argumentación en forma. Esta misma impresión se lleva
Charles Lefèvre63. En efecto, esa especie de argumentación sobre la exis-
tencia de Dios, al final se queda como una afirmación rotunda, pero no
demostrada. La pregunta resta así:

¿En qué o cómo la relación intersubjetiva, en tanto que
creadora, pero también personal y libre, puede ella desvelar
más allá de sí misma y más allá de las relaciones humanas
que ella establece, la existencia de una Fuente —o de un
Fin— propiamente trascendente?64

A todo esto, Nédoncelle nos dirá que no se trata de demostrar una
existencia de Dios. Más bien la existencia de este tú divino es la única
explicación de otras cosas, que sin él quedan sin explicación. Nos parece
que este es el sentido que hay que darle a la postura de nuestro autor. Así
las cosas, estamos igualmente de acuerdo con Nakamura, quien dice que
con esta explicación, el autor “garantiza sólo la necesidad de una causa
absoluta de la radical presencia del otro; pero no la presencia misma del
Tú divino en la conciencia humana”65. Esta argumentación guarda algún
parecido con la vieja tesis de Aristóteles y de Platón, encontradas en la
Metafísica y en el Lysis, respectivamente: todo ímpetu hacia un fin postu-
la en el último estadio un fin supremo. Cada uno comprende, nos dirían

62Recientemente tuvimos oportunidad de platicar con el prof. Carlos Díaz sobre
estos temas y nos hizo favor de ponernos por escrito sus respuestas a algunas preguntas
que le planteamos. Ese texto obra en nuestro poder: C. DÍAZ: Respuesta manuscrita de
Carlos Díaz a P. Benítez (18-VI-2004).

63Cfr. Ch. LEFÈVRE: Maurice Nédoncelle et l’itinéraire philosophique vers Dieu, en
AAVV: La pensée . . . , p. 82.

64LEFÈVRE: Maurice Nédoncelle et l’itinéraire . . . , p. 90.
65F. NAKAMURA: On the nature of knowledge in the ‘Reciprocity of consciousness’

according to M. N., Roma: Pontificia Università Gregoriana, p. 136.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“benitezned” — 2008/1/9 — 19:06 — page 37 — #37 i
i

i
i

i
i

UNA PRUEBA PERSONALISTA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 37

estos filósofos griegos, que ningún amor es comprensible si no existiese
un último amado66. Nuestro autor no ha encontrado otra explicación
satisfactoria a los problemas que plantea la causalidad intersubjetiva y
que sin Dios quedan en la obscuridad. Es así como ve Nédoncelle su
argumentación en torno a la presencia de Dios.

Esto que hemos dicho nos permite, no de saberlo con to-
do rigor, sino de creerlo, y afirmándolo, elegir con sen-
satez. Reflexionar sobre las implicaciones del amor hu-
mano, es disponerse, si no a ver a Dios, al menos a tener
fe en él; es descubrir algo de su esencia, aunque no de su
existencia67.

66Cfr. PLATÓN: Lysis, 219c; ARISTÓTELES: Metafísica, 994a 8-18. Según Carlos
Díaz, esto habría que matizarlo. “Platón, sí. Aristóteles no lo plantea como Nédoncelle”;
cfr. DÍAZ: Respuesta manuscrita de Carlos Díaz a P. Benítez (18-VI-2004).

67NÉDONCELLE: Vers une philosophie . . . , p. 99.

Tópicos 32 (2007)


