ENTRE VERDAD Y SIMULACRO: LLAS IMAGENES
DE LA IMAGEN EN FILOSOFIA

Juan Cristébal Cruz
Universidad Autonoma del Estado de Morelos
jccruzr@mac.com

Abstract

The Platonic criticism against image marked Occidental philosophy. How-
ever, different from other tradition, based on Aristotle it has been achieved, not
without difficulty, to value image as media or cognitive support, and even as a cre-
ative matrix. However two circumstances joined together cause a problem to our
relationship with images. On one side, the religious image and its political effects,
have originated the need to look for its neutralization. On the other hand, when
making of image an arbitrary sign, it repeats the Platonic mistake of separating
the image of its cognitive capacity.

Key words: image, Aristotle, democracy and representation, legitimacy of the
image.

Resumen

La denuncia platénica de la imagen marcé a la filosoffa occidental. Sin em-
bargo, a diferencia de otras tradiciones, a partir de Aristételes se ha logrado, no
sin dificultades, valorar la imagen como mediacién o sopotte cognitivo e incluso
como una matriz creativa. Pero dos motivos se conjugan para hacer problematica
nuestra relacion con las imagenes. Por una parte, los efectos religiosos y politicos
de la imagen han llevado a buscar su neutralizacion. Por otra parte, al hacer de la
imagen un signo arbitrario se reitera, por otra via, el error platénico de desvincu-
lar la imagen de su capacidad cognitiva.

Palabras clave: imagen, Aristételes, democracia y representacion, legitimidad de
la imagen

Tan rapida y sorprendente ha sido la transformacién de las tecnolo-
gias de la imagen —en un periodo de ciento cincuenta afios han apareci-
do la fotografia, la television, el cine y, ahora, la imagen numérica— que

"Recibido: 09-01-07. Aceptado: 19-02-07.

Topicos 32 (2007), 39-51



40 JUAN CRISTOBAL CRUZ

el mismo significado de la palabra imagen se ha vuelto oscuro y confuso.
Esto hace pertinente intentar una reconstruccion de la historia del signi-
ficado filoséfico del término a través de algunos de sus momentos mds
relevantes. Sobre todo cuando el imperio que ejerce la actual “civiliza-
ci6én de la imagen” se acompafia de una intensa interrogaciéon sobre su
legitimidad. Recordemos que esta historia estd marcada, primera y muy
profundamente, por la ruptura establecida por Platén entre percepcién
sensible y el conocimiento propio del “ojo del Alma”, y por la consi-
guiente denuncia epistemologica y politica de la imagen o, mejor, del
simulacro (como se sabe, Derrida ha insistido en sefialar que la filoso-
fia ha privilegiado la palabra oral a la palabra escrita, también, se puede
afiadir, ha despreciado la imagen visual). Sin embargo, al menos explicita-
mente desde Aristoteles, existe otra tradicion intelectual que admite con
claridad que la imagen sensible y las representaciones (mentales) pueden
ser medios de conocimiento vélidos e, incluso, constituyen una mattiz
de conocimiento. Es cierto que Aristételes no hace sino coincidir con
Platén y, en general, con la concepcién imperante en el mundo griego de
la época, al considerar la actividad cognitiva como un cierto tipo de ac-
tividad visual. Igualmente retoma la concepcién platénica de la imagen
como imitaciéon (mimesis). A diferencia de la teorfa del conocimiento
de Platén que tiende a la evacuacion total de las imagenes sensibles e
incluso de las mentales, el Estagirita las justifica explicitamente y les da
legitimidad. En efecto, el interés de Aristételes por la imagen o la repre-
sentacion proviene, entre otras razones, de su distincion entre sensacion
y pensamiento: el paso entre el dato bruto y la reflexién requiere de una
mediacion y ésta es la que provee, precisamente, la representacion. La
imagen se situa entonces en una posicion intermedia entre la sensacioén
y la razén, y por lo mismo, puede oscilar entre la ilusién y la verdad.
Mientras Platén pone el acento en la ausencia, copia de algo que no
esta presente, como caracteristica de la imagen, Aristoteles subraya que
el intelecto no puede pensar sin apoyarse en mediaciones que, como la
imagen, encarnan y dan pie al proceso intelectual de abstraccion. Pero es
en el terreno de lo que hoy en dfa llamamos “estética” que la concepcion
de la imagen de Aristoteles se distingue con mayor claridad de aquella de

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 41

Platén por su defensa y concepcion de la mimesis. Asi lo expresa en un
conocido e importante pasaje de la Poética:

En primer lugar, la actividad imitativa es connatural a los
seres humanos desde la infancia, y esto los diferencia de
los otros animales, pues los seres humanos son sumamente
imitativos y realizan sus primeros aprendizajes mediante la
imitaciéon. En segundo lugar, todos los seres humanos dis-
frutan con las imitaciones. Sefial de ello es lo que aconte-
ce de hecho, pues obtenemos placer cuando contemplamos
imagenes lo més precisas posibles de cosas que en s{ mismas
son desagradables de ver, como las figuras de animales ho-
rrorosos y cadaveres. Por esto los hombres disfrutan vien-
do imégenes, pues sucede que, contemplandolas, aprenden
y deducen qué es cada cosa, es decir, que ésta es una imagen
de aquello otro!.

En efecto, Aristételes se confronta en este texto directamente con la
posicién del fundador de la Academia. La cita permite observar que, para
Aristoteles, el placer que suscita el ver y el contemplar es un placer inna-
to que se sitia en continuidad con nuestro ser bioldgico y a manera de
prolongacién de la capacidad de producir mimesis de otros seres vivos.
Pero a diferencia de la imaginacion sensitiva del animal que se encuentra
atrapada en el estado del deseo y en el instante en que éste tiene lugar, la
imaginacién humana se abre a la temporalidad, siendo capaz de fusionar
diversas representaciones, pasadas o presentes, en una sola. Por lo mis-
mo, Aristételes distingue entre ver un estado de hecho real y mirar una
obra: si ante el mundo natural vemos simplemente un estado de cosas,
ante la pintura sabemos que miramos una representacion. Para Aristote-
les no es lo mismo entonces ver un crimen que nos produce pena, que
mirar con placer la obra Edipo Rey. La mimesis aristotélica no se refiere
entonces a la imitacién entendida como simple copia pasiva que se limi-
ta a duplicar lo real. Las artes como la pintura pueden representar a los
individuos iguales, mejotres o peotres que nosotros, es decir de distintas

'ARISTOTELES: Poética, Madrid: Biblioteca Nueva 2004, pp. 70-71.

Topicos 32 (2007)



42 JUAN CRISTOBAL CRUZ

formas (Poética, II). Se representan asi cosas que existen, pero también
que parecen o deberfan existir. Dicho de otra forma, con Aristoteles la
mimesis mas que imitacién es la capacidad de abrir una ruptura entre lo
que es y la ficcién producida por la imaginacion.

Si el mirar es un placer que acompafia al acto de conocer, ¢de qué
tipo de conocimiento se trata? En el caso de una pintura se trata de una
asociacion entre dos representaciones mentales: la de un objeto natural
en la memoria con su representacion pictorica. Aun si la copia es, como
suele serlo, mas bella que el original, el conocimiento especifico que lleva
a cabo la pintura es el de un reconocimiento de un individuo particular.
Es decir, el arte grafico nos permite identificar la forma. Ahora bien, para
Aristételes con este arte estamos ante un reconocimiento prediscursivo
de la forma individual. No sucede lo mismo con la contemplacion del
espectador en la tragedia, puesto que ésta si logra elevarse al sentido y
a las condiciones generales de la accién humana. La tragedia, que tam-
bién incluye el uso de la palabra, representa lo general que es lo propio
del pensamiento discursivo. El significado del término mimesis parece
asi pasar de un modelo pictérico de similitud o parecido en Platén, a
un modelo teatral de representacién en Aristoteles. Con esta distincion
Aristételes no busca sefialar una ruptura sino una continuidad y una arti-
culacién entre el ver ordinario, el mirar prediscursivo de lo singular en la
pintura y el contemplar (y escuchar) lo general en la tragedia®. Cornelius
Castoriadis ha subrayado justamente que la tragedia “da a ver a todos,
no ‘discursivamente’, sino por presentacién’. Pero squé es lo que nos
presenta la tragedia? Castoriadis insiste en que la tragedia no es griega
sino ateniense, es decir lo que deja ver la tragedia es el imaginario demo-
cratico de los ciudadanos atenienses de la época: la inexistencia de una
correlacién directa o necesaria entre nuestras intenciones y los efectos
de nuestros actos; la fundamental indeterminacién de las decisiones hu-

*Ver Sophie KLIMIS: “Voir, regarder, contempler: le plaisir de la reconnaissance de
Phumain” en Les Etudes philosophiques, Paris: PUF octubre 2003.

3Cornelius CASTORIADIS: Domaines de 'homme, Les carrefours du labyrinthe,
Paris: Seuil 1986, pp. 374-380. El subrayado es del autor.

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 43

manas; y la posibilidad de una mirada imparcial sobre los actos de los
hombres.

La valoracién positiva por parte de Aristételes no es una posicion
aislada en su época, las otras grandes corrientes filoséficas de la Antiglie-
dad, como el epicureismo o el estoicismo, tampoco comparten el desdén
platénico de las imagenes. Autores como Gombrich y Castoriadis sefia-
lan con justeza que la gran aportacién de la Antigua Grecia (o de Atenas),
a saber la conciencia critica, se aplica por igual en la ciencia y en la filo-
soffa como en las artes*. Es decit, a diferencia de lo que sucede en otras
épocas o en Platén, las artes no son devaluadas y mucho menos abando-
nadas al ambito del lo irracional o de lo inefable, sino que es un dmbito
de investigacion y de innovacién, como tenemos la fortuna de consta-
tarlo en la sorprendente riqueza de estilos y formas que atin podemos
admirar en las pinturas de Pompeya.

La Antigiiedad no se limita entonces a ver en el artista un burdo
copista de la naturaleza. Edwin Panofsky ha mostrado como en autores
estoicos, en particular a partir de Cicerén, se llega a sostener la libre fa-
cultad creadora del artista que es capaz de corregir a la naturaleza gracias
a las ideas artisticas. Es cierto que esta libertad no se debe confundir
con la moderna nocién de genio radicalmente original que crea a partir
de la nada, puesto que en la linea conceptual de Platén y Aristoteles, el
artista estd limitado a remontarse a lo que ya es en la eternidad de las
formas primigenias®. Pero entonces, sde dénde proviene esta capacidad
de perfeccion de las ideas? De acuerdo a Panofsky, la Antigliedad no
podia sino dar dos tipos de respuesta a esta pregunta: la primera, la de
Séneca, que consiste en negar a la idea su absoluta perfeccién, y equipa-
rarla a la representacién interna del artista. La belleza tiene su origen en
el artista que imita con sus manos su propia idea. La segunda respuesta,
la que encontrara su fuente en Plotino, cuya filosoffa es en cierta forma
una filosofia de la imagen, consiste en legitimarla metafisicamente: las
artes no solo reflejan lo visible, ellas “se remontan a los principios, en

*GOMBRICH: La imagen y el ojo, Madrid: Debate 2000, p. 218
SHans BLUMENBERG: Las realidades en que vivimos, Barcelona: Paidés 1999, pp.
88-89.

Topicos 32 (2007)



44 JUAN CRISTOBAL CRUZ

que la naturaleza, a su vez, tiene su origen”®. Como veremos mas ade-
lante, la influencia de la concepcién neoplaténica de Plotino sera de gran
importancia para la legitimacion de la imagen en Occidente.

Edad Media

Si el pensamiento de Aristételes da una nobleza intelectual a la ima-
gen que es ampliamente compartida en el Mundo Antiguo, mas tarde,
en el ambito teoldgico de la Edad Media, dos rasgos de la religion seran
determinantes para asegurar su legitimidad. En primer lugar, el hecho de
que en el Antiguo Testamento se afirme que el hombre fue creado “a
imagen y a semejanza de Dios” (valga sefialar que Alain Besancon tiene
raz6n cuando subraya que la causa de la irrepresentabilidad de Dios en
el antiguo testamento no procede de su naturaleza, sino del tipo de re-
lacién que establece con su pueblo)’. Este antecedente tendrd una gran
influencia y hara posible el interés por la imagen entre filésofos medie-
vales como san Agustin y santo Tomds de Aquino. En segundo lugar,
el hecho decisivo que distingue al cristianismo de las otras dos grandes
religiones monoteistas, es su creencia en la encarnacién de la divinidad.
Estos dos componentes fundamentales evitaran que el cristianismo cai-
ga definitivamente en la iconoclasia a la que tienden las religiones de tipo
monoteista. El cristianismo medieval podra entonces defender a las ima-
genes como el “alfabeto” de los analfabetas. Ahora bien, a pesar de la
tendencia iconoclasta del pensamiento de Platén, es precisamente la in-
fluencia del platonismo la que sera decisiva en la reevaluacion filoséfica
y cultural de las imagenes en Occidente.

Tanto en su conocido texto Idea como en aquel dedicado al Abad
Suger de Saint-Denis, Panofsky muestra cémo la fusion de las ideas de la
filosofia neoplaténica de Plotino y del cristianismo por Pseudo-Dionisio
el Aeropagita permite legitimar el uso de las imagenes. La obra del Ae-
ropagita (cuya identidad fue vatias veces confundida en el medioevo),
escrita en Sira entre los afios 480 y 500 de nuestra era y traducida al la-

%Citado por Edwin PANOFSKY: Idea, Madrid: Catedra 1998, p. 25.
7 Alain BESANGON: La imagen prohibida, Madrid: Siruela 2003, p. 95.

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 45

tin por Juan HEscoto de Eritgena alrededor del afio 850, tendra un gran
impacto en Occidente. Su influencia se debe probablemente al hecho de
que su cosmologia ofrece una atractiva visién global del orden del mun-
do. Esta va de lo sensible a lo inteligible, de manera que su pensamiento
permite legitimar las diferentes formas de mediacion entre el hombre y
la divinidad: desde la corte innumerable de los angeles a Jesus, quien es
visto como el puente entre el mundo terrestre y el celeste. Al prolongar
el argumento de Plotino, el mundo material y la percepciéon sensible ad-
quieren valor, ya que “las luces materiales” anticipan aquéllas del mundo
inteligible® y, de esta forma, el hombre puede elevarse a lo que no es
material a través de aquello que sf lo es. Es de notar que ya en el siglo
VIII de nuestra era, en su importante apologia de la imagen contra la
iconoclasia de los judios, musulmanes y cristianos en la Jerusalén de su
época, Jean Damascene se apoya explicitamente en los argumentos del
Aeropagita para defender el valor simbdlico y la legitimidad de las ima-
genes, ya que para €l la encarnacién de Cristo anula (histéricamente) el
peligro de la idolatria y, por consiguiente, la antigua prohibicién biblica
contra las imagenes’.

Que la “debilidad” del Abad Suger por las imagenes haya encontrado
su apoyo filosofico y teoldgico en el pensamiento neoplaténico, tendra
enormes consecuencias. Recuérdese que el Abad Suger, encargado de la
Basilica de Saint-Denis, habil politico y humanista distinguido,10 no sélo
logra crear una renovacién del arte, también se puede afirmar que in-
venta en el afio 1140 el estilo goético (por lo que mandé a inscribir en el
muro de la Iglesia de Saint-Denis “soy yo, Suger, quien en mis tiempos
agrando el edificio”). Que para el Abad Suger, reviviendo el pensamien-
to del Aeropagita, Dios sea luz y no ciegue sino esclarezca el espiritu,
se reflejard en el hecho de que la luz que penetra dentro de la catedral
gbtica, coloreada por efecto de los vitrales, tenga un sentido teologico.
Esta defensa de la mediacion material entre lo sensible y lo inteligible que

¥ Edwin PANOFSKY: “El abad Suger de Saint-Denis” en El significado en las artes
visuales, Madrid: Alianza Forma 1990.

’J. DAMASCENE: On Holy Images, Londres: Thomas Baker 1898.

Humberto ECO: Art et beauté dans Pesthetique médiévale, Paris: Grasset 1997.

Topicos 32 (2007)



46 JUAN CRISTOBAL CRUZ

permite legitimar el uso de las imagenes, tiene dos implicaciones mayo-
res. En primer lugar, lleva a una transformacion de la concepcion, hasta
entonces dominante, de la manera de entender al hombre: si en la Biblia
el hombre se identifica con Job y su actitud de humildad ante la imagen
de Dios, a partir de mediados del siglo XII se pone el acento en la inter-
pretacién del hombre como imagen de Dios!'!; Dios se vuelve asi mas
cercano al hombre. Pero, al mismo tiempo, la cosmologia del Corpus
dionysiacum es la de un todo que requiere la mediacién entre las partes.
Por ejemplo, Jesus y luego la Iglesia, que representa el cuerpo de Cristo,
juegan el papel de mediadores entre el mundo terrestre y el celeste. Pero
la armonia de las partes entre si y con el Todo supone un orden jerarqui-
co global: si entre angeles y arcangeles existen distinciones y jerarquias
y si la tierra es el reflejo del cielo, se justifican entonces las distinciones y
diferencias entre los hombres segin su cercania a la esfera espiritual, al
grado que en 1301 Gille de Rome se apoya en los textos del Aeropagita
para defender la supremacia del poder espiritual sobre el temporal'?.

Renacimiento

El pensamiento de Pseudo-Dionisio el Aeropagita y el neoplatonis-
mo se reflejaran de nuevo durante el Renacimiento en la obra de Marsi-
lio Ficino. El traductor del griego al latin de la obra de Plotino, marcara
a su época, como lo sefiala Panofsky, al transformar el concepto anti-
artistico de idea de Platén, en un término estético por excelencia. Bajo
estas influencias, Ficinio llega a sostener que Dios mismo piensa en je-
roglificos, es decir en imagenes'?, dando pie a la creencia renacentista en
el valor cognitivo de las imagenes. En efecto, en esta época la represen-
tacion pictérica deja de ser una simple ilustracion de pasajes religiosos

Macques LE GOFF: “Les batisseurs de lumiére” en Les secrets des Catedrales, Le
Nouvel Observateur, 10 de agosto de 2000, p. 15.

2Ver Dominique COLAS: Le Glaive et le Fléau, Paris: Grasset p. 71. Dominique
TOGNA-PRAT: “Penser I'Eglise, penser la société aprés le Pseudo-Denys I’Aréopagite”
presentado en el Congreso Hiérarchie, ordre et mobilité dans 'Occident médiéval (400-
1100), Auxerre: Centre d’études médiévales, 27-29 septiembre 2006.

BComentado por GOMBRICH: Esencial, Madrid: Debate 1997, p. 452.

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 47

o sustitutos de plegarias, para ser entendida como un medio reflexivo
e, incluso, como una ciencia cuyo objeto es la investigacién de las leyes
de la naturaleza. Ya en los Effetti del Buon Governo un pintor del Tre-
cento como Ambrogio Lorenzetti, realiza con claridad una meditacién
sobre la politica (Régis Debray'*). Mas tarde, con Leonardo da Vinci,
se identifica sin mas, investigacion y arte: “quien desprecie la pintura es
también enemigo de la filosofia y del arte”!®. No se trata necesariamente
de una confusién de categorias. Se puede afirmar, por ejemplo, que es
en la perspectiva elaborada por el Quattrocento que se prefigura la nue-
va geometria que permitird mas tarde concebir la idea cartesiana de un
espacio continuo, homogéneo e infinito!®.

Valga detenernos ahora en el famoso fresco La Escuela de Atenas
(1509-1510) de Rafael. A diferencia de lo que sucedera con una de las
grandes corrientes de la teorfa del conocimiento del pensamiento mo-
derno que a partir de Galileo privilegia, como tnica via, un pensamiento

de tipo matemitico, sin imagenes!’

; en la obra de Rafael es notorio que
la actitud reflexiva de los personajes no se identifica a un acceso o modo
exclusivo del saber. Rafael parece insistir en ello al representar no sélo el
gesto platénico que con el dedo indice sefiala un conocimiento trascen-
dente, exterior a lo representado y a lo que se puede representar en el
fresco (pero que si se puede indicar), sino también una amplia variedad
de actos de pensar tales como leer, escribir, discutir, demostrar, calcu-
lar, escuchar, notar, meditar. .. de manera que en esta representacion del
pensar también se llega a incluir a la politica en la figura de Alejandro
(con casco). La pintura de Rafael ilustra a la perfeccién o, mejor aun,
es una reflexion sobre la creencia renacentista, heredada de Cicerdn, en
el paralelismo y la circulaciéon permanente entre las diversas formas y

Régis DEBRAY: Vie et mort de I'image, Paris: Gallimard 1992,

BLeonardo DA VINCI citado por E. CASSIRER: EI problema del conocimiento,
México: FCE 1953, p. 299.

Ver Hubert DAMISH: “Histoire perspectivas, histoire projective”, en L’Art est-il
une connaissance, Paris: Le Monde editions 1993, p. 170.

TPor cjemplo, ver Stephen TOULMIN: Regreso a la razoén, Barcelona: Peninsula
2003.

Topicos 32 (2007)



48 JUAN CRISTOBAL CRUZ

vias del saber'®. El contraste con una representacion del acto de pensar,
mucho mas cercana a nosotros, como la realizada por Rodin, no puede
ser mayor. Como se insiste desde la 6ptica de la mediologia,!® con la es-
cultura del pensador de Rodin nos muestra a un hombre ensimismado,
carente de todo instrumento, soporte o mediacién necesaria al acto de
pensar, al grado que lo representa desnudo, como si se tratara de un ser
sin vinculo social ni necesidades materiales.

Con el Renacimiento la imagen gana una importancia que no ha
dejado de tener hasta nuestros dias. Sin embargo, a partir de las gue-
rras de religién suscitadas por la Reforma luterana, su legitimidad sera
muy cuestionada y su estatus filoséfico y social se volvera mas comple-
jo. En particular, debido a la necesidad de refrenar el fanatismo en sus
dos vertientes: iconéfilo e iconoclasta. De aqui que para los filésofos de
la Ilustracion sea tan importante la distincién entre la teologia revelada
y la teologia racional (como lo son el teismo y el deismo). Por ejemplo,
un autor como Hume contrapone al filésofo teista que movido por amor
a la verdad®” funda su creencia en Dios en la contemplacién de la Natu-
raleza, en tanto que las religiones populares tienen su origen en el miedo
a poderes invisibles (quizas siguiendo a Hobbes en ese punto, Hume en-
fatiza recurrentemente el hecho de la invisibilidad de dichos poderes).
Asi, si el sabio tefsta no requiere de ninguna mediacién plastica, los pue-
blos caen constantemente en la idolatria buscando encontrar la huella
de dichos poderes oscuros, darles forma y apaciguarlos. De acuerdo a la
vision ciclica de la historia de Hume, la religiéon popular con el tiempo
tiende a elevar a sus dioses, hinchandolos con los atributos de la perfec-
cién como lo son la unidad, infinitud, simplicidad y espiritualidad. Sin
embargo, puesto que la naturaleza abstracta de estas ideas escapa a la
comprension del vulgo, el pueblo busca de nuevo el apoyo en mediado-

8K, Gombrich dedica un estudio a la Stanza de la Segnatura del que forma parte la
llamada Escuela de Atenas, en el que, para explicar el fresco, cita a Cicerén “Todas las
artes que se relacionan con la cultura poseen un vinculo comun y estan ligadas por algin
tipo de afinidad”. GOMBRICH: Esencial, p. 497.

“Daniel BOUGNOUX: “Pourquoi des médiologues” en La communitation, Paris:
Sciences Humaines 2005.

*David HUME: Historia natural de la religién, Madrid: Tecnos 1998, p. 13.

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 49

res (santos, virgenes...) o representaciones sensibles que poco a poco
van sustituyendo al objeto original de adoraciéon. En este flujo y reflujo
entre politefsmo y tefsmo en el que oscila siempre la humanidad, “tan
fuerte es la propension a regresar a la idolatria, que ni la mas cuidadosa
precaucion es capaz de prevenir eficazmente esa recaida”!. Valga notar
que si bien el teismo del sabio se antoja superior a la religién popular,
Hume considera que el tefsmo popular es peor y mas fanatico en tan-
to que no acepta sino su verdad??. Si bien el idélatra puede caer en lo

“frivolo, irracional e inhumano”??

es bien conocido, sin embargo, “el es-
pititu tolerante de los idélatras”®*. De esta forma, para Hume tanto la
adoracién de la representacion sensible como la defensa de una verdad
invisible e indeterminada son sumamente problematicas e invitan am-
bas al fanatismo. Esta posiciéon de Hume estd muy lejos de ser la tnica
y, mucho menos, la mas violenta. Es de notar que en muchos de los
mas influyentes autores del pensamiento democratico de la modernidad,
de Spinoza a Kant, pasando por Rousseau, su pensamiento politico se
acompafia de una severa critica de la mediaciéon de las imagenes. El ca-
so mas claro es el de Rousseau quien en su Discurso sobre las ciencias
y las artes actualiza la violenta denuncia de Platén contra las imagenes y
contra toda forma de mediacion y representacion, de aqui que Rousseau
ataque al teatro contraponiéndolo a la fiesta popular y reivindique la de-
mocracia directa contra el parlamento y la democracia representativa.
En el ambito de la teotia del conocimiento de la filosofia moderna, el
paradigma griego, que identifica el conocimiento a una forma de vision,
sigue vivo. Asi, por ejemplo, para los empiristas la idea es una imagen.
Pero, a diferencia de Platén, es un vestigio o una huella de la sensacion,?
una imagen atenuada y con menos vivacidad que la impresioén o percep-

A HUME: Historia natural. .. , p- 55.

*Ver David HUME: Dialogues sur la Religion Naturelle, Paris: Vrin 1997.

PHUME: Historia natural. .., p. 58.

2HUME: Historia natural. .. , p- 59.

BValga notar a este respecto que, segin Richard Rorty, una de las diferencia entre
el pensar griego y el moderno es la ausencia en la lengua griega antigua del equivalente del
término moderno de sensacién. Richard RORTY: La filosofia y el espejo de la naturaleza,
Madrid: Catedra 2001, p. 52.

Topicos 32 (2007)



50 JUAN CRISTOBAL CRUZ

ci6én original (Hobbes, Hume), ya que el origen del pensamiento tiene
lugar en la experiencia sensible. Que el hombre pueda pensar el concep-
to de triangulo y que éste no pueda coincidir al mismo tiempo con el
triangulo escaleno, el is6sceles y el equilatero, sdlo demuestra para Locke
la imperfeccion de las ideas. Dicho de otra forma, para los empiristas
pensar equivale a una suerte de manipulacién de imagenes mas o me-
nos claras u opacas. En cierta forma, quizas mas claramente en Hobbes
que en Kant: pensar es un proceso que requiere mediacioén. Puesto que
no se puede pensar directamente la cosa, es necesario representarla26.
Ahora bien, esta caracteristica, el hecho de que el fundamento de la re-
presentacion sea el sujeto, constituye la nota distintiva del pensamiento
moderno: el conocimiento ya no es el acto en el cual el sujeto se hace
idéntico al objeto. Si la representacion ya no refiere a una realidad in-
dependiente (mucho menos de tipo religioso), con Nietzsche (y luego
Bergson) se podra invertir entonces la jerarquia platénica dando la prio-
ridad a la “verdad” de la imagen y de la experiencia sensible sobre aquélla
del concepto y, en nuestros dias, Richard Rorty podra defender el lengua-
je metaférico. Se trata de filosofias (junto a la de Goodman) todas ellas
marcadas por lo que los heideggerianos llaman “la metafisica de la sub-
jetividad”: el mundo se ha convertido en una pura representacion para el
hombre. Sin duda Rorty coincide a este respecto con Goodman cuando
éste afirma: “que la naturaleza imitar al arte es una maxima demasiado
timida. La naturaleza es producto del arte y del discurso™?’.
Apoyandose en la division del signo elaborada por Chatles S. Peirce
quien distingue icono, indice y simbolo, Régis Debray propone que la
historia de la imagen se puede dividir en tres épocas: la logosfera que
corresponde a la era de los idolos y que va de la invencién de la escri-
tura a aquella de la imprenta; la graphosfera que va de la invencién de
la imprenta a la del televisor a color, y la era visual que le sobreviene
y en la que nos encontramos. La referencia a Peirce (de la cual habria
que discutir el uso de su terminologia por Debray) sirve para indicar el

% A este respecto ver el trabajo de especialista en Hobbes: Yves Charles ZARKA: La
decision Métaphysique de Hobbes, Paris: Vrin 1999.
“Nelson GOODMAN: Langages de I’art, Paris: Jacqueline Chambon 1990.

Topicos 32 (2007)



ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 51

paso de una imagen como indice directo y en continuidad con lo que
representa (mundo antiguo y medieval que corresponde a la era de la
logosfera); luego a un icono en una simple relaciéon de similitud o de pa-
recido con lo que representa que podemos ver en la historia de la pintura
a partir del Renacimiento (graphosfera); a una nocién puramente con-
vencionalista y arbitraria de la relacién entre imagen y lo que pretende
representar, como puede ejemplificarlo una filosoffa contemporinea co-
mo la de Goodman, que impera en la época visual. Dicho de otra forma,
la historia de la imagen serfa la historia de la pérdida de su vinculacién
con lo real.

En términos filos6ficos la imagen queda confinada en nuestros dias
al ambito de la subjetividad sea de la experiencia privada o en el dambito
del arte moderno y de sus museos. Podriamos decir que la democratiza-
ci6én de la cultura de nuestros dias que corresponde a un “politeismo”
de la representacion, tiene su ventaja: la tolerancia a la diversidad. Pe-
ro también su desventaja: la tendencia a no ver en la imagen algo mas
que la expresién de una pura subjetividad individual. Ahora bien, si en el
mundo de Platén las imdgenes se confrontaban y finalmente se sometian
a “la realidad” (determinada por el sacerdote o el filésofo), hoy en dia
es comun entre los filésofos sefalar que las imagenes han perdido ese
sustento. Con la moderna subjetivizacién democratica de la imagen, y
con la aparicion de la foto numérica, el sentimiento de una ruptura en-
tre signo y significado lleva a algunos a preguntarse si las imagenes aun
representan algo: “toda imagen, afirma Goodman, o poco se requiere,

puede representar casi cualquier cosa”?%,

#GOODMAN: Langages de I'art, p. 63.

Topicos 32 (2007)



