
i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 39 — #39 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO: LAS IMÁGENES

DE LA IMAGEN EN FILOSOFÍA

Juan Cristóbal Cruz
Universidad Autónoma del Estado de Morelos

jccruzr@mac.com

Abstract
The Platonic criticism against image marked Occidental philosophy. How-

ever, different from other tradition, based on Aristotle it has been achieved, not
without difficulty, to value image as media or cognitive support, and even as a cre-
ative matrix. However two circumstances joined together cause a problem to our
relationship with images. On one side, the religious image and its political effects,
have originated the need to look for its neutralization. On the other hand, when
making of image an arbitrary sign, it repeats the Platonic mistake of separating
the image of its cognitive capacity.
Key words : image, Aristotle, democracy and representation, legitimacy of the
image.

Resumen
La denuncia platónica de la imagen marcó a la filosofía occidental. Sin em-

bargo, a diferencia de otras tradiciones, a partir de Aristóteles se ha logrado, no
sin dificultades, valorar la imagen como mediación o soporte cognitivo e incluso
como una matriz creativa. Pero dos motivos se conjugan para hacer problemática
nuestra relación con las imágenes. Por una parte, los efectos religiosos y políticos
de la imagen han llevado a buscar su neutralización. Por otra parte, al hacer de la
imagen un signo arbitrario se reitera, por otra vía, el error platónico de desvincu-
lar la imagen de su capacidad cognitiva.
Palabras clave : imagen, Aristóteles, democracia y representación, legitimidad de
la imagen

Tan rápida y sorprendente ha sido la transformación de las tecnolo-
gías de la imagen —en un periodo de ciento cincuenta años han apareci-
do la fotografía, la televisión, el cine y, ahora, la imagen numérica— que

*Recibido: 09-01-07. Aceptado: 19-02-07.

Tópicos 32 (2007), 39-51



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 40 — #40 i
i

i
i

i
i

40 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

el mismo significado de la palabra imagen se ha vuelto oscuro y confuso.
Esto hace pertinente intentar una reconstrucción de la historia del signi-
ficado filosófico del término a través de algunos de sus momentos más
relevantes. Sobre todo cuando el imperio que ejerce la actual “civiliza-
ción de la imagen” se acompaña de una intensa interrogación sobre su
legitimidad. Recordemos que esta historia está marcada, primera y muy
profundamente, por la ruptura establecida por Platón entre percepción
sensible y el conocimiento propio del “ojo del Alma”, y por la consi-
guiente denuncia epistemológica y política de la imagen o, mejor, del
simulacro (como se sabe, Derrida ha insistido en señalar que la filoso-
fía ha privilegiado la palabra oral a la palabra escrita, también, se puede
añadir, ha despreciado la imagen visual). Sin embargo, al menos explícita-
mente desde Aristóteles, existe otra tradición intelectual que admite con
claridad que la imagen sensible y las representaciones (mentales) pueden
ser medios de conocimiento válidos e, incluso, constituyen una matriz
de conocimiento. Es cierto que Aristóteles no hace sino coincidir con
Platón y, en general, con la concepción imperante en el mundo griego de
la época, al considerar la actividad cognitiva como un cierto tipo de ac-
tividad visual. Igualmente retoma la concepción platónica de la imagen
como imitación (mímesis). A diferencia de la teoría del conocimiento
de Platón que tiende a la evacuación total de las imágenes sensibles e
incluso de las mentales, el Estagirita las justifica explícitamente y les da
legitimidad. En efecto, el interés de Aristóteles por la imagen o la repre-
sentación proviene, entre otras razones, de su distinción entre sensación
y pensamiento: el paso entre el dato bruto y la reflexión requiere de una
mediación y ésta es la que provee, precisamente, la representación. La
imagen se sitúa entonces en una posición intermedia entre la sensación
y la razón, y por lo mismo, puede oscilar entre la ilusión y la verdad.
Mientras Platón pone el acento en la ausencia, copia de algo que no
está presente, como característica de la imagen, Aristóteles subraya que
el intelecto no puede pensar sin apoyarse en mediaciones que, como la
imagen, encarnan y dan pie al proceso intelectual de abstracción. Pero es
en el terreno de lo que hoy en día llamamos “estética” que la concepción
de la imagen de Aristóteles se distingue con mayor claridad de aquella de

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 41 — #41 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 41

Platón por su defensa y concepción de la mímesis. Así lo expresa en un
conocido e importante pasaje de la Poética :

En primer lugar, la actividad imitativa es connatural a los
seres humanos desde la infancia, y esto los diferencia de
los otros animales, pues los seres humanos son sumamente
imitativos y realizan sus primeros aprendizajes mediante la
imitación. En segundo lugar, todos los seres humanos dis-
frutan con las imitaciones. Señal de ello es lo que aconte-
ce de hecho, pues obtenemos placer cuando contemplamos
imágenes lo más precisas posibles de cosas que en sí mismas
son desagradables de ver, como las figuras de animales ho-
rrorosos y cadáveres. Por esto los hombres disfrutan vien-
do imágenes, pues sucede que, contemplándolas, aprenden
y deducen qué es cada cosa, es decir, que ésta es una imagen
de aquello otro1.

En efecto, Aristóteles se confronta en este texto directamente con la
posición del fundador de la Academia. La cita permite observar que, para
Aristóteles, el placer que suscita el ver y el contemplar es un placer inna-
to que se sitúa en continuidad con nuestro ser biológico y a manera de
prolongación de la capacidad de producir mímesis de otros seres vivos.
Pero a diferencia de la imaginación sensitiva del animal que se encuentra
atrapada en el estado del deseo y en el instante en que éste tiene lugar, la
imaginación humana se abre a la temporalidad, siendo capaz de fusionar
diversas representaciones, pasadas o presentes, en una sola. Por lo mis-
mo, Aristóteles distingue entre ver un estado de hecho real y mirar una
obra: si ante el mundo natural vemos simplemente un estado de cosas,
ante la pintura sabemos que miramos una representación. Para Aristóte-
les no es lo mismo entonces ver un crimen que nos produce pena, que
mirar con placer la obra Edipo Rey. La mímesis aristotélica no se refiere
entonces a la imitación entendida como simple copia pasiva que se limi-
ta a duplicar lo real. Las artes como la pintura pueden representar a los
individuos iguales, mejores o peores que nosotros, es decir de distintas

1ARISTÓTELES: Poética, Madrid: Biblioteca Nueva 2004, pp. 70-71.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 42 — #42 i
i

i
i

i
i

42 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

formas (Poética, II). Se representan así cosas que existen, pero también
que parecen o deberían existir. Dicho de otra forma, con Aristóteles la
mímesis más que imitación es la capacidad de abrir una ruptura entre lo
que es y la ficción producida por la imaginación.

Si el mirar es un placer que acompaña al acto de conocer, ¿de qué
tipo de conocimiento se trata? En el caso de una pintura se trata de una
asociación entre dos representaciones mentales: la de un objeto natural
en la memoria con su representación pictórica. Aun si la copia es, como
suele serlo, más bella que el original, el conocimiento específico que lleva
a cabo la pintura es el de un reconocimiento de un individuo particular.
Es decir, el arte gráfico nos permite identificar la forma. Ahora bien, para
Aristóteles con este arte estamos ante un reconocimiento prediscursivo
de la forma individual. No sucede lo mismo con la contemplación del
espectador en la tragedia, puesto que ésta sí logra elevarse al sentido y
a las condiciones generales de la acción humana. La tragedia, que tam-
bién incluye el uso de la palabra, representa lo general que es lo propio
del pensamiento discursivo. El significado del término mímesis parece
así pasar de un modelo pictórico de similitud o parecido en Platón, a
un modelo teatral de representación en Aristóteles. Con esta distinción
Aristóteles no busca señalar una ruptura sino una continuidad y una arti-
culación entre el ver ordinario, el mirar prediscursivo de lo singular en la
pintura y el contemplar (y escuchar) lo general en la tragedia2. Cornelius
Castoriadis ha subrayado justamente que la tragedia “da a ver a todos,
no ‘discursivamente’, sino por presentación”3. Pero ¿qué es lo que nos
presenta la tragedia? Castoriadis insiste en que la tragedia no es griega
sino ateniense, es decir lo que deja ver la tragedia es el imaginario demo-
crático de los ciudadanos atenienses de la época: la inexistencia de una
correlación directa o necesaria entre nuestras intenciones y los efectos
de nuestros actos; la fundamental indeterminación de las decisiones hu-

2Ver Sophie KLIMIS: “Voir, regarder, contempler: le plaisir de la reconnaissance de
l’humain” en Les Études philosophiques, Paris: PUF octubre 2003.

3Cornelius CASTORIADIS: Domaines de l’homme, Les carrefours du labyrinthe,
Paris: Seuil 1986, pp. 374-380. El subrayado es del autor.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 43 — #43 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 43

manas; y la posibilidad de una mirada imparcial sobre los actos de los
hombres.

La valoración positiva por parte de Aristóteles no es una posición
aislada en su época, las otras grandes corrientes filosóficas de la Antigüe-
dad, como el epicureismo o el estoicismo, tampoco comparten el desdén
platónico de las imágenes. Autores como Gombrich y Castoriadis seña-
lan con justeza que la gran aportación de la Antigua Grecia (o de Atenas),
a saber la conciencia crítica, se aplica por igual en la ciencia y en la filo-
sofía como en las artes4. Es decir, a diferencia de lo que sucede en otras
épocas o en Platón, las artes no son devaluadas y mucho menos abando-
nadas al ámbito del lo irracional o de lo inefable, sino que es un ámbito
de investigación y de innovación, como tenemos la fortuna de consta-
tarlo en la sorprendente riqueza de estilos y formas que aún podemos
admirar en las pinturas de Pompeya.

La Antigüedad no se limita entonces a ver en el artista un burdo
copista de la naturaleza. Edwin Panofsky ha mostrado cómo en autores
estoicos, en particular a partir de Cicerón, se llega a sostener la libre fa-
cultad creadora del artista que es capaz de corregir a la naturaleza gracias
a las ideas artísticas. Es cierto que esta libertad no se debe confundir
con la moderna noción de genio radicalmente original que crea a partir
de la nada, puesto que en la línea conceptual de Platón y Aristóteles, el
artista está limitado a remontarse a lo que ya es en la eternidad de las
formas primigenias5. Pero entonces, ¿de dónde proviene esta capacidad
de perfección de las ideas? De acuerdo a Panofsky, la Antigüedad no
podía sino dar dos tipos de respuesta a esta pregunta: la primera, la de
Séneca, que consiste en negar a la idea su absoluta perfección, y equipa-
rarla a la representación interna del artista. La belleza tiene su origen en
el artista que imita con sus manos su propia idea. La segunda respuesta,
la que encontrará su fuente en Plotino, cuya filosofía es en cierta forma
una filosofía de la imagen, consiste en legitimarla metafísicamente: las
artes no sólo reflejan lo visible, ellas “se remontan a los principios, en

4GOMBRICH: La imagen y el ojo, Madrid: Debate 2000, p. 218
5Hans BLUMENBERG: Las realidades en que vivimos, Barcelona: Paidós 1999, pp.

88-89.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 44 — #44 i
i

i
i

i
i

44 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

que la naturaleza, a su vez, tiene su origen”6. Como veremos más ade-
lante, la influencia de la concepción neoplatónica de Plotino será de gran
importancia para la legitimación de la imagen en Occidente.

Edad Media

Si el pensamiento de Aristóteles da una nobleza intelectual a la ima-
gen que es ampliamente compartida en el Mundo Antiguo, más tarde,
en el ámbito teológico de la Edad Media, dos rasgos de la religión serán
determinantes para asegurar su legitimidad. En primer lugar, el hecho de
que en el Antiguo Testamento se afirme que el hombre fue creado “a
imagen y a semejanza de Dios” (valga señalar que Alain Besançon tiene
razón cuando subraya que la causa de la irrepresentabilidad de Dios en
el antiguo testamento no procede de su naturaleza, sino del tipo de re-
lación que establece con su pueblo)7. Este antecedente tendrá una gran
influencia y hará posible el interés por la imagen entre filósofos medie-
vales como san Agustín y santo Tomás de Aquino. En segundo lugar,
el hecho decisivo que distingue al cristianismo de las otras dos grandes
religiones monoteístas, es su creencia en la encarnación de la divinidad.
Estos dos componentes fundamentales evitarán que el cristianismo cai-
ga definitivamente en la iconoclasia a la que tienden las religiones de tipo
monoteísta. El cristianismo medieval podrá entonces defender a las imá-
genes como el “alfabeto” de los analfabetas. Ahora bien, a pesar de la
tendencia iconoclasta del pensamiento de Platón, es precisamente la in-
fluencia del platonismo la que será decisiva en la reevaluación filosófica
y cultural de las imágenes en Occidente.

Tanto en su conocido texto Idea como en aquel dedicado al Abad
Suger de Saint-Denis, Panofsky muestra cómo la fusión de las ideas de la
filosofía neoplatónica de Plotino y del cristianismo por Pseudo-Dionisio
el Aeropagita permite legitimar el uso de las imágenes. La obra del Ae-
ropagita (cuya identidad fue varias veces confundida en el medioevo),
escrita en Sira entre los años 480 y 500 de nuestra era y traducida al la-

6Citado por Edwin PANOFSKY: Idea, Madrid: Cátedra 1998, p. 25.
7Alain BESANÇON: La imagen prohibida, Madrid: Siruela 2003, p. 95.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 45 — #45 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 45

tín por Juan Escoto de Eriúgena alrededor del año 850, tendrá un gran
impacto en Occidente. Su influencia se debe probablemente al hecho de
que su cosmología ofrece una atractiva visión global del orden del mun-
do. Ésta va de lo sensible a lo inteligible, de manera que su pensamiento
permite legitimar las diferentes formas de mediación entre el hombre y
la divinidad: desde la corte innumerable de los ángeles a Jesús, quien es
visto como el puente entre el mundo terrestre y el celeste. Al prolongar
el argumento de Plotino, el mundo material y la percepción sensible ad-
quieren valor, ya que “las luces materiales” anticipan aquéllas del mundo
inteligible8 y, de esta forma, el hombre puede elevarse a lo que no es
material a través de aquello que sí lo es. Es de notar que ya en el siglo
VIII de nuestra era, en su importante apología de la imagen contra la
iconoclasia de los judíos, musulmanes y cristianos en la Jerusalén de su
época, Jean Damascene se apoya explícitamente en los argumentos del
Aeropagita para defender el valor simbólico y la legitimidad de las imá-
genes, ya que para él la encarnación de Cristo anula (históricamente) el
peligro de la idolatría y, por consiguiente, la antigua prohibición bíblica
contra las imágenes9.

Que la “debilidad” del Abad Suger por las imágenes haya encontrado
su apoyo filosófico y teológico en el pensamiento neoplatónico, tendrá
enormes consecuencias. Recuérdese que el Abad Suger, encargado de la
Basílica de Saint-Denis, hábil político y humanista distinguido,10 no sólo
logra crear una renovación del arte, también se puede afirmar que in-
venta en el año 1140 el estilo gótico (por lo que mandó a inscribir en el
muro de la Iglesia de Saint-Denis “soy yo, Suger, quien en mis tiempos
agrandó el edificio”). Que para el Abad Suger, reviviendo el pensamien-
to del Aeropagita, Dios sea luz y no ciegue sino esclarezca el espíritu,
se reflejará en el hecho de que la luz que penetra dentro de la catedral
gótica, coloreada por efecto de los vitrales, tenga un sentido teológico.
Esta defensa de la mediación material entre lo sensible y lo inteligible que

8Edwin PANOFSKY: “El abad Suger de Saint-Denis” en El significado en las artes
visuales, Madrid: Alianza Forma 1990.

9J. DAMASCENE: On Holy Images, Londres: Thomas Baker 1898.
10Humberto ECO: Art et beauté dans l’esthetique médiévale, Paris: Grasset 1997.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 46 — #46 i
i

i
i

i
i

46 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

permite legitimar el uso de las imágenes, tiene dos implicaciones mayo-
res. En primer lugar, lleva a una transformación de la concepción, hasta
entonces dominante, de la manera de entender al hombre: si en la Biblia
el hombre se identifica con Job y su actitud de humildad ante la imagen
de Dios, a partir de mediados del siglo XII se pone el acento en la inter-
pretación del hombre como imagen de Dios11; Dios se vuelve así más
cercano al hombre. Pero, al mismo tiempo, la cosmología del Corpus
dionysiacum es la de un todo que requiere la mediación entre las partes.
Por ejemplo, Jesús y luego la Iglesia, que representa el cuerpo de Cristo,
juegan el papel de mediadores entre el mundo terrestre y el celeste. Pero
la armonía de las partes entre sí y con el Todo supone un orden jerárqui-
co global: si entre ángeles y arcángeles existen distinciones y jerarquías
y si la tierra es el reflejo del cielo, se justifican entonces las distinciones y
diferencias entre los hombres según su cercanía a la esfera espiritual, al
grado que en 1301 Gille de Rome se apoya en los textos del Aeropagita
para defender la supremacía del poder espiritual sobre el temporal12.

Renacimiento

El pensamiento de Pseudo-Dionisio el Aeropagita y el neoplatonis-
mo se reflejarán de nuevo durante el Renacimiento en la obra de Marsi-
lio Ficino. El traductor del griego al latín de la obra de Plotino, marcará
a su época, como lo señala Panofsky, al transformar el concepto anti-
artístico de idea de Platón, en un término estético por excelencia. Bajo
estas influencias, Ficinio llega a sostener que Dios mismo piensa en je-
roglíficos, es decir en imágenes13, dando pie a la creencia renacentista en
el valor cognitivo de las imágenes. En efecto, en esta época la represen-
tación pictórica deja de ser una simple ilustración de pasajes religiosos

11Jacques LE GOFF: “Les bâtisseurs de lumière” en Les secrets des Catedrales, Le
Nouvel Observateur, 10 de agosto de 2006, p. 15.

12Ver Dominique COLAS: Le Glaive et le Fléau, Paris: Grasset p. 71. Dominique
IOGNA-PRAT: “Penser l’Église, penser la société après le Pseudo-Denys l’Aréopagite”
presentado en el Congreso Hiérarchie, ordre et mobilité dans l’Occident médiéval (400-
1100), Auxerre: Centre d’études médiévales, 27-29 septiembre 2006.

13Comentado por GOMBRICH: Esencial, Madrid: Debate 1997, p. 452.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 47 — #47 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 47

o sustitutos de plegarias, para ser entendida como un medio reflexivo
e, incluso, como una ciencia cuyo objeto es la investigación de las leyes
de la naturaleza. Ya en los Effetti del Buon Governo un pintor del Tre-
cento como Ambrogio Lorenzetti, realiza con claridad una meditación
sobre la política (Régis Debray14). Más tarde, con Leonardo da Vinci,
se identifica sin más, investigación y arte: “quien desprecie la pintura es
también enemigo de la filosofía y del arte”15. No se trata necesariamente
de una confusión de categorías. Se puede afirmar, por ejemplo, que es
en la perspectiva elaborada por el Quattrocento que se prefigura la nue-
va geometría que permitirá más tarde concebir la idea cartesiana de un
espacio continuo, homogéneo e infinito16.

Valga detenernos ahora en el famoso fresco La Escuela de Atenas
(1509-1510) de Rafael. A diferencia de lo que sucederá con una de las
grandes corrientes de la teoría del conocimiento del pensamiento mo-
derno que a partir de Galileo privilegia, como única vía, un pensamiento
de tipo matemático, sin imágenes17; en la obra de Rafael es notorio que
la actitud reflexiva de los personajes no se identifica a un acceso o modo
exclusivo del saber. Rafael parece insistir en ello al representar no sólo el
gesto platónico que con el dedo índice señala un conocimiento trascen-
dente, exterior a lo representado y a lo que se puede representar en el
fresco (pero que sí se puede indicar), sino también una amplia variedad
de actos de pensar tales como leer, escribir, discutir, demostrar, calcu-
lar, escuchar, notar, meditar. . . de manera que en esta representación del
pensar también se llega a incluir a la política en la figura de Alejandro
(con casco). La pintura de Rafael ilustra a la perfección o, mejor aún,
es una reflexión sobre la creencia renacentista, heredada de Cicerón, en
el paralelismo y la circulación permanente entre las diversas formas y

14Régis DEBRAY: Vie et mort de l’image, Paris: Gallimard 1992.
15Leonardo DA VINCI citado por E. CASSIRER: El problema del conocimiento,

México: FCE 1953, p. 299.
16Ver Hubert DAMISH: “Histoire perspectivas, histoire projective”, en L’Art est-il

une connaissance, Paris: Le Monde editions 1993, p. 170.
17Por ejemplo, ver Stephen TOULMIN: Regreso a la razón, Barcelona: Península

2003.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 48 — #48 i
i

i
i

i
i

48 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

vías del saber18. El contraste con una representación del acto de pensar,
mucho más cercana a nosotros, como la realizada por Rodin, no puede
ser mayor. Como se insiste desde la óptica de la mediología,19 con la es-
cultura del pensador de Rodin nos muestra a un hombre ensimismado,
carente de todo instrumento, soporte o mediación necesaria al acto de
pensar, al grado que lo representa desnudo, como si se tratara de un ser
sin vínculo social ni necesidades materiales.

Con el Renacimiento la imagen gana una importancia que no ha
dejado de tener hasta nuestros días. Sin embargo, a partir de las gue-
rras de religión suscitadas por la Reforma luterana, su legitimidad será
muy cuestionada y su estatus filosófico y social se volverá más comple-
jo. En particular, debido a la necesidad de refrenar el fanatismo en sus
dos vertientes: iconófilo e iconoclasta. De aquí que para los filósofos de
la Ilustración sea tan importante la distinción entre la teología revelada
y la teología racional (como lo son el teísmo y el deísmo). Por ejemplo,
un autor como Hume contrapone al filósofo teísta que movido por amor
a la verdad20 funda su creencia en Dios en la contemplación de la Natu-
raleza, en tanto que las religiones populares tienen su origen en el miedo
a poderes invisibles (quizás siguiendo a Hobbes en ese punto, Hume en-
fatiza recurrentemente el hecho de la invisibilidad de dichos poderes).
Así, si el sabio teísta no requiere de ninguna mediación plástica, los pue-
blos caen constantemente en la idolatría buscando encontrar la huella
de dichos poderes oscuros, darles forma y apaciguarlos. De acuerdo a la
visión cíclica de la historia de Hume, la religión popular con el tiempo
tiende a elevar a sus dioses, hinchándolos con los atributos de la perfec-
ción como lo son la unidad, infinitud, simplicidad y espiritualidad. Sin
embargo, puesto que la naturaleza abstracta de estas ideas escapa a la
comprensión del vulgo, el pueblo busca de nuevo el apoyo en mediado-

18E. Gombrich dedica un estudio a la Stanza de la Segnatura del que forma parte la
llamada Escuela de Atenas, en el que, para explicar el fresco, cita a Cicerón “Todas las
artes que se relacionan con la cultura poseen un vínculo común y están ligadas por algún
tipo de afinidad”. GOMBRICH: Esencial, p. 497.

19Daniel BOUGNOUX: “Pourquoi des médiologues” en La communitation, Paris:
Sciences Humaines 2005.

20David HUME: Historia natural de la religión, Madrid: Tecnos 1998, p. 13.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 49 — #49 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 49

res (santos, vírgenes. . . ) o representaciones sensibles que poco a poco
van sustituyendo al objeto original de adoración. En este flujo y reflujo
entre politeísmo y teísmo en el que oscila siempre la humanidad, “tan
fuerte es la propensión a regresar a la idolatría, que ni la más cuidadosa
precaución es capaz de prevenir eficazmente esa recaída”21. Valga notar
que si bien el teísmo del sabio se antoja superior a la religión popular,
Hume considera que el teísmo popular es peor y más fanático en tan-
to que no acepta sino su verdad22. Si bien el idólatra puede caer en lo
“frívolo, irracional e inhumano”23 es bien conocido, sin embargo, “el es-
píritu tolerante de los idólatras”24. De esta forma, para Hume tanto la
adoración de la representación sensible como la defensa de una verdad
invisible e indeterminada son sumamente problemáticas e invitan am-
bas al fanatismo. Esta posición de Hume está muy lejos de ser la única
y, mucho menos, la más violenta. Es de notar que en muchos de los
más influyentes autores del pensamiento democrático de la modernidad,
de Spinoza a Kant, pasando por Rousseau, su pensamiento político se
acompaña de una severa crítica de la mediación de las imágenes. El ca-
so más claro es el de Rousseau quien en su Discurso sobre las ciencias
y las artes actualiza la violenta denuncia de Platón contra las imágenes y
contra toda forma de mediación y representación, de aquí que Rousseau
ataque al teatro contraponiéndolo a la fiesta popular y reivindique la de-
mocracia directa contra el parlamento y la democracia representativa.

En el ámbito de la teoría del conocimiento de la filosofía moderna, el
paradigma griego, que identifica el conocimiento a una forma de visión,
sigue vivo. Así, por ejemplo, para los empiristas la idea es una imagen.
Pero, a diferencia de Platón, es un vestigio o una huella de la sensación,25

una imagen atenuada y con menos vivacidad que la impresión o percep-

21HUME: Historia natural . . . , p. 55.
22Ver David HUME: Dialogues sur la Religion Naturelle, Paris: Vrin 1997.
23HUME: Historia natural . . . , p. 58.
24HUME: Historia natural . . . , p. 59.
25Valga notar a este respecto que, según Richard Rorty, una de las diferencia entre

el pensar griego y el moderno es la ausencia en la lengua griega antigua del equivalente del
término moderno de sensación. Richard RORTY: La filosofía y el espejo de la naturaleza,
Madrid: Cátedra 2001, p. 52.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 50 — #50 i
i

i
i

i
i

50 JUAN CRISTÓBAL CRUZ

ción original (Hobbes, Hume), ya que el origen del pensamiento tiene
lugar en la experiencia sensible. Que el hombre pueda pensar el concep-
to de triángulo y que éste no pueda coincidir al mismo tiempo con el
triángulo escaleno, el isósceles y el equilátero, sólo demuestra para Locke
la imperfección de las ideas. Dicho de otra forma, para los empiristas
pensar equivale a una suerte de manipulación de imágenes más o me-
nos claras u opacas. En cierta forma, quizás más claramente en Hobbes
que en Kant: pensar es un proceso que requiere mediación. Puesto que
no se puede pensar directamente la cosa, es necesario representarla26.
Ahora bien, esta característica, el hecho de que el fundamento de la re-
presentación sea el sujeto, constituye la nota distintiva del pensamiento
moderno: el conocimiento ya no es el acto en el cual el sujeto se hace
idéntico al objeto. Si la representación ya no refiere a una realidad in-
dependiente (mucho menos de tipo religioso), con Nietzsche (y luego
Bergson) se podrá invertir entonces la jerarquía platónica dando la prio-
ridad a la “verdad” de la imagen y de la experiencia sensible sobre aquélla
del concepto y, en nuestros días, Richard Rorty podrá defender el lengua-
je metafórico. Se trata de filosofías (junto a la de Goodman) todas ellas
marcadas por lo que los heideggerianos llaman “la metafísica de la sub-
jetividad”: el mundo se ha convertido en una pura representación para el
hombre. Sin duda Rorty coincide a este respecto con Goodman cuando
éste afirma: “que la naturaleza imitar al arte es una máxima demasiado
tímida. La naturaleza es producto del arte y del discurso”27.

Apoyándose en la división del signo elaborada por Charles S. Peirce
quien distingue icono, índice y símbolo, Régis Debray propone que la
historia de la imagen se puede dividir en tres épocas: la logosfera que
corresponde a la era de los ídolos y que va de la invención de la escri-
tura a aquella de la imprenta; la graphosfera que va de la invención de
la imprenta a la del televisor a color, y la era visual que le sobreviene
y en la que nos encontramos. La referencia a Peirce (de la cual habría
que discutir el uso de su terminología por Debray) sirve para indicar el

26A este respecto ver el trabajo de especialista en Hobbes: Yves Charles ZARKA: La
decisión Métaphysique de Hobbes, Paris: Vrin 1999.

27Nelson GOODMAN: Langages de l’art, Paris: Jacqueline Chambon 1990.

Tópicos 32 (2007)



i
i

“cruz” — 2008/1/9 — 19:06 — page 51 — #51 i
i

i
i

i
i

ENTRE VERDAD Y SIMULACRO 51

paso de una imagen como índice directo y en continuidad con lo que
representa (mundo antiguo y medieval que corresponde a la era de la
logosfera); luego a un icono en una simple relación de similitud o de pa-
recido con lo que representa que podemos ver en la historia de la pintura
a partir del Renacimiento (graphosfera); a una noción puramente con-
vencionalista y arbitraria de la relación entre imagen y lo que pretende
representar, como puede ejemplificarlo una filosofía contemporánea co-
mo la de Goodman, que impera en la época visual. Dicho de otra forma,
la historia de la imagen sería la historia de la pérdida de su vinculación
con lo real.

En términos filosóficos la imagen queda confinada en nuestros días
al ámbito de la subjetividad sea de la experiencia privada o en el ámbito
del arte moderno y de sus museos. Podríamos decir que la democratiza-
ción de la cultura de nuestros días que corresponde a un “politeísmo”
de la representación, tiene su ventaja: la tolerancia a la diversidad. Pe-
ro también su desventaja: la tendencia a no ver en la imagen algo más
que la expresión de una pura subjetividad individual. Ahora bien, si en el
mundo de Platón las imágenes se confrontaban y finalmente se sometían
a “la realidad” (determinada por el sacerdote o el filósofo), hoy en día
es común entre los filósofos señalar que las imágenes han perdido ese
sustento. Con la moderna subjetivización democrática de la imagen, y
con la aparición de la foto numérica, el sentimiento de una ruptura en-
tre signo y significado lleva a algunos a preguntarse si las imágenes aun
representan algo: “toda imagen, afirma Goodman, o poco se requiere,
puede representar casi cualquier cosa”28.

28GOODMAN: Langages de l’art, p. 63.

Tópicos 32 (2007)


