EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN
Comentario a dos pasajes del libro VII
de las Confesiones

Pedro Benitez
Pontificia Universita della Santa Croce, Italia
pabenitez@grupotvi.com

Resumen

This paper recalls two passages of book seven from St. Augustine’s
Confessions (Confes. 7, 10, 16 and 7, 17, 23). There, he states having an over-
coming experience described as a shock of terror and love. The main scope of
our text is to clarify the sense of these expressions. In order to understand both
passages we describe briefly the circumstances and events that led to such mo-
ment. We put forward that at the core of these events we find an ontological
experience. At the same time we try to show how all this reveals a special state
of the soul which must be considered when describing Augustine’s ascent to the
Being and the Truth.

Key words: St. Augustine’s, Confessions, Medieval Philosophy.

Resumen

El presente texto llama la atencién sobre dos pasajes del libro séptimo de
las Confesiones de San Agustin (Confes. 7, 10, 16 y 7, 17, 23). Alli, afirma haber
tenido una experiencia sobrecogedora descrita como un estremecimiento de ho-
rror y de amor. El objetivo principal de nuestro texto es clarificar el sentido de
estas expresiones. A fin de comprender ambos pasajes, describimos brevemente
las circunstancias y eventos conducentes a tal momento. Nos interesa remarcar
que al centro de estos eventos esta una experiencia ontolégica. Al mismo tiempo
deseamos mostrar cémo todo esto revela un estado animico peculiar que debe ser
tomado en cuenta cuando se habla del camino recorrido por Agustin hasta llegar
al Ser y a la Verdad.

Palabras clave: San Agustin, Confesiones, Filosofia medieval.

"Recibido: 09-05-05. Aceptado: 07-02-06.

Tépicos 31 (2006), 9-33



10 PEDRO BENITEZ
1. Cuestiones preliminares

Las Confesiones de San Agustin son una obra muy leida y muy ci-
tada. Escritas entre el 397 y el 400 d. C. han visto infinidad de copias,
incluso ya en vida del Santo. La edicion principe es del afio 1470, im-
presa en Estrasburgo. Hubo después otras ediciones, entre ellas la de
Erasmo de Rotterdam y la de Antonio Arnauld, famoso teélogo de la
Sorbona. En 1679 aparecen las obras completas de Agustin a cargo de
los monjes benedictinos de S. Mauro. Las Confesiones ocupan el primer
volumen de esta edicién. Desde entonces es usada como referencia para
las posteriores versiones. De tal modo que la numeracién y divisiones
son las establecidas por los maurinos. Esta misma numeracion es la que
indicamos nosotros en este trabajo.

Los cddices usados por los editores no van mas alld del siglo VII,
siendo el mas antiguo el de la antologia del abad Eugipio, redactada en
el siglo V1, y del cual existe una copia del siglo siguiente. El resto de los
codices (salvo el Sesotiano) van del siglo IX en adelante

En cuanto a las traducciones al castellano, la mejor y mas cuidada
es la de Angel Custodio Vega, editada por vez primera en Madrid en
1930-32 y publicada mas adelante por la Biblioteca de Autores Cristianos
(BAC). Este estudioso trabaj6é con mas de veinte codices, entre ellos, el
famoso Sesoriano, del siglo VII y la recensiéon de Eugipio. Por ello la
seguimos en nuestro trabajo.

2. Introduccion

El presente trabajo es un andlisis sobre la ‘conversion intelectual’
de San Agustin con ocasién de la lectura que hizo de algunos libros de
autores neoplaténicos. El asunto central es el estado de animo en el que
vino a dar al momento de esa conversién. Lo que en esa ocasién motivo
su cambio fue eminentemente una cuestiéon de ontologfa. Esto también,
lo pondremos de relieve.

La veracidad de cuanto Agustin nos narra ha sido puesta en tela de
juicio; sin embatrgo, no hay razones de peso, para dudar de la autenti-

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 11

cidad de los hechos descritos'. Es cierto que se retract, sobre diversas
cuestiones, pero en este caso las Retractaciones estan a nuestro favor. En
efecto, si de cuestiones sentimentales se trata, Agustin s6lo se lamenté
de haber exagerado en el pasaje que trata sobre la muerte de su ami-
go querido. Alli nos dice que tuvo miedo de morir ¢l también porque
pensaba que sus almas eran gemelas. Sobre esto, apunta, hice mds una

declamacién ligera que no una confesion?.

3. Itinerario de una conversién’

Aurelio Agustin nace en Tagaste, ciudad de la Numidia, el afio de 354
d. C. Alos 19 afios lee con entusiasmo el Hortensio de Cicerén, enamo-
randose de la busqueda por la sabidurfa. Ese mismo afio de 373, lee la
Sagrada Escritura y se adhiere a la forma maniquea de interpretarla. Su
pertenencia a la secta de Mani marca durante largos afios su concepcion
sobre dos grandes temas que interesan a nuestro estudio: la imagen de
Dios y el problema del mal. El primero se refiere a la concepcién que
Agustin se habfa hecho de Dios como un ser corporal, material y sensi-
ble. Pero ademas, Agustin crey6 que para la Iglesia Catdlica Dios era un
hombre como nosotros. Esto le hicieron creer los maniqueos. Haciendo
una pésima interpretacién del relato del Génesis que dice haber crea-
do Dios al hombre a su imagen, los maniqueos atribufan a los catélicos
la conclusién errénea segin la cual Dios era como nosotros. Rechazan-
do esto, Agustin rechazé también, el conjunto de la doctrina catdlica. El
segundo problema, mucho mas complejo, se refetfa al estatuto ontold-
gico del mal. Se preguntaba una y otra vez, cudl era el origen del mal.
Los maniqueos, como es sabido, tenfan una respuesta tentadora: habfa

'La credibilidad de las Confesiones fue puesta en duda a fines del siglo antepasado.
Inicia con Harnack y Boissier alargandose hasta la disputa entre Coutcelle y Boyer. Para
un breve resumen del tema, véase A. TRAPE: “Introduzione”, en SANT” AGOSTINO:
Le Confessioni, Roma: Citta Nuova '2000, Col. “Nuova Biblioteca Agostiniana” 1, pp.
XXV-XXVIIIL.

%Retractationes 2, 6.

3Para una buena biografia, véase A. TRAPE: S. Agustin, el hombre, el pastos, el
mistico, Madrid: Porrta 1994.

Topicos 31 (20006)



12 PEDRO BENITEZ

dos principios de toda la realidad, uno era bueno, el dios Ormuz y el otro
malo, el dios Arrihman. Asi pues, el mal, provenia del dios malo.

Estos problemas acompafiaron a Agustin durante una década. Siem-
pre confiando en que encontraria en los maniqueos la respuesta plena a
sus inquietudes. Asi esperd, en vano, hasta el 383. Ese afio, ya en Carta-
go, tuvo lugar el encuentro esperado con el obispo maniqueo Fausto. Lo
habfa aguardado como un gran oraculo. Le habian dicho que el tal Faus-
to le resolverfa todas sus dudas. En efecto, se encontraron, pero fue tal
la incapacidad de Fausto de resolverle nada, que Agustin quedé franca-
mente desilusionado. A pattir de ese momento se alejé del maniqueismo,
al menos interiormente.

Y mis intentos y esfuerzos de proseguir en aquella secta fue-
ron todos inmediatamente truncados después de conocer a
aquel hombre, aunque no llegué a separarme del todo |...]
Decidi estar quieto por el momento, en la posicién que ya
habia alcanzado, hasta que no me deslumbrase una luz que
mereciera ser preferida®.

Como se ve, Agustin no paso6 directamente del abandono de la doc-
trina maniquea a la fe catdlica. Es mas, siguié dentro de la secta, sit-
viéndola desde su posicion de retérico, si bien, interiormente ya estaba
totalmente insatisfecho con ella. Pasaron asi unos tres afios. Durante es-
te lapso ocurren dos eventos que iran preparando su cambio de postura
intelectual. Uno es el encuentro con el obispo de Milan, Ambrosio. El
otro la lectura de los platénicos.

Habiendo dejado Cartago, se trasladé a Roma y de Roma a Milan
donde asiste asiduamente a la predicacién de S. Ambrosio. Le llama fuet-
temente la atencién su modo de interpretar la Escritura. Lejos de lo que
habia pensado, los pasajes que se refieren a Dios como a un hombre 0 a
un animal, y otros semejantes, eran leidos por Ambrosio alegéricamente.
Esto le abre las puertas a la posibilidad de entender el ser supremo como
algo distinto de los seres materiales. Digamoslo de una vez, ontolégica-
mente distinto.

*Confes. 5,7, 13.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 13

El otro suceso al que nos referimos y que influyé fuertemente en
su conversion intelectual fue la lectura de los libros platénicos. Como él
mismo cuenta, el afio 386, le fueron facilitados, “ciertos libros de los pla-
tonicos (libri platonicorum) traducidos de la lengua griega al latin, por
medio de un hombre inflado de un engreimiento realmente desmesu-

3, En estos libros encontré la solucién a dos grandes problemas

rado
—yvya mencionados— que lo atormentaban: la espiritualidad del ser y el
origen del mal. En efecto, durante todo este tiempo su estado de animo
era de inquietud y desasosiego, pues no conseguia resolver, sobre todo,

la cuestion del mal:

En cuanto al problema del mal no conseguia ponerlo en su
lugar y por ello suftia terriblemente. “jQué dolores por este
parto de mi corazon, qué gemidos, Dios mio! Y ahf estabas
ta, sin sabetlo yo, para escucharlos. Cuando silencioso, me
tendfa en el esfuerzo de la busqueda, eran fuertes los gritos
que se elevaban hacia tu misericordia y silenciosos los es-
pasmos de mi espiritu. Conocias tu mi sufrimiento que no,
hombre alguno”.
¢Qué cosa encontré, entonces en esos textos de los platénicos?’
Principalmente la invitacién a la interioridad. Asi, por ejemplo, la sexta
eneada de Plotino: “El alma, apartindose de todas las cosas exteriores,
debe volverse hacia el interior totalmente”®. “Entra en ti mismo y con-
templa”?, la luz inmutable de la verdad. Esto constituyé sin duda un gran
hallazgo para Agustin. Hasta este momento no se le habfa ocurrido pen-
sar en otro tipo de seres que los seres corpéreos!’. El no poder concebir

SConfes. 7,9, 13.

®Confes. 7,7, 11.

"Segun la critica hay que situar entre los libros que leyd, los textos de Plotino y de
Porfirio.

$PLOTINO: Enn. 6,9, 7.

PLOTINO: Enn. 1, 6.

V. CAPANAGA: Agustin de Hipona, Madrid: BAC 1974, p. 19: “Porque cuando
Agustin lleg6 a Milan, el materialismo era todavia el peso de mayor impedimento para
avanzar en su camino”.

Topicos 31 (20006)



14 PEDRO BENITEZ

una sustancia que no fuera material “era la principal y casi la Gnica cau-

sa de mi inevitable error”!!

. Hay aqui una primera conversién. Agustin
percibe con sumo estupor una realidad bien distinta de la que hasta antes
habfa concebido, pero no por eso menos real. Este descubrimiento, y el
estado de animo que ha lugar en esos momentos, constituye el objeto de
nuestro estudio. Pero sigamos adelante.

Varios meses después de este mismo afio de 386, S. Agustin toma
la decision de regresar a la fe catélica. Sin embargo, le pesa todavia la
fuerza de la costumbre. En concreto, no consigue hacerse a la idea de
vivir sin su concubina y tener que esperar hasta el matrimonio. Esta si-

tuacion lo tiene en zozobra.

De ahi, entonces que, ya convertido al Dios catdlico lucha
entre la verdad y la costumbre, con una voluntad parcial que
queria y no querfa seguir la senda de la perfeccion, confiesa
que su alma se encuentra en un vivo estado de ansiedad:
porque ‘el espiritu no se pone en pie completamente luego
de ser levantado por la verdad, pues se halla bajo el peso de
la costumbre’ (Confes. 8, 21)!2.

Asi pues, hay que esperar a principios de agosto de ese mismo afio,
para asistir a la plena y definitiva conversion de S. Agustin. El suceso, tal
como nos lo cuenta en sus Confesiones, tiene lugar mientras se halla en
el jardin de su casa. Es la famosa escena del jardin o del huerto. Agustin
se debatfa entre una vida cristiana simple, sin mds y una vida de mayor
renunciamiento. Dicho con otras palabras, fluctuaba entre la vida matri-
monial y el celibato. El origen de esta incertidumbre estaba causado, en
parte, por la intuicién que habia tenido de la pureza del ser. Habia, poco
tiempo antes, vislumbrado un modo de ser mas puro, mas alto, mas su-
blime del que estaba acostumbrado. Como ¢l mismo nos dice, no pudo
resistir esa luz de pureza. Ahora en cambio, estando en el jardin, escucha

1 Confes. 5,10, 19.

20, VELASQUEZ: “El drama de la consciencia agustiniana frente al hallazgo de
Dios”, en F. BERTELLONI-G. BURLANDO (eds.): Enciclopedia Iberoameticana de Fi-
losofia, XXIV: La filosofia medieval, Madrid: Trotta 2002, p. 22.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 15

una voz que le dice: ‘toma y lee’ (tolle, lege). Incorporandose toma el
texto de S. Pablo que habla sobre la renuncia de las costumbres carnales
(Cfr. Rom. 13, 13). En ese momento, Agustin rompe en lagrimas y toma
la decisién de entregarse por completo a Dios. He aqui el punto de lle-
gada de su conversion, tras el cual hallé sosiego. Es también el punto de
partida para una nueva vida y nuevas reflexiones sobre Dios y sobre el
alma.

Entre este ultimo paso de su conversion y su primer distanciamiento
de los maniqueos, han ocurrido muchas cosas". Entre ellas, el asun-
to que nos interesa. Esa primera conversion, que podriamos llamar filo-
s6fica hacia un sentido mas alto del ser.

4. Lavision de la luz interior y la nueva ontologia

El asunto que nos ocupa tiene lugar entre el primer distanciamiento
de los maniqueos, y la escena del jardin. El momento al que nos refe-
rimos, esta fuertemente bajo el influjo de los platénicos. Segin el mis-
mo Agustin, cambiaron totalmente su modo de interrogarse por el ser.
Ahora bien, con esto tenemos ante los ojos las dos cuestiones a las que
se refieren los pasajes que vamos a considerar. Por un lado, la percepcion
nueva del ser; por otro lado el estado de animo en el cual acontece tal
percepcién. Se trata de una experiencia peculiar, que lo sitia mas alla de
una mera dialéctica.

Nosotros creemos —dice Olivier du Roy— que el descu-
brimiento de la interioridad espiritual ha sido el elemento
decisivo de la conversién de S. Agustin, liberandole al mis-
mo tiempo de su materialismo y escepticismo. Esta doble

3 Todavia, como bien nota H. U. VON BALTHASAR: Gloria, II: estilos eclesidsticos,
Madrid: Encuentro 1986, p. 98, “no hay acuerdo sobre el momento en que la razén de
Agustin en busqueda llegé a ‘ver’ de una manera decisiva: si en la época en que se volvié
del maniqueismo y del escepticismo a la subyugadora luz de Plotino y a la iniciaciéon
filos6fica en su vision extatica, o mas tarde, cuando dio el paso de una clara conversién
de la filosofia a la teologfa cristiana”.

Topicos 31 (20006)



16 PEDRO BENITEZ

liberacién viene de una expetiencia espiritual y aun mistica
y no de una dialéctica intelectual .

Pero vayamos ya a los pasajes que nos interesan. El primero estd
recogido en el libro 7, 10, 16. Agustin esta narrando cémo tras leer los li-
bros platénicos se siente amonestado a entrar en si mismo. Al hacetlo,
ve con el ojo del alma una luz inmutable. Entonces explica que no fue
capaz de verla por mucho tiempo, pues no estaba capacitado para ello.
He aqui el texto:

Y cuando por vez primera te conoci, ti me tomaste para
que viese que existia lo que habia de ver y que aun no esta-
ba en condiciones de ver. Y reverberaste la debilidad de mi
vista, dirigiendo tus rayos con fuerza sobtre mi, y me estre-
meci de amor y de horror. Y adverti que me hallaba lejos

de ti en la region de la desemejanzal®. ..

El siguiente texto que nos interesa estd unos parrafos mas adelante,
en 7, 17, 23. Agustin sigue perorando sobre el camino que ha seguido
desde los seres mudables hasta el ser inmutable que ha vislumbrado en
un instante fugaz. Ha sido s6lo un momento en el cual ha podido gozar
de esta visioén. Esto se debe, justamente, a la debilidad de su alma, para
mantener fija la mirada en el ser. En efecto, dice, es como el ojo enfermo
que no tolera la luz. Tal era la situaciéon de Agustin. Todavia, se percata
de que por encima de los seres corporales y mudables debe existir una
“eternidad inmutable y verdadera de la verdad”!®. :Cémo ha descubierto
esto? Precisamente ascendiendo desde el cuerpo hasta el alma, de allf a la

Y CAPANAGA: Agustin. .., p. 23. Del mismo autor: “Version, introduccién y notas”,
en S. AGUSTIN: De Vera religione, Madrid: BAC 1975, p. 194, n. 45: “El descubri-
miento de la luz interior fue el acontecimiento principal de la peregrinacién intelectual
agustiniana”.

B«Et cum te primum cognovi, tu assumisti me, ut viderem esse, quod viderem,
et nondum me esse, qui viderem. Et reverberasti infirmitatem aspectus mei radians in
me vehementer, et contremui amore et horrore: et inveni longe me esse a te in regione
dissimilitudinis. ..”

18 Confes. 10, 17, 23.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 17

razén; pero como aun el razonar es mudable, ascendié mas hasta el inte-
lecto. Pero como aun allf descubrié mutabilidad prosiguié ascendiendo.
Y asi lleg6 hasta el ser mismo. He aqui el texto:

Y fui subiendo gradualmente de los cuerpos al alma, que
siente por el cuerpo; y de aqui al sentido intimo al que co-
munican o anuncian los sentidos del cuerpo las cosas exte-
riores y hasta el cual pueden llegar las bestias. De aqui pasé
nuevamente a la potencia raciocinante, a la que pertenece
juzgar de los datos de los sentidos corporales, la cual a su
vez juzgandose a s misma mudable, se remonté a la mis-
ma inteligencia, y aparté el pensamiento de la costumbre y
se sustrajo a la multitud de fantasmas contradictorios para
ver de qué luz estaba inundada, cuando sin ninguna duda
clamaba que lo inconmutable debia ser preferido a lo mu-
dable; y que de dénde conocia yo lo inconmutable, ya que st
no lo conociera de algin modo, de ninguno lo antepondtia
a lo mudable con tanta certeza. Y finalmente llegué a lo que
es en un golpe de vista trepidante!”.

4.1. Pervenit ad id quod est

¢Qué ha visto Agustin? De ambos textos se colige una cosa ciet-
ta. Agustin ha descubierto el ‘ser’. Aqui, por ‘ser’ ha de entenderse lo
opuesto a lo mudable. No se trata simplemente de una imaginacién, de
un fantasma. “La verdad hallada por S. Agustin es suma et intima (De
vera religione 38); no es una proyeccién de la conciencia, sino una reali-

“Atque ita gradatim a corporibus ad sentientem per corpus animam atque inde ad
eius interiorem vim, cui sensus corporis exteriora nuntiaret, et quousque possunt bestiae,
atque inde rursus ad ratiotinantem potentiam, ad quam refertur iudicandum quod sumi-
tur a sensibus corporis; quae se quoque in me comperiens mutabilem erexit se ad intelle-
gentiam suam et abduxit cogitationem a consuetudine, substrahens se contradicentibus
turbis phantasmatum, ut inveniret, quo lumine aspargeretur, cum sine ulla dubitatione
clamaret incomutabile pracferendum esse mutabili, unde nosset ipsum inconmutabile
—quod nisi aliquo modo nosset, nullo modo illud mutabili certa pracponeret— et per-
venit ad id, quod est in ictu trepidantis aspectu”.

Topicos 31 (20006)



18 PEDRO BENITEZ

18 Hemos de subrayar, que

dad objetiva y enlazada con el soberano ser
el contenido de esta visién, es para nuestro autor, la verdad mas absoluta,
mas cierta. En efecto, al final de su recorrido gradual desde la creaturas
hasta el Ser (que identifica con Dios), exclamara, “mas facilmente duda-
rfa de que vivo, que no de que no existe la verdad, que se percibe por
la inteligencia de las cosas creadas”!”. Esta verdad inmutable es el punto

de llegada y el contenido de la vision.

Desde el afio 386, ya no concibe Agustin el ser como antes,
desde su caida en la multiplicidad mundana, sino desde su
intimo encuentro yo-ta con el ser de Dios. En ¢él, el esse
inconmutabile no ha de buscarse fuera, sino intimamente
presente en el hombre interior, como lo sabemos por las
Confesiones; asi logré él una nueva intuicion del ser y con
ello un fundamento enteramente nuevo para su ontologia®’.

Esto es en sintesis lo que ha visto. Ahora bien scémo lo ha visto?

Podemos responder a esta pregunta fijindonos en dos dimensiones.
Una que podrfamos llamar luz intelectual, y 1a otra es el éxtasis intelectual
consiguiente. Lo primero es una ‘Tuz’ singular. Agustin ha podido ver por
un instante aquello que es, gracias a una luz interior deslumbrante. Se
trata de una especie de energfa mental muy fuerte que concentrada en
un momento determinado produce una percepcién mental fuera de lo
comun: a flash of mental energy*'.

Ciertamente se trata de una luz especial a la que S. Agustin concede
un estatuto propio, como lo revela el siguiente texto:

Eleva también tu vuelo sobre este espiritu. Y con el fin de
que te des cuenta hasta donde tienes que remontar el vuelo,

BBCAPANAGA: “Version, introduccion y notas”, p. 194, n. 45.

Y Confes. 7, 10, 16.

2F. KORER: Das Sein und der Mensch, Miinchen: 1959, p. 14, en CAPANAGA: S.
Agustin. .., p. 28.

2'Como dice H. CHADWICK: “ Introduction”, en Saint Augustine’s Confessions,
Oxford 1991, p. 172, nota: “Plotinus I, 6, 15 ss. speaks of the soul’s shock in the expe-
rience of awe and delight in its ascent to the Good”.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 19

haz primero comparacién entre el alma y la carne; mejor:
no hagas tal cosa, no hagas tal comparaciéon. Comparala, en
cambio, con la luz del sol, de la luna y de las estrellas; mayor
que esa luz es la luz del alma. Mira con atencién primero la
velocidad de su pensamiento. ¢No es acaso de mayor inten-
sidad la centella del alma, que piensa, que el resplandor del
sol en toda su luz? Tu estas viendo con el pensamiento el sol
naciente. {Qué lento en cambio, en su movimiento compa-
rado con el del pensamiento! En un instante has visto con
el pensamiento el curso total del sol. Td has hecho esto ya
con el pensamiento, lo has recorrido todo; y él, por el con-
trario, jcon qué lentitud sigue su curso! Maravilla grande es
pues el alma?2.

Ahora hemos de explicar en qué consiste exactamente este evento
luminoso. Insinuamos ya, que a esta luz singular le corresponde un es-
tado animico que hemos llamado éxtasis intelectual. La mayoria de los
autores coincide en que se trata de un éxtasis, o como dice Trape, un
‘intento de éxtasis™

Non si tratta evidentemente di un’intuizione immediata, ma
come conferma questo stesso testo con la citazione paoli-
na, d’una ascesa, il cui ultimo passo si impone con la forza
dell’evidenza: se esistono le verita, esiste la Verita®.

Von Balthasar es de la misma opinién. Segun este autor, Agustin
reserva la vision esencial de Dios para la otra vida. Si acaso, algunos la
tuvieron en esta vida ha sido excepcionalmente, y se trataria de un éxtasis
mistico. En cambio la iluminacién de la que venimos hablando es distin-
ta. “La illuminatio expresa en el lenguaje antiguo lo que los modernos
pueden designar como el estado radical de apertura al reino de la verdad

absoluta”?*.

21In Ioh. Ev. Tr. 20, 12, 13.
BTRAPE: “Introduzione”. .., p. LXX y CXLIIL
#VON BALTHASAR: Gloria. .., p. 112.

Topicos 31 (20006)



20 PEDRO BENITEZ

Si hemos de atender a lo que el mismo autor de las Confesiones
nos dice, el episodio que estamos analizando estd mas bien en la linea
plotineana. Se trata de un largo camino de ascensién que culmina en
la percepcién del ser inmutable. Como bien nota A. Custodio Vega?,
el mismo Agustin en De Civitate Dei, pone en boca de Apuleyo las si-
guientes palabras que serfan de Platon:

Apenas la inteligencia de Dios se descubre a los varones
sabios después de haber éstos primeramente recopilado con
el vigor de su animo todo lo concerniente a las cualidades
corporales, lo cual sucede también a ratos, asi como suele
dejarse ver en unas densisimas tinieblas una luz blanca y
apacible entre subito y arrebatado relimpago; luego, si el
que es verdaderamente sobre todas las cosas Dios sumo
con una inteligible e inefable presencia, aunque a ratos y
como luz hermosa y agradable, entre un subito y ripido
relampago, con todo se descubre a los corazones de los
sabios cuando se abstraen, en cuanto pueden, de las cosas
corporales®®.

El paralelismo es bastante claro. Asf que, podemos situar con certeza
el inicio de la nueva ontologfa agustiniana en este momento extatico.
Segin delimitamos se trata de un estado de animo muy especial, en el que
se conjuntan lo tremendo y lo fascinante. No estamos hablando aqui de
una experiencia religiosa, si bien Agustin atribuye a Dios —como lo hace
a lo largo de todas las Confesiones—, el origen de todas sus verdades.

Por tanto, una vision muy alta, pero mediata®’.

BCfr. A. C. VEGA: “Introduccién, traduccién y notas”, en SAN AGUSTIN: Las
Confesiones, Madrid: BAC 1991, p. 307, n. 76.

2 De civitate Dei 9, 16.

TTRAPE: “Introduzione”. .., p. CXIIL: “E da escludersi dal pensiero agostiniano sia
I'ontologismo filosofico sia I'affermazione che la contemplazione raggiunga la visione
immediata. Agostino non mostra la convinzione di aver usufruito di questo privilegio.
Visione mediata dunque, ma altissima”.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 21

4.2. Un instante fugaz

En este dltimo texto y en los de las Confesiones, se nos dice que
Agustin goz6 sélo por un momento de aquella visién luminosa. ¢A qué
se debe esto? Todo parece apuntar a una ineptitud del alma por man-
tenerse en ese estado de ‘contemplacién’. Se trata aqui de varias cosas.
Una es que, al hilo de la narracién agustiniana, nuestro autor se encon-
traba todavia absorto por los goces de la carne. Encontraba mds gusto
en los placeres corporales que en el esfuerzo intelectual de busqueda de
la verdad. A esto se refiere, sin duda, cuando dice que a causa de la ‘fla-
queza de su vista’ no soporté aquella luz. En este mismo pasaje admite
que no estaba habilitado para ver aquello que es. Se trata por tanto de
un estadio en la vida de Agustin, todavia demasiado volcado hacia los
sentidos externos. Por eso, dadas sus circunstancias, la vision dura sélo
unos instantes.

Pero hay mas. La ascension hacia este momento de contemplacion
es larga y ardua. Supone un esfuerzo ‘ascético’ de putificacion. El alma
ha de liberarse del rumor constante de las palabras externas e internas.
“En efecto, no calla la mente aun cuando calla la lengua”?®. Una vez que
se ha llevado a cabo esta subida llega la contemplacién. A diferencia de
la subida que ha sido larga, la contemplacién que es su término, es veloz
como un rayo. Que esto es asi, queda patente en los textos agustinia-

nos: “en un golpe de vista trepidante”?’; “y llegamos a tocarla un poco

con todo el impetu de nuestro corazén™’; “un pensamiento fulminan-

momentanea y rapidamente como en fuga™!; “una visién tal que

no se podia soportar por mucho tiempo”?; “vi no sé qué éxtasis que no

33

2

te

pude sufrir por mucho tiempo
La conclusion es innegable. Tras esta experiencia el alma se ve su-
mida de nuevo en el rumor cotidiano de las ocupaciones. Pareciera que

B De Trinitate 15, 28, 51.
¥ Confes. 7,17, 23.

¥ Confes. 9, 10, 24.

' Enarr. in ps. 41, 10, 25.
2Sermo 52, 16.

3 Sermo 50, 10, 16.

Topicos 31 (20006)



22 PEDRO BENITEZ

no hubiese modo de liberar al alma de esta agitacion diaria, de ese esta-
do de cotidianeidad al que se refiere Heidegger®*. Todo esto es cuanto
pone de relieve Von Balthasar en una atinada reflexion:

Por eso, debemos desterrar las criaturas de nuestra ilusion
del escenario de la razén, como pasatiempo vano y enga-
floso, porque “transforman toda nuestra vida en un suefio
huero” (De vera religione, 98), y debemos recorrer el ca-
mino que conduce de la poesfa a la filosoffa como via de la
apariencia al ser. Agustin lo ilustra con el breve mito de los
dos pajarillos, Filocalia (amor a la belleza) y Filosoffa (amor
a la sabidurifa). Filocalia, desconocedora de su propio ofi-
gen, estd encarcelada en la jaula de lo terrestre, mientras
Filosoffa vuela libre a las alturas y conoce a su hermana
prisionera, pero rara vez es capaz de liberarla (Cfr. Contra
acad. 2, 3, 7)35.

A partir de esta pequefia narracién sobre los pajarillos podemos ima-
ginar el estado en el cual se encontré S. Agustin. En un instante fugaz
vio una realidad a la que no estaba acostumbrado y se sintié como enfer-
mo. Aflos mas tarde, al narrar su experiencia admitira que no es extrafio
que al paladar de un enfermo no sepa bien el pan, que es tan sabroso
para un sano e igualmente la luz que es tan agradable para los sanos es
aborrecible para los ojos enfermos. Esta es la conclusion a la que llega
en el relato que estamos analizando: “y me vi alejado de ti en una region
de desemejanza. .. "%,

Esta region de la desemejanza aqui aludida puede significar el esta-
do de 4nimo en el cual vino a encontrarse Agustin tras esa maravillosa
vision:

En la ocasién anterior a la escena del jardin, que he men-
cionado mas arriba, mediante un esfuerzo ascencional se-
mejante, pero incompleto, habia logrado llegar hasta lo que

*Cfr. M. HEIDEGGER: Ser y Tiempo 1, § 29.
PVON BALTHASAR: Gloria. .., p. 127.
% Confes. 7, 10, 16.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 23

es (id quod est), es decir, hasta el ser mismo inteligible ‘en el
golpe’, o bien ‘al interior de un impacto’ (in ictu) que pro-
duce una visién intimidante (in ictu trepidantis aspectu). El
resultado ha sido mas cercano al panico y la ansiedad que la
deseada calma?’.

Nuestro autor, a estas alturas, no habfa podido librarse totalmente
de sus antiguas costumbres. Inmerso todavia en el “apego al placer y en-

538

cerrado en la espelunca del vulgo™® continia en un estado de inquietud.

4.3. Los vocablos: contremo - ictus

Vayamos ahora a los términos usados por nuestro autor para des-
cribir esta especie de éxtasis®. En el primer pasaje tenemos, “contremui
amore et horrore”. A tenor del texto, podriamos traducir literalmente:
“temblé mucho de amor y horrot”. Contremui, viene de Contremo, is,
ui, ere; verbo compuesto de cum y tremo = temblar; significa, pues tem-
blar con algo. Se usa en el sentido de ‘temblat’, como cuando se dice que
la tierra tiembla. Es equivalente a estremecer, o retemblar. O sea, un
temblor grande. En otras palabras, Agustin se sinti6 estremecido.

El segundo pasaje dice: “in ictu trepidantis aspectu”. Vega lo traduce
como “golpe de vista trepidante”, mientras que Trape traduce como “im-
peto della visione trepida”. Ictus es el sustantivo neutro del verbo ico,
is, icere, que significa golpe o herida. Tiene habitualmente el sentido de
un golpe breve y firme, como por ejemplo la herida de un rayo; o bien,
la accién de herir las cuerdas de un instrumento. También es usado para
designar cada uno de los latidos del corazén. Asi pues, podriamos tra-
ducir libremente la expresion de Agustin diciendo que “llegé a lo que es
como en un golpe de rayo trepidante”. Esta glosa queda reafirmada por
el adjetivo trepidans, el cual designa un temblor apresurado. Con otras
palabras, Agustin estaba azorado de miedo.

STVELASQUEZ: El drama de la consciencia. . ., p- 29.
¥ Contra acad. 2, 3, 7.

¥Cfr. R. DE MIGUEL: Diccionario latino-espanol etimolégico, Madrid: Saenz de
Jubera Editores 1931,

Topicos 31 (20006)



24 PEDRO BENITEZ

4.4. Temblor horrorizante

A partir de este breve analisis podemos concluir ciertamente que
nuestro autor pasé por una expetiencia muy fuerte. El resultado de ella
fue un cambio en su modo de concebir el ser. No estamos frente a un
simple cambio de actitud, o una pequefia rectificacion. No es que Agus-
tin, ahora, pensara los seres en general de otra manera, sino la totalidad
del ser es concebida de otra forma. Podemos decit que esta ‘conversion’
es fruto de una experiencia radical que lo involucré totalmente. Agustin
se sintid, todo €l, tocado por esta vivencia. Cuanto llevamos dicho que-
da confirmado haciendo una comparacién con otro texto. Escribiendo
a su amigo Romaniano en el Contra academicos, Agustin compara esta
visién a una ‘llama’ que lo inflama. En este pasaje nos narra lo que ya
sabemos: ley6 unos libros (libri platonicorum) que:

[E]sparcieron sobre nosotros los perfumes de la Arabia, y
destilando unas poquisimas gotas de su esencia sobre aque-
lla llamita, me abrasaron con un incendio increible, joh Ro-
maniano!, pero verdaderamente increfble, y mas de lo que
ta piensas, y aun afiadiré, que mas de lo que podia sospechar
yo mismo™’,
¢Cudl es el alcance de esta experiencia? ¢Qué sintié6 Agustin? ;Qué
tan profunda fue su vivencia? Los pasajes aludidos no dejan lugar a du-
das. Se trata de una experiencia que va mas alla de los sentidos. Mas aun,
que rebasa las meras potencias intelectivas. Esto se desprende de sus
propias palabras:

Entré y vi con el ojo del alma, comoquiera que €l fuese,
sobre el mismo ojo de mi alma, sobre mi mente, una luz
inconmutable [...] No estaba sobre mi como esta el aceite
sobre el agua o el cielo sobre la tierra, sino estaba sobre mi,
por haberme creado, y yo debajo, por ser creatura suya*!,

' Contra acad. 2, 2, 5.
M Confes. 7, 10, 16. El comentario a los versiculos de S. Juan, antes citado, deja bien
claro que es asi.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 25

La imagen es elocuente, pero requiere algunas precisiones.

En efecto, para responder qué significa ese ‘sobre’, ‘por encima de’,
hemos de tener en cuenta los rasgos de la antropologia agustiniana. Se-
gin nuestro Doctor hay en nosotros una razén superior o intelecto (ratio
superior) y una razon inferior (ratio inferior). Esta ultima se ocupa de las
petcepciones sensoriales y las ordena, para dar lugar a la ciencia; en cam-
bio la primera es la sede de los principios inmutables, como la idea de
namero, de belleza y de bondad, todas ellas conducentes a la sabiduria*?.
Serfa, pues, en este nivel superior donde se apoya la visién que estamos
comentando. Decimos punto de apoyo, porque ni siquiera es ahi donde
Agustin encuentra lo que ha visto. Tal como nos describe su experien-
cia, una vez que llego a esta parte mas alta —que nomina inteligencia—
descubrié que incluso en ella habia movilidad, hubo pues de ‘subir’ mas
alla. Fue entonces cuando vislumbrd, unas verdades mejores, totalmente
inmutables. Lo que aqui sucede esta bien descrito en estos renglones del
profesor Antonio Livi:

Allora una fiaccola si accende nel mio spirito che mi re-
vela e mi illumina un sentiero, col quale trascendo il mio
stesso i0-spitito, collegandomi alla causa di esso, alla veri-
ta del mio io da essa effettuato. Si giunse cosi a la verita
metafisica, alla filosofia come sapienza della verita assolu-
ta, cioé scienza di Dio Verita, Causa, Essere, Realta assoluta

universale, eterna: “Deum et animam scire cupio”™®.

Con todas las veras de su alma Agustin deseaba llegar hasta la luz,
esa luz que es Dios.

Dios es luz. Luz superior a la usual que se revela a los
ojos carnales, porque se halla sobre el ojo interior de la mis-
ma alma o la mente. La altura no es aqui categorfa de lugar,

“Cfr. S. ] DUFFY: “Antropologia”, en A. D. FITZGERALD (ed.): Diccionatio de
San Agustin. Agustin a través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001, pp. 84-95.

BA. LIVL: La filosofia e Ia sua storia, I: La filosofia antica e medievale, Roma: Societa
editrice Dante Alighieri 2000, p. 231.

Topicos 31 (20006)



26

momento, esta vision no fue el punto de llegada definitivo. Quedaba
camino por recorrer. Agustin no ha encontrado el sosiego. Ha sido
una experiencia fuerte y enriquecedora, pero nada tranquilizante. Una
buena imagen de lo que aqui ha sucedido nos la da Capanaga en estos

PEDRO BENITEZ

sino de excelencia ontolégica. Como pata la vision de los
cuerpos no basta el sentido ni el cuerpo, sino también se
requiere una luz que bafie su superficie, de analogo modo,
en la visién espiritual, las verdades eternas, por una luz su-
perior a la mente, se muestran a los ojos interiores. Nos
hallamos en el corazén del agustinismo. El principio de la
interioridad adquiere desde aqui un valor permanente. El
retorno al hogar de la propia intimidad sirve para hallar a
Dios y descubrir el propio espiritu y el universo. La filosofia
del espiritu y la mistica de todos los tiempos se apoyarin en
este gran principio platénico-agustiniano. En lo interior del
hombre esta el carasol de las evidencias y verdades eternas
y de las normas absolutas, el empalme de la eternidad y del
tiempo, el titulo del hombre, ciudadano de dos mundos. No
hay que desparramarse afuera sino escrutar el propio tesoro
interior para descubrir la verdad y el camino de la dicha*.

Ahora bien, hemos todavia de notar algo. Como ya dijimos en su

renglones:

Parece que Dios hizo con Agustin lo que un padre que lleva
a un nifio pequefio a ver un grande espectaculo o desfile, y
de pronto lo sube a los hombros para que lo vea, mas luego
lo vuelve al suelo, donde el pequefio se revuelve y esfuerza
para erguirse y volver a ver lo que ha visto, y ya no puede
ver, porque la multitud que tiene delante lo priva del espec-
taculo. Asi Dios levant6 a Agustin a una altura inefable para
que viera momentaneamente lo que hay que ver, y después

V. CAPANAGA: “Introduccién general”, en S. AGUSTIN: Obras completas I, Ma-

drid: BAC 1969, pp. 16-17.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 27

lo solté y dio con el suelo, viéndose en un alejamiento y

regién de desemejanza que le hacfa suspirar y gemir®.

Eso fue la visién: una mezcla de gozo y de congoja. A estas alturas
de su vida, faltaba todavia un trecho antes de llegar a aquella otra visién
que tuvo lugar estando en el puerto de Ostia junto con su madre, Mo6-
nica. La experiencia de Ostia serd de otro tipo, mas bien, tranquilizante.
Quien quiera que haga una atenta comparacioén entre uno y otro pasaje
concluira lo mismo que nosotros: en el episodio que nos ocupa Agustin
lleg6, si, a una alta vision del ser, pero en un “choque de una mirada

temblorosa”*¢

y no en una serena contemplacion.

“No se trata de una simple informacion libresca sino que estamos
realmente ante una experiencia intensamente vivida. Agustin ha logrado
un retorno sobre si mismo, una epistrophé hacia si mismo™*’. En esta
conversion se ha visto sumergido en la doble vivencia del amor y del
horror. Ambos sentimientos convergen dando lugar a un dnico estado
de animo, que podriamos sintetizar en la frase ‘choque liberador™*S.

En el fondo, todo ha sido una larga experiencia de vértigo intelectual.
Durante mucho tiempo estuvo atormentado por el problema del origen
del mal (unde malum?), sin encontrarle salida. De pronto, se dio cuenta
que habia estado preguntando equivocadamente. Buscaba el mal en el
ser y no se daba cuenta que el mal es no-ser. Buscaba sin encontrar
porque buscaba mal. Ahora, en un espasmo intelectual cay6 en la cuenta
de su error. El resultado es un ‘temblor horrorizante’. Agustin no sale del
asombro que le produce pensar el ser de otra manera. Descubre, luego,
varias cosas.

Descubre en primer lugar que el verdadero ser, debe ser inmutable,
eterno. Y éste esta muy por encima de donde él se haya. Descubre tam-
bién que el resto de los seres también son buenos, hay en ellos algo de
ser, porque si nada de ser hubiese en ellos, nada en ellos podria corrom-

BCAPANAGA: Agustin. .., pp. 30 s.

“VELASQUEZ: “El drama...”, p. 30.

7. OROZ RETA: “Tres lecturas y una conversion. Del ‘Hortensius’ a la “Epistola a
los Romanos’ ”, en Augustinus XXXVII-147 (1992), p. 263.

*®Cfr. P. HENRY: Plotin et 'Occident, Louvain 1934, p. 78.

Topicos 31 (20006)



28 PEDRO BENITEZ

perse. Por ultimo descubre que lo que ve en los seres constantemente
se le escapa, que son mudables, y que por mas que quiere no consigue
aferrarlos. De aqui concluye que el mal ontolégico es ausencia de ser. Sin
embargo, hasta este momento, no conseguia imaginarse esta ausencia. Le
parecia que si quitaba un ente quedaba un espacio vacio, “como cuando
se quita un cuerpo de un lugar, que permanece el lugar vacio de todo el
cuerpo, sea terrestre, humedo, aéreo o celeste, pero al fin un lugar vacio,
como una nada extendida”®. Siendo esto asi no quedaba otra posibili-
dad que el pensar el ser como aquello que ocupa un lugar en el espacio. Y
grande fue su sorpresa al contemplar que el verdadero ser, el ser inmu-
table, eterno, ni ocupaba un lugar, ni era corpdreo en absoluto. Al final
de este camino, consiguid resolver el enigma: las cosas que son “en tanto
que son, son buenas. Luego, cualesquiera que ellas sean, son buenas, y
el mal cuyo origen yo buscaba no es sustancia ninguna, porque si fuera

sustancia serfa un bien”?’

y por ende no un mal.

Asi en un retemblor de amor y de horror, vio el ser al cual nada le
falta y vio igualmente lo mucho que le faltaba a su propio ser. De ahi el
amor por el verdadero ser y el horror por su propio ser y el de los seres
mutables.

De lo dicho hasta ahora, podemos resaltar cuanto esta detras del
itinerario filos6fico de Agustin. Como ¢l mismo trepite muchas veces,
en aquel episodio de su vida ‘comprendid’ la existencia del ser de otro
modo. Si atendemos a sus palabras, no se traté de una mera conclusioén
racional. No fue el fruto de un sinuoso raciocinio lo que lo llevé a esta
comprension. Aunque hubo un esfuerzo intelectual, perfectamente des-
crito en la ascension gradual a través de los seres, sin embargo, el resul-
tado no fue la fria elaboraciéon de un concepto. Cuanto Agustin nos dice,
es que llegd al ser en un temblor horrorizante. No se trata de una mera
expresion literaria. Vistos de consuno los pasajes de las Confesiones y
del Contra academicos, es facil entender que nuestro autor realmente
paso6 por una experiencia vital que a partir de un determinado estado de

¥ Confes. 7,1, 1.
¥ Confes., 7,12, 18.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 29

animo lo puso sobre la pista de una nueva ontologia. Esto es cuanto se

saca en claro de la narracién y sobre lo cual coinciden los criticos®!.

4.5. Poseer la senda

Ahora hemos de preguntarnos ¢qué consecuencias tuvo, para Agus-
tin, esta experiencia? ¢A dénde lo llevé? Una primera cosa podemos
decir. Tras esta fuerte vivencia las aguas se fueron calmando. A pesar
del sentimiento de congoja, enseguida quedé inflamado por el deseo del
bien, de lo bueno y verdadero. Se preocupd, entonces, por averiguar cual
era el camino que le permitiese de nuevo aquella visién y esta vez, i,
aferrarse a ella. Agustin encontré el camino en las Escrituras Sagradas.
Fueron para €l la senda transitable y segura para avanzar por en medio
de la confusion de los seres hacia el dnico ser. Los dltimos renglones del
libro VII son muy elocuentes al respecto. Ha visto la senda y sabe que es
posible poseetla.

Analizado filos6ficamente, podrfamos decir, que detras de su conver-
sién intelectual, comenzé una busqueda por el ser en un nuevo sentido.
Se formé en él la firme conviccidén de que existe el ser sin cambios ni
alteraciones. Antes este ser se le fugaba, ahora lo ha visto, esta seguro de
que existe y coloca allf el punto de apoyo para su ontologia.

Todas estas vicisitudes lo han dejado en un estado de animo pecu-
liar. Esta situacién se prolongd durante varios meses. A breves interva-
los Agustin fue asentando su alma mas alld de si misma, poniéndola en
Dios. El desenlace viene narrado en el asi llamado ‘éxtasis de Ostia™:

Estabamos apoyados ella y yo solos, en la ventana del jar-
dincillo de Ostia Tiberina donde nos hospedabamos, lejos
del ruido de la gente [...] Y ascendiendo todavia dentro
de nosotros mismos con la consideracion, la exaltacion y la
admiracién de tus obras, llegamos a nuestras almas, y tam-
bién las superamos para llegar a la fuente de la abundancia

3! Ademas de los ya citados, véase M. F. SCIACCA: Sant’Agostino. La vita e lopera.
L’itinerario della mente, Brescia: 1949.

Topicos 31 (20006)



30 PEDRO BENITEZ

inacabable, donde abreva Israel eternamente [...] Y mien-
tras hablabamos de estas cosas y anhelabamos la Sabidutfa,
la aprehendimos un poco con el lance total de la mente, y
suspirando dejamos allf las primicias del espiritu, para bajar
de nuevo al sonido vacio de nuestras bocas donde la palabra
tiene principio y fin®2.

Volviendo a la imagen de Filocalia y Filosofia, encontramos un Agus-
tin dispuesto a alzar el vuelo. Atras han quedado las respuestas incomple-
tas, atras una ontologia defectuosa. Ahora, sélo le queda lanzarse de lleno
en pos de lo que ha visto. Haciendo una descripcién en tercera persona,
nos esta diciendo lo que acontecié en su alma: “No faltan ejemplos; pa-
jaros de esta clase facilmente se escapan, facilmente toman el vuelo, con

gran admiracién de muchos que siguen presos en sus jaulas™,

5. Conclusion

Debemos a Heidegger haber sefialado la estrecha relacién entre el
acceso al ser y el estado de animo. En los parrafos 29, 30 y 40 de Ser y
Tiempo, hizo notar cémo la apertura al ser conlleva una situacién emo-
tiva. Mas atn, el miedo, nota, es una de esas situaciones emotivas que
nos hacer caer en la cuenta del ser en cuanto tal. Pues bien, esta relacién,
tan agudamente notada por el filésofo aleman, no es en ningun modo
extrafia a la experiencia de Agustin.

No es este el lugar para comentar el texto heideggeriano; pero con-
viene, a modo de conclusién, mostrar cuan cierto es que el acceso al ser
conlleva, antes o después, un estado animico. Para Agustin se traté de
un temor horrorizante. Segin Heidegger, la situacién emotiva puede ser
diversa, mas el miedo y la angustia ocupan un lugar privilegiado. Todo
esto nos lleva a pensar que la experiencia del dltimo obispo de Hipona,
lejos de ser un fendémeno aislado, representa el modo propio del animo
para acceder al ser en si. De ahf que podamos concluir con razén, que
fijarse en las emociones que acompafiaron el descubrimiento del ser para

52 Confes. 9, 10, 23-24.
3 Contra acad. 2, 3, 7.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 31

San Agustin, no s6lo no nos desvia de la ontologia, sino que nos ofrecen
mas elementos para una inteleccién mas completa.

El presente escrito nos ha permitido constatar una ‘expetiencia me-
tafisica’ a través de una de las plumas mas privilegiadas de la humanidad.
Ahora bien, el asunto central de todo esto, no estd en las expresiones
literarias, sino en la realidad misma. Dicho de otro modo: el animo tre-
pidante de Agustin al momento de ‘ver’ el ‘ser’, es, a nuestro modo de
juzgar un acceso real al ser mismo y no una mera emocién superficial.
Que esto sea asi, en todos los casos, supondria un estudio aparte. Quede
aqui consignado el caso de San Agustin, para futuras investigaciones.

5.1. Bibliografia

S. AUGUSTINUS: Confessionum, (edicion critica bilingtie latin-
castellano de Angel Custodio VEGA: Obras de San Agustin, 1I: Las
Confesiones, Madrid: BAC 1991).

: Tractatus In lohannes evangelista, (edicion critica bilingiie
latin-castellano de Teofilo PRIETO: Obras de San Agustin; XIII:
Tratados sobre el evangelio de San Juan, Madrid: BAC 1968).

: Contra academicos, (edicién critica bilingiie latin-castellano
de Victorino CAPANAGA: Obras de San Agustin; III: Contra los

académicos, Madrid: BAC 1982).

CAPANAGA, Victorino: Agustin de Hipona. Maestro de la conversion
cristiana, Madrid: BAC 1974.

—— “Introduccién general”, en S. AGUSTIN: Obras completas 1,
Madrid: BAC 1969.

: “Version, introduccién y notas”, en S. AGUSTIN: De Vera
religione, Madrid: BAC 1975.

Topicos 31 (20006)



32 PEDRO BENITEZ

CHADWICK, H: “ Introduction”, en Saint Augustine’s Confessions,
Oxford 1991.

DE MIGUEL, R.: Diccionatio Iatino-espafiol etimolégico, Madrid:
Saenz de Jubera Editores 2°1931.

DUFFY, S. J : “Antropologia”, en A. D. FITZGERALD (ed.): Diccionario
de San Agustin. Agustin a través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo
2001, pp. 84-95.

F1TZGERALD, Allan D. (ed.): Diccionario de San Agustin. Agustin a
través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001.

HENRY, P. : Plotin et I’Occident, Louvain 1934,

Livi, Antonio: La filosofia e la sua storia, I: La filosofia antica e
medievale, Roma: Societa editrice Dante Alighieri 2000.

OROZ RETA, José: “Tres lecturas y una conversion. Del ‘Hortensius’ a
la ‘Epistola a los Romanos’ ”, en Augustinus 37 (1992), pp. 245-272.

Sc1AccA, M. E : Sant’Agostino. La vita e 'opera. L’itinerario della
mente, Brescia: 1949.

TRAPE, Agostino: “Introduzione”, en Sant’Agostino. Le Opere, I: Le
Confessioni, Roma: Nuova Biblioteca Agostiniana; Citta Nuova 72000,
pp. LXVII-CXIIL

: San Agustin. El hombre, el pastor, el mistico, México: Porria
1994.

VEGA, Angel Custodio: “Introduccion, traduccién y notas”, en SAN
AGUSTIN: Las Confesiones, Madrid: BAC 1991.

Topicos 31 (2000)



EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTIN 33

VELASQUEZ, Oscar: “El drama de la consciencia agustiniana frente
al hallazgo de Dios”, en BERTELLONI, Francisco y BURLANDO,
Giannina (eds.): Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia, XXIV: La
filosofia medieval, Madrid: Trotta 2002, pp. 21-37.

VON BALTHASAR, Hans Urs: Gloria, 1I: estilos eclesiasticos, Madrid:
Encuentro 1986.

Topicos 31 (20006)





