
i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 9 — #9 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN

Comentario a dos pasajes del libro VII
de las Confesiones

Pedro Benítez
Pontificia Università della Santa Croce, Italia

pabenitez@grupotvi.com

Resumen

This paper recalls two passages of book seven from St. Augustine’s
Confessions (Confes. 7, 10, 16 and 7, 17, 23). There, he states having an over-
coming experience described as a shock of terror and love. The main scope of
our text is to clarify the sense of these expressions. In order to understand both
passages we describe briefly the circumstances and events that led to such mo-
ment. We put forward that at the core of these events we find an ontological
experience. At the same time we try to show how all this reveals a special state
of the soul which must be considered when describing Augustine’s ascent to the
Being and the Truth.
Key words : St. Augustine’s, Confessions, Medieval Philosophy.

Resumen

El presente texto llama la atención sobre dos pasajes del libro séptimo de
las Confesiones de San Agustín (Confes. 7, 10, 16 y 7, 17, 23). Allí, afirma haber
tenido una experiencia sobrecogedora descrita como un estremecimiento de ho-
rror y de amor. El objetivo principal de nuestro texto es clarificar el sentido de
estas expresiones. A fin de comprender ambos pasajes, describimos brevemente
las circunstancias y eventos conducentes a tal momento. Nos interesa remarcar
que al centro de estos eventos está una experiencia ontológica. Al mismo tiempo
deseamos mostrar cómo todo esto revela un estado anímico peculiar que debe ser
tomado en cuenta cuando se habla del camino recorrido por Agustín hasta llegar
al Ser y a la Verdad.
Palabras clave : San Agustín, Confesiones, Filosofía medieval.

*Recibido: 09-05-05. Aceptado: 07-02-06.

Tópicos 31 (2006), 9-33



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 10 — #10 i
i

i
i

i
i

10 PEDRO BENÍTEZ

1. Cuestiones preliminares

Las Confesiones de San Agustín son una obra muy leída y muy ci-
tada. Escritas entre el 397 y el 400 d. C. han visto infinidad de copias,
incluso ya en vida del Santo. La edición príncipe es del año 1470, im-
presa en Estrasburgo. Hubo después otras ediciones, entre ellas la de
Erasmo de Rotterdam y la de Antonio Arnauld, famoso teólogo de la
Sorbona. En 1679 aparecen las obras completas de Agustín a cargo de
los monjes benedictinos de S. Mauro. Las Confesiones ocupan el primer
volumen de esta edición. Desde entonces es usada como referencia para
las posteriores versiones. De tal modo que la numeración y divisiones
son las establecidas por los maurinos. Esta misma numeración es la que
indicamos nosotros en este trabajo.

Los códices usados por los editores no van más allá del siglo VII,
siendo el más antiguo el de la antología del abad Eugipio, redactada en
el siglo VI, y del cual existe una copia del siglo siguiente. El resto de los
códices (salvo el Sesoriano) van del siglo IX en adelante

En cuanto a las traducciones al castellano, la mejor y más cuidada
es la de Ángel Custodio Vega, editada por vez primera en Madrid en
1930-32 y publicada más adelante por la Biblioteca de Autores Cristianos
(BAC). Este estudioso trabajó con más de veinte códices, entre ellos, el
famoso Sesoriano, del siglo VII y la recensión de Eugipio. Por ello la
seguimos en nuestro trabajo.

2. Introducción

El presente trabajo es un análisis sobre la ‘conversión intelectual’
de San Agustín con ocasión de la lectura que hizo de algunos libros de
autores neoplatónicos. El asunto central es el estado de ánimo en el que
vino a dar al momento de esa conversión. Lo que en esa ocasión motivó
su cambio fue eminentemente una cuestión de ontología. Esto también,
lo pondremos de relieve.

La veracidad de cuanto Agustín nos narra ha sido puesta en tela de
juicio; sin embargo, no hay razones de peso, para dudar de la autenti-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 11 — #11 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 11

cidad de los hechos descritos1. Es cierto que se retractó, sobre diversas
cuestiones, pero en este caso las Retractaciones están a nuestro favor. En
efecto, si de cuestiones sentimentales se trata, Agustín sólo se lamentó
de haber exagerado en el pasaje que trata sobre la muerte de su ami-
go querido. Allí nos dice que tuvo miedo de morir él también porque
pensaba que sus almas eran gemelas. Sobre esto, apunta, hice más una
declamación ligera que no una confesión2.

3. Itinerario de una conversión3

Aurelio Agustín nace en Tagaste, ciudad de la Numidia, el año de 354
d. C. A los 19 años lee con entusiasmo el Hortensio de Cicerón, enamo-
rándose de la búsqueda por la sabiduría. Ese mismo año de 373, lee la
Sagrada Escritura y se adhiere a la forma maniquea de interpretarla. Su
pertenencia a la secta de Mani marca durante largos años su concepción
sobre dos grandes temas que interesan a nuestro estudio: la imagen de
Dios y el problema del mal. El primero se refiere a la concepción que
Agustín se había hecho de Dios como un ser corporal, material y sensi-
ble. Pero además, Agustín creyó que para la Iglesia Católica Dios era un
hombre como nosotros. Esto le hicieron creer los maniqueos. Haciendo
una pésima interpretación del relato del Génesis que dice haber crea-
do Dios al hombre a su imagen, los maniqueos atribuían a los católicos
la conclusión errónea según la cual Dios era como nosotros. Rechazan-
do esto, Agustín rechazó también, el conjunto de la doctrina católica. El
segundo problema, mucho más complejo, se refería al estatuto ontoló-
gico del mal. Se preguntaba una y otra vez, cuál era el origen del mal.
Los maniqueos, como es sabido, tenían una respuesta tentadora: había

1La credibilidad de las Confesiones fue puesta en duda a fines del siglo antepasado.
Inicia con Harnack y Boissier alargándose hasta la disputa entre Courcelle y Boyer. Para
un breve resumen del tema, véase A. TRAPÈ: “Introduzione”, en SANT’ AGOSTINO:
Le Confessioni, Roma: Città Nuova 72000, Col. “Nuova Biblioteca Agostiniana” 1, pp.
XXV-XXVIII.

2Retractationes 2, 6.
3Para una buena biografía, véase A. TRAPÈ: S. Agustín, el hombre, el pastor, el

místico, Madrid: Porrúa 1994.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 12 — #12 i
i

i
i

i
i

12 PEDRO BENÍTEZ

dos principios de toda la realidad, uno era bueno, el dios Ormuz y el otro
malo, el dios Arrihman. Así pues, el mal, provenía del dios malo.

Estos problemas acompañaron a Agustín durante una década. Siem-
pre confiando en que encontraría en los maniqueos la respuesta plena a
sus inquietudes. Así esperó, en vano, hasta el 383. Ese año, ya en Carta-
go, tuvo lugar el encuentro esperado con el obispo maniqueo Fausto. Lo
había aguardado como un gran oráculo. Le habían dicho que el tal Faus-
to le resolvería todas sus dudas. En efecto, se encontraron, pero fue tal
la incapacidad de Fausto de resolverle nada, que Agustín quedó franca-
mente desilusionado. A partir de ese momento se alejó del maniqueísmo,
al menos interiormente.

Y mis intentos y esfuerzos de proseguir en aquella secta fue-
ron todos inmediatamente truncados después de conocer a
aquel hombre, aunque no llegué a separarme del todo [. . . ]
Decidí estar quieto por el momento, en la posición que ya
había alcanzado, hasta que no me deslumbrase una luz que
mereciera ser preferida4.

Como se ve, Agustín no pasó directamente del abandono de la doc-
trina maniquea a la fe católica. Es más, siguió dentro de la secta, sir-
viéndola desde su posición de retórico, si bien, interiormente ya estaba
totalmente insatisfecho con ella. Pasaron así unos tres años. Durante es-
te lapso ocurren dos eventos que irán preparando su cambio de postura
intelectual. Uno es el encuentro con el obispo de Milán, Ambrosio. El
otro la lectura de los platónicos.

Habiendo dejado Cartago, se trasladó a Roma y de Roma a Milán
donde asiste asiduamente a la predicación de S. Ambrosio. Le llama fuer-
temente la atención su modo de interpretar la Escritura. Lejos de lo que
había pensado, los pasajes que se refieren a Dios como a un hombre o a
un animal, y otros semejantes, eran leídos por Ambrosio alegóricamente.
Esto le abre las puertas a la posibilidad de entender el ser supremo como
algo distinto de los seres materiales. Digámoslo de una vez, ontológica-
mente distinto.

4Confes. 5, 7, 13.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 13 — #13 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 13

El otro suceso al que nos referimos y que influyó fuertemente en
su conversión intelectual fue la lectura de los libros platónicos. Como él
mismo cuenta, el año 386, le fueron facilitados, “ciertos libros de los pla-
tónicos (libri platonicorum) traducidos de la lengua griega al latín, por
medio de un hombre inflado de un engreimiento realmente desmesu-
rado”5. En estos libros encontró la solución a dos grandes problemas
—ya mencionados— que lo atormentaban: la espiritualidad del ser y el
origen del mal. En efecto, durante todo este tiempo su estado de ánimo
era de inquietud y desasosiego, pues no conseguía resolver, sobre todo,
la cuestión del mal:

En cuanto al problema del mal no conseguía ponerlo en su
lugar y por ello sufría terriblemente. “¡Qué dolores por este
parto de mi corazón, qué gemidos, Dios mío! Y ahí estabas
tú, sin saberlo yo, para escucharlos. Cuando silencioso, me
tendía en el esfuerzo de la búsqueda, eran fuertes los gritos
que se elevaban hacia tu misericordia y silenciosos los es-
pasmos de mi espíritu. Conocías tú mi sufrimiento que no,
hombre alguno”6.

¿Qué cosa encontró, entonces en esos textos de los platónicos?7

Principalmente la invitación a la interioridad. Así, por ejemplo, la sexta
eneada de Plotino: “El alma, apartándose de todas las cosas exteriores,
debe volverse hacia el interior totalmente”8. “Entra en ti mismo y con-
templa”9, la luz inmutable de la verdad. Esto constituyó sin duda un gran
hallazgo para Agustín. Hasta este momento no se le había ocurrido pen-
sar en otro tipo de seres que los seres corpóreos10. El no poder concebir

5Confes. 7, 9, 13.
6Confes. 7, 7, 11.
7Según la crítica hay que situar entre los libros que leyó, los textos de Plotino y de

Porfirio.
8PLOTINO: Enn. 6, 9, 7.
9PLOTINO: Enn. 1, 6.

10V. CAPÁNAGA: Agustín de Hipona, Madrid: BAC 1974, p. 19: “Porque cuando
Agustín llegó a Milán, el materialismo era todavía el peso de mayor impedimento para
avanzar en su camino”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 14 — #14 i
i

i
i

i
i

14 PEDRO BENÍTEZ

una sustancia que no fuera material “era la principal y casi la única cau-
sa de mi inevitable error”11. Hay aquí una primera conversión. Agustín
percibe con sumo estupor una realidad bien distinta de la que hasta antes
había concebido, pero no por eso menos real. Este descubrimiento, y el
estado de ánimo que ha lugar en esos momentos, constituye el objeto de
nuestro estudio. Pero sigamos adelante.

Varios meses después de este mismo año de 386, S. Agustín toma
la decisión de regresar a la fe católica. Sin embargo, le pesa todavía la
fuerza de la costumbre. En concreto, no consigue hacerse a la idea de
vivir sin su concubina y tener que esperar hasta el matrimonio. Esta si-
tuación lo tiene en zozobra.

De ahí, entonces que, ya convertido al Dios católico lucha
entre la verdad y la costumbre, con una voluntad parcial que
quería y no quería seguir la senda de la perfección, confiesa
que su alma se encuentra en un vivo estado de ansiedad:
porque ‘el espíritu no se pone en pie completamente luego
de ser levantado por la verdad, pues se halla bajo el peso de
la costumbre’ (Confes. 8, 21)12.

Así pues, hay que esperar a principios de agosto de ese mismo año,
para asistir a la plena y definitiva conversión de S. Agustín. El suceso, tal
como nos lo cuenta en sus Confesiones, tiene lugar mientras se halla en
el jardín de su casa. Es la famosa escena del jardín o del huerto. Agustín
se debatía entre una vida cristiana simple, sin más y una vida de mayor
renunciamiento. Dicho con otras palabras, fluctuaba entre la vida matri-
monial y el celibato. El origen de esta incertidumbre estaba causado, en
parte, por la intuición que había tenido de la pureza del ser. Había, poco
tiempo antes, vislumbrado un modo de ser más puro, más alto, más su-
blime del que estaba acostumbrado. Como él mismo nos dice, no pudo
resistir esa luz de pureza. Ahora en cambio, estando en el jardín, escucha

11Confes. 5, 10, 19.
12O. VELÁSQUEZ: “El drama de la consciencia agustiniana frente al hallazgo de

Dios”, en F. BERTELLONI-G. BURLANDO (eds.): Enciclopedia Iberoamericana de Fi-
losofía, XXIV: La filosofía medieval, Madrid: Trotta 2002, p. 22.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 15 — #15 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 15

una voz que le dice: ‘toma y lee’ (tolle, lege). Incorporándose toma el
texto de S. Pablo que habla sobre la renuncia de las costumbres carnales
(Cfr. Rom. 13, 13). En ese momento, Agustín rompe en lágrimas y toma
la decisión de entregarse por completo a Dios. He aquí el punto de lle-
gada de su conversión, tras el cual halló sosiego. Es también el punto de
partida para una nueva vida y nuevas reflexiones sobre Dios y sobre el
alma.

Entre este último paso de su conversión y su primer distanciamiento
de los maniqueos, han ocurrido muchas cosas13. Entre ellas, el asun-
to que nos interesa. Esa primera conversión, que podríamos llamar filo-
sófica hacia un sentido más alto del ser.

4. La visión de la luz interior y la nueva ontología

El asunto que nos ocupa tiene lugar entre el primer distanciamiento
de los maniqueos, y la escena del jardín. El momento al que nos refe-
rimos, está fuertemente bajo el influjo de los platónicos. Según el mis-
mo Agustín, cambiaron totalmente su modo de interrogarse por el ser.
Ahora bien, con esto tenemos ante los ojos las dos cuestiones a las que
se refieren los pasajes que vamos a considerar. Por un lado, la percepción
nueva del ser; por otro lado el estado de ánimo en el cual acontece tal
percepción. Se trata de una experiencia peculiar, que lo sitúa más allá de
una mera dialéctica.

Nosotros creemos —dice Olivier du Roy— que el descu-
brimiento de la interioridad espiritual ha sido el elemento
decisivo de la conversión de S. Agustín, liberándole al mis-
mo tiempo de su materialismo y escepticismo. Esta doble

13Todavía, como bien nota H. U. VON BALTHASAR: Gloria, II: estilos eclesiásticos,
Madrid: Encuentro 1986, p. 98, “no hay acuerdo sobre el momento en que la razón de
Agustín en búsqueda llegó a ‘ver’ de una manera decisiva: si en la época en que se volvió
del maniqueísmo y del escepticismo a la subyugadora luz de Plotino y a la iniciación
filosófica en su visión extática, o más tarde, cuando dio el paso de una clara conversión
de la filosofía a la teología cristiana”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 16 — #16 i
i

i
i

i
i

16 PEDRO BENÍTEZ

liberación viene de una experiencia espiritual y aun mística
y no de una dialéctica intelectual14.

Pero vayamos ya a los pasajes que nos interesan. El primero está
recogido en el libro 7, 10, 16. Agustín está narrando cómo tras leer los li-
bros platónicos se siente amonestado a entrar en sí mismo. Al hacerlo,
ve con el ojo del alma una luz inmutable. Entonces explica que no fue
capaz de verla por mucho tiempo, pues no estaba capacitado para ello.
He aquí el texto:

Y cuando por vez primera te conocí, tú me tomaste para
que viese que existía lo que había de ver y que aún no esta-
ba en condiciones de ver. Y reverberaste la debilidad de mi
vista, dirigiendo tus rayos con fuerza sobre mí, y me estre-
mecí de amor y de horror. Y advertí que me hallaba lejos
de ti en la región de la desemejanza15. . .

El siguiente texto que nos interesa está unos párrafos más adelante,
en 7, 17, 23. Agustín sigue perorando sobre el camino que ha seguido
desde los seres mudables hasta el ser inmutable que ha vislumbrado en
un instante fugaz. Ha sido sólo un momento en el cual ha podido gozar
de esta visión. Esto se debe, justamente, a la debilidad de su alma, para
mantener fija la mirada en el ser. En efecto, dice, es como el ojo enfermo
que no tolera la luz. Tal era la situación de Agustín. Todavía, se percata
de que por encima de los seres corporales y mudables debe existir una
“eternidad inmutable y verdadera de la verdad”16. ¿Cómo ha descubierto
esto? Precisamente ascendiendo desde el cuerpo hasta el alma, de allí a la

14CAPÁNAGA: Agustín . . . , p. 23. Del mismo autor: “Versión, introducción y notas”,
en S. AGUSTÍN: De Vera religione, Madrid: BAC 1975, p. 194, n. 45: “El descubri-
miento de la luz interior fue el acontecimiento principal de la peregrinación intelectual
agustiniana”.

15“Et cum te primum cognovi, tu assumisti me, ut viderem esse, quod viderem,
et nondum me esse, qui viderem. Et reverberasti infirmitatem aspectus mei radians in
me vehementer, et contremui amore et horrore : et inveni longe me esse a te in regione
dissimilitudinis. . . ”

16Confes. 10, 17, 23.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 17 — #17 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 17

razón; pero como aun el razonar es mudable, ascendió más hasta el inte-
lecto. Pero como aun allí descubrió mutabilidad prosiguió ascendiendo.
Y así llegó hasta el ser mismo. He aquí el texto:

Y fui subiendo gradualmente de los cuerpos al alma, que
siente por el cuerpo; y de aquí al sentido íntimo al que co-
munican o anuncian los sentidos del cuerpo las cosas exte-
riores y hasta el cual pueden llegar las bestias. De aquí pasé
nuevamente a la potencia raciocinante, a la que pertenece
juzgar de los datos de los sentidos corporales, la cual a su
vez juzgándose a sí misma mudable, se remontó a la mis-
ma inteligencia, y apartó el pensamiento de la costumbre y
se sustrajo a la multitud de fantasmas contradictorios para
ver de qué luz estaba inundada, cuando sin ninguna duda
clamaba que lo inconmutable debía ser preferido a lo mu-
dable; y que de dónde conocía yo lo inconmutable, ya que si
no lo conociera de algún modo, de ninguno lo antepondría
a lo mudable con tanta certeza. Y finalmente llegué a lo que
es en un golpe de vista trepidante17.

4.1. Pervenit ad id quod est

¿Qué ha visto Agustín? De ambos textos se colige una cosa cier-
ta. Agustín ha descubierto el ‘ser’. Aquí, por ‘ser’ ha de entenderse lo
opuesto a lo mudable. No se trata simplemente de una imaginación, de
un fantasma. “La verdad hallada por S. Agustín es suma et intima (De
vera religione 38); no es una proyección de la conciencia, sino una reali-

17“Atque ita gradatim a corporibus ad sentientem per corpus animam atque inde ad
eius interiorem vim, cui sensus corporis exteriora nuntiaret, et quousque possunt bestiae,
atque inde rursus ad ratiotinantem potentiam, ad quam refertur iudicandum quod sumi-
tur a sensibus corporis; quae se quoque in me comperiens mutabilem erexit se ad intelle-
gentiam suam et abduxit cogitationem a consuetudine, substrahens se contradicentibus
turbis phantasmatum, ut inveniret, quo lumine aspargeretur, cum sine ulla dubitatione
clamaret incomutabile praeferendum esse mutabili, unde nosset ipsum inconmutabile
—quod nisi aliquo modo nosset, nullo modo illud mutabili certa praeponeret— et per-
venit ad id, quod est in ictu trepidantis aspectu”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 18 — #18 i
i

i
i

i
i

18 PEDRO BENÍTEZ

dad objetiva y enlazada con el soberano ser”18. Hemos de subrayar, que
el contenido de esta visión, es para nuestro autor, la verdad más absoluta,
más cierta. En efecto, al final de su recorrido gradual desde la creaturas
hasta el Ser (que identifica con Dios), exclamará, “más fácilmente duda-
ría de que vivo, que no de que no existe la verdad, que se percibe por
la inteligencia de las cosas creadas”19. Esta verdad inmutable es el punto
de llegada y el contenido de la visión.

Desde el año 386, ya no concibe Agustín el ser como antes,
desde su caída en la multiplicidad mundana, sino desde su
íntimo encuentro yo-tú con el ser de Dios. En él, el esse
inconmutabile no ha de buscarse fuera, sino íntimamente
presente en el hombre interior, como lo sabemos por las
Confesiones ; así logró él una nueva intuición del ser y con
ello un fundamento enteramente nuevo para su ontología20.

Esto es en síntesis lo que ha visto. Ahora bien ¿cómo lo ha visto?
Podemos responder a esta pregunta fijándonos en dos dimensiones.

Una que podríamos llamar luz intelectual, y la otra es el éxtasis intelectual
consiguiente. Lo primero es una ‘luz’ singular. Agustín ha podido ver por
un instante aquello que es, gracias a una luz interior deslumbrante. Se
trata de una especie de energía mental muy fuerte que concentrada en
un momento determinado produce una percepción mental fuera de lo
común: a flash of mental energy21.

Ciertamente se trata de una luz especial a la que S. Agustín concede
un estatuto propio, como lo revela el siguiente texto:

Eleva también tu vuelo sobre este espíritu. Y con el fin de
que te des cuenta hasta donde tienes que remontar el vuelo,

18CAPÁNAGA: “Versión, introducción y notas”, p. 194, n. 45.
19Confes. 7, 10, 16.
20F. KÖRER: Das Sein und der Mensch, München: 1959, p. 14, en CAPÁNAGA: S.

Agustín . . . , p. 28.
21Como dice H. CHADWICK: “ Introduction”, en Saint Augustine’s Confessions,

Oxford 1991, p. 172, nota: “Plotinus I, 6, 15 ss. speaks of the soul’s shock in the expe-
rience of awe and delight in its ascent to the Good”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 19 — #19 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 19

haz primero comparación entre el alma y la carne; mejor:
no hagas tal cosa, no hagas tal comparación. Compárala, en
cambio, con la luz del sol, de la luna y de las estrellas; mayor
que esa luz es la luz del alma. Mira con atención primero la
velocidad de su pensamiento. ¿No es acaso de mayor inten-
sidad la centella del alma, que piensa, que el resplandor del
sol en toda su luz? Tú estás viendo con el pensamiento el sol
naciente. ¡Qué lento en cambio, en su movimiento compa-
rado con el del pensamiento! En un instante has visto con
el pensamiento el curso total del sol. Tú has hecho esto ya
con el pensamiento, lo has recorrido todo; y él, por el con-
trario, ¡con qué lentitud sigue su curso! Maravilla grande es
pues el alma22.

Ahora hemos de explicar en qué consiste exactamente este evento
luminoso. Insinuamos ya, que a esta luz singular le corresponde un es-
tado anímico que hemos llamado éxtasis intelectual. La mayoría de los
autores coincide en que se trata de un éxtasis, o como dice Trapè, un
‘intento de éxtasis’:

Non si tratta evidentemente di un’intuizione immediata, ma
come conferma questo stesso testo con la citazione paoli-
na, d’una ascesa, il cui ultimo passo si impone con la forza
dell’evidenza: se esistono le verità, esiste la Verità23.

Von Balthasar es de la misma opinión. Según este autor, Agustín
reserva la visión esencial de Dios para la otra vida. Si acaso, algunos la
tuvieron en esta vida ha sido excepcionalmente, y se trataría de un éxtasis
místico. En cambio la iluminación de la que venimos hablando es distin-
ta. “La illuminatio expresa en el lenguaje antiguo lo que los modernos
pueden designar como el estado radical de apertura al reino de la verdad
absoluta”24.

22In Ioh. Ev. Tr. 20, 12, 13.
23TRAPÈ: “Introduzione”. . . , p. LXX y CXLIII.
24VON BALTHASAR: Gloria . . . , p. 112.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 20 — #20 i
i

i
i

i
i

20 PEDRO BENÍTEZ

Si hemos de atender a lo que el mismo autor de las Confesiones
nos dice, el episodio que estamos analizando está más bien en la línea
plotineana. Se trata de un largo camino de ascensión que culmina en
la percepción del ser inmutable. Como bien nota A. Custodio Vega25,
el mismo Agustín en De Civitate Dei, pone en boca de Apuleyo las si-
guientes palabras que serían de Platón:

Apenas la inteligencia de Dios se descubre a los varones
sabios después de haber éstos primeramente recopilado con
el vigor de su ánimo todo lo concerniente a las cualidades
corporales, lo cual sucede también a ratos, así como suele
dejarse ver en unas densísimas tinieblas una luz blanca y
apacible entre súbito y arrebatado relámpago ; luego, si el
que es verdaderamente sobre todas las cosas Dios sumo
con una inteligible e inefable presencia, aunque a ratos y
como luz hermosa y agradable, entre un súbito y rápido
relámpago, con todo se descubre a los corazones de los
sabios cuando se abstraen, en cuanto pueden, de las cosas
corporales26.

El paralelismo es bastante claro. Así que, podemos situar con certeza
el inicio de la nueva ontología agustiniana en este momento extático.
Según delimitamos se trata de un estado de ánimo muy especial, en el que
se conjuntan lo tremendo y lo fascinante. No estamos hablando aquí de
una experiencia religiosa, si bien Agustín atribuye a Dios —como lo hace
a lo largo de todas las Confesiones—, el origen de todas sus verdades.
Por tanto, una visión muy alta, pero mediata27.

25Cfr. A. C. VEGA: “Introducción, traducción y notas”, en SAN AGUSTÍN: Las
Confesiones, Madrid: BAC 1991, p. 307, n. 76.

26De civitate Dei 9, 16.
27TRAPÉ: “Introduzione”. . . , p. CXIII: “È da escludersi dal pensiero agostiniano sia

l’ontologismo filosofico sia l’affermazione che la contemplazione raggiunga la visione
immediata. Agostino non mostra la convinzione di aver usufruito di questo privilegio.
Visione mediata dunque, ma altissima”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 21 — #21 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 21

4.2. Un instante fugaz

En este último texto y en los de las Confesiones, se nos dice que
Agustín gozó sólo por un momento de aquella visión luminosa. ¿A qué
se debe esto? Todo parece apuntar a una ineptitud del alma por man-
tenerse en ese estado de ‘contemplación’. Se trata aquí de varias cosas.
Una es que, al hilo de la narración agustiniana, nuestro autor se encon-
traba todavía absorto por los goces de la carne. Encontraba más gusto
en los placeres corporales que en el esfuerzo intelectual de búsqueda de
la verdad. A esto se refiere, sin duda, cuando dice que a causa de la ‘fla-
queza de su vista’ no soportó aquella luz. En este mismo pasaje admite
que no estaba habilitado para ver aquello que es. Se trata por tanto de
un estadio en la vida de Agustín, todavía demasiado volcado hacia los
sentidos externos. Por eso, dadas sus circunstancias, la visión dura sólo
unos instantes.

Pero hay más. La ascensión hacia este momento de contemplación
es larga y ardua. Supone un esfuerzo ‘ascético’ de purificación. El alma
ha de liberarse del rumor constante de las palabras externas e internas.
“En efecto, no calla la mente aun cuando calla la lengua”28. Una vez que
se ha llevado a cabo esta subida llega la contemplación. A diferencia de
la subida que ha sido larga, la contemplación que es su término, es veloz
como un rayo. Que esto es así, queda patente en los textos agustinia-
nos: “en un golpe de vista trepidante”29; “y llegamos a tocarla un poco
con todo el ímpetu de nuestro corazón”30; “un pensamiento fulminan-
te” “momentánea y rápidamente como en fuga”31; “una visión tal que
no se podía soportar por mucho tiempo”32; “vi no sé qué éxtasis que no
pude sufrir por mucho tiempo”33.

La conclusión es innegable. Tras esta experiencia el alma se ve su-
mida de nuevo en el rumor cotidiano de las ocupaciones. Pareciera que

28De Trinitate 15, 28, 51.
29Confes. 7, 17, 23.
30Confes. 9, 10, 24.
31Enarr. in ps. 41, 10, 25.
32Sermo 52, 16.
33Sermo 50, 10, 16.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 22 — #22 i
i

i
i

i
i

22 PEDRO BENÍTEZ

no hubiese modo de liberar al alma de esta agitación diaria, de ese esta-
do de cotidianeidad al que se refiere Heidegger34. Todo esto es cuanto
pone de relieve Von Balthasar en una atinada reflexión:

Por eso, debemos desterrar las criaturas de nuestra ilusión
del escenario de la razón, como pasatiempo vano y enga-
ñoso, porque “transforman toda nuestra vida en un sueño
huero” (De vera religione, 98), y debemos recorrer el ca-
mino que conduce de la poesía a la filosofía como vía de la
apariencia al ser. Agustín lo ilustra con el breve mito de los
dos pajarillos, Filocalia (amor a la belleza) y Filosofía (amor
a la sabiduría). Filocalia, desconocedora de su propio ori-
gen, está encarcelada en la jaula de lo terrestre, mientras
Filosofía vuela libre a las alturas y conoce a su hermana
prisionera, pero rara vez es capaz de liberarla (Cfr. Contra
acad. 2, 3, 7)35.

A partir de esta pequeña narración sobre los pajarillos podemos ima-
ginar el estado en el cual se encontró S. Agustín. En un instante fugaz
vio una realidad a la que no estaba acostumbrado y se sintió como enfer-
mo. Años más tarde, al narrar su experiencia admitirá que no es extraño
que al paladar de un enfermo no sepa bien el pan, que es tan sabroso
para un sano e igualmente la luz que es tan agradable para los sanos es
aborrecible para los ojos enfermos. Esta es la conclusión a la que llega
en el relato que estamos analizando: “y me vi alejado de ti en una región
de desemejanza. . . ”36.

Esta región de la desemejanza aquí aludida puede significar el esta-
do de ánimo en el cual vino a encontrarse Agustín tras esa maravillosa
visión:

En la ocasión anterior a la escena del jardín, que he men-
cionado más arriba, mediante un esfuerzo ascencional se-
mejante, pero incompleto, había logrado llegar hasta lo que

34Cfr. M. HEIDEGGER: Ser y Tiempo I, § 29.
35VON BALTHASAR: Gloria . . . , p. 127.
36Confes. 7, 10, 16.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 23 — #23 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 23

es (id quod est), es decir, hasta el ser mismo inteligible ‘en el
golpe’, o bien ‘al interior de un impacto’ (in ictu) que pro-
duce una visión intimidante (in ictu trepidantis aspectu). El
resultado ha sido más cercano al pánico y la ansiedad que la
deseada calma37.

Nuestro autor, a estas alturas, no había podido librarse totalmente
de sus antiguas costumbres. Inmerso todavía en el “apego al placer y en-
cerrado en la espelunca del vulgo”38 continúa en un estado de inquietud.

4.3. Los vocablos: contremo - ictus

Vayamos ahora a los términos usados por nuestro autor para des-
cribir esta especie de éxtasis39. En el primer pasaje tenemos, “contremui
amore et horrore”. A tenor del texto, podríamos traducir literalmente:
“temblé mucho de amor y horror”. Contremui, viene de Contremo, is,
ui, ere ; verbo compuesto de cum y tremo = temblar; significa, pues tem-
blar con algo. Se usa en el sentido de ‘temblar’, como cuando se dice que
la tierra tiembla. Es equivalente a estremecer, o retemblar. O sea, un
temblor grande. En otras palabras, Agustín se sintió estremecido.

El segundo pasaje dice: “in ictu trepidantis aspectu”. Vega lo traduce
como “golpe de vista trepidante”, mientras que Trapè traduce como “im-
peto della visione trepida”. Ictus es el sustantivo neutro del verbo ico,
is, icere, que significa golpe o herida. Tiene habitualmente el sentido de
un golpe breve y firme, como por ejemplo la herida de un rayo; o bien,
la acción de herir las cuerdas de un instrumento. También es usado para
designar cada uno de los latidos del corazón. Así pues, podríamos tra-
ducir libremente la expresión de Agustín diciendo que “llegó a lo que es
como en un golpe de rayo trepidante”. Esta glosa queda reafirmada por
el adjetivo trepidans, el cual designa un temblor apresurado. Con otras
palabras, Agustín estaba azorado de miedo.

37VELÁSQUEZ: El drama de la consciencia . . . , p. 29.
38Contra acad. 2, 3, 7.
39Cfr. R. DE MIGUEL: Diccionario latino-español etimológico, Madrid: Saenz de

Jubera Editores 201931.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 24 — #24 i
i

i
i

i
i

24 PEDRO BENÍTEZ

4.4. Temblor horrorizante

A partir de este breve análisis podemos concluir ciertamente que
nuestro autor pasó por una experiencia muy fuerte. El resultado de ella
fue un cambio en su modo de concebir el ser. No estamos frente a un
simple cambio de actitud, o una pequeña rectificación. No es que Agus-
tín, ahora, pensara los seres en general de otra manera, sino la totalidad
del ser es concebida de otra forma. Podemos decir que esta ‘conversión’
es fruto de una experiencia radical que lo involucró totalmente. Agustín
se sintió, todo él, tocado por esta vivencia. Cuanto llevamos dicho que-
da confirmado haciendo una comparación con otro texto. Escribiendo
a su amigo Romaniano en el Contra academicos, Agustín compara esta
visión a una ‘llama’ que lo inflama. En este pasaje nos narra lo que ya
sabemos: leyó unos libros (libri platonicorum) que:

[E]sparcieron sobre nosotros los perfumes de la Arabia, y
destilando unas poquísimas gotas de su esencia sobre aque-
lla llamita, me abrasaron con un incendio increíble, ¡oh Ro-
maniano!, pero verdaderamente increíble, y más de lo que
tú piensas, y aun añadiré, que más de lo que podía sospechar
yo mismo40.

¿Cuál es el alcance de esta experiencia? ¿Qué sintió Agustín? ¿Qué
tan profunda fue su vivencia? Los pasajes aludidos no dejan lugar a du-
das. Se trata de una experiencia que va más allá de los sentidos. Más aun,
que rebasa las meras potencias intelectivas. Esto se desprende de sus
propias palabras:

Entré y vi con el ojo del alma, comoquiera que él fuese,
sobre el mismo ojo de mi alma, sobre mi mente, una luz
inconmutable [. . . ] No estaba sobre mí como está el aceite
sobre el agua o el cielo sobre la tierra, sino estaba sobre mí,
por haberme creado, y yo debajo, por ser creatura suya41.

40Contra acad. 2, 2, 5.
41Confes. 7, 10, 16. El comentario a los versículos de S. Juan, antes citado, deja bien

claro que es así.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 25 — #25 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 25

La imagen es elocuente, pero requiere algunas precisiones.
En efecto, para responder qué significa ese ‘sobre’, ‘por encima de’,

hemos de tener en cuenta los rasgos de la antropología agustiniana. Se-
gún nuestro Doctor hay en nosotros una razón superior o intelecto (ratio
superior) y una razón inferior (ratio inferior). Esta última se ocupa de las
percepciones sensoriales y las ordena, para dar lugar a la ciencia; en cam-
bio la primera es la sede de los principios inmutables, como la idea de
número, de belleza y de bondad, todas ellas conducentes a la sabiduría42.
Sería, pues, en este nivel superior donde se apoya la visión que estamos
comentando. Decimos punto de apoyo, porque ni siquiera es ahí donde
Agustín encuentra lo que ha visto. Tal como nos describe su experien-
cia, una vez que llegó a esta parte más alta —que nomina inteligencia—
descubrió que incluso en ella había movilidad, hubo pues de ‘subir’ más
allá. Fue entonces cuando vislumbró, unas verdades mejores, totalmente
inmutables. Lo que aquí sucede está bien descrito en estos renglones del
profesor Antonio Livi:

Allora una fiaccola si accende nel mio spirito che mi re-
vela e mi illumina un sentiero, col quale trascendo il mio
stesso io-spirito, collegandomi alla causa di esso, alla veri-
tà del mio io da essa effettuato. Si giunse così a la verità
metafisica, alla filosofia come sapienza della verità assolu-
ta, cioè scienza di Dio Verità, Causa, Essere, Realta assoluta
universale, eterna: “Deum et animam scire cupio”43.

Con todas las veras de su alma Agustín deseaba llegar hasta la luz,
esa luz que es Dios.

Dios es luz. Luz superior a la usual que se revela a los
ojos carnales, porque se halla sobre el ojo interior de la mis-
ma alma o la mente. La altura no es aquí categoría de lugar,

42Cfr. S. J DUFFY: “Antropología”, en A. D. FITZGERALD (ed.): Diccionario de
San Agustín. Agustín a través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001, pp. 84-95.

43A. LIVI: La filosofia e la sua storia, I: La filosofia antica e medievale, Roma: Società
editrice Dante Alighieri 2000, p. 231.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 26 — #26 i
i

i
i

i
i

26 PEDRO BENÍTEZ

sino de excelencia ontológica. Como para la visión de los
cuerpos no basta el sentido ni el cuerpo, sino también se
requiere una luz que bañe su superficie, de análogo modo,
en la visión espiritual, las verdades eternas, por una luz su-
perior a la mente, se muestran a los ojos interiores. Nos
hallamos en el corazón del agustinismo. El principio de la
interioridad adquiere desde aquí un valor permanente. El
retorno al hogar de la propia intimidad sirve para hallar a
Dios y descubrir el propio espíritu y el universo. La filosofía
del espíritu y la mística de todos los tiempos se apoyarán en
este gran principio platónico-agustiniano. En lo interior del
hombre está el carasol de las evidencias y verdades eternas
y de las normas absolutas, el empalme de la eternidad y del
tiempo, el título del hombre, ciudadano de dos mundos. No
hay que desparramarse afuera sino escrutar el propio tesoro
interior para descubrir la verdad y el camino de la dicha44.

Ahora bien, hemos todavía de notar algo. Como ya dijimos en su
momento, esta visión no fue el punto de llegada definitivo. Quedaba
camino por recorrer. Agustín no ha encontrado el sosiego. Ha sido
una experiencia fuerte y enriquecedora, pero nada tranquilizante. Una
buena imagen de lo que aquí ha sucedido nos la da Capánaga en estos
renglones:

Parece que Dios hizo con Agustín lo que un padre que lleva
a un niño pequeño a ver un grande espectáculo o desfile, y
de pronto lo sube a los hombros para que lo vea, mas luego
lo vuelve al suelo, donde el pequeño se revuelve y esfuerza
para erguirse y volver a ver lo que ha visto, y ya no puede
ver, porque la multitud que tiene delante lo priva del espec-
táculo. Así Dios levantó a Agustín a una altura inefable para
que viera momentáneamente lo que hay que ver, y después

44V. CAPÁNAGA: “Introducción general”, en S. AGUSTÍN: Obras completas I, Ma-
drid: BAC 1969, pp. 16-17.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 27 — #27 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 27

lo soltó y dio con el suelo, viéndose en un alejamiento y
región de desemejanza que le hacía suspirar y gemir45.

Eso fue la visión: una mezcla de gozo y de congoja. A estas alturas
de su vida, faltaba todavía un trecho antes de llegar a aquella otra visión
que tuvo lugar estando en el puerto de Ostia junto con su madre, Mó-
nica. La experiencia de Ostia será de otro tipo, más bien, tranquilizante.
Quien quiera que haga una atenta comparación entre uno y otro pasaje
concluirá lo mismo que nosotros: en el episodio que nos ocupa Agustín
llegó, sí, a una alta visión del ser, pero en un “choque de una mirada
temblorosa”46 y no en una serena contemplación.

“No se trata de una simple información libresca sino que estamos
realmente ante una experiencia intensamente vivida. Agustín ha logrado
un retorno sobre sí mismo, una epistrophè hacia sí mismo”47. En esta
conversión se ha visto sumergido en la doble vivencia del amor y del
horror. Ambos sentimientos convergen dando lugar a un único estado
de ánimo, que podríamos sintetizar en la frase ‘choque liberador’48.

En el fondo, todo ha sido una larga experiencia de vértigo intelectual.
Durante mucho tiempo estuvo atormentado por el problema del origen
del mal (unde malum? ), sin encontrarle salida. De pronto, se dio cuenta
que había estado preguntando equivocadamente. Buscaba el mal en el
ser y no se daba cuenta que el mal es no-ser. Buscaba sin encontrar
porque buscaba mal. Ahora, en un espasmo intelectual cayó en la cuenta
de su error. El resultado es un ‘temblor horrorizante’. Agustín no sale del
asombro que le produce pensar el ser de otra manera. Descubre, luego,
varias cosas.

Descubre en primer lugar que el verdadero ser, debe ser inmutable,
eterno. Y éste está muy por encima de donde él se haya. Descubre tam-
bién que el resto de los seres también son buenos, hay en ellos algo de
ser, porque si nada de ser hubiese en ellos, nada en ellos podría corrom-

45CAPÁNAGA: Agustín . . . , pp. 30 s.
46VELÁSQUEZ: “El drama. . . ”, p. 30.
47J. OROZ RETA: “Tres lecturas y una conversión. Del ‘Hortensius’ a la ‘Epístola a

los Romanos’ ”, en Augustinus XXXVII-147 (1992), p. 263.
48Cfr. P. HENRY: Plotin et l’Occident, Louvain 1934, p. 78.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 28 — #28 i
i

i
i

i
i

28 PEDRO BENÍTEZ

perse. Por último descubre que lo que ve en los seres constantemente
se le escapa, que son mudables, y que por más que quiere no consigue
aferrarlos. De aquí concluye que el mal ontológico es ausencia de ser. Sin
embargo, hasta este momento, no conseguía imaginarse esta ausencia. Le
parecía que si quitaba un ente quedaba un espacio vacío, “como cuando
se quita un cuerpo de un lugar, que permanece el lugar vacío de todo el
cuerpo, sea terrestre, húmedo, aéreo o celeste, pero al fin un lugar vacío,
como una nada extendida”49. Siendo esto así no quedaba otra posibili-
dad que el pensar el ser como aquello que ocupa un lugar en el espacio. Y
grande fue su sorpresa al contemplar que el verdadero ser, el ser inmu-
table, eterno, ni ocupaba un lugar, ni era corpóreo en absoluto. Al final
de este camino, consiguió resolver el enigma: las cosas que son “en tanto
que son, son buenas. Luego, cualesquiera que ellas sean, son buenas, y
el mal cuyo origen yo buscaba no es sustancia ninguna, porque si fuera
sustancia sería un bien”50 y por ende no un mal.

Así en un retemblor de amor y de horror, vio el ser al cual nada le
falta y vio igualmente lo mucho que le faltaba a su propio ser. De ahí el
amor por el verdadero ser y el horror por su propio ser y el de los seres
mutables.

De lo dicho hasta ahora, podemos resaltar cuanto está detrás del
itinerario filosófico de Agustín. Como él mismo repite muchas veces,
en aquel episodio de su vida ‘comprendió’ la existencia del ser de otro
modo. Si atendemos a sus palabras, no se trató de una mera conclusión
racional. No fue el fruto de un sinuoso raciocinio lo que lo llevó a esta
comprensión. Aunque hubo un esfuerzo intelectual, perfectamente des-
crito en la ascensión gradual a través de los seres, sin embargo, el resul-
tado no fue la fría elaboración de un concepto. Cuanto Agustín nos dice,
es que llegó al ser en un temblor horrorizante. No se trata de una mera
expresión literaria. Vistos de consuno los pasajes de las Confesiones y
del Contra academicos, es fácil entender que nuestro autor realmente
pasó por una experiencia vital que a partir de un determinado estado de

49Confes. 7, 1, 1.
50Confes., 7, 12, 18.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 29 — #29 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 29

ánimo lo puso sobre la pista de una nueva ontología. Esto es cuanto se
saca en claro de la narración y sobre lo cual coinciden los críticos51.

4.5. Poseer la senda

Ahora hemos de preguntarnos ¿qué consecuencias tuvo, para Agus-
tín, esta experiencia? ¿A dónde lo llevó? Una primera cosa podemos
decir. Tras esta fuerte vivencia las aguas se fueron calmando. A pesar
del sentimiento de congoja, enseguida quedó inflamado por el deseo del
bien, de lo bueno y verdadero. Se preocupó, entonces, por averiguar cuál
era el camino que le permitiese de nuevo aquella visión y esta vez, sí,
aferrarse a ella. Agustín encontró el camino en las Escrituras Sagradas.
Fueron para él la senda transitable y segura para avanzar por en medio
de la confusión de los seres hacia el único ser. Los últimos renglones del
libro VII son muy elocuentes al respecto. Ha visto la senda y sabe que es
posible poseerla.

Analizado filosóficamente, podríamos decir, que detrás de su conver-
sión intelectual, comenzó una búsqueda por el ser en un nuevo sentido.
Se formó en él la firme convicción de que existe el ser sin cambios ni
alteraciones. Antes este ser se le fugaba, ahora lo ha visto, está seguro de
que existe y coloca allí el punto de apoyo para su ontología.

Todas estas vicisitudes lo han dejado en un estado de ánimo pecu-
liar. Esta situación se prolongó durante varios meses. A breves interva-
los Agustín fue asentando su alma más allá de sí misma, poniéndola en
Dios. El desenlace viene narrado en el así llamado ‘éxtasis de Ostia’:

Estábamos apoyados ella y yo solos, en la ventana del jar-
dincillo de Ostia Tiberina donde nos hospedábamos, lejos
del ruido de la gente [. . . ] Y ascendiendo todavía dentro
de nosotros mismos con la consideración, la exaltación y la
admiración de tus obras, llegamos a nuestras almas, y tam-
bién las superamos para llegar a la fuente de la abundancia

51Además de los ya citados, véase M. F. SCIACCA: Sant’Agostino. La vita e l’opera.
L’itinerario della mente, Brescia: 1949.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 30 — #30 i
i

i
i

i
i

30 PEDRO BENÍTEZ

inacabable, donde abreva Israel eternamente [. . . ] Y mien-
tras hablábamos de estas cosas y anhelábamos la Sabiduría,
la aprehendimos un poco con el lance total de la mente, y
suspirando dejamos allí las primicias del espíritu, para bajar
de nuevo al sonido vacío de nuestras bocas donde la palabra
tiene principio y fin52.

Volviendo a la imagen de Filocalia y Filosofía, encontramos un Agus-
tín dispuesto a alzar el vuelo. Atrás han quedado las respuestas incomple-
tas, atrás una ontología defectuosa. Ahora, sólo le queda lanzarse de lleno
en pos de lo que ha visto. Haciendo una descripción en tercera persona,
nos está diciendo lo que aconteció en su alma: “No faltan ejemplos; pá-
jaros de esta clase fácilmente se escapan, fácilmente toman el vuelo, con
gran admiración de muchos que siguen presos en sus jaulas”53.

5. Conclusión

Debemos a Heidegger haber señalado la estrecha relación entre el
acceso al ser y el estado de ánimo. En los párrafos 29, 30 y 40 de Ser y
Tiempo, hizo notar cómo la apertura al ser conlleva una situación emo-
tiva. Más aún, el miedo, nota, es una de esas situaciones emotivas que
nos hacer caer en la cuenta del ser en cuanto tal. Pues bien, esta relación,
tan agudamente notada por el filósofo alemán, no es en ningún modo
extraña a la experiencia de Agustín.

No es este el lugar para comentar el texto heideggeriano; pero con-
viene, a modo de conclusión, mostrar cuán cierto es que el acceso al ser
conlleva, antes o después, un estado anímico. Para Agustín se trató de
un temor horrorizante. Según Heidegger, la situación emotiva puede ser
diversa, mas el miedo y la angustia ocupan un lugar privilegiado. Todo
esto nos lleva a pensar que la experiencia del último obispo de Hipona,
lejos de ser un fenómeno aislado, representa el modo propio del ánimo
para acceder al ser en sí. De ahí que podamos concluir con razón, que
fijarse en las emociones que acompañaron el descubrimiento del ser para

52Confes. 9, 10, 23-24.
53Contra acad. 2, 3, 7.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 31 — #31 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 31

San Agustín, no sólo no nos desvía de la ontología, sino que nos ofrecen
más elementos para una intelección más completa.

El presente escrito nos ha permitido constatar una ‘experiencia me-
tafísica’ a través de una de las plumas más privilegiadas de la humanidad.
Ahora bien, el asunto central de todo esto, no está en las expresiones
literarias, sino en la realidad misma. Dicho de otro modo: el ánimo tre-
pidante de Agustín al momento de ‘ver’ el ‘ser’, es, a nuestro modo de
juzgar un acceso real al ser mismo y no una mera emoción superficial.
Que esto sea así, en todos los casos, supondría un estudio aparte. Quede
aquí consignado el caso de San Agustín, para futuras investigaciones.

5.1. Bibliografía

S. AUGUSTINUS: Confessionum, (edición crítica bilingüe latín-
castellano de Ángel Custodio VEGA: Obras de San Agustín, II : Las
Confesiones, Madrid: BAC 51991).

———: Tractatus In Iohannes evangelista, (edición crítica bilingüe
latín-castellano de Teófilo PRIETO: Obras de San Agustín; XIII:
Tratados sobre el evangelio de San Juan, Madrid: BAC 1968).

———: Contra academicos, (edición crítica bilingüe latín-castellano
de Victorino CAPÁNAGA: Obras de San Agustín; III: Contra los
académicos, Madrid: BAC 1982).

CAPÁNAGA, Victorino: Agustín de Hipona. Maestro de la conversión
cristiana, Madrid: BAC 1974.

———: “Introducción general”, en S. AGUSTÍN: Obras completas I,
Madrid: BAC 1969.

———: “Versión, introducción y notas”, en S. AGUSTÍN: De Vera
religione, Madrid: BAC 1975.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 32 — #32 i
i

i
i

i
i

32 PEDRO BENÍTEZ

CHADWICK, H: “ Introduction”, en Saint Augustine’s Confessions,
Oxford 1991.

DE MIGUEL, R.: Diccionario latino-español etimológico, Madrid:
Saenz de Jubera Editores 201931.

DUFFY, S. J : “Antropología”, en A. D. FITZGERALD (ed.): Diccionario
de San Agustín. Agustín a través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo
2001, pp. 84-95.

FITZGERALD, Allan D. (ed.): Diccionario de San Agustín. Agustín a
través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001.

HENRY, P. : Plotin et l’Occident, Louvain 1934.

LIVI, Antonio: La filosofia e la sua storia, I: La filosofia antica e
medievale, Roma: Società editrice Dante Alighieri 2000.

OROZ RETA, José: “Tres lecturas y una conversión. Del ‘Hortensius’ a
la ‘Epístola a los Romanos’ ”, en Augustinus 37 (1992), pp. 245-272.

SCIACCA, M. F. : Sant’Agostino. La vita e l’opera. L’itinerario della
mente, Brescia: 1949.

TRAPÈ, Agostino: “Introduzione”, en Sant’Agostino. Le Opere, I: Le
Confessioni, Roma: Nuova Biblioteca Agostiniana; Città Nuova 72000,
pp. LXVII-CXIII.

———: San Agustín. El hombre, el pastor, el místico, México: Porrúa
1994.

VEGA, Ángel Custodio: “Introducción, traducción y notas”, en SAN

AGUSTÍN: Las Confesiones, Madrid: BAC 1991.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ag0” — 2007/5/15 — 16:59 — page 33 — #33 i
i

i
i

i
i

EL TEMOR HORRORIZANTE EN SAN AGUSTÍN 33

VELÁSQUEZ, Oscar: “El drama de la consciencia agustiniana frente
al hallazgo de Dios”, en BERTELLONI, Francisco y BURLANDO,
Giannina (eds.): Enciclopedia Iberoamericana de Filosofía, XXIV: La
filosofía medieval, Madrid: Trotta 2002, pp. 21-37.

VON BALTHASAR, Hans Urs: Gloria, II: estilos eclesiásticos, Madrid:
Encuentro 1986.

Tópicos 31 (2006)




