
i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 35 — #35 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL

CONCEPTO DE PRAXIS

Juan Manuel Burgos*

Universidad Complutense de Madrid, España
jmburgos@personalismo.org

Abstract
This article analyses the position of personalism regarding the concept of

praxis. After distinguishing the theory of action from the philosophy of praxis
the article indicates the two key principles of the last one according to Wojtyla: the
metaphysical and the praxeological. Later on the article analyses the aristotelic-
thomistic view pointing out that Personalism proposes a replacement of the
tripartite theory of action —praxis, poiesis and contemplation— for a open
categorization of action which must includes always the objective and subjective
dimension. In this point Marxism coincides with Personalism, but from another
point of view both are radically opposed because by his reductive anthropology
Marxims opposes the metaphysical and praxeological principles. Lastly the article
analyses Personalism understood as praxis oriented to praxis.
Key words : personalism, praxis, marxism, aristotelism, thomism.

Resumen
El presente artículo explora la posición del personalismo en torno al concep-

to de praxis. Después de distinguir la teoría de la acción de la filosofía de la praxis
se indican los dos principios clave de esta última según Wojtyla: el metafísico y el
praxeológico. A continuación se analiza la posición aristotélico-tomista señalan-
do que el personalismo propone una sustitución de la teoría tripartita de la acción
—praxis, poiesis y contemplación— por una categorización abierta del obrar que
incluya siempre la dimensión objetiva y subjetiva. En este punto el marxismo
coincide con el personalismo, pero desde otra perspectiva se opone radicalmente
a él porque su antropología reductiva contradice los principios metafísico y pra-
xeológico. Por último, se analiza la visión del personalismo entendido como praxis
orientada a la praxis.
Palabras clave : personalismo, praxis, marxismo, aristotelismo, tomismo.

*Recibido: 31-10-05. Aceptado: 19-04-06.
*Presidente de la Asociación Española de Personalismo.

Tópicos 31 (2006), 35-64



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 36 — #36 i
i

i
i

i
i

36 JUAN MANUEL BURGOS

1. Introducción

El presente trabajo tiene dos fuentes o motivos. El primero remite
a una posición filosófica precisa del autor que viene explorando desde
hace años las posibilidades y potencialidades de la filosofía personalista1.
El segundo lo proporcionó la invitación a participar en el coloquio orga-
nizado por la Universidad Panamericana sobre el tema Verdad y praxis2.
El coloquio sirvió como excusa y como catalizador para pensar, trabajar
y poner por escrito algunas reflexiones sobre la praxis desde el punto de
vista del personalismo que había ido elaborando a lo largo de algunos
años. Dichas reflexiones tienen —y el lector lo advertirá sin duda— ne-
cesariamente un carácter exploratorio pues si bien el personalismo pro-
porciona instrumentos conceptuales para abordar la praxis, tal abordaje
no se ha hecho más que de manera muy limitada por algunos autores
como Wojtyla o Zubiri3. Esto supone que algunas de las reflexiones y
observaciones que se hacen posean el carácter de primera aproximación
a un problema, con las inevitables inexactitudes que esperamos que el
lector tenga a bien disculpar. Nos apoyaremos inicialmente en Wojtyla
para realizar el pasaje de la teoría de la acción —mucho más transitada—
a una filosofía de la praxis. Y, a partir de allí, y sobre los elementos ad-
quiridos confrontaremos la posición personalista con el aristotelismo y
con el marxismo. Por último, afrontaremos la posibilidad de concebir al
personalismo en sí mismo como praxis.

1El concepto de personalismo que aquí se utiliza se puede encontrar desarrollado
en los siguientes textos: J. M. BURGOS: El personalismo, 2ª ed., Madrid: Palabra 2003; y
Antropología: una guía para la existencia, Madrid: Palabra 2003.

2Una primera versión, muy reducida y parcial de este texto, se presentó como co-
municación en dicho Congreso.

3Se ha señalado recientemente que existe la posibilidad de un tratamiento de la
praxis desde Zubiri, tendencia que estaría en alza en el ámbito hispanoamericano a tra-
vés de autores como I. Ellacuría, D. Gracia, G. Marquínez, A. González, J. Corominas,
etc. No hemos explorado esta vía. Para un análisis de este planteamiento remitimos a
O. BARROSO: Verdad y acción. Para pensar la praxis desde la inteligencia sentiente de
Zubiri, Granada: Comares 2002.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 37 — #37 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 37

2. De la teoría de la acción a la filosofía de la praxis

Para introducirse en la cuestión resulta muy adecuado el siguiente
texto en el que Mounier expone la actitud general del personalismo ante
la acción:

Que la existencia es acción, y la existencia más perfecta ac-
ción más perfecta, pero acción de todos modos, es una de
las intuiciones maestras del pensamiento contemporáneo.
Si repugna a algunos introducir la acción en el pensamiento
y en la más alta vida espiritual, es porque se forjan de ella
implícitamente una noción estrecha, al reducirla al impulso
vital, a la utilidad o al devenir. Pero es necesario entenderla
en su sentido más vasto. Por el lado del hombre, designará
la experiencia espiritual integral; por el lado del ser, su fe-
cundidad íntima. Se puede decir entonces: lo que no obra
no es. El logos es verdad; desde el cristianismo es también
camino y vida. Debemos a Maurice Blondel el haber afir-
mado ampliamente estas ideas. Una teoría de la acción no
es, pues, un apéndice del personalismo, ocupa en él un lugar
central 4.

Que esto sea así resulta perfectamente coherente. El personalismo pri-
vilegia las dimensiones existenciales y dinámicas de la vida: la libertad;
la temporalidad, que trae consigo el carácter narrativo o biográfico de la
persona; la dinamicidad del ser, y sobre todo del sujeto, que se va dando
forma a sí mismo y a cuanto le rodea, etc. Todo ello no puede por menos
de poner en un primer plano a la acción entendida justamente como el
modo de interacción del hombre consigo mismo y con la realidad, como
la interfaz entre el sujeto y el mundo.

Ahora bien, la acción puede ser abordada desde dos perspectivas di-
ferentes, aunque profundamente interconectadas5. La primera de ellas

4E. MOUNIER: El personalismo, Madrid: ACC 1990, pp. 57 (cursiva nuestra).
5Abordamos aquí siempre la acción desde una perspectiva integral, es decir, como

despliegue de toda la persona tal como ha sido desarrollada por Wojtyla en Persona y

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 38 — #38 i
i

i
i

i
i

38 JUAN MANUEL BURGOS

consiste en mirar hacia dentro del hombre y concebirla como una di-
mensión específica del ser personal o, más bien, como el despliegue ope-
rativo de ese mismo ser. Desde esta perspectiva las cuestiones que deben
ser resueltas, y que son las que se plantea la teoría de la acción, son las
siguientes: ¿qué es exactamente la acción?, ¿cuál es su relación con la per-
sona?, ¿qué es lo propio de la acción libre?, ¿cuál es la causa o el motivo
de la acción?, ¿cuál es la relación entre inteligencia, voluntad y acción?,
etc6. La acción humana, sin embargo, no es un mero mecanismo interior
al sujeto, no se agota en la interioridad ni en el sí-mismo de las perso-
nas. Trasciende a las fuentes de las que toma su energía y surge al exte-
rior transformado el mundo. Desde este punto de vista, la acción no es
fundamentalmente un engranaje integrado en un complejo mecanismo
antropológico, sino la fuerza de ese mismo mecanismo en cuanto que
modifica el entorno que le rodea. Considerada desde este punto de vista,
la acción pierde su carácter intimista y se convierte en fuerza transfor-

acción. En ese sentido, se corresponde siempre, en terminología tomista, con el “ac-
tus humanus” y no con el “actus hominis” (cfr. TOMÁS DE AQUINO: S. Th. I-II, q.
1, a. 1). Por eso mismo, no resulta necesario explicitar siempre que se trata de un acto
humano. Como dice Wojtyla: “llamamos acto exclusivamente a la acción consciente del
hombre. Ninguna otra acción merece ese nombre. En la tradición filosófica de Occiden-
te al término ‘acto’ corresponde el de ‘actus humanus’. Si bien en nuestra terminología
se encuentra a veces la expresión ‘acto humano’ no hace falta añadir humano porque
sólo la acción humana es acto” (K. WOJTYLA: Persona e atto, Città del Vaticano: LEV
1982; citamos por la edición italiana).

6Nos encontramos en el terreno de la antropología fundamental y la obra decisiva
aquí, sin duda, es el trabajo de Karol Wojtyla, Persona y acción, un ensayo muy novedoso
tanto porque aplica el método fenomenológico a una estructura filosófica aristotélico-
tomista, como porque su método de análisis invierte el planteamiento clásico en el que
se piensa primero la persona completa y después, como un añadido, complemento o ac-
cidente, se considera la acción. “En nuestro estudio, titulado Persona y acción —afirma
Wojtyla—, pretendemos invertir esa relación. No será un estudio del acto en el que se
presupone a la persona. Hemos seguido una línea distinta de experiencia y de compren-
sión. Será, por el contrario, un estudio del acto que revela a la persona ; estudio de la
persona a través del acto. [. . . ] 〈El acto〉 Nos permite analizar la existencia de la persona
del modo más adecuado y comprenderla del modo más completo. Experimentamos el
hecho de que el hombre es persona, y estamos convencidos de ello porque realiza actos”
(WOJTYLA: Persona e atto, p. 29). Para profundizar en la posición de Wojtyla: cfr. J. M.
BURGOS (ed.): La filosofía personalista de Karol Wojtyla, Madrid: Palabra 2007.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 39 — #39 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 39

madora de la realidad, es decir, en praxis. Y, en este marco, las preguntas
y las cuestiones que se suscitan son muy diferentes: ¿cuántos tipos de ac-
ción hay?, ¿qué estructura tienen?, ¿cómo transforman la realidad?, ¿qué
relación hay entre el hombre y los objetos que crea?

Este es justamente el terreno que nos interesa explorar pero, antes
de iniciar esa indagación resulta necesario detenerse todavía un momen-
to en el campo de la teoría de la acción y describir, aunque sea de manera
muy sumaria, los rasgos esenciales del acto. El motivo es bastante obvio:
praxis y acción humana, no son realidades separadas ni mucho menos
opuestas: no son, en el fondo, más que la misma acción, en un caso, ana-
lizada en relación a los presupuestos antropológicos que la hacen posible
y, en el otro, en cuanto operando en el mundo es contemplada por un
observador externo. Por ello, la concepción que se posea de una influirá
inevitablemente en la concepción de la otra.

Pues bien, de la teoría personalista de la acción nos interesa quedar-
nos ahora exclusivamente con un dato: la descripción de la acción como
una estructura bidimensional que opera siempre simultáneamente en dos
direcciones: transitividad e intransitividad7. La acción humana, en efecto,
es siempre transitiva pues siempre opera, impacta o influye en un objeto
distinto (desde un punto de vista formal) del origen de la acción. La ac-
ción, en otras palabras, se aplica siempre a algo distinta de sí misma. El
trabajo, las acciones económicas, el juego, la diversión, la contemplación
miran siempre a algo (el objeto de la acción) diferente del sujeto que la
efectúa8. Pero, simultáneamente, la acción humana es siempre intransi-
tiva. No se trata aquí de que el objeto de la acción pueda ser el mismo
sujeto. Esta posibilidad, en efecto, no va más allá de la transitividad de la
acción porque el sujeto aparece ante su acción como una realidad exter-
na a sí mismo: se llega a sí desde el exterior. Se trata de algo mucho más

7Tomamos esta idea básicamente de Persona y acción, donde Wojtyla la ha desa-
rrollado magistralmente en relación a la libertad entendida como autodeterminación y
elección.

8Ese objeto, evidentemente, puede ser el mismo hombre que actúa; por ejemplo,
cuando se reflexiona sobre sí mismo; pero desde un punto de vista formal se trata de un
objeto externo a la persona en cuanto esa reflexión no estaba inicialmente en el sujeto
sino que se activa a través de la acción.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 40 — #40 i
i

i
i

i
i

40 JUAN MANUEL BURGOS

profundo. En cada acción —y ese cada es muy importante— por el me-
ro hecho de actuar, el sujeto se modifica a sí mismo. Puede haber estado
cavando, rezando, contemplando un cuadro o ensimismado delante de
un paisaje. En cualquiera de esas situaciones nunca emerge de la acción
sin una modificación interior, sin un cambio. La acción, que nunca había
salido completamente del sí-mismo, deja siempre su marca en el en-sí.
Notemos por último, porque esto es fundamental, que el objeto externo
no determina en absoluto la existencia de esta modificación. Influye, por
supuesto, en la cualidad de esa modificación, pero no en su existencia.
Esta se da siempre porque toda acción humana es siempre intransitiva9.

Este rasgo fundamental de la acción, sin embargo, ha quedado
eclipsado durante mucho tiempo por el esplendor del objeto material
y la capacidad humana de transformación del mundo. La exuberancia
de nuestra potencialidad operativa nos ha impedido darnos cuenta o,
por lo menos, reflexionar a fondo sobre la relevancia y las consecuen-
cias de nuestra capacidad autooperativa, es decir, sobre la capacidad de
modificarnos a nosotros mismos. Pero sólo teniendo muy presente esta
dimensión es posible llegar a una concepción equilibrada y justa de la
praxis que no conduzca ni a espiritualismos quietistas ni a materialismos
hiperactivos.

Tenemos, por tanto, en definitiva, que la teoría de la acción adop-
ta, generalmente, una perspectiva individual y, por así decir, de filosofía
psicológica. Lo que le interesa es comprender la acción de una persona
individual determinando la relación que se establece entre esa persona y
su acción y el papel de los elementos que la posibilitan, determinan o
configuran: la libertad, la inteligencia, la operatividad humana, la respon-
sabilidad, la moralidad, etc. El término praxis, sin embargo, nos coloca
en una perspectiva diferente. Nuestro foco de atención ya no se centra en
el interior, en la subjetividad, sino en el exterior, en la energía operativa y
transfiguradora de la acción. La praxis, además, no considera fundamen-
talmente la acción individual de una persona individual, sino el “obrar

9Se podría objetar que si no hay objeto transitivo no hay efecto intransitivo; esto es
cierto, pero tampoco hay acción. La cuestión es, simplemente, que toda acción humana
sólo puede existir como tal en la medida que posee las dos dimensiones.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 41 — #41 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 41

humano en general”, es decir, las acciones humanas tomadas como una
colectividad, como un flujo operativo que surge de la humanidad co-
mo sujeto común. Podemos así proponer ya una posible definición de
praxis: “el obrar humano en cuanto transformador de la realidad”. Este
es el concepto sobre el que trabajaremos a continuación.

3. La estructura de la praxis

En el artículo titulado “El problema del constituirse de la cultura a
través de la ‘praxis’ humana”10 Wojtyla proporciona lo que, en mi opi-
nión, pueden considerarse las dos claves principales de una concepción
personalista de la praxis. La primera es la existencia de una doble priori-
dad del hombre sobre la praxis : metafísica y praxeológica. La prioridad
metafísica se expresa en el conocido adagio clásico: operari sequitur esse.
La praxis es un producto del hombre por lo que tanto su existencia como
sus características están determinadas por ese hombre que la introduce
en la existencia. No hay, por tanto, ni puede haber, praxis sin hombre,
como no hay efecto sin causa. Wojtyla, por tanto, rechaza aquí todo es-
tructuralismo y todo marxismo radical. Primero, el hombre; luego, la pra-
xis. La intuición kierkegaardiana acerca de la radicalidad de la existencia
individual es el primer factor que hay que considerar tanto al afrontar el
tratamiento de la praxis como al intentar articularlo. Pero, para Wojtyla,
la prioridad del hombre sobre la praxis no se detiene aquí. A la prioridad
clásica hay que añadir la prioridad “praxeológica”, que es de orden ético,
y sostiene que no sólo la praxis procede del hombre (prioridad meta-
física) sino que la praxis debe estar orientada hacia lo que conviene al
hombre en cuanto ser trascendente y no meramente material.

Cada vez es más evidente la prodigiosa capacidad que posee la pra-
xis de transformar el mundo. Pues bien, lo que dice Wojtyla, es que esa
capacidad debe orientarse y dirigirse hacia lo que le conviene de verdad
al hombre. La praxis no puede ser un mecanismo ciego que multipli-

10K. WOJTYLA: “El problema del constituirse de la cultura a través de la ‘praxis’
humana”, en El hombre y su destino, ed. a cargo de J. M. Burgos y A. Burgos, Madrid:
Palabra 2000, pp. 187-203. En esta obra pueden encontrarse más referencias, aunque
dispersas, sobre su concepto de praxis.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 42 — #42 i
i

i
i

i
i

42 JUAN MANUEL BURGOS

que de modo exponencial los bienes de consumo, los objetos mecánicos
y tecnológicos y las riquezas materiales sin detenerse a considerar si tal
multiplicación es buena para el hombre o si, por el contrario, acaba trans-
formándolo en un esclavo voluntario —pero esclavo— de esos bienes
que el mismo ha generado. Sin despreciar de ningún modo la dosis de
humanidad que conlleva la proliferación de los bienes, la praxis humana
debe ser consciente de que para el hombre, como recordó brillantemente
Gabriel Marcel, lo más importante, no es tener sino ser11.

Esta doble prioridad se engarza y se fundamenta a su vez en la exis-
tencia de una doble dimensión de la praxis, que depende de la doble
dimensión —transitiva e intransitiva— de la acción. La praxis humana
posee, en primer lugar, una dimensión objetiva y estructural, cosmológi-
ca, que la capacita para transformar el mundo. El hecho resulta evidente,
pero no por ello deja de asombrar una y otra vez. Frente a la depen-
dencia del mundo natural que condicionaba casi completamente la vida
de nuestros antecesores, habitamos hoy en espacios artificiales creados
por nosotros mismos y que manipulamos a nuestro antojo. Nuestros ins-
trumentos de interacción con la realidad son cada día más complejos y
sofisticados. Los bienes de consumo y las posibilidades de elección se
multiplican. La tierra entera cambia su faz bajo el imperio del hombre:
los bosques desaparecen talados o resurgen gracias a la reforestación; se
desecan lagos y marismas y aparecen pantanos; en definitiva: el mundo
natural, que antes imponía su dura ley a los hombres, es hoy un mun-
do dominado que debe ser protegido para garantizar su subsistencia. Es-
te es el fruto, impresionante, de la dimensión objetiva de la praxis, ligado
a la dimensión transitiva de la acción. Pero existe, además, una segunda
dimensión de la praxis: la intransitiva o subjetiva que, en realidad, es la
más importante. El obrar humano no sólo transforma las realidades ex-
ternas, también es capaz de transformar a la misma persona a través,
fundamentalmente, de la cultura y de sus manifestaciones. Y este aspec-
to es siempre el más radical pues el hombre vale más por aquello que es
que por aquello que tiene.

11Cfr. G. MARCEL: Ser y tener, Madrid: Caparrós 1995.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 43 — #43 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 43

La praxis personalista, por tanto, según Wojtyla se estructura so-
bre una doble prioridad metafísica y ética del hombre sobre la praxis
y sobre una doble estructura de esa misma praxis que la hace capaz de
producir bienes de consumo (en su dimensión transitiva) y operar sobre
las capas profundas del hombre en su dimensión intransitiva.

Tal concepción resulta brillante y esclarecedora pero consideramos
que, para que resulte más completa y equilibrada, debe contrapesarse re-
marcando el proceso de retroalimentación que la praxis genera sobre la
persona. Wojtyla lo ha tenido presente de hecho12, pero, al menos en es-
te texto, no lo ha tematizado expresamente. Sin embargo es importante.
El flujo vital y existencial no sólo se dirige del hombre hacia la praxis;
también sigue el camino contrario, de la praxis a la persona. En otros
términos: no sólo el obrar sigue al ser (prioridad metafísica), también el
ser sigue al obrar. La potencialidad transfiguradora de la praxis huma-
na (en su vertiente transitiva e intransitiva) modifica las condiciones de
existencia de la realidad y el marco cultural y social en el que la persona
se comprende y se vive a sí misma. Y, consiguientemente, cambia a la
persona misma. El hombre contemporáneo es distinto en una medida
importante de sus antecesores y ese cambio se debe en parte al influjo
de la praxis acumulada y objetivada a través de innumerables genera-
ciones. Tal influjo no niega la prioridad metafísica del hombre sobre la
praxis, ni siquiera la prioridad ontológica, pero sí afirma: 1) que la re-
lación hombre-praxis no es un proceso unidireccional sino circular y 2)
que la influencia de la praxis sobre la conformación antropológica de la
persona puede ser enorme13.

4. Trabajo, belleza, cultura: sobre la dimensión intransitiva
de la praxis

Si bien Wojtyla no ha tematizado la estructura circular de la relación
hombre-praxis, sí ha tratado con detenimiento un aspecto particular-
mente importante de esa relación: la importancia que posee la dimensión

12Lo comprobaremos en el epígrafe siguiente al hablar de la cultura.
13Este es el punto que vio con claridad el marxismo.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 44 — #44 i
i

i
i

i
i

44 JUAN MANUEL BURGOS

transitiva en una configuración adecuada de la cultura y, consiguiente-
mente, en una equilibrada y correcta comprensión del hombre. El des-
pliegue operativo de la acción humana, especializado y gestionado a
través de la espectacular red social configurada por las profesiones, ha
tenido tal éxito en nuestra sociedad que se ha convertido, por eso mis-
mo, en una grave amenaza. El hombre corre el peligro de hacerse esclavo
de su propia producción, del brillante mundo que ha generado, entregan-
do su vida y su alma y perdiendo con ello los rasgos más profundos de su
identidad. Vivir para el trabajo, o para consumir, o para disfrutar de pla-
ceres pasajeros, éste es el riesgo, constante, cercano y riguroso en el que
se encuentran hoy muchas personas.

¿Cómo se puede salir de esta espiral, de esta vorágine fascinante pe-
ro destructora? La receta de Wojtyla es precisa y contundente: mediante
la admiración, la belleza y la verdad o, en otras palabras, mediante la
promoción de la dimensión intransitiva de la praxis. Necesitamos amor,
belleza, verdad, fascinación, trascendencia: un sentido para las cosas, un
sentido para la vida. Necesitamos reposar de la acción incesante median-
te la admiración y la contemplación para ser así capaces de dar sentido a
esa misma acción evitando que se convierta en una huida hacia adelante
que pueble el mundo de objetos mientras el hombre se vacía.

Pues bien, esta es, esta debe ser, la misión de la auténtica cultura,
es decir, de la correcta objetivación de la dimensión intransitiva de la
praxis en su vertiente configuradora de la comprensión y concepción del
mundo. Justo en este sentido indica Wojtyla que:

[L]a cultura como modo de existencia del modo específico
y al mismo tiempo esencial para el hombre, se constituye
en praxis humana sobre la base de una desinteresada afir-
mación frente a los actos y a las obras humanas, sobre el
fundamento de la comunión interior con la verdad, el bien
o lo bello. Donde falta la capacidad de sentirse fascinados,
donde falta también por así decir lo que es “de necesidad
social” para tal fascinación, y las posturas de los ambientes
y de las sociedades no va más allá de lo que es solamente

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 45 — #45 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 45

útil, en tales condiciones falta en el fondo la cultura, o bien
la cultura se encuentra en grave peligro14.

Pensemos, por un momento, continúa Wojtyla, en un asunto que
puede parecer muy alejado de estas consideraciones, en la inmortalidad.
Una sociedad, una cultura, centrada en la producción, en la acumulación
de factores materiales (se trate de productos alimenticios o de ingenios
tecnológicos) es una cultura centrada en la transitividad, es decir, en lo
que pasa y perece; es, en otras palabras, una cultura de la muerte. Sólo la
dimensión intransitiva de la praxis (no utilitaria, contemplativa, orientada
al ser y no al tener) es capaz de generar obras imperecederas portadoras
de sentido que resisten al paso corrosivo y deletéreo del tiempo. Porque
el hombre muere, pero deja su obra, su obra “intransitiva”, que no pere-
ce con él, sino que le sobrevive y en la que lega a la posteridad su mensa-
je implícito pero poderoso de trascendencia. Y ese mensaje (ya sea en la
forma de teatro, escultura, poesía, literatura, música o pintura) se con-
vierta así en fuente poderosa de intransitividad para las generaciones
posteriores que accedan a él. Es fuente porque posee la capacidad inte-
rior de transmitir e inspirar la intransitividad a quienes entran en contacto
con él; es fuente porque la misma obra que el hombre ha creado con su
espíritu parece reclamar, como un derecho que nadie debería conculcar,
la inmortalidad15; y es fuente, finalmente, porque la obra intransitiva se
constituye como el mejor testimonio de la inmortalidad de aquel que la
ha creado.

14WOJTYLA: “El problema del constituirse. . . ”, p. 199.
15La búsqueda y el ansia de la inmortalidad a través de las obras, una constante del es-

píritu humano, fue descrita magistralmente por Horacio: “No moriré del todo pues mis
odas, /la parte más lograda de mí mismo /vencerán a la muerte destructora. /Cuando
con la vestal suba el pontífice, /ambos callados hacia el Capitolio. . . /Yo creceré ince-
sante, siglo a siglo, /renaceré en la estima venidera” (HORACIO: Odas, Libro III, 30,
trad. L. J. Moreno, Barcelona: Plaza y Janés 2000). Lo que Wojtyla indica aquí es que
el contacto con esa obra (praxis intransitiva objetivada) nos pone en conexión con la
dimensión inmortal del hombre que la forjó reforzando de esta manera nuestro propio
sentimiento y convicción acerca del carácter inmortal del ser humano.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 46 — #46 i
i

i
i

i
i

46 JUAN MANUEL BURGOS

5. Praxis personalista y praxis aristotélica

Apuntadas ya algunas ideas acerca del concepto personalista de
praxis, la comparación con el modelo aristotélico no sólo se presenta
como interesante sino que resulta ineludible. Para cualquier doctrina, la
confrontación con la posición aristotélica es siempre un envite del que
puede y debe esperarse mucho, bien para confirmar las propias posicio-
nes bien para reconocer que deben modificarse. Si, además, como es el
caso, el concepto de praxis tiene su origen en el propio Aristóteles, la
comparación resulta insoslayable.

Como es conocido, Aristóteles dividió la acción humana en tres
grandes tipos: la producción, el obrar ético y la contemplación, cuyas
características principales son las siguientes16:

1. El hacer o, de un modo, más preciso, la producción (poiesis) está
conformada por las acciones en las que el sujeto realiza una ac-
tividad concreta y material que implica una transformación de la
realidad mediante la elaboración de un objeto externo a la perso-
na. Los ejemplos son fáciles de encontrar y pueden multiplicarse:
fabricar objetos, instrumentos, utensilios, trabajar en profesiones
materiales como la construcción, la agricultura, la industria, etc.
Lo propio de estas acciones es que son esencialmente transitivas
ya que operan bajo el dominio y dirección del objeto. La persona,
de hecho, está centrada en la realización (producción) del objeto
externo que es el que determina el inicio y la finalización de la
acción. La acción productiva, en definitiva, consiste en la modifi-
cación del mundo mediante la realización de un objeto.

2. La segunda categoría de la acción la constituye el obrar moral al
que Aristóteles denomina praxis. A diferencia de la producción,

16Cfr. ARISTÓTELES: Ética a Nicómaco VI, 4 y TOMÁS DE AQUINO: Comm. In
Ethic. ad Nicom. VI, 4: “La acción que permanece en el mismo agente que la realiza
se llama operación (obra), tal como ver, entender y querer. Pero la acción productiva es
la operación que trasciende a la materia exterior para formar algo con ella, como, por
ejemplo, el edificar y el cortar”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 47 — #47 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 47

aquí no estamos ante un mero salir externo del sujeto con el resul-
tado de una modificación de la materia. La praxis afecta al mismo
sujeto porque su contenido lo forman las acciones de tipo ético,
que implican una decisión sobre el bien o sobre el mal y, por lo
tanto, determinan la orientación ética. La praxis, por esta razón,
no revierte sobre el exterior material, sino sobre la estructura an-
tropológica y ética de la persona y posee, por eso, una dimensión
intransitiva. La persona humana, mediante su obrar moral, se va
haciendo buena o mala, y, si repite suficientemente los actos, vir-
tuosa o viciosa a través de la generación de los hábitos. La praxis,
es, por tanto, básicamente intransitiva.

3. Aristóteles contempla por último una tercera categoría de accio-
nes: la contemplación o teoría, que constituye el nivel de acti-
vidad más perfecto por tratarse del tipo de acción más puro y
desinteresado. La producción estaba centrada y dominada por el
objeto. Sin objeto, sin fin externo, la producción no es más que
un mero sinsentido. La praxis se libera en gran medida de la
exteriorización del objeto, pero no completamente, pues la cadena
de decisiones morales que el bien y el mal imponen y la gradua-
lidad con la que el bien se logra inyectan una dosis inevitable de
finalidad exterior a la acción que degrada su calidad. Pero en la
contemplación, en la pura teoría, no se busca nada más allá de
la misma acción: el fin está íntegro en la acción y por eso la acción
es plena y perfecta17. Se contempla para contemplar y la misma
acción es contemplación. Por eso, la acción contemplativa es per-
fectamente intransitiva ya que permanece completamente en el
interior del sujeto. Para Aristóteles, la contemplación es, funda-

17“Esta actividad 〈la contemplación〉 es la única que parece ser amada por sí misma,
pues nada se saca de ella excepto la contemplación, mientras que de las actividades prác-
ticas obtenemos más o menos, otras cosas, además de la acción misma” (ARISTÓTELES:
Ética a Nicómaco X, 1177b1-5; Madrid: Gredos 1985).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 48 — #48 i
i

i
i

i
i

48 JUAN MANUEL BURGOS

mentalmente, una actividad intelectual: la acción más perfecta de
la facultad más perfecta18.

Hasta aquí Aristóteles y la tradición clásica. La pregunta es ahora la
siguiente: ¿cuál es la visión del personalismo de esta clasificación y qué
consecuencias saca para su visión de la praxis? Ciertamente, toda pieza
clave de la arquitectura intelectual aristotélica merece enorme admiración
y respeto, pues ha determinado los caminos de la mente de los hombres
a lo largos de decenas de siglos. Pero esa admiración y respeto no debe,
si es el caso, ser obstáculo para un análisis crítico si se imponen, o por lo
menos se intuyen, algunos posibles defectos y se entiende sinceramente
que las cosas se deben comprender de otro modo. Y este es precisa-
mente el caso en que nos encontramos. Si bien no se puede dejar de
reconocer que Aristóteles ha sabido captar con su mirada genial algunos
de los rasgos imperecederos de la acción humana —principalmente la
transitividad y la intransitividad, así como una categorización específica
del actuar humano— no se puede dejar de señalar que esta clasificación,
tal como Aristóteles la realiza, plantea dificultades importantes. Son fun-
damentalmente dos, que afectan a las dos grandes ideas que Aristóteles
formaliza mediante esta tripartición19.

La primera intuición brillante que Aristóteles versa en esta clasifica-
ción es el descubrimiento y formalización de las dimensiones transitiva e
intransitiva de la acción humana. La acción humana posee ambas dimen-
siones y el Estagirita las distribuye y aplica en el modo que acabamos de
describir. Ahora bien, el problema que se plantea es que la asignación
de los elementos transitivo e intransitivo que Aristóteles realiza parece
insatisfactoria. Acabamos de decir —y ahora se puede entender mejor
el porqué de nuestra insistencia en este dato—, que toda acción huma-
na posee una dimensión transitiva e intransitiva, que en toda acción el

18Tomás de Aquino rectificó posteriormente esta posición introduciendo el elemen-
to amoroso y permitiendo de este modo aplicar la categoría aristotélica rectificado a
la noción cristiana de contemplación amorosa de Dios en el cielo. Cfr. TOMÁS DE
AQUINO: S. Th. I-II, qq. 1-4 y II-II, q. 180.

19Mounier intuyó que algo no funcionaba en la propuesta aristotélica, pero no
desarrolló el tema con claridad. Sus reflexiones están esbozadas en El personalismo,
pp. 58 ss.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 49 — #49 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 49

hombre no sólo modifica la realidad sino que se modifica a sí mismo.
Pero esta no parece ser la posición de Aristóteles; para él, hay acciones
que modifican la realidad (la poiesis) y hay acciones que modifican al
sujeto (la praxis). Pero se trata de dos clases de acciones esencialmente
diferentes. Pues bien, parece que aquí Aristóteles se equivoca. La mo-
derna reflexión sobre la subjetividad o el mero análisis fenomenológico
muestra sin lugar a dudas que toda acción deja una marca interna sobre
el sujeto que la realiza y, esto, por una razón muy simple. Porque la ac-
ción nunca está determinada exclusivamente por el objeto, como parece
pensar Aristóteles, y especialmente en el caso de la producción, sino por
el hombre que la realiza. La acción es siempre del hombre, verse sobre
lo que verse, ya que no es otra cosa que la misma persona desplegando
su energía transformadora. La acción, en otras palabras, nunca se pue-
de distinguir radicalmente de la persona y, por eso, posee siempre una
dimensión espiritual e intransitiva.

La conclusión radical que hay que sacar de este hecho es que, en
realidad, y aunque a primera vista pueda parecer lo contrario, la clasifi-
cación de Aristóteles no describe acciones reales sino aspectos formales
presentes en cada acción. No existen acciones solamente transitivas ni
solamente intransitivas sino que, en toda acción (se trate de poner ladri-
llos o de “contemplar”) hay una dimensión transitiva u objetiva y otra
intransitiva o subjetiva. Toda acción es realizada por un sujeto que modi-
fica siempre su intimidad al realizarla (que lo haga más o menos es otra
cuestión) y que, de igual modo, busca un objetivo mediante su realización
(también en la contemplación)20.

Este replanteamiento de la posición aristotélica permite asimismo
sentar las bases para superar otro problema que ha afectado a esta tra-
dición durante siglos: la excesiva separación entre los aspectos técnicos
y morales de la acción. Si bien ambos aspectos se pueden distinguir no
resulta procedente separarlos drásticamente asignando los técnicos a la

20La distinción entre “obrar” y “hacer” sólo puede aceptarse si se entiende “no como
una distinción entre dos géneros de acciones completamente independientes, sino como
una distinción de aspectos formales que pueden ser poseídos por una misma acción”
(RODRÍGUEZ LUÑO: Ética general, p. 149).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 50 — #50 i
i

i
i

i
i

50 JUAN MANUEL BURGOS

poiesis y los morales al obrar-praxis ya que en las acciones humanas
reales no se da esa separación. El obrero que construye una valla es-
tá realizando simultáneamente una tarea humana y técnica con la que
contribuye al bienestar de los demás hombres, y lo mismo sucede con
cualquier otra acción. No tiene sentido, por tanto, distinguir acciones
meramente técnicas o productivas y acciones morales. Sucede aquí algo
parecido a lo que hemos comentado anteriormente sobre los tipos de
acción. Cabe distinguir, por supuesto, entre los aspectos técnicos y mo-
rales de una acción pero sólo desde un punto de vista formal, no como
acciones distintas.

En realidad, y quizás es algo que no se ha tenido suficientemente
en cuenta por los que han aceptado esta clasificación, esta división está
muy ligada a las circunstancias sociales y culturales de la época griega y
romana (y, en parte, de la medieval que la retomó), muy distinta de la
nuestra, y eso explica en parte los problemas que genera su utilización
de manera no crítica. La distinción entre hacer y obrar tiene, al menos en
parte, su origen en la estructura social griega (y, en general, del mundo
antiguo) que encomendaba las tareas pesadas y materiales (el trabajo) a
los esclavos mientras que reservaba la actividad política y de ocio para los
hombres libres21. Se entiende así que la poiesis fuese considerada una
actividad inferior y transitiva ya que consistía en la producción de objetos
por seres que no eran considerados personas.

21“Decimos que hay varias clases de esclavos, ya que sus actividades son varias. Una
parte de ellos la constituyen los trabajadores manuales. Estos son, como lo indica su
nombre, los que viven del trabajo de sus manos, entre los cuales está el obrero arte-
sano. Por eso, en algunas ciudades antiguamente los artesanos no participaban de las
magistraturas, hasta que llegó la democracia en su forma extrema. Así pues, ni el hombre
de bien, ni el político, ni el buen ciudadano deben aprender los trabajos de tales subordi-
nados, a no ser ocasionalmente para su servicio enteramente personal. De lo contrario,
dejaría de ser el uno amo y el otro esclavo” (ARISTÓTELES: Política III, 1277a12-b13,
Madrid: Gredos 1988). El cristianismo medieval modificó sustancialmente esta posición
pero no fue capaz de llegar a una valoración “del trabajo como obra” (E. BORNE: El
trabajo y el hombre, Buenos Aires: Desclée, p. 39), es decir, a una valoración del tra-
bajo por sí mismo y no sólo por su utilidad para conseguir otros objetivos. Véase, por
ejemplo, TOMÁS DE AQUINO: S. Th. II-II, q. 187, a. 2.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 51 — #51 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 51

Algo similar ocurre con la supravaloración de la contemplación o
de la especulación, ligada a la visión aristotélica (griega) de los dioses y
algunas carencias antropológicas, como el concepto de amor. Los dioses
aristotélicos no podían actuar, ya que eso hubiera significado que bus-
caban algo de lo que carecían y que, por lo tanto, eran imperfectos, es
decir, no-dioses. Consecuentemente, Aristóteles concluyó que el obrar
moral (agere) no podía ser la acción más perfecta ya que los dioses no la
realizan:

Que la felicidad perfecta es una actividad contemplati-
va será evidente también por lo siguiente. Consideramos
que los dioses son en grado sumo bienaventurados y fe-
lices, pero ¿qué genero de acciones hemos de atribuirles?
¿Acaso las acciones justas? ¿No parecerá ridículo ver a los
dioses haciendo contratos, devolviendo depósitos y otras
cosas semejantes? ¿O deben ser contemplados afrontando
peligros, arriesgando su vida para algo noble? ¿O acciones
generosas? Pero, ¿a quién darán? Sería absurdo que tam-
bién ellos tuvieran dinero o algo semejante. Y ¿cuáles serían
sus acciones moderadas? ¿No será esto una alabanza vul-
gar, puesto que los dioses no tienen deseos malos? Aunque
recurriéramos a todas estas virtudes, todas las alabanzas re-
lativas a las acciones nos parecerían pequeñas e indignas de
los dioses. Sin embargo, todos creemos que los dioses vi-
ven y que ejercen alguna actividad, no que duermen, como
Endimión. Pues bien, si a un ser vivo se le quita la acción y,
aún más, la producción, ¿qué le queda, sino la contempla-
ción?22.

Si a esta perspectiva se añade el intelectualismo aristotélico, las conclu-
siones son evidentes: como la facultad más perfecta es la inteligencia, el
acto más perfecto, que corresponde al ejercicio de la facultad más per-
fecta, es precisamente la especulación o contemplación.

22ARISTÓTELES: Ética a Nicómaco X, 7, 1178b5-25 (cursiva nuestra).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 52 — #52 i
i

i
i

i
i

52 JUAN MANUEL BURGOS

Que los problemas que planteaba esta distinción no fuesen adver-
tidos posteriormente por los pensadores cristianos medievales que la
asumieron y formalizaron puede estar ligado a que las condiciones so-
ciales y culturales de la época medieval todavía no habían cambiado lo
suficiente. El trabajo profesional no había alcanzado todavía el presti-
gio y la importancia que posee hoy en día (habría que esperar siglos)23.
Y, consecuentemente, no se vieron impulsados a un repensamiento ni
del concepto de trabajo ni del de praxis. También pudo influir que la
mayor parte de ellos pertenecían a órdenes religiosas y, al no estar impli-
cados en trabajos profesionales, la distinción entre técnica y moral, por
ejemplo, no planteaba excesivas dificultades y, menos aún, la primacía
de la contemplación. Esta, por el contrario, concordaba perfectamente
con el ideal religioso de separación del mundo y de las cosas munda-
nas para concentrarse en “lo único importante”, y resultaba, por tanto,
el tipo de actividad más perfecta de acuerdo con la tradición aristotéli-
ca, si bien ligeramente modificada, ya que Aristóteles propugnaba una
contemplación casi exclusivamente intelectual, algo incompatible con el
cristianismo24.

Esta insuficiecia de la posición aristotélica parece poder demostrarse
además a posteriori, en la parquedad y pobreza de las reflexiones que ha
generado esta tradición tanto sobre el concepto de praxis como sobre
sus dimensiones específicas: juego, trabajo, descanso, creación estética,
producción, etc. El escaso rango ontológico que se concede a la praxis
supone ya, en efecto, una falta de aliciente para su estudio pero, además,
al centrarse la discusión en la transitividad o intransitividad de la acción
se pierde de vista la especificidad de cada acción. La diferencia entre ju-
gar o trabajar o descansar, en efecto, no radica en ese punto, pues ambas

23Mèda ha llegado a hablar de la “invención” del trabajo en la época moderna. Cfr.
D. MÈDA: El trabajo. Un valor en peligro de extinción, Barcelona: Gedisa 1988, pp.
50-75 y F. DÍEZ: Utilidad, deseo y virtud. La formación de la idea moderna del trabajo,
Barcelona: Península 2001.

24El cristianismo, sin embargo, impone una revisión mucho más profunda de esta
idea ya que la transformación del concepto de Dios con respecto a la visión griega es
tan radical (Dios-amor) que da al traste con la justificación aristotélica de la perfección
de la contemplación entendida como una especie de autarquía intelectual divina.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 53 — #53 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 53

dimensiones están presentes en cualquiera de esos tipos de acciones, sino
en la realidad específica que la persona busca conseguir a través de cada
una de ellas: la diversión, la obra realizada, el descanso. El hecho consu-
mado, en cualquier caso, es que en el tomismo encontraremos raramente
reflexiones originales sobre estas cuestiones.

Pues bien, estimamos que todo este cúmulo de dificultades impone
necesariamente un replanteamiento profundo de la posición aristotélica
en la línea que ya hemos señalado en las primeras páginas de este es-
crito. Ante todo, y fundamentalmente, debe reivindicarse la positividad
del trabajo y de la praxis en cuanto tal. Ni la praxis ni el trabajo son el
reducto forzado de los desheredados de la tierra, ni se sitúan en el úl-
timo rango de la escala antropológica. Al contrario, constituyen una de
las manifestaciones más excelsas de la dignidad de la persona. En se-
gundo lugar, resulta necesaria proponer una nueva categorización global
del obrar. Por praxis no se debe entender un tipo específico de acción
humana, sino cualquier tipo de acción: el obrar humano considerado en
su generalidad, cualquier tipo de obrar, siendo el trabajo uno de los más
importantes, pero no el único. Sobre esta base resulta posible recoger
parte de la tradición aristotélica, la intuición de la dimensión intransitiva
y transitiva de la acción, pero, en vez de asignarlas a tipos de acciones
específicos —la intransitividad a la praxis y transitividad a la poiesis—
hay que asignarlas —convertidos en elementos formales— a todas las
acciones humanas. De esta manera se supera también la jerarquización
perfectiva aristotélica pues cualquier acción humana es ya de por sí in-
trínsecamente digna al poseer una dimensión intransitiva; y se rompe
asimismo, por último, la excesiva separación que generaba la tripartición
clásica entre moral y técnica: toda acción humana posee o puede poseer
simultáneamente una vertiente ética y otra vertiente técnica.

6. Praxis personalista y praxis marxista

Desde este punto de vista, el concepto personalista parece coincidir
casi exactamente con la concepción marxista de la praxis. Kitching, por
ejemplo, indica que Marx detectó en las posiciones de Hegel y Feuerbach

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 54 — #54 i
i

i
i

i
i

54 JUAN MANUEL BURGOS

una insistencia excesiva en la actividad intelectual de las personas, y
reivindicó, por el contrario, la importancia de la actividad humana en
general, de cualquier tipo de actividad. Esa reivindicación implicaba por
un lado la exaltación de la actividad humana en general como construc-
tora del mundo y, por otra, la desmitificación de la actividad intelectual
como la actividad más perfecta. Esta perspectiva, por otra parte, y quizá
conviene advertirlo, no implicaba ninguna renuncia ingenua al papel de
la inteligencia en la acción sino la toma de conciencia de que la inteli-
gencia está presente en todo tipo de acción y la constatación de que no
son necesariamente más importantes las acciones en las que prevalece
la actividad intelectual. Pensar sobre futiles cuestiones académicas, por
ejemplo, es para Marx mucho menos importante y mucho más irres-
ponsable que trabajar por la revolución. La teoría marxista, en definitiva,
sostiene que los hombres no son seres pensantes, sino seres activos:

Los seres humanos hacen todo tipo de cosas (correr, saltar,
construir, destruir, luchar, negociar, hacer, reparar, amar,
odiar), y pensar es, por lo tanto, sólo una de las cosas que
hacen. O, para expresarlo conjuntamente de una manera
mejor, pensar está entremezclado y es una parte integral de
todo lo que hacen. En breve, pensar es una parte integral
de la vida activa, de la práctica (en alemán praxis) de una
criatura activa y con objetivos (purposeful )25.

La concordancia entre la posición marxista y la personalista, sin em-
bargo, no es tan evidente y hay que tratarla con detalle para no llegar a
conclusiones precipitadas o falsas. Ante todo resulta necesario precisar
la posición de Marx y del marxismo para lo cual hay que remitirse a sus
fuentes: Hegel y Feuerbach26. Hegel parece ser el primer filósofo que to-
mó conciencia explícita del valor intrínseco del trabajo y superó por fin

25G. KITCHING: Karl Marx and the philosophy of praxis, London: Routledge 1988,
pp. 26-27.

26Un tratamiento muy detallado de este tema se encuentra en la importante obra de
A. SÁNCHEZ VÁZQUEZ: Filosofía de la praxis, Barcelona 1980. En la primera parte el
autor analiza paso a paso la formación del concepto de praxis en el marxismo (especial-
mente en Marx, pero también en Lenin); en la segunda avanza en un análisis personal de

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 55 — #55 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 55

su consideración exclusivamente instrumental. En el famoso texto de la
Fenomenología del espíritu en el que analiza la relación entre el señor y
el esclavo, afirma que la obligación que se le impone al esclavo de traba-
jar no es completamente negativa porque con ese trabajo se redime y se
transforma a sí mismo mientras que, por el contrario, el señor, liberado
de trabajar, cae en el ocio y en la dependencia del esclavo27. Feuerbach,
por su parte, materializó la posición de Hegel, al señalar que, si bien
sus análisis podían ser brillantes y sugerentes, tenían lugar en el mun-
do del pensamiento abstracto, al ser meras determinaciones del espíritu
objetivo. Hegel, en realidad, alienaba el pensamiento, dando consisten-
cia óntica a entidades puramente intelectuales como “simplicidad”, “hu-
manidad”, “generalidad”, “objetividad”, etc. Pero, en verdad, los únicos
sujetos existentes son los sujetos reales.

La conjunción de la posición de Hegel con el materialismo de Feuer-
bach (alabado y censurado por Marx y Engels en las Once tesis sobre
Fuerbach ) conduce a la primera posición marxista sobre el trabajo y la
praxis que podemos sintetizar en los siguientes puntos: 1) el hombre es
un ser activo y trabajador capaz de transformar el mundo con su acti-
vidad; 2) esa actividad es multiforme pero resulta especialmente impor-
tante en su dimensión productiva y material; 3) esa capacidad activa es
una de sus mayores cualidades y de sus rasgos definitorios y, por supues-
to, es esencial e intrínsecamente positiva; 4) en las sociedad capitalistas,
el proletario pone esa capacidad y sus frutos al servicio de la burguesía
dando lugar al proceso de alineación; 5) la importancia de la praxis ac-
tiva es tan grande que pone a su servicio la actividad intelectual, dando
la vuelta al planteamiento anterior. La acción ya no debe estar al servicio

la praxis. Véase también KITCHING: Karl Marx and the philosophy of praxis, especial-
mente pp. 7-36.

27“Para el sentimiento de la potencia absoluta en general y en particular el servicio es
solamente la disolución en sí, y aunque el miedo al señor es el comienzo de la sabiduría,
la conciencia es con esto para ella misma y no el ser para sí. Pero a través del trabajo se
llega a sí misma” (G. W. F. HEGEL: Fenomenología del espíritu, Barcelona: RBA 2002,
p. 120, cursiva nuestra). Cabe añadir aquí que si bien es cierto que Hegel parece intuir
la dimensión positiva del trabajo, el espacio que le dedica es mínimo por lo que cabría
plantearse si no hay una sobrevaloración de la aportación hegeliana a esta cuestión.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 56 — #56 i
i

i
i

i
i

56 JUAN MANUEL BURGOS

de la contemplación, sino al contrario, como afirma la famosa XIª tesis
sobre Feuerbach: “Los filósofos se han limitado a interpretar el mundo
de distintos modos. De lo que se trata es de transformarlo”28.

¿Qué se puede concluir de todo esto? Ante todo que Marx captó con
gran lucidez la relevancia de la acción en el conjunto de la vida humana
y, especialmente, del trabajo, de su trascendencia material y social y de su
sentido esencialmente positivo29. Sus análisis son poderosos e innovado-
res, y responden también a un conocimiento detallado de las condiciones
culturales, sociales y económicas de su época. Marx, en otras palabras,
elaboró una nueva concepción del trabajo sostenida en intuiciones ori-
ginales y profundas sobre una nueva visión de la praxis y de la acción
humana. ¿Pero llegó Marx a elaborar —y esta es la cuestión clave— una
auténtica y completa teoría de la praxis?

La respuesta correcta parece ser que no. Por un lado, en las obras
posteriores a los Manuscritos económico filosóficos de 1844, no hay
avances significativos en la concepción de la praxis. Las ideas básicas se
repiten, y no se progresa en el análisis del problema. Sí que se progresa,
sin embargo, en un aspecto concreto: en el análisis de las prácticas de cla-
se vistas desde una perspectiva social y productiva que es, en definitiva, lo
que a Marx le interesaba. Su problema, en efecto, no era la praxis huma-
na en general sino la praxis productiva en su dimensión transformadora

28K. MARX y F. ENGELS: El manifiesto comunista. Once tesis sobre Feuerbach,
edición y material didáctico de A. Sanjuán, Madrid: Alhambra 1989, p. 109.

29Esta exaltación del trabajo llevó a Scheler, por contrapartida, a intentar disminuir
su valor e importancia. Esto es muy manifiesto, por ejemplo, en M. SCHELER: Lavoro ed
etica. Saggio di filosofia politica, Città Nuova 1997, donde define como trabajo y como
trabajador a las tareas más repetitivas de la actividad humana y a quienes se encargan
de ella. Consecuentemente, acaba considerando el trabajo sobre todo como una tarea
ejecutiva cuya racionalidad es extrínseca, pues no la determina ni la crea el trabajador, que
es un mero ejecutor, sino que le viene dada por fines exteriores que otro ha diseñado y le
impone. Por eso, es lógico y normal que sea propio del trabajo que se realice a disgusto
y se evite en la medida de lo posible. Por último, Scheler parece no ser consciente en
absoluto de la dimensión autoreferencial del trabajo, es decir, de su valor intrínseco y no
sólo instrumental. En este sentido, la posición de Marx es mucho más brillante y mucho
más correcta. No se equivocaba al exaltar el trabajo. El punto débil de su postura es
no insistir suficientemente en la dimensión intransitiva y espiritual del trabajo y de toda
praxis.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 57 — #57 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 57

de la sociedad. En el fondo, estaba poniendo en práctica su propia teoría.
La misión de la filosofía (XIª tesis sobre Feuerbach) no debía consistir
en resolver cualquier posible problema especulativo (la praxis en general,
todo tipo de praxis) sino en cambiar la sociedad. Y eso, según su pensa-
miento, sólo se podía lograr mediante la lucha de clases. Por esa razón
centra ahí su análisis30. Hay, además, otro matiz importante: Marx va a
dar cada vez más relevancia a la influencia de la praxis sobre el hombre.
Aunque este es un ser activo y generador de praxis, es, a su vez, el resul-
tado de esta praxis sustancializada en las relaciones de producción. Esta
idea está ya presente en sus primeros escritos pero quizá de manera más
implícita. Con el paso del tiempo, Marx insistirá en este lado de la ba-
lanza hasta vencerla en esta dirección: es la praxis, la praxis productiva
a través de las condiciones materiales y económicas, la que determina
la esencia humana, lo que el hombre es.

Todo esto significa, en definitiva que, si bien Marx desarrolló ele-
mentos muy importantes para construir una filosofía de la praxis, no
la construyó de hecho porque estaba interesado sólo en un aspecto: la
praxis productiva. Por eso, si bien los epígonos marxistas como Gramsci,
Sánchez Vázquez y otros31, que pretenden identificar el marxismo con
una filosofía de la praxis tienen a su favor las intuiciones originales de
Marx, tienen en cambio en su contra que éste nunca elaboró una teoría
completa y se limitó a su dimensión productiva32. Resulta, por tanto, in-

30“Cuando preguntamos, por tanto, cuál es la relación esencial del trabajo, pregun-
tamos por la relación entre el trabajador y la producción” (K. MARX: Manuscritos de
economía y filosofía, Madrid: Alianza 2001, p. 109).

31Véase, por ejemplo, A. GRAMSCI: Introducción a la filosofía de la praxis, Barce-
lona: Península 1976 (se trata de una selección de textos de Cuadernos desde la cárcel
realizada por J. Solé Turá) y también SÁNCHEZ VÁZQUEZ: Filosofía de la praxis.

32Si resulta correcto o no definir al marxismo como una filosofía de la praxis es algo
que excede los objetivos de este artículo, por lo que nos limitamos a apuntar únicamente
que tal posición suscita serias dudas y que parece más bien un intento de adaptación a
tiempos en que la ortodoxia marxista (la revolución del proletariado) resultaba ya insu-
frible e insostenible. Va mucha distancia de presentar el marxismo como una filosofía de
la revolución a una filosofía de la praxis. También parece asimismo un intento de am-
pliar la base materialista de la antropología marxista a través de una concepción amplia
y general de la praxis no reducida a la mera acción productiva.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 58 — #58 i
i

i
i

i
i

58 JUAN MANUEL BURGOS

correcto —o, al menos forzado— atribuir a Marx, como hace Kitching,
una concepción global sobre todos los campos de la acción. Esta teoría
global puede, en todo caso, atribuírsele a los tardíos filósofos de la praxis
marxista, pero no sin dificultades puesto que topamos aquí con la cues-
tión clave: la antropología. No está nada claro, en efecto, que cualquier
marxismo, incluido este último, dada la visión antropológica tan sesgada
de la que parte, sea capaz simultáneamente de interesarse por todas las
actividades de la vida humana y mantenerse marxista.

Y es aquí donde comienza el conflicto intenso entre marxismo y
personalismo. Porque hasta este momento, dejando de lado cuestiones
importantes como hasta qué punto puede atribuírsele a Marx la doctri-
na que algunos filósofos de la praxis consideran marxista, sí hay algunas
convergencias notables en la comprensión de la praxis que parece de
justicia remarcar: la concepción del hombre como un ser activo, es de-
cir, como un ser en el que su actividad constituye una parte esencial y
primaria de su identidad; la concepción de esa actividad como una di-
mensión fundamentalmente unitaria, lo que implica tanto la superación
del intelectualismo (aristotélico o idealista) como la eliminación de una
categorización excesivamente estrecha de la acción, fundada, en el caso
de Aristóteles, en una visión despreciativa del trabajo que el marxismo rá-
pidamente detectó33. Y, consecuentemente, la concepción positiva de la
praxis y del trabajo como medio de manifestación, de expresión y de rea-
lización de las potencialidades intrínsecas del ser humano, así como su
comprensión como una realidad autoreferencial, es decir, no sólo trans-
formadora de la naturaleza sino del hombre que la realiza.

Hasta aquí las importantes convergencias. A partir de aquí las diver-
gencias, también muy importantes, y dependientes de la diferente visión
antropológica de ambas posiciones que se traduce en una estructura-
ción de la relación hombre-praxis muy diferente. Para Marx, en efecto,
el hombre no tiene naturaleza o, dicho de otro modo, la naturaleza no

33Esto supone también que hay importantes coincidencias en la interpretación y
descripción de la historia del trabajo. Se puede comparar, por ejemplo, la interpretación
que hace SÁNCHEZ VÁZQUEZ: Filosofía de la praxis, pp. 15-51, con la que yo mismo
hago en BURGOS: Antropología: una guía para la existencia, pp. 253-264.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 59 — #59 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 59

es un concepto cerrado, sino el producto de la historia y la evolución.
“La esencia humana no es algo abstracto, inherente a cada uno de los
individuos. Es, en su realidad, el conjunto de las relaciones sociales”34.
Por eso, si bien el hombre actúa sobre el medio, la prioridad de esa rela-
ción corresponde al medio que es el que determina en cada momento la
esencia humana y, consecuentemente, también, su modo de actuar. Aho-
ra bien, como resulta fácil advertir, esta posición se opone frontalmen-
te a la prioridad metafísica que el personalismo establece en la relación
hombre-praxis. En efecto, no es la praxis quien genera al hombre sino
que es el hombre el que genera la praxis, porque la prioridad existencial
y metafísica corresponde a la persona y no a su actividad. Por muy cen-
tral que sea la acción, no deja de ser un despliegue y exteriorización de
la persona que es, por tanto, desde el punto de vista radical la realidad
fundamental.

Pero, además, el alma materialista y atea del marxismo también quie-
bra la prioridad praxeológica. Para una filosofía materialista la intransi-
tividad, prolegómeno de la inmortalidad, no tiene sentido. Por eso, la
praxis marxista real, a pesar de los esfuerzos teóricos de sus epígonos de
la filosofía de la praxis, se orienta siempre y necesariamente hacia los me-
dios de producción. ¿Hacia qué otra cosa podría orientarse una filosofía
materialista?35. Eso no quiere decir que el marxismo no haya dedicado
atención a la cultura; lo ha hecho, pero siempre como actividad secun-
daria y, sobre todo, al servicio de una visión del hombre en la que la di-
mensión intransitiva (es decir, trascendente) era irrelevante. Cultura, por

34MARX-ENGELS: “VIª tesis sobre Feuerbach” en El manifiesto comunista. Once
tesis sobre Feuerbach, p. 108. La definición se encuentra prácticamente en los mismos
términos en Gramsci: “la ‘naturaleza humana’ es el ‘complejo de las relaciones sociales’
porque incluye la idea de devenir” (GRAMSCI: Introducción a la filosofía de la praxis, p.
54), lo que parece indicar, en definitiva, que la evolución en la concepción antropológica
por parte de los últimos marxista es casi imperceptible, lo cual, por otra parte, parece
inevitable si se quiere permanecer en una mínima ortodoxia marxista.

35“En el conjunto de la praxis social, el papel determinante lo juegan los proce-
sos de producción y distribución material de bienes y, consiguientemente, los procesos
para dominar u oponerse a los organismos sociales que deciden el modo de producir y
distribuir (la lucha política)” (A. SANJUÁN: “Glosario”, en MARX-ENGELS: El mani-
fiesto comunista. Once tesis sobre Feuerbach, p. 122).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 60 — #60 i
i

i
i

i
i

60 JUAN MANUEL BURGOS

tanto, sí; pero no como motor dinamizador de la fascinación por los va-
lores espirituales sino como estructura al servicio de lo útil, como medio
para potenciar la eficacia de los medios de producción y como mecanis-
mo ideológico que permita la perduración de la concepción materialista
de la existencia. En estos dos puntos la concepción marxista se sitúa en
las antípodas del personalismo.

7. El personalismo como praxis

El personalismo, por último, no sólo es una filosofía de la praxis, una
filosofía que toma en consideración la praxis; es una praxis en sí misma
y una praxis orientada hacia la praxis. Consideremos estos dos aspectos.

Es praxis porque toda acción humana lo es, y, por tanto, también la
filosofía. Aquí, el personalismo no hace más que aplicarse a sí mismo su
propia concepción de la praxis. Si entendemos por tal toda actividad hu-
mana, también hemos de incluir en tal concepto a la filosofía, en el bien
entendido de que esto implica una concepción adecuada de la filosofía
que no la reduzca a una presunta actuación exclusiva o excesivamente
intelectual. Es cierto, por supuesto, que la filosofía se caracteriza por un
uso privilegiado y predominante del entendimiento, pero no lo es menos
que nos encontramos ante una acción humana que, por tanto, involucra
a toda la persona en cuanto tal. La filosofía no es pura actividad del in-
telecto, y ni siquiera este es su ideal (todo filósofo sabe que tal imagen
no es más que un espejismo idealizado): la filosofía es trabajo del hom-
bre, de todo el hombre. Un trabajo que requiere estudio y reflexión, pero
que también requiere, y quizás en no menor medida, interrelación per-
sonal, esfuerzo físico, búsqueda de materiales, obtención de fondos para
ejecución de proyectos, diseño de planes para difusión de ideas, etc. Y
todo este conjunto de actividades es ciertamente praxis, acción, y, más
en concreto, la acción propia del trabajo intelectual.

Pero el personalismo, además, es una praxis o, más en concreto, una
filosofía orientada hacia la acción. Esta afirmación supone e implica ante
todo una específica concepción del papel del filósofo en la sociedad. Para
el personalismo, el filósofo no es un ser aislado y especial, separado del

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 61 — #61 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 61

mundo y dedicado a la contemplación de las verdades imperecederas,
sino un sujeto civil con una responsabilidad social. Un ciudadano como
cualquier otro, con una profesión, su filosofía y, consecuentemente, con
una responsabilidad: ayudar a la mejora de la sociedad a través de su
actividad profesional, lo cual significa fundamentalmente la promoción
y elaboración de una cultura acorde con la dignidad humana.

Esta visión del papel del filósofo repercute a su vez en la concep-
ción o estructuración de la filosofía personalista al imprimirle un giro
práctico y una orientación hacia las áreas de la filosofía práctica. El gi-
ro práctico afecta a la misma estructura de la filosofía. Si utilizamos la
distinción clásica entre filosofía práctica y especulativa (que tiene sus li-
mitaciones, pero que puede ser útil para plantear la cuestión), diríamos
que el personalismo tiende a dar un peso interno significativo a la inteli-
gencia práctica en su arquitectura conceptual, lo que significa que no va
a quedarse satisfecho con la “contemplación comprensiva” de la reali-
dad, sino que va a intentar diseñar mecanismos de acción que permitan
intervenir en el fluido social36. Esto trae a su vez como consecuencia
una específica orientación y determinación de sus contenidos. Si hay que
intervenir en la sociedad, si hay que ayudar en la creación de una cultura
poderosa pero humana, resulta claro hay que dedicar especial atención a
todas aquellas materias con especial impacto en la autocomprensión de
la persona y en la organización social: la antropología, la ética, la filosofía
social, etc. Esto no significa, por supuesto, que el personalismo no pueda
ocuparse, y no se ocupe, de cuestiones de fundamentación, de gnoseo-
logía o de otras materias, pero sí señala una orientación privilegiada que

36Para Gramsci existen tres tipos de filosofía: la meramente receptiva, que considera
el mundo inalterable y lo contempla; la ordenadora que ya implica una actividad del
pensamiento, aunque limitada y angosta, y la creadora, que habría sido introducida por
primera vez en la historia de la filosofía por la filosofía clásica (es decir, idealista) alemana
(cfr. GRAMSCI: Introducción a la filosofía de la praxis, p. 41 ss.). La clasificación tiene
elementos interesantes (aunque sólo está bosquejada) pero resulta algo restrictiva. De
hecho, el personalismo no podría identificarse exclusivamente con ninguna de ellas pues
todas contienen elementos irrenunciables. El marxismo, sin embargo, se identificaría con
la última, aunque materializada, es decir, despojada de su ropaje idealista.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 62 — #62 i
i

i
i

i
i

62 JUAN MANUEL BURGOS

va a hacer especialmente relevantes a algunas áreas dentro de esta línea
de pensamiento37.

Cabría pensar que, vistas así las cosas, el personalismo no está muy
lejos de la posición marxista en este mismo terreno. Y, en efecto, así es.
Creo no equivocarme si afirmo que la inmensa mayoría de los filósofos
personalistas suscribirían la famosa XIª tesis sobre Feuerbach: “Los filó-
sofos se han limitado a interpretar el mundo de distintos modos. De lo
que se trata es de transformarlo”. Y lo mismo se podría decir de buena
parte de los presupuestos intelectuales que la sostienen (los que fun-
damentan la filosofía de la praxis). Pero también ahora hay que hacer
matizaciones muy importantes.

Ante todo debe ser claro que no hay conexión directa entre marxis-
mo y personalismo; la teoría de la praxis personalista surge desde dentro
de la propia experiencia personal de los filósofos personalistas y de su
interés por colaborar en el bien de la sociedad. El origen de este plan-
teamiento —o al menos parte de él— debe buscarse probablemente por
otro lado muy diverso: por sus profundas convicciones religiosas, cristia-
nas en su mayor parte, que implican e imponen una preocupación por el
resto de la sociedad (amor al prójimo) de la que no es posible desenten-
derse si se quiere ser fiel a esos principios. La segunda cuestión es que la
radical diferencia en la concepción de la persona que separa a ambas fi-
losofías siempre acaba imponiendo su peso por encima de esta similitud
(que, de todos modos, existe).

Un texto de Gramsci me parece que lo muestra con claridad. Afirma
este filósofo que se debe entender:

[L]a actividad filosófica no sólo como elaboración “indivi-
dual” de conceptos sistemáticamente coherentes sino ade-
más, y especialmente, como lucha cultural por transformar
la “mentalidad” popular y difundir las innovaciones filosó-
ficas que demostrarán ser “históricamente” verdaderas en

37No creo, por ejemplo, que tenga sentido hablar de una filosofía de la naturaleza
o de una lógica personalista aunque, por supuesto, siempre puede haber una influencia
indirecta en algunos conceptos.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 63 — #63 i
i

i
i

i
i

UNA EXPLORACIÓN PERSONALISTA DEL CONCEPTO DE PRAXIS 63

la medida en que llegarán a ser universales concretamente,
es decir, histórica y socialmente38.

Si nos atenemos a la primera parte del texto no estamos ciertamente
muy lejos de la concepción personalista de la actividad filosófica tal y
como la hemos descrito, pero en la continuación del escrito el plantea-
miento cambia radicalmente. Gramsci muestra un historicismo radical
que le impide tener un concepto de verdad separado de la historia. Co-
mo el hombre no tiene naturaleza y consiste en relaciones sociales, no
podemos afirmar ninguna verdad absoluta acerca de él a menos que se
haya impuesto históricamente. Pero esta perspectiva es radicalmente in-
correcta para el personalismo. Si bien el hombre vive en la historia no es
historia y, por tanto, existe una naturaleza humana y un concepto fuerte
de persona que se convierte en el punto de referencia de la verdad39. La
afirmación histórica de un hecho, por tanto, nunca puede ser un criterio
veritativo definitivo pues, de este modo, se justificarían todas las aberra-
ciones de masa que los hombres, lamentablemente, hemos perpetrado a
lo largo de la historia ya se trate del nazismo o del aborto. El criterio de
verdad, ciertamente, se modela por la cultura y por la historia, pero no se
puede reducir completamente a la cultura o a la historia porque, en ese
caso, simplemente desaparece en cuanto tal.

Llegamos así a la conclusión de estas reflexiones. Añadiría única-
mente que, si bien el deseo de influencia social tanto de la filosofía como
de los filósofos personalistas está presente en todos ellos (basta pen-
sar, por ejemplo, en la relevancia pública de intelectuales como Mounier,
Maritain, Guardini, Wojtyla, Marcel, etc.), cabe distinguir grosso modo
dos actitudes relativamente diversas que se puede visualizar comparan-
do la posición de Mounier y Maritain. El primero fue partidario de una
acción social muy comprometida y directa que se rozara lo más posible
con el tejido concreto de la sociedad. Maritain, por el contrario, fue más
reservado y su compromiso social —no con la sociedad— fue menor.
Entendía que su servicio a la sociedad debía hacerse básicamente des-
de la filosofía, mediante la elaboración de sistemas de ideas precisos y

38GRAMSCI: Introducción a la filosofía de la praxis, p. 45.
39Cfr. J. M. BURGOS: Repensar la naturaleza humana, Pamplona: EUNSA 2007.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“burgos” — 2007/5/15 — 16:59 — page 64 — #64 i
i

i
i

i
i

64 JUAN MANUEL BURGOS

profundos que iluminaran la conciencia de los intelectuales, y que una
excesiva implicación en el terreno social y político podía conllevar el pe-
ligro de debilitar la densidad de la filosofía transformándola en un mero
acompañamiento, poco profundo y poco meditado, de la acción social. A
mi entender, ambas posibilidades caben dentro del personalismo, ambas
son lícitas. La corriente de personalismo comunitario, heredera directa
de Mounier, ha optado generalmente por seguir fielmente la posición
mounieriana. Personalmente, y en el marco de la sociedad de la prime-
ra mitad del siglo XXI, me parece más necesaria y fecunda la posición
maritainiana. La creciente complejidad de nuestro entorno exige cada
vez más finura, profundidad y sofisticación en las respuestas y propues-
tas a los problemas antropológicos y sociales. Y sólo una filosofía cada
vez más precisa y elaborada puede estar a la altura de ese reto. Por eso
considero que, para ser fiel a su vocación práctica, el personalismo debe
ser hoy en día especialmente fiel a su vocación filosófica pues sólo en la
medida en que posea una arquitectura conceptual poderosa, profunda,
sistemática y bien estructurada, podrá ser realmente útil proporcionan-
do a la sociedad el don que sólo la filosofía posee: la iluminación de la
inteligencia.

Tópicos 31 (2006)




