
i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 189 — #189 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 189

Lothar SCHÄFER: Das
Paradigma am Himmel, Frei-
burg / München: Karl Alber
Verlag 2005, 397 pp.

Esta interesantísima obra pre-
senta una interpretación novedo-
sa del diálogo platónico Timeo,
obra que trata (aparentemente) de
la naturaleza, del cosmos, del mo-
vimiento y del devenir, y cuyo con-
tenido doy por sabido. La filoso-
fía platónica de la naturaleza, tal
como se presenta en el Timeo, in-
teresó a los científicos por algu-
nas ideas que el filósofo de la Aca-
demia maneja: la hipótesis de que
los planetas se mueven en círcu-
lo, la exigencia de simetría de los
cuerpos elementales, la matemati-
zación de la naturaleza, el mode-
lo de armonía de la construcción
del mundo (por ejemplo). Aparte
de ello, tanto Diógenes Laercio co-
mo también Wilamowitz opinaron
—entre otros— que Platón se can-
só de su tema principal —la vi-
da justa— y que quiso incursionar
en el terreno de la cosmología; por
cierto, a quien escribe esta nota, le
eseñaron de estudiante exactamen-
te esta versión del cansancio.

Bajo esta óptica del “cansan-
cio”, el Timeo aparece como un
cuerpo extraño en el corpus pla-

tonicum, y así fue concebido, en-
tre otros, por el mismo Wilamo-
witz. Ahora bien, la interpretación
de L. Schäfer, autor del Proyec-
to de Bacon, es de índole tal que
el “cuerpo extraño” ya no resul-
ta extraño, sino que forma par-
te de las preocupaciones platóni-
cas que todos conocemos y que
son, sobre todo, de índole práctica-
política. Según Schäfer, el cosmos
del Timeo no forma parte de la
investigación sobre la naturaleza,
sino que tiene que ver con el esta-
do ideal. Nuestro autor interpreta
el Timeo como parte de la filoso-
fía platónica política.

La obra tiene el muy revelador
subtítulo “Platón acerca de la natu-
raleza y del estado”, y consta de un
encantador prólogo (que relata có-
mo se despertó el interés del joven
Schäfer en el Timeo), de una intro-
ducción, 10 capítulos, bibliografía
y un índice de nombres.

Influido por Popper, Schäfer
ve, correctamente, en Platón un
pensador político, ya que el filóso-
fo de la Academia es a todas luces
un apasionado mejorador de la hu-
manidad cuya meta es el perfeccio-
namiento del hombre y del estado.
La preocupación platónica por la
vida justa y buena se manifiesta casi

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 190 — #190 i
i

i
i

i
i

190 TÓPICOS

en todas sus obras: son repetitivos
los temas del estadista perfecto, del
estado perfecto, de la educación de
los ciudadanos.

Ahora bien, según Schäfer, in-
cluso la cosmología platónica, que
se orienta en el hombre, está al
servicio del pensamiento moral-
político. El cosmos, según Platón,
es bello, entendiendo él por belleza
no sólo un fenómeno estético:
la idea platónica de belleza impli-
ca la buena proporción, explicada
en relaciones matemáticas. Dicha
belleza aparece en el cielo, en los
movimientos de las estrellas, que
son dioses celestes, puestos en mo-
vimiento por el demiurgo, figura
de la que se hablará más tarde. La
vida humana debe estar orientada
hacia el bien, y ello se logra con-
templando el orden bello del cie-
lo que, aparte de ser un modelo de
orden en sí, debe ser un paradig-
ma para la vida humana y para un
Estado ordenado. El cielo estrella-
do no es sólo un lugar de cuerpos
celestes que brillan, sino que exhi-
be un orden que también debe ser
el nuestro. La idea del orden tiene
por cierto un precursor en Gorgias
506 d-e, donde se afirma que la vir-
tud del hombre consiste en un or-
den del alma.

Platón maneja, pues, en el
Timeo, un fuerte naturalismo por
concebir que en el cielo se encuen-
tra el modelo que el gobernante
de la polis debe tomar como ejem-
plo de su legislación y que, por
otra parte, el hombre debe hacer
su vida semejante a lo que ve en
el cielo. Platón recomienda y pres-
cribe la naturaleza como ejemplo
a seguir. “La cosmología platónica
[. . . ], según mi opinión, [. . . ] debe
servir a la justificación naturalista
de su doctrina del Estado” (p. 27;
todas las traducciones del alemán
son mías). El Timeo tiene una in-
tención práctica: el mundo no exis-
te para ser admirado o conocido,
sino para que nosotros llevemos
una vida orientada en el orden que
impera en el firmamento.

El diálogo tiene una introduc-
ción llamativa, poco contemplada
por los intérpretes: en ella hay re-
ferencias tanto a la República co-
mo al Critias, esto es, se ve hacia
delante y hacia atrás. Se recuerdan
y presentan otra vez rasgos funda-
mentales normativos de la Repú-
blica —obra que prepara en buena
medida los temas del Timeo— por
ejemplo, la eugenesia, los tres es-
tamentos, la supresión del matri-
monio para los goberantes. Según

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 191 — #191 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 191

Schäfer, se mencionan estos fac-
tores porque dan orden y estabili-
dad a la polis, factores que se ha-
llarán también en el centro de las
investigaciones acerca del cosmos.
Por otro lado, se habla también de
la guerra de Atenas y la Atlándida,
con lo cual Platón quiere dar a en-
tender que la cosmología no es una
disciplina autónoma, sino subordi-
nada a una temática práctica.

En la República las ciencias
que se enseñan son calificadas co-
mo imperfectas, y ello se refiere
sobre todo a la astronomía, la cual
interesa mucho en el Timeo, no
en el sentido de saber más sobre
las estrellas, sino para que los le-
gisladores sean más perfectos. Se
trata de una astronomía que sirve
para conducir las almas; la mira-
da al cielo debe ver más que da-
tos empíricos (concepción de la as-
tronomía que se distingue desde
luego radicalmente de la nuestra);
el orden cósmico es un paradigma
del orden político.

La naturaleza perfectamente
ordenada es obra de un demiurgo
(figura importante en el Timeo),
un artesano que trabaja con un ma-
terial y un paradigma (cfr. p. 80).
Dicho paradigma de su quehacer

son relaciones numéricas y geomé-
tricas.

La figura del demiurgo es una
creación de Platón, diseñada para
su cosmología. El filósofo ate-
niense quiere demostrar la efi-
ciencia y razón que imperan en
el mundo, factores representados
precisamente por el demiurgo. Es
interesante observar que gobernar
y producir orden en el Estado es
llamado por Platón demiourgeîn
(cfr. p. 83). El demiurgo no es tan-
to el relojero del cosmos, sino el
gobernante, el productor de orden
en el universo, tal que el verdadero
político debe arreglar las relaciones
en el Estado.

Platón se pregunta por la cau-
sa que haya movido al demiurgo a
establecer este orden en el mundo
(tiene la idea de que el orden pro-
viene de un factor externo, sin el
cual se daría un caos; no se pue-
de imaginar el principio de auto-
organización de la materia). Aho-
ra bien, tal causa es la voluntad del
mismo demiurgo que está dirigida
hacia el bien. Dada que esta vo-
luntad es completamente buena, lo
que produce es bueno, y así resul-
ta que el demiurgo quiso que todo
se le parezca en la máxima medi-
da. Dicha idea, de que el demiurgo

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 192 — #192 i
i

i
i

i
i

192 TÓPICOS

hizo todo lo más parecido a sí mis-
mo, es la base de que Platón diga
una y otra vez que el cosmos de-
be ser nuestro ejemplo y que debe-
mos ser semejantes a él. Además,
el demiurgo se presenta ante los
hombres como una figura cuidado-
ra, con providencia, debido preci-
samente a su buena voluntad.

Platón concibe el mundo co-
mo al hombre, esto es, como un
ente vivo, con alma y cuerpo. En
otras palabras, el mundo está com-
puesto de un cuerpo y un alma. El
alma del mundo se mueve a sí mis-
ma y a otras cosas que no se pue-
den mover por sí mismas, con lo
cual ella es la fuente de todos los
movimientos en el cosmos.

El autor del Timeo presenta
la relación del alma del mundo y
el cosmos (cuerpo del mundo) co-
mo una relación de dominio. La ta-
rea del alma consiste en gobernar
y aconsejar. Un alma buena gober-
nará bien; tiene la función de un
gobernante, y esa idea vale también
para el cosmos en su totalidad.

En cuanto a la génesis de las
especies, hay que subrayar que Pla-
tón se dirige inmediatamente a
la génesis del hombre. No ha-
bla de animales ni de plantas, lo
que demuestra una vez más que

le interesa el hombre y su destino.
La antropogénesis no es concebi-
da como humanización de hom-
bres parecidos a animales.

El hombre, señala Schäfer, es
“una cabeza con pies”. Ello es, la
cabeza —de forma esférica como
el cosmos— se forma primero, lo
demás se parece a un apéndice. La
cabeza, que se dirige al cielo, es se-
de del pensamiento; el cuerpo es
tan sólo portador de la cabeza.

El hombre, dotado por dios de
un alma racional, es la corona de la
creación, si bien es un ser imper-
fecto, cuyo estado natural es una
razón confundida, la cual es pues-
ta en orden por el conocimiento;
nuestra razón convierte, por medio
del conocimiento del orden celeste,
nuestro caos interior en orden. El
Timeo valora la capacidad de ver
como capacidad importante en el
camino del conocimiento; contem-
plamos el cielo con los ojos y, da-
do que los fenómenos visibles en el
cielo son divinos, captamos lo di-
vino con los ojos.

El hombre puede ser con-
siderado como punto culminan-
te de la creación sólo porque los
dioses se preocupan desde un prin-
cipio del mejoramiento de sus con-
diciones de existir (cfr. p. 276).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 193 — #193 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 193

Todo lo bueno que tiene el hom-
bre, proviene del cuidado divino.
En cambio, las debilidades del ser
humano, sus deseos destructivos
(cfr. p. 286) provienen de su esta-
do corporal.

Los dioses guían al hombre:
cuando éste es víctima de algu-
na desgracia, la causa de ello es
siempre el hombre mismo, por-
que no se somete a la dirección
divina, lo cual es la raíz de to-
do mal en general. En relación
con esta idea platónica, Schäfer co-
menta: “El cielo platónico es el
cementerio de la libertad humana,
individual” (p. 159).

La enfermedad física es con-
cebida como un estado fuera del
orden natural. En general, el esta-
do sano imita el orden cósmico; la
enfermedad es una caída hacia el
caos.

En cuanto a las enfermeda-
des del alma, Platón habla en el
Timeo sólo de aquellas que tienen
su causa en el cuerpo. Se trata de
tres: ánoia, manía y amathía. Es-
tas pueden ser remediadas –al me-
nos parcialmente— por la educa-
ción, el aumento de conocimiento
y una buena constitución política.

El caos en movimiento del que
se habla en el diálogo, es difícil

de explicar, porque Platón es va-
go al respecto; no es un estado na-
tural; tampoco representa un es-
tado inicial, sino que muestra ser
una posibilidad para el cosmos
de destruirse en el caso de que
ya no gobierna la razón, esto es,
en última instancia, si no gobier-
na una divinidad (cfr. p. 208). El
caos conduciría a un estado de
anarquía cosmológico, o mejor di-
cho, representa “el estado de anar-
quía política en ropaje cósmico” (p.
209). El caos es siempre un peli-
gro que sólo puede ser superado
por la razón o inteligencia, tanto
en el cosmos como en la polis. Si
en la polis no se logra el gobierno
de una sola persona, entonces se
deshace el orden y todo empieza
a moverse hacia un caos político,
social y moral. Este peligro puede
ser superado sólo por el filósofo-
rey que corresponde al demiurgo
(cfr. p. 211).

Para dar más plausibilidad a su
hipótesis, Schäfer se refiere a otros
dos diálogos platónicos: el Polí-
tico y las Leyes. Con respecto
al primero, examina el mito de
las dos fases (cuyo conocimien-
to doy por supuesto). Este mito
no pretende dar explicaciones cos-
mológicas, no quiere ser interpre-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 194 — #194 i
i

i
i

i
i

194 TÓPICOS

tado cosmológicamente, sino que
quiere dar una fundamentación
naturalista para un estado político
deseado, quiere legitimar determi-
nada postura política.

También en este diálogo resul-
ta que el caos es el estado cuan-
do no gobierna dios; la cosmolo-
gía está nuevamente subordinada
a reflexiones teóricas: en la época
de Zeus debe gobernar un hombre
que debe imitar de la mejor manera
posible la actividad del demiurgo.

Por lo que a las Leyes se refie-
re, en el libro X se presentan cier-
tos paralelismos con el diálogo que
aquí me ocupa. Muy brevemente
dicho, la constitución exige, me-
diante sus leyes, que los ciudada-
nos de Magnesia deben creer que
el orden de su ciudad —la segunda
mejor— tiene su fundamento en el
orden del cielo.

El último capítulo del libro,
intitulado “testimonios del encan-
to cósmico” se ocupa de algunos
—en modo alguno de todos, como
el autor destaca— pensadores que
se inspiraron en el Timeo, diálogo
que nunca pasó por una etapa de
olvido y que tuvo una inminente
influencia en la filosofía posterior
de la naturaleza, especialmente en
la física y en la astronomía.

Schäfer se pregunta a qué se
debe que en el curso de los siglos el
Timeo no se haya leído principal-
mente como una obra política, sino
como obra cosmológica. El “cul-
pable” por excelencia es Aristóte-
les, al que le vino bien una lectura
cosmológica, porque se prestó para
su propia física teleológica.

Por otra parte, vale la pena
decir unas cuantas palabras acerca
de los estoicos; esta escuela sí vio
las intenciones políticas del Timeo
a la vez que aceptó y generali-
zó la legitimación naturalista que
Platón da al Estado, procurando
así el derecho natural. La justifica-
ción naturalista que Platón da en
el Timeo a su pensamiento ético
fue elaborada por la escuela estoi-
ca como doctrina del derecho na-
tural. El pensamiento en relación
a la polis se presenta ahora como
pensamiento en relación al cosmo-
politismo.

Ahora bien, la interpretación
novedosa que Schäfer ofrece del
Timeo tiene sus antecesores. Co-
mo ejemplos de quienes claramen-
te vieron las intenciones políticas
del Timeo, nuestro autor aduce a
Cicerón, Marco Aurelio, San Agus-
tín, al famoso cuadro de Rafael del
Renacimiento, a Heisenberg y, si

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 195 — #195 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 195

bien no en este último capítulo, a
G. Nadaff.

En De legibus, Cicerón mismo
señala que se inspira en Platón. Si
bien no menciona literalmente al
Timeo, aduce argumentos y teore-
mas que se encuentran así exacta-
mente en este diálogo.

Marco Aurelio considera que
la cosmología platónica es la base
de su ética; la vida correcta es la
vida según la naturaleza; entiende,
igual que Platón, la naturaleza co-
mo normativa.

En San Agustín resulta que el
hombre, al observar los cuerpos
celestes, no se refiere al modo de
movimiento de éstos, sino a la es-
tabilidad de sus movimientos; en
otras palabras, el hombre se esta-
biliza al orientarse en la estabilidad
de los movimientos celestes.

En cuanto al cuadro de Rafael:
en la mano de Platón vemos justa-
mente el Timeo, en la de Aristóte-
les, la Ética a Nicómaco. Platón di-
rige la mano derecha hacia el cielo,
y Rafael, al ponerle en la izquiera
precisamente el Timeo, no quiere
señalar (según Schäfer) el lugar de
las Ideas, sino el orden de las es-
trellas y sus movimientos, cuya re-
gularidad debe ser un ejemplo para
nuestra vida, tal como lo expone el

diálogo que tiene en la mano (cfr.
p. 376).

Y, por último, una referencia
a Heisenberg, quien opina que el
Timeo debe leerse como una teoría
de la génesis, composición y movi-
miento del cosmos. Pero esto no
es todo. Subraya Schäfer que un
escrito autobiográfico de Heisen-
berg revela que el diálolgo plató-
nico fue una experiencia emocio-
nal muy fuerte para el físico, quien
leyó esta obra en una circunstan-
cia política (en la que él mismo es-
taba implicado) caótica y esperaba
que las circunstancias terminaran
en el restablecimiento de un orden.
Comenta Schäfer al respecto: “Es-
tas son descripciones que reflejan
exactamente la música de fondo de
Platón en relación a la cosmología”
(p. 379).

La idea platónica de buscar y
establecer un orden se puede ob-
servar también en la vida profesio-
nal de Heisenberg. Por un lado, en
su época la física se encontraba en
un estado caótico y él quería dar-
le orden, como un demiurgo. Por
otro lado, en determinado momen-
to de su vida, le importó ocuparse
de los trabajadores y enseñarles as-
tronomía, en una insitutución po-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 196 — #196 i
i

i
i

i
i

196 TÓPICOS

pular. Esto es, quiso dar a conocer
el orden del cielo a la gente sencilla.

Me parece que los comentarios
acerca de Heisenberg muestran
más un parentesco con el pensa-
miento platónico de lo que apo-
yan la interpretación que Schä-
fer propone del Timeo. Esto, en
cambio, lo hace en mayor me-
dida G. Naddaf, quien en la ac-
tualidad, ve en el diálogo (con
unos aspectos que nuestro autor
no comparte) principalmente una
obra ética-política (cfr. p. 20, n.18).

Antes de terminar esta reseña,
quisiera hacer unas observaciones
de índole general. En primer lugar,
Schäfer señala —lo que me pare-
ce importante— algunas inconsis-
tencias en el diálogo (por ejemplo
pp. 124, 144, 156); en segundo lu-
gar, menciona dificultades que la
obra presenta (por ejemplo p. 129,
donde Platón no dice nada acerca
de cómo el alma traspasa el movi-
miento a lo demás). En tercer lu-
gar, el mismo autor confiesa que
hay partes en el texto que no son
del todo comprensibles.

Por otro lado, son interesantes
las comparaciones con el pensa-
miento moderno: en la página 186
por ejemplo se señala que los pro-
cesos naturales que se generan de

la necesidad (que Platón describe)
son afines a temas de la física ac-
tual. En la página 144 se resalta una
diferencia con el pensamiento mo-
derno: para Platón el pensamiento
que se piensa a sí mismo tiende con
ello al bien y a la vida perfecta; para
nosotros ello es más bien una falta
de vida, una inmovilidad, una repe-
tición.

Un punto que debe mencio-
narse muy especialmente es la ex-
cepcional calidad de las notas al
pie de página que revelan el vas-
to conocimiento que nuestro au-
tor tiene no sólo de la materia en
cuestión, sino de la filosofía en ge-
neral. Son críticas a la vez que, en
otras ocasiones, amplían la com-
prensión del texto en gran medida.
Sólo tres ejemplos: la nota 10, p.
97, trata acerca de ciertas creencias
de Anaxágoras y sus consecuen-
cias; la 16, p. 42, habla de Critias
y del Critias, yéndose hasta Lon-
gino. La 28, página 52, discute bre-
vemente la eunomía y la isonomía.

Un balance final: la interpreta-
ción de Schäfer ofrece menos pro-
blemas para dar una interpretación
coherente del Timeo que otras
interpretaciones. Las “dificultades
notorias” (p. 22, n. 20) del diálo-
go disminuyen en buena medida

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 197 — #197 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 197

con la interpretación de Schäfer, lo
que se hace todavía más verosímil
por el hecho de que inmediatamen-
te después del Timeo Platón re-
gresa en Critias, Filebo y Leyes a
su temática conocida, la vida justa.
Dentro de la misma línea Schäfer
aduce como punto a su favor el pa-
saje de República 529a-530c, don-
de se habla de una astronomía de
corte à la Timeo (cfr. p. 22).

Tendría que hacer unas cuan-
tas anotaciones críticas; sólo qui-
siera comentar lo siguiente: en pri-
mer lugar, en el apartado “la cos-
mología es un relato probable” (pp.
85 ss.), Schäfer señala: puesto que
el diálogo trata del cosmos que se
caracteriza por el cambio y el de-
venir, lo que se expone no se pre-
senta como conocimiento, ya que
a los ojos de Platón éste sólo se da
acerca de las Ideas, de lo inmutable.
Pues bien, esto no es del todo cier-
to: en Teeteto (cfr. 201b) se apun-
ta claramente a un conocimiento
empírico. En segundo lugar, para
Schäfer, República 592b hace más
fuerte su hipótesis al hablarse de
un paradigma en el cielo para aquel
que quiere ver y que quiere vivir se-
gún lo que ve. Este “en el cielo”,
según mi opinión, no tiene que re-
ferirse necesariamente al orden de

las estrellas, sino, de modo más in-
definido, al reino de las Ideas, en
especial a la Idea del Bien, en cu-
ya visión los filósofos-reyes se ba-
san para construir la República. En
tercer lugar, la exposición acerca de
los triángulos elementales (cfr. p.
231 ss.) me parece demasiado lar-
ga, tomando en cuenta lo que quie-
re demostrar.

En resumen: se trata de un
excelente libro para especialistas,
sugerente, seductor, bien docu-
mentado, cuya tesis a mí me con-
venció. Tambien es un lindo libro
en las partes que no se refieren
directamente a la hipótesis princi-
pal. Es una lectura obligatoria para
quienes se interesan especialmente
en el Timeo y en el pensamiento
político de Platón.

Ute Schmidt Osmanczik
Universidad Nacional Autónoma

de México

Tópicos 31 (2006)




