RESENAS

Paul RICOEUR: Caminos del
reconocimiento: tres ensayos,
traducciéon de Agustin Neira,

Madrid: Trotta 2005, 276 pp.

Esta es la ultima obra mayor
publicada en vida de Ricoeur, falle-
cido en 2005. Apenas ahora llegan
a México dos ediciones de la ver-
si6n en castellano (también el Fon-
do de Cultura Econémica publica
Caminos del reconocimiento: tres
estudios, en 20006, con 330 pp.).
Aunque la traduccién ha sido rela-
tivamente discutida, el lector puede
dar un voto de confianza a Agustin
Neira, quien esta respaldado por
sus trabajos anteriores con La me-
tafora viva y Tiempo y narracion,
por citar algunos.

Quien conoce las conferencias
recogidas en Si mismo como otro
o el arduo trabajo de La memo-
ria, la Historia, el olvido, puede
prever el enfoque de Ricoeur en
ésta, su postrema exploracion fi-
losofica. A partir de la polisemia
del verbo “reconocer”, desarrolla-
ra tres ideas troncales: el reconoci-
miento como identificacién, como
admisién-confesion, y finalmente,
como gratitud o deuda (el caste-
llano comparte con el francés la
acepcién de “reconocimiento” co-
mo expresiéon de gratitud y admi-

167

racién). El autor de Valence se di-
ce sorprendido por la ausencia, en
la tradicion filoséfica, de una teoria
del reconocimiento que dé razén
de dicha polisemia, la estructure y
justifique. Fl sugerird “caminos”:
una regulacién posible, que ademas
le dara ocasién de abordar sus te-
maticas preferidas, como la episte-
mologia, la interpretacién, la teo-
rfa de la accién referida al agente
—fenomenologia del hombre ca-
paz—, la narracién frente a la me-
moria y la promesa, y finalmente la
posibilidad de la justicia y el amor
en el plano histérico y social.

A laluz de la Rekognition kan-
tiana, el reconocimiento memotis-
tico en Bergson y la nocién de
Anerkennung de Hegel en Jena,
Ricoeur propone un paso gradual
de la activa a la pasiva, del reco-
nocer al ser reconocido. De entra-
da, reconocer es conocer; a través
de Descartes y de Kant el concep-
to adquiere mayor independencia
gnoseoldgica hasta alcanzar, en la
esfera ética, el sentido practico y
existencial del reconocimiento mu-
tuo: “En el estadio ultimo, el reco-
nocimiento no sélo se aparta del
conocimiento, sino que le abre el
camino” (p. 32).

Topicos 31 (20006)



168

El primer estudio expone el
paso inicial del reconocimiento co-
mo identificacion. Para Descartes,
identificar es distinguir (el criterio
de verdad es claridad y distincién,
esto es, de algin modo, recono-
cimiento). La distincién entre las
ideas permite admitir como verda-
dero (“admitit” es otro sentido del
verbo “reconocet”) y asi posibili-
ta la certeza. Reconocer es cono-
cet, pero ya con cierta vehemencia
asertiva frente a la posibilidad del
error, si bien este reconocimiento
se da solamente a parte subiecti, de
una manera puramente teérica. En
la Critica de la razén pura, en cam-
bio, identificar es ya trelacionar en
sentido trascendental: reconocer es
conocer en la sintesis entre sensi-
bilidad y entendimiento, y entre el
dato empirico y la forma a priori.

De este modo, es en la “De-
duccién trascendental” donde la
Rekognition es por primera vez un
filosofema especifico. De hecho,
en las tres sintesis de este apartado
de la Critica, se cuentan: la sinte-
sis de la aprehensiéon en la intui-
cién; la sintesis de la reproduccion
en la imaginacion, y, finalmente, la
sintesis de la recognicion en el con-
cepto. Es en este ultimo punto en
donde la unidad del “yo” se ob-

Topicos 31 (2000)

TOPICOS

jetiva en el concepto para alcan-
zar su propio reconocimiento. Co-
mo suele hacer Ricoeur a lo largo
de su obra (que él mismo califi-
c6 alguna vez como expresion de
un “kantismo posthegeliano”), in-
siste ahora en la importancia del es-
quematismo trascendental, que en
lo que concierne a la tematica del
reconocimiento es justamente el
punto de homogeneidad que une
sensibilidad y entendimiento, y po-
sibilita asi la recognicion.

Si la lectura ricoeuriana de
Kant es siempre interesante, me
resulta menos convincente la sa-
lida que propone este volumen
al idealismo (p. 65) para poder
acceder a las siguientes formas
de reconocimiento: Ricoeur insis-
te en que, asi como se ingresa al
idealismo trascendental de un gol-
pe, debe salirse de él abruptamen-
te: rechazando la nocién de repre-
sentacion (Vorstellung), del modo
en que lo hacen el Husserl de
la Crisis y Heidegger —habria
que decit—, de un modo cuasi-
voluntarista. Esta “ruina de la re-
presentacion”, como la llama Ri-
coeur, tiene consecuencias en la
nocién de reconocimiento, que ya
no dependera tanto de la idea sino
que se buscard a parte obiecti, fren-



RESENAS

te al reto del cambio. Con Metleau-
Ponty, Ricoeur describe este re-
conocimiento gradual en la rela-
cién activo-pasiva con el mundo
y en los perfiles inciertos —y que
port ello, exigen reconocimiento—
de nuestras capacidades percepti-
vas. El discurso fenomenolégico
abre paso al literario: Proust sirve a
nuestro autor para ejemplar los li-
mites del reconocimiento objetivo:
si En busca del tiempo perdido se
propone un auto-reconocimiento
del lector, en su pasaje final —el
tiempo recobrado— dicha auto-
conciencia se enfrenta a los bor-
des del envejecimiento y la muer-
te: se describe vivamente el paso de
los afios en los rostros, la tragedia
de lo irreconocible. Esta negativi-
dad nos remite a un reconocimien-
to humano, més que objetivo, que
sera el tema del siguiente apartado.

El segundo estudio se titu-
la “Reconocerse a sf mismo”. En
un primer momento, se ocupa de
los elementos griegos para comen-
zar la articulacion entre la accion
y su agente; siguiendo a Bernard
Williams, Ricoeur insiste en que
los personajes homéricos son ya
un primer paso para el plantea-
miento de una teorfa de la delibe-
racién, y son por derecho “cen-

169

tros de decisidén”, esto es, caracte-
res consistentes que se saben cau-
sa (aition) de los acontecimien-
tos incluso ante la interferencia
de los dioses. El regreso de Uli-
ses a Itaca y la confusién gene-
rada por su disfraz son ocasién
de un reconocimiento —posible
traduccién de idesthai o de gig-
noskein— de la persona median-
te sus formas verbales, sus mar-
cas y sus acciones: la cicatriz del
héroe es el contrapunto de su dis-
fraz, y es asi, simbolo del reconoci-
miento, nocioén que se aprovechara
mas adelante. También desempe-
flan funciones simbolicas el lecho
nupcial y el reconocimiento de
Laertes, no concedido de mane-
ra directa, sino a través de sefa-
les. Incluso —subraya Ricoeur—
en el paso de Edipo Rey a Edi-
po en Colono puede encontrarse
otra forma incoada de reconoci-
miento, pues Edipo sufre la dialéc-
tica entre padecer y obrar, y asi en-
tre la inocencia y la culpabilidad: si
en la tragedia posterior recupera al-
guna dignidad achacando la culpa
a los dioses, sigue siendo su mano
la que consumé el parricidio: “es el
mismo hombre sufriente el que se
reconoce agente” (p. 91).

Topicos 31 (20006)



170

Todas estas referencias épicas y
tragicas, para Ricoeur, son compa-
tibles con las nociones de en hauto
(en si) y eph’ hauto (en el propio
control) de la ética aristotélica, que
prefiguran el “si mismo” del reco-
nocimiento. Se configura asi el to
hauto eidenai que Gadamer tradu-
cird como Sichwissen: Ricoeur su-
giere que los griegos no ignoraron
la voluntad ni el libre albedrio, y
que avistaron de alguna manera al
abismo de la conciencia de si.

Esto resume la conocida pro-
puesta ricoeuriana de una fenome-
nologia del hombre capaz: igual
que en S mismo como otro,
se propone una antropologia del
poder decir, hacer y narrar, has-
ta llegar al concepto de imputabi-
lidad, que se ubica en una relacion
dialéctica con la nocién de respon-
sabilidad. L.a novedad en Caminos
del reconocimiento radica en que
el hermeneuta francés agregara dos
poderes mas: el de la memoria y el
de la promesa, paradigmaticos en
el reconocimiento, pasado o futu-
ro, de si. Si la primera acentua la
mismidad hacia el pasado y contra
el olvido, la segunda afirma la ip-
seidad frente al futuro y a contra-
pié de la traicién. Como ya habia
hecho en su obra anterior (La me-

Topicos 31 (2000)

TOPICOS

moria, la Historia, el olvido), Ri-
coeur distingue mneme de anim-
nesis y conecta ésta ultima con el
“qué” y el “como” del trabajo de la
memotia, con la intencién de llegar
en ultima instancia al “quien” que
recuerda. Instalado en este punto,
acude a San Agustin y a Bergson
(quienes comparten, dice Ricoeur,
la “tradicién de la mirada interior”)
para mostrar en qué sentido el re-
conocimiento del pasado coincide
con el de uno mismo. En cuan-
to a la promesa, el filésofo francés
subraya cémo este poder implica
a los demas y presupone la impu-
tacion de las propias acciones y la
eleccion libre aun contra los obs-
taculos, cambios y causalidades ex-
ternas, humanizando el futuro tal
como el perdén hace respecto del
pasado. Una ultima reflexién, apo-
yada en A. Zen y B. Lepétit, da
entrada a la esfera de lo social:
Ricoeur conecta a estos autores en
la nocién de “derecho a las capaci-
dades”, esto es, afirmara el poder-
hacer del hombre también como
un derecho a respetarse y propi-
ciarse en el ambito de lo publico.

Nos topamos finalmente con
el tema del reconocimiento mu-
tuo, que preside el tercer estu-
dio del volumen, y que sera desa-



RESENAS

rrollado como una dialéctica en-
tre la reflexividad y la alteridad: la
Anerkennung del Hegel de la épo-
cade Jena. Ricoeur apuesta por una
interpretacion de estas figuras dia-
lécticas en Hegel como réplica a la
filosofia politica de Hobbes y co-
mo susceptible de una actualiza-
cién contemporanea.

La dialéctica es necesaria para
superar la asimetria entre el yo y
el otro, dice Ricoeur. Ni Husserl
(atrapado en su egologia, en la que
el otro sélo se “a-presenta” pero
no se presenta) ni Levinas (quien,
subrayando la alteridad, quiere que
la ética sea anterior a la ontologfa,
y con ello la condena a carecer de
lenguaje propio), lograron superar
dicha asimetria. El reto estd me-
jor planteado desde Hobbes, pues
el “estado de naturaleza” se plan-
tea a la manera de una guerra por
la competencia, la desconfianza y la
vanidad; tres negaciones del reco-
nocimiento que, sin embargo, son
relaciones y comparaciones ya in-
tersubjetivas: “Interpreto: el desco-
nocimiento se sabe negacién de es-
te reconocimiento que se llama la
paz” (p. 174). El paso al contrato
social limita esta desconfianza ori-
ginaria, aunque Ricoeur se adhiere
a la conocida critica de voluntaris-

171

mo y arbitrariedad en esta cesion
contractualista de derechos.

¢Cémo responder, entonces, a
Hobbes? La Anerkennung hege-
liana vincula la auto-reflexion con
la orientacién hacia el otro y des-
cubre, mas alld del estado natu-
ral o social, e incluso més alld del
reconocet, la radical anterioridad
del deseo de ser reconocido, que
se concreta primero en las figu-
ras del amor familiar —mas pro-
ximas a la naturaleza—, y después
deviene espiritual en las figuras del
Estado y la religion. Relacionan-
do el Sistema de la eticidad con la
Realphilosophie, el hermeneuta de
Valence reiterara que el amor y el
Derecho son formas universales de
reconocimiento. Siguiendo a Hon-
neth, completa la trfada con la fi-
gura de la estima social, y enfrenta
cada uno de sus miembros a la for-
ma respectiva del desconocimien-
to: el amor —incluso antes que en
Freud, en Hegel mismo— puede
ser interpretado, no como deseo
del otro, sino como deseo del de-
seo de otro; implica una dialéctica
de cercanfa y distancia —Ricoeur
cita a Simone Weil— sustentada
en el vinculo de la confianza. Con-
tra €l se alza el desprecio. El De-
recho ocupara el lugar de la con-

Topicos 31 (20006)



172

fianza para alcanzar la universali-
dad mas alla de la afeccion.

En este punto Ricoeur vuelve
a echar mano de Kant y el con-
cepto de Achtung: respeto, que lle-
va a la exigencia de equidad en la
distribucién de derechos, bienes y
capacidades. Con esto llegamos a
la estima social, que aunque suje-
ta a interpretaciones y tipologias
histéricas, puede clasificarse en los
mundos de la religion, la opinion,
la esfera doméstica, la social, la
mercantil y la industrial. Ricoeur
agregara —completando la socio-
logia de Boltanski y Thévenot—
que no basta el reconocimiento ad
intra de cada uno de estos “mun-
dos™:

cer los valores entre ellos y en las

se requiere ademas recono-

esferas distintas a la propia. Hay un
reconocer conmensurable y verti-
cal en la nocién de autoridad, que
Ricoeur rehabilita con el antece-
dente gadameriano y el De Magis-
tro de San Agustin. También apli-
ca sus conclusiones sobre este re-
conocimiento mutuo en la estima
social al problema del multicultu-
ralismo, en el que su referencia ba-
sica es —como era de esperarse,
por la afinidad intelectual de estos
pensadores—, Chatles Taylor.

Topicos 31 (2000)

TOPICOS

¢Supera este reconocimiento
de la

la conciencia desgarrada? El dlti-

diferencia el destino de

mo capitulo de Caminos del reco-
nocimiento apuesta a favor del re-
conocimiento posible a partir de
las experiencias del reconocimien-
to efectivo: la philia aristotélica,
el eros platénico y el agape bi-
blico y post-biblico. El agape se
distingue de eros por su ausencia
del sentimiento de privacion, y de
la philia por su incondicionalidad,
su completa renuncia al calculo, la
comparacién y la venganza. Esto
no significa que la mutualidad se
sacrifique: como en trabajos ante-
riores (Lo justo, Amor y justicia),
Ricoeur propone una dialéctica en-
tre la formalidad y practicidad de
la justicia y la gratuidad, la l6gi-
ca del don. La sociologia del don
se enfrenta a la mentalidad mer-
cantil (“El mercado —podrfamos
decir— es la reciprocidad sin mu-
tualidad”, p. 238, precisamente por
impersonal), abriendo la posibili-
dad de un reconocimiento simbo-
lico tundado en el don, que antes
que dado, es recibido: lo crucial pa-
ra este reconocimiento supremo es
una ética de la gratitud, que es la
ultima y superior de las acepcio-
nes del verbo reconocer. No hay



RESENAS

clausura de los conflictos ni ga-
rantia de la paz, pero: “al menos,
las experiencias de reconocimien-
to efectivo en el intercambio de los
dones, principalmente en su fase
festiva, confieren a la lucha del re-
conocimiento la seguridad de que
no era ilusoria ni inatil la motiva-
ci6én que la distingue del apetito del
podet, y la pone al abrigo de la fas-
cinacion por la violencia” (p. 251).

El volumen, en su conjunto,
no es quiza muy concluyente; no
es analftico ni pretende una lectura
detenida de alguna de las mu-
chas referencias que cruzan sus pa-
ginas. No es tan inquisitivo como
La metafora viva o monumental,
como Tiempo y narracion. Pero
en él, Paul Ricoeur borda con las
tematicas filoséficas que mejor ma-
neja, y lo hace con un encomiable
interés por “tender puentes’, por
sugerir lecturas, apostando por el
sentido. Sus “caminos hacia el re-
conocimiento” van de la identifica-
ci6én de algo a la de alguien, y lue-
go a la del sf mismo; del si mismo
(que no incurre en solipsismo, sino
construye su auto-asercién) hacia
la alteridad, y, finalmente, del des-
conocimiento al desconocimiento
de la disimettia entre el yo y el otro,
esto es, al reconocimiento mutuo.

173

No puede decirse con propiedad
que este libro exponga una teo-
tfa del reconocimiento —los te-
mas quedan incoados, dependen
de obras anteriores, argumentan
dialécticamente, alguna interpreta-
cién parece arriesgada. Pero “ca-
minos” si que indica, y son intere-
santes para aquel que busque una
aproximacion contemporinea, dia-
légica, y a la vez sensata e infor-
mada, a los temas epistemologicos,
hermenéuticos, éticos y politicos
involucrados en los diversos hori-
zontes del reconocer.

Vicente De Haro
Universidad Panamericana

Topicos 31 (20006)





