
i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 167 — #167 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 167

Paul RICOEUR: Caminos del
reconocimiento: tres ensayos,
traducción de Agustín Neira,
Madrid: Trotta 2005, 276 pp.

Esta es la última obra mayor
publicada en vida de Ricoeur, falle-
cido en 2005. Apenas ahora llegan
a México dos ediciones de la ver-
sión en castellano (también el Fon-
do de Cultura Económica publica
Caminos del reconocimiento: tres
estudios, en 2006, con 330 pp.).
Aunque la traducción ha sido rela-
tivamente discutida, el lector puede
dar un voto de confianza a Agustín
Neira, quien está respaldado por
sus trabajos anteriores con La me-
táfora viva y Tiempo y narración,
por citar algunos.

Quien conoce las conferencias
recogidas en Sí mismo como otro
o el arduo trabajo de La memo-
ria, la Historia, el olvido, puede
prever el enfoque de Ricoeur en
ésta, su postrema exploración fi-
losófica. A partir de la polisemia
del verbo “reconocer”, desarrolla-
rá tres ideas troncales: el reconoci-
miento como identificación, como
admisión-confesión, y finalmente,
como gratitud o deuda (el caste-
llano comparte con el francés la
acepción de “reconocimiento” co-
mo expresión de gratitud y admi-

ración). El autor de Valence se di-
ce sorprendido por la ausencia, en
la tradición filosófica, de una teoría
del reconocimiento que dé razón
de dicha polisemia, la estructure y
justifique. Él sugerirá “caminos”:
una regulación posible, que además
le dará ocasión de abordar sus te-
máticas preferidas, como la episte-
mología, la interpretación, la teo-
ría de la acción referida al agente
—fenomenología del hombre ca-
paz—, la narración frente a la me-
moria y la promesa, y finalmente la
posibilidad de la justicia y el amor
en el plano histórico y social.

A la luz de la Rekognition kan-
tiana, el reconocimiento memorís-
tico en Bergson y la noción de
Anerkennung de Hegel en Jena,
Ricoeur propone un paso gradual
de la activa a la pasiva, del reco-
nocer al ser reconocido. De entra-
da, reconocer es conocer ; a través
de Descartes y de Kant el concep-
to adquiere mayor independencia
gnoseológica hasta alcanzar, en la
esfera ética, el sentido práctico y
existencial del reconocimiento mu-
tuo: “En el estadio último, el reco-
nocimiento no sólo se aparta del
conocimiento, sino que le abre el
camino” (p. 32).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 168 — #168 i
i

i
i

i
i

168 TÓPICOS

El primer estudio expone el
paso inicial del reconocimiento co-
mo identificación. Para Descartes,
identificar es distinguir (el criterio
de verdad es claridad y distinción,
esto es, de algún modo, recono-
cimiento). La distinción entre las
ideas permite admitir como verda-
dero (“admitir” es otro sentido del
verbo “reconocer”) y así posibili-
ta la certeza. Reconocer es cono-
cer, pero ya con cierta vehemencia
asertiva frente a la posibilidad del
error, si bien este reconocimiento
se da solamente a parte subiecti, de
una manera puramente teórica. En
la Crítica de la razón pura, en cam-
bio, identificar es ya relacionar en
sentido trascendental: reconocer es
conocer en la síntesis entre sensi-
bilidad y entendimiento, y entre el
dato empírico y la forma a priori.

De este modo, es en la “De-
ducción trascendental” donde la
Rekognition es por primera vez un
filosofema específico. De hecho,
en las tres síntesis de este apartado
de la Crítica, se cuentan: la sínte-
sis de la aprehensión en la intui-
ción; la síntesis de la reproducción
en la imaginación, y, finalmente, la
síntesis de la recognición en el con-
cepto. Es en este último punto en
donde la unidad del “yo” se ob-

jetiva en el concepto para alcan-
zar su propio reconocimiento. Co-
mo suele hacer Ricoeur a lo largo
de su obra (que él mismo califi-
có alguna vez como expresión de
un “kantismo posthegeliano”), in-
siste ahora en la importancia del es-
quematismo trascendental, que en
lo que concierne a la temática del
reconocimiento es justamente el
punto de homogeneidad que une
sensibilidad y entendimiento, y po-
sibilita así la recognición.

Si la lectura ricoeuriana de
Kant es siempre interesante, me
resulta menos convincente la sa-
lida que propone este volumen
al idealismo (p. 65) para poder
acceder a las siguientes formas
de reconocimiento: Ricoeur insis-
te en que, así como se ingresa al
idealismo trascendental de un gol-
pe, debe salirse de él abruptamen-
te: rechazando la noción de repre-
sentación (Vorstellung), del modo
en que lo hacen el Husserl de
la Crisis y Heidegger —habría
que decir—, de un modo cuasi-
voluntarista. Esta “ruina de la re-
presentación”, como la llama Ri-
coeur, tiene consecuencias en la
noción de reconocimiento, que ya
no dependerá tanto de la idea sino
que se buscará a parte obiecti, fren-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 169 — #169 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 169

te al reto del cambio. Con Merleau-
Ponty, Ricoeur describe este re-
conocimiento gradual en la rela-
ción activo-pasiva con el mundo
y en los perfiles inciertos —y que
por ello, exigen reconocimiento—
de nuestras capacidades percepti-
vas. El discurso fenomenológico
abre paso al literario: Proust sirve a
nuestro autor para ejemplar los lí-
mites del reconocimiento objetivo:
si En busca del tiempo perdido se
propone un auto-reconocimiento
del lector, en su pasaje final —el
tiempo recobrado— dicha auto-
conciencia se enfrenta a los bor-
des del envejecimiento y la muer-
te: se describe vivamente el paso de
los años en los rostros, la tragedia
de lo irreconocible. Esta negativi-
dad nos remite a un reconocimien-
to humano, más que objetivo, que
será el tema del siguiente apartado.

El segundo estudio se titu-
la “Reconocerse a sí mismo”. En
un primer momento, se ocupa de
los elementos griegos para comen-
zar la articulación entre la acción
y su agente; siguiendo a Bernard
Williams, Ricoeur insiste en que
los personajes homéricos son ya
un primer paso para el plantea-
miento de una teoría de la delibe-
ración, y son por derecho “cen-

tros de decisión”, esto es, caracte-
res consistentes que se saben cau-
sa (aition) de los acontecimien-
tos incluso ante la interferencia
de los dioses. El regreso de Uli-
ses a Itaca y la confusión gene-
rada por su disfraz son ocasión
de un reconocimiento —posible
traducción de idesthai o de gig-
noskein— de la persona median-
te sus formas verbales, sus mar-
cas y sus acciones: la cicatriz del
héroe es el contrapunto de su dis-
fraz, y es así, símbolo del reconoci-
miento, noción que se aprovechará
más adelante. También desempe-
ñan funciones simbólicas el lecho
nupcial y el reconocimiento de
Laertes, no concedido de mane-
ra directa, sino a través de seña-
les. Incluso —subraya Ricoeur—
en el paso de Edipo Rey a Edi-
po en Colono puede encontrarse
otra forma incoada de reconoci-
miento, pues Edipo sufre la dialéc-
tica entre padecer y obrar, y así en-
tre la inocencia y la culpabilidad: si
en la tragedia posterior recupera al-
guna dignidad achacando la culpa
a los dioses, sigue siendo su mano
la que consumó el parricidio: “es el
mismo hombre sufriente el que se
reconoce agente” (p. 91).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 170 — #170 i
i

i
i

i
i

170 TÓPICOS

Todas estas referencias épicas y
trágicas, para Ricoeur, son compa-
tibles con las nociones de en hauto
(en sí) y eph’ hauto (en el propio
control) de la ética aristotélica, que
prefiguran el “sí mismo” del reco-
nocimiento. Se configura así el to
hauto eidenai que Gadamer tradu-
cirá como Sichwissen : Ricoeur su-
giere que los griegos no ignoraron
la voluntad ni el libre albedrío, y
que avistaron de alguna manera al
abismo de la conciencia de sí.

Esto resume la conocida pro-
puesta ricoeuriana de una fenome-
nología del hombre capaz: igual
que en Sí mismo como otro,
se propone una antropología del
poder decir, hacer y narrar, has-
ta llegar al concepto de imputabi-
lidad, que se ubica en una relación
dialéctica con la noción de respon-
sabilidad. La novedad en Caminos
del reconocimiento radica en que
el hermeneuta francés agregará dos
poderes más: el de la memoria y el
de la promesa, paradigmáticos en
el reconocimiento, pasado o futu-
ro, de sí. Si la primera acentúa la
mismidad hacia el pasado y contra
el olvido, la segunda afirma la ip-
seidad frente al futuro y a contra-
pié de la traición. Como ya había
hecho en su obra anterior (La me-

moria, la Historia, el olvido), Ri-
coeur distingue mneme de anám-
nesis y conecta ésta última con el
“qué” y el “cómo” del trabajo de la
memoria, con la intención de llegar
en última instancia al “quien” que
recuerda. Instalado en este punto,
acude a San Agustín y a Bergson
(quienes comparten, dice Ricoeur,
la “tradición de la mirada interior”)
para mostrar en qué sentido el re-
conocimiento del pasado coincide
con el de uno mismo. En cuan-
to a la promesa, el filósofo francés
subraya cómo este poder implica
a los demás y presupone la impu-
tación de las propias acciones y la
elección libre aun contra los obs-
táculos, cambios y causalidades ex-
ternas, humanizando el futuro tal
como el perdón hace respecto del
pasado. Una última reflexión, apo-
yada en A. Zen y B. Lepétit, da
entrada a la esfera de lo social:
Ricoeur conecta a estos autores en
la noción de “derecho a las capaci-
dades”, esto es, afirmará el poder-
hacer del hombre también como
un derecho a respetarse y propi-
ciarse en el ámbito de lo público.

Nos topamos finalmente con
el tema del reconocimiento mu-
tuo, que preside el tercer estu-
dio del volumen, y que será desa-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 171 — #171 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 171

rrollado como una dialéctica en-
tre la reflexividad y la alteridad: la
Anerkennung del Hegel de la épo-
ca de Jena. Ricoeur apuesta por una
interpretación de estas figuras dia-
lécticas en Hegel como réplica a la
filosofía política de Hobbes y co-
mo susceptible de una actualiza-
ción contemporánea.

La dialéctica es necesaria para
superar la asimetría entre el yo y
el otro, dice Ricoeur. Ni Husserl
(atrapado en su egología, en la que
el otro sólo se “a-presenta” pero
no se presenta) ni Levinás (quien,
subrayando la alteridad, quiere que
la ética sea anterior a la ontología,
y con ello la condena a carecer de
lenguaje propio), lograron superar
dicha asimetría. El reto está me-
jor planteado desde Hobbes, pues
el “estado de naturaleza” se plan-
tea a la manera de una guerra por
la competencia, la desconfianza y la
vanidad; tres negaciones del reco-
nocimiento que, sin embargo, son
relaciones y comparaciones ya in-
tersubjetivas: “Interpreto: el desco-
nocimiento se sabe negación de es-
te reconocimiento que se llama la
paz” (p. 174). El paso al contrato
social limita esta desconfianza ori-
ginaria, aunque Ricoeur se adhiere
a la conocida crítica de voluntaris-

mo y arbitrariedad en esta cesión
contractualista de derechos.

¿Cómo responder, entonces, a
Hobbes? La Anerkennung hege-
liana vincula la auto-reflexión con
la orientación hacia el otro y des-
cubre, más allá del estado natu-
ral o social, e incluso más allá del
reconocer, la radical anterioridad
del deseo de ser reconocido, que
se concreta primero en las figu-
ras del amor familiar —más pró-
ximas a la naturaleza—, y después
deviene espiritual en las figuras del
Estado y la religión. Relacionan-
do el Sistema de la eticidad con la
Realphilosophie, el hermeneuta de
Valence reiterará que el amor y el
Derecho son formas universales de
reconocimiento. Siguiendo a Hon-
neth, completa la tríada con la fi-
gura de la estima social, y enfrenta
cada uno de sus miembros a la for-
ma respectiva del desconocimien-
to: el amor —incluso antes que en
Freud, en Hegel mismo— puede
ser interpretado, no como deseo
del otro, sino como deseo del de-
seo de otro ; implica una dialéctica
de cercanía y distancia —Ricoeur
cita a Simone Weil— sustentada
en el vínculo de la confianza. Con-
tra él se alza el desprecio. El De-
recho ocupará el lugar de la con-

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 172 — #172 i
i

i
i

i
i

172 TÓPICOS

fianza para alcanzar la universali-
dad más allá de la afección.

En este punto Ricoeur vuelve
a echar mano de Kant y el con-
cepto de Achtung : respeto, que lle-
va a la exigencia de equidad en la
distribución de derechos, bienes y
capacidades. Con esto llegamos a
la estima social, que aunque suje-
ta a interpretaciones y tipologías
históricas, puede clasificarse en los
mundos de la religión, la opinión,
la esfera doméstica, la social, la
mercantil y la industrial. Ricoeur
agregará —completando la socio-
logía de Boltanski y Thévenot—
que no basta el reconocimiento ad
intra de cada uno de estos “mun-
dos”: se requiere además recono-
cer los valores entre ellos y en las
esferas distintas a la propia. Hay un
reconocer conmensurable y verti-
cal en la noción de autoridad, que
Ricoeur rehabilita con el antece-
dente gadameriano y el De Magis-
tro de San Agustín. También apli-
ca sus conclusiones sobre este re-
conocimiento mutuo en la estima
social al problema del multicultu-
ralismo, en el que su referencia bá-
sica es —como era de esperarse,
por la afinidad intelectual de estos
pensadores—, Charles Taylor.

¿Supera este reconocimiento
de la diferencia el destino de
la conciencia desgarrada? El últi-
mo capítulo de Caminos del reco-
nocimiento apuesta a favor del re-
conocimiento posible a partir de
las experiencias del reconocimien-
to efectivo: la philía aristotélica,
el eros platónico y el agape bí-
blico y post-bíblico. El agape se
distingue de eros por su ausencia
del sentimiento de privación, y de
la philía por su incondicionalidad,
su completa renuncia al cálculo, la
comparación y la venganza. Esto
no significa que la mutualidad se
sacrifique: como en trabajos ante-
riores (Lo justo, Amor y justicia),
Ricoeur propone una dialéctica en-
tre la formalidad y practicidad de
la justicia y la gratuidad, la lógi-
ca del don. La sociología del don
se enfrenta a la mentalidad mer-
cantil (“El mercado —podríamos
decir— es la reciprocidad sin mu-
tualidad”, p. 238, precisamente por
impersonal), abriendo la posibili-
dad de un reconocimiento simbó-
lico fundado en el don, que antes
que dado, es recibido: lo crucial pa-
ra este reconocimiento supremo es
una ética de la gratitud, que es la
última y superior de las acepcio-
nes del verbo reconocer. No hay

Tópicos 31 (2006)



i
i

“deharo” — 2007/5/15 — 16:59 — page 173 — #173 i
i

i
i

i
i

RESEÑAS 173

clausura de los conflictos ni ga-
rantía de la paz, pero: “al menos,
las experiencias de reconocimien-
to efectivo en el intercambio de los
dones, principalmente en su fase
festiva, confieren a la lucha del re-
conocimiento la seguridad de que
no era ilusoria ni inútil la motiva-
ción que la distingue del apetito del
poder, y la pone al abrigo de la fas-
cinación por la violencia” (p. 251).

El volumen, en su conjunto,
no es quizá muy concluyente; no
es analítico ni pretende una lectura
detenida de alguna de las mu-
chas referencias que cruzan sus pá-
ginas. No es tan inquisitivo como
La metáfora viva o monumental,
como Tiempo y narración. Pero
en él, Paul Ricoeur borda con las
temáticas filosóficas que mejor ma-
neja, y lo hace con un encomiable
interés por “tender puentes”, por
sugerir lecturas, apostando por el
sentido. Sus “caminos hacia el re-
conocimiento” van de la identifica-
ción de algo a la de alguien, y lue-
go a la del sí mismo ; del sí mismo
(que no incurre en solipsismo, sino
construye su auto-aserción) hacia
la alteridad, y, finalmente, del des-
conocimiento al desconocimiento
de la disimetría entre el yo y el otro,
esto es, al reconocimiento mutuo.

No puede decirse con propiedad
que este libro exponga una teo-
ría del reconocimiento —los te-
mas quedan incoados, dependen
de obras anteriores, argumentan
dialécticamente, alguna interpreta-
ción parece arriesgada. Pero “ca-
minos” sí que indica, y son intere-
santes para aquel que busque una
aproximación contemporánea, dia-
lógica, y a la vez sensata e infor-
mada, a los temas epistemológicos,
hermenéuticos, éticos y políticos
involucrados en los diversos hori-
zontes del reconocer.

Vicente De Haro
Universidad Panamericana

Tópicos 31 (2006)




