CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO
Alegato en pro de la primera persona*

Mario Gensollen

Universidad Auténoma de Aguascalientes, México
Departamento de Filosoffa
mgenso(@corteo.uaa.mx

Abstract

This article analyzes the problem of self-knowledge through two opposite
postures: cartesian dualism and logical conductism. Is self-knowledge infallible,
as Descartes thought? O, rathet, self-knowledge is only possible on third per-
son’s perspective? The goal is to show that the problem of self-knowledge only
can be solved from the outside of a epistemological perspective.

Key words: self-knowledge, logical conductism, Gilbert Ryle, Stanley Cavell,
Ludwig Wittgenstein.

Resumen

El presente articulo analiza el problema del autoconocimiento desde dos
posturas antagonistas: el dualismo cartesiano y el conductismo légico. ¢Acaso el
autoconocimiento es infalible como pensaba Descartes? ¢O bien, el autoconoci-
miento sélo es posible desde la perspectiva de la tercera persona? El objetivo del
autor es mostrar que el problema del autoconocimiento no se puede resolver sin
situarnos fuera de la perspectiva epistemoldgica.

Palabras clave: autoconocimiento, conductismo légico, Gilbert Ryle, Stanley
Cavell, Ludwig Wittgenstein.

"Recibido: 01-02-06. Aceptado: 28-10-06.
"Agradezco a Pedro Stepanenko y Cartlos Pereda sus comentarios y sugerencias a
este texto.

Tépicos 31 (2006), 103-134



104 MARIO GENSOLLEN

“¢Se puede saber lo que sucede dentro de otro, co-
mo él mismo lo sabe?” —Pues scémo lo sabe? Pue-
de expresar su vivencia. No entra en juego duda al-
guna —analogamente a la duda sobre si tiene ésta
o aquella enfermedad— sobre si tiene realmente es-
ta vivencia; y, por lo tanto, es falso decir que sabe
qué vivencia ha tenido. Pero los demas pueden du-
dar perfectamente sobre si €l tiene esta vivencia. La
duda entra entonces en juego, pero justamente por
eso es posible también que exista seguridad comple-
ta.

Ludwig Wittgensteinl.

Las relaciones que se pueden establecer entre el conductismo y el au-
toconocimiento pueden ser diversas. Por un lado, el conductismo ofrece
una nueva perspectiva desde la cual los seres humanos podemos enten-
dernos a nosotros mismos, algo asi como un angulo distinto desde el cual
comprender qué somos. A partir de este punto inicial, se puede concebir
un modo particular desde el cual el hombre se relaciona consigo mismo,
o la mente consigo misma, a partir de la facultad de conocer.

Una de las preguntas mas afiejas en la historia de la filosoffa se refie-
re a cémo somos capaces de conocernos a nosotros mismos, no solo en
lo referente a nuestra esencia, naturaleza, o modo de set, sino a la rela-
ci6én especifica que tenemos con nuestros estados mentales (percepcio-
nes, sentimientos, creencias, etcétera). Descartes aprovecho la distincion
entre el autoconocimiento y el conocimiento para fundar una ciencia ba-
sada en principios ciertos e indubitables. Segun €él, no hay ningun tipo
de certeza mayor que la que se da en la relacién entre una mente y sus

contenidos, la cual es transparente y, en dicha transparencia, se basa su
infalibilidad?.

'Letzte Schriften iiber die Philosophie der Psychologie, Band 11, Das Innere und
das AuBere, p. 92. Utilizo la version castellana de Luis M. Valdés: Ultimos escritos sobre
Filosotia de la Psicologia. Volumen II: Lo Interno y lo Externo (1949-1951), Madrid:
Tecnos 1996, p. 129.

*Respecto al proyecto fundacionalista cartesiano en las Meditaciones Metafisi-
cas, los dos estudios clasicos son los de Margaret Dauler Wilson y Bernard Williams.
Cfr. Margaret WILSON: Descartes, Routledge and Kegan Paul 1982; cfr. Bernard W1i-
LLIAMS: Descartes: The Project of Pure Enquiry, Harvester Press 1978.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 105

Este punto de partida del fundacionalismo cartesiano es derroca-
do por el conductismo. El individuo no tiene una relaciéon transparente
o privilegiada con sus estados mentales, dado que el modo en el que se
relaciona la mente consigo misma no difiere sustancialmente de la rela-
cién de una mente con otra. En otras palabras, un individuo se conoce a
si mismo basicamente de la misma manera en la que conoce a otra perso-
na’. Asi, el conductismo propina un golpe severo al autoconocimiento
y desdibuja la perspectiva de la primera persona, dando prioridad a la
perspectiva de la tercera persona.

En la primera parte pretendo centrarme en una posiciéon conductis-
ta particular: la de Gilbert Ryle en The Concept of Mind*. Esta obra
—por demids controvertida—, tira por la borda los principios del dua-
lismo cartesiano y, con ello, el modo mas popularmente aceptado en el
que el hombre se concibe a sf mismo.

Mi intencidn es, en primera instancia, exponer los puntos basicos y
reconstruir los argumentos de la teorfa ryleana de la mente, para mostrar
qué implicaciones tiene esta teoria en el autoconocimiento. No pretendo
disminuir o restar importancia a la obra de Ryle, por el contrario, creo
que The Concept of Mind es un texto fundamental y muchas de sus
intuiciones y argumentos siguen teniendo validez y pertinencia. A pesar
de ello, pienso que el texto de Ryle carece de una comprension cabal de
los tipos de relaciones que se pueden dar entre una mente y sus con-

*En los manuales introductorios de filosoffa de la mente se suele confrontar siem-
pre al dualismo contra el conductismo, como tesis y antitesis. Dos ejemplos son los estu-
dios de William Bechtel y Stephen Priest. Cfr. William BECHTEL: Philosophy of Mind.
An Overview for Cognitive Science, Lea 1988; cfr. Stephen PRIEST: Theories of the
Mind, Houghton Mifflin Company 1992 (versién castellana de Carmen Garcfa y Susana
Nuccetelli: Teorias y filosofias de la mente, Madrid: Catedra 1994). El problema con
este tipo de manuales es que suelen cometerse generalizaciones. El fundacionalismo car-
tesiano no sélo puede contrastarse con las tesis conductistas. Excelente ejemplo de otro
tipo de criticas, es el texto de Laurence BONJOUR: “Can Empirical Knowledge Have a
Foundation?”, en: American Philosophical Quarterly 15 (1978), pp. 1-14.

*Cfr. Gilbert RYLE: The Concept of Mind, University of Chicago Press 1949. Uti-
lizo la version castellana de Eduardo Rabossi: El concepto de o mental, Buenos Aires:
Paidés 1967.

Topicos 31 (20006)



106 MARIO GENSOLLEN

tenidos. Mi critica y posicion en el debate, siguiendo las sugerencias de
Wittgenstein y Stanley Cavell, ocuparan la segunda parte.

La tesis que defenderé es sencilla. Pretendo negar la implica-
cioén ryleana de dos tesis que, a mi parecet, son independientes. Por un
lado, Ryle afirma que el dualismo cartesiano es falso dado que se funda-
menta en una comprension incorrecta de la geografia légica de nuestros
conceptos ordinarios. Por otro, Ryle asegura que nuestro modo de rela-
cionarnos con nosotros mismos no dista mucho del modo en el que nos
relacionamos cognoscitivamente con otras personas. En otras palabras,
para Ryle, que el dualismo cartesiano sea falso patece implicar que el
autoconocimiento no puede ser superior al conocimiento que podemos
tener de otro ser humano. Argumentaré, insisto, que dicha implicacién
es aparente. Por un lado, pienso que se puede sostener plausiblemente,
desde diversos angulos, que el dualismo cartesiano se fundamenta en el
embrujo que nos produce nuestro lenguaje ordinario. Usando términos
wittgensteinianos, el dualismo de Descartes sélo serfa una forma de ha-
blar que nos hemos tomado al pie de la letra. Por otro, creo que Ryle su-
fre el padecimiento clasico de la epistemologia moderna. Carece de una
comprension suficiente de los modos en los cuales el hombre comercia
ordinariamente consigo mismo, el mundo y sus congéneres. Para Ryle,
como para la mayoria de los filésofos postcartesianos, dichas relaciones

se dan exclusivamente en el terreno cognoscitivo.

1.

La exposicién que realizaré a continuacién se dard en dos momentos.
Primero, expondré la tesis ryleana segin la cual el dualismo se
fundamenta en una incomprension de la logica de nuestros conceptos:

Tal es, en sintesis, la doctrina oficial. Me referiré a ella, a me-
nudo, con deliberado sentido peyorativo, como “el dogma
del fantasma en la maquina”, que espero poder probar co-
mo enteramente falso, y no sélo en parte sino en principio.
No es, meramente, un conjunto de errores. Es un gran error
y un error de tipo particular: un error categorial. Presenta

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 107

los hechos de la vida mental como si pertenecieran a un ti-
po o categoria légica (o un conjunto de tipos o categorias)
cuando en realidad pertenecen a otra. En consecuencia, el
dogma es un mito filoséfico. Al tratar de destruir este mi-
to probablemente se considere que estoy negando hechos
conocidos de la vida mental de los seres humanos y mi pre-
tensién de que no hago mas que rectificar la 16gica de los
conceptos referentes a la conducta mental probablemente
sea rechazada como mero subterfugio®.

Me referiré a esta tesis, usando el nombre con el cual la bautiza Ryle,
como el dogma del fantasma en la maquina.

En un segundo momento, expondré la tesis segin la cual el autoco-
nocimiento y el conocimiento de los otros estan en el mismo plano:

Las cosas que puedo descubrir acerca de m{ mismo son si-
milares a las que puedo descubrir respecto de los demas
y los métodos para hacerlo son, aproximadamente iguales.
La diferencia que existe en el monto de los datos obtenidos
provoca una diferencia de grado entre lo que puedo saber
acerca de mi mismo y lo que puedo saber acerca de otro,
pero esta diferencia no juega en favor del autoconocimien-
to. En muchos casos importantes me resulta mas facil llegar
a establecer lo que deseo saber acerca de otro, que estable-
cer el mismo tipo de cosas respecto de mi mismo. En otras
cuestiones importantes ocurre lo contrario. Pero en princi-
pio, las maneras mediante las que Juan Pérez descubre acer-
ca de Juan Pérez son las mismas —aunque haya diferencias
de orden practico— mediante las que Juan Pérez descubre
cosas acerca de José Gonzalez®.

Me referiré a esta tesis, siguiendo a Ryle, como el mito del doble acceso
privilegiado.

SRYLE: El concepto de lo mental, p. 19.
SRYLE: El concepto de lo mental, p. 139.

Topicos 31 (20006)



108 MARIO GENSOLLEN

1.1. El dogma del fantasma en la maquina

Antes que nada, unas cuantas precisiones. Primero, Gilbert Ryle, en
The Concept of Mind, presenta una teorfa de la mente, no afiadiendo
informacién nueva, sino aclarando y corrigiendo la geografia 16gica de
nuestros conceptos ordinarios acerca de la mente y lo mental. Para Ryle,
como para casi todo filésofo del lenguaje ordinario, la filosofia es tera-
péutica. Su pretensién nunca debe ser formular tesis o doctrinas, sino
aclarar confusiones conceptuales. La filosoffa, en este sentido, nunca es
un conjunto de tesis sistematicamente ordenadas, no es algo substancial,
es una actividad cuyo objetivo es luchar “contra el embrujo de nues-
tro entendimiento por medio de nuestro lenguaje”” (Wittgenstein en las
Philosophische Untersuchungen).

Segundo. Ryle es un conductista y permite que le llamemos de
tal modo, sin embargo, su conductismo es I6gico. Ryle no pretende en-
trometerse en cuestiones de orden metafisico ni ontolégico, sino que se
mueve en un plano puramente semantico. Por esta razén, es un error
considerar a Ryle un materialista. Dado que no hay compromiso onto-
légico ni metafisico, por su método (filosofia del lenguaje ordinario) y
por su posicién filosofica (conductismo logico), Ryle no niega en ningtin
momento la existencia de un alma inmaterial, o una vida después de la
vida. Ryle se limita a afirmar que no es necesario recurrir a estas ideas
para explicar los sucesos ordinarios que estan relacionados con lo que
todos entendemos por “mente” y “mental”’. Aunque esta tesis, a su vez,
sea también sumamente controvertida®.

" Philosophische Untersuchungen §109. Utilizo la version castellana de Alfonso
Garcia y Ulises Moulines: Investigaciones filosoficas, Barcelona: Instituto de Investi-
gaciones Filoséficas-Critica 1988.

$Existe un argumento tipico del dualismo para oponerse tanto al materialismo co-
mo al conductismo. Priest presenta la variante del argumento contra el materialismo, sin
embargo, dicho argumento aplica igual para el conductismo: “El punto decisivo es el
siguiente: por compleja o detallada que sea la descripcion fisica [aqui, “fisica’ se puede
intercambiar por ‘conductual’], jamas llega ésta a capturar lo que menciona una descrip-
cién mental. De una lista de hechos puramente fisicos, por larga que sea, no se sigue
légicamente ningtin hecho mental sobre el mundo. Si ello es asi, entonces lo mental no
puede ser ‘reducido’ a lo fisico, ni tampoco ‘eliminado por explicacién’. Lo mental es
demasiado real”, en: PRIEST: Teotias y filosofias..., p. 24. Lo importante de este ar-

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 109

Tetrcero y ultimo. La intencién de Ryle en The Concept of Mind
es diluir la oposicién entre mente y materia. Para ello, no recurrira a las
tradicionales posturas que reducen lo mental a lo material (materialismo),
ni lo material a lo mental (idealismo): “Si mi argumento es cortecto se
siguen algunas consecuencias interesantes. En primer lugar, se diluye la
consagrada oposicién entre mente y materia, aunque de una manera dife-
rente de como se la diluye en las igualmente consagradas reducciones de

la materia a la mente o de ésta a aquélla™

. En otras palabras, Ryle intenta
acabar con la concepcién dualista sin caer en reducciones, poniendo fin
al debate historico entre materialismo e idealismo.

A continuacién expondré los argumentos de Ryle contra el dualis-
mo. En primera instancia, recurre al debilitamiento de la posicién dua-
lista a partir del sentido comun. En un segundo momento, presenta su
consagrada teorfa del error categorial, mostrando la incongruencia del
dualismo cartesiano como una teorfa que pretende explicar al hombre a

partir de una supuesta naturaleza bipartita.

1.1.1. Debilitamiento por el sentido comun

Desde el inicio de The Concept of Mind, Ryle afirma que en nues-
tra vida diaria se muestra la habilidad nata que tenemos para aplicar
adecuadamente conceptos referentes a lo mental:

Maestros y examinadores, magistrados y criticos, histo-
riadores y novelistas, confesores y oficiales, patronos,
empleados y socios, padres, amantes, amigos y enemigos:
todos saben como solucionar los problemas que a diario les

gumento es que critica de manera interna al conductismo légico. Si las pretensiones de
este son semdnticas (reducir semanticamente una oracién mental por una conductual sin
pérdida de significado), dicho argumento tira por la borda al conductismo légico. Creo
que éste es uno de los puntos que marcan su debilidad. Por esta razén, pienso que los
andlisis de Wittgenstein son mds apropiados y, por lo mismo, me parece una exageracion
o un malentendido calificar al filésofo austriaco como un conductista légico. Bastan sus
andlisis sobre filosofia de la psicologia para corroborar este punto, en especial, cfr. Letzte
Schriften tiber die Philosophie der Psychologie, Band II, Das Innere und das AuBere.
RYLE: El concepto de lo mental, p. 24.

Topicos 31 (20006)



110 MARIO GENSOLLEN

plantean el caricter y el intelecto de los individuos que tra-
tan. Pueden ponderar su comportamiento, valorar su pro-
greso, comprender sus palabras y sus actos, descubrir sus
motivaciones y entender sus bromas. Si se equivocan, saben
cémo corregir sus errores. Pueden influir deliberadamente
en ellos por medio de la critica, del ejemplo, de la ense-
flanza, del castigo, del soborno, de la burla y de la persua-
sion, modificando su actitud ulterior conforme a los resul-
tados obtenidos. Al describir la mente de los demas y al
influirla, todos usan, con mayor o menor eficacia conceptos
relativos a facultades y operaciones mentales. Han apren-
dido a usar, en situaciones concretas, adjetivos referentes
al comportamiento y a lo mental, tales como “cuidadoso”,
“estupido”, “logico”, “distraido”, “ingenioso”, “vanidoso”,
“metddico”, “crédulo”,; “agudo”, “duefio de si mismo”, y
asi siguiendo!’.

Para Ryle, todos poseemos ya, y de manera implicita, un amplio cuet-
po de informacién sobre lo mental. Podemos, sin necesidad de apelar
a ningin tipo de reflexion filoséfica, decidir cudando una persona actia
de manera inteligente o torpe, ejerce autodominio o se deja arrastrar por
sus pasiones, es intuitiva, perspicaz, etcétera. Sin embargo, a pesar de esta
habilidad casi natural para aplicar conceptos mentales adecuadamente en
casos concretos, no todos podemos correlacionarlos de manera satisfac-
toria y, mas aun, nuestra idea de qué es la mente puede estar atrofiada por
un malentendido de las reglas l6gicas que gobiernan el uso de nuestros

conceptos ordinarios acerca de lo mental!!

. Algo similar sucede con el
lenguaje. Una persona es capaz de utilizar de manera satisfactoria su len-
gua materna y, sin embargo, no poder enunciar sus reglas gramaticales!?.

La tarea de Ryle en The Concept of Mind, como él mismo lo menciona,

YRYLE: El concepto de lo mental, p. 13.

"Cfr. RYLE: El concepto de lo mental, p. 13.
2Cfr. Stanley CAVELL: Must we mean what we say? A Book of Essays, Cambridge
University Press 1998, p. 4.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 111

sera rectificar la geografia logica de nuestros conceptos ordinarios acerca
de lo mental.

Por lo tanto, con toda certeza, no necesitamos recurtit en modo
alguno a la distincién cartesiana entre res cogitans y res extensa para
formular juicios precisos acerca de lo mental en nuestro dfa a dfa. Y
no solo eso, pues los conceptos que usamos para entender y valorar
las acciones de los demas no se dejan tipificar con nitidez en ninguna
de las dos categorias implicadas por la “distincién real” cartesiana entre
lo mental y lo material. Asi, con este hecho tan simple, Ryle apela al
sentido comun para hacer notar lo vano que resulta apelar al dualismo.

Como primera conclusion, Ryle afirma que el afejo problema
“mente-cuerpo” parece suscitarse sélo cuando se da la reflexién filo-
sofica, y ello se deberfa al mal uso del lenguaje ordinario que hacen los
filésofos y a la logica que rige sus conceptos. Asi, la filosofia es terapia
para filésofos, dedicada a curar los males que ella misma ha engendrado.

De este modo, el problema “mente-cuerpo” se habria originado con
la teorfa de la mente cartesiana en el siglo diecisicte. Ryle se dard a la
tarea de mostrar cémo la fallida comprension de la légica de nuestros
conceptos ordinarios nos conduce a la falsa creencia de que existe un
problema con lo mental, del cual el dualismo serfa su solucion.

1.1.2. El error categorial

Ryle se refiere despectivamente al dualismo, como él mismo acepta
irénicamente, como el dogma del fantasma en la maquina, o como la
doctrina oficial, dada la influencia que ha tenido en la historia. Esquema-
ticamente, Ryle afirma que el dualismo cartesiano supone tres tesis:

1. Que tanto la mente como el cuerpo existen, y ambos pueden ca-
racterizarse bajo las mismas categorias 1ogicas.

2. Que lo corporal es espacio-temporal, publicamente observable, y
susceptible de ser explicado por leyes mecanicas.

Topicos 31 (20006)



112 MARIO GENSOLLEN

3. Que lo mental, por el contrario, es s6lo temporal, sus funciones
son asunto privado de la mente misma, y sélo es susceptible de
ser explicado por misteriosas leyes no mecanicas.

El dualismo, ademds, suscitarfa un par de problemas que quedarian
como remanentes a los filésofos postcartesianos (principalmente a
Malebranche!® y a Leibniz!*):

1. ¢Cémo una mente puede conocer lo que estd sucediendo dentro
de otra mente?, o bien, scémo una mente puede saber que hay
otras mentes ademas de ella? Este problema generé lo que suele

conocerse como el escepticismo de otras mentes!>.

2. ¢Coémo las mentes pueden afectar a los cuerpos y éstos a éstas?

BFrente al problema postcartesiano de cémo una mente puede afectar a los cuerpos
y éstos a éstas, Malebranche, al igual que otros dualistas, sostuvo que no hay relaciones
causales entre mentes y cuerpos. Aunque sostenfa que hay mentes y cuerpos, y que no
hay cuerpo alguno que sea una mente, ni mente alguna que sea un cuerpo, también
sostuvo que la mente no esta en el cuerpo, ni el cuerpo en la mente, sino que ambos
existen s6lo en Dios, quien mantiene y causa la sucesién de sucesos tanto mentales
como fisicos. Dios intervendria en cada ocasion (de ahi el nombre de ocasionalismo a
su teorfa), para mantener y causar las aparentes relaciones causales entre lo mental y lo
fisico. Cfr. MALEBRANCHE: Dialogues on Metaphysics and Religion, version inglesa de
M. Ginsberg, Londres 1923.

AL igual que Malebranche, Leibniz niega la interaccion causal entre mentes y cuer-
pos. Dice Stephen Priest: “Leibniz acepta que los sucesos mentales puedan tener efectos
mentales y que los sucesos fisicos puedan tener efectos fisicos, pero niega que los suce-
sos mentales puedan tener efectos fisicos o que los sucesos fisicos puedan tener efectos
mentales. Para ilustrar su teorfa, nos invita a comparar las operaciones de la mente y
las operaciones del cuerpo con dos relojes, cada uno de los cuales marca perfectamen-
te todo el tiempo. Dios ha sido el iniciador, mediante una armonia preestablecida, de
ambas cadenas causales: la cadena causal de sucesos mentales en la mente y la cadena
causal de sucesos fisicos en el cuerpo. Segun Leibniz, esto asegura un orden de ambos
tipos de sucesos que puede inducirnos a creer que estan causalmente relacionados entre
s{”, en: PRIEST: Teorias y filosofias. .., p. 22.

Este problema ha sido examinado ejemplarmente por Stanley Cavell. Cfr. Stanley
CAVELL: The Claim of Reason, Oxford University Press 1999 (Especialmente la segun-
da y cuarta parte de la obra).

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 113

Hasta este punto, Ryle no ha emitido un veredicto definitivo contra el
dualismo de Descartes. Ha proporcionado argumentos desde el sentido
comun para mostrar su inutilidad para dar cuenta de lo mental, y ha
mostrado que adoptar la postura dualista genera problemas de los cuales
es dificil salir avante. Ahora, efectuard su critica directa. En resumen,
Ryle piensa que el dogma del fantasma en Ia maquina “es un gran error
y un error de tipo particular: un error categorial”!®.

¢A qué se refiere Ryle cuando habla de error categorial? Las inter-
pretaciones tipicas de este andlisis ryleano suelen tipificarse en lecturas
de tipo ontoldgico, metaférico o semantico. A mi parecer, las prime-
ras dos tienen deficiencias si se contrastan con el método y propuesta
de Ryle. La dltima me parece la mas eficiente para entender lo que éste
filésofo pretendia.

1.1.2.1. Lectura ontolégica

La lectura ontoldgica es, quiza, la mas tipica. Stephen Priest es un
ejemplo claro de este tipo de interpretacion:

Aunque a Ryle no le gusta el término “ontologfa”, ésta es la
rama de la filosoffa cuya tarea consiste en decidir qué exis-
te. De acuerdo con esto podrfamos decir que la tesis de
Ryle es que, por una mala comprensién del funcionamiento
del lenguaje en sus contextos corrientes cotidianos, come-
temos errores ontolégicos. Por el uso equivocado de con-
ceptos genéricos o abstractos, tendemos a postular la exis-
tencia de entidades que en realidad no existen. Al pensar asi
modelamos nuestras ideas sobre cosas que nos son familia-
res y de ahi que al creer en entidades adicionales que sean
objetos fisicos, pensemos en ellas como objetos no-fisicos,
extrafios y fantasmales. El propésito de EI concepto de lo
mental es corregir este habito de nuestro pensamiento y en
particular, mostrar que la palabra “mente” no es el nom-
bre de una entidad extrafia y no-fisica sino que se refiere a

YRyLE: El concepto de lo mental, p. 19.

Topicos 31 (20006)



114 MARIO GENSOLLEN

numerosas habilidades y realizaciones con las que estamos
familiarizados, tales como imaginar, creer, conocet, resolver
problemas, percibir y desear!”.

La interpretacion de Priest del error categorial ryleano sugiere, equi-
vocadamente, que este error es ontologico. Ryle nunca adopta compro-
misos ontolégicos ni metafisicos. Cuando este filésofo habla de error
categorial referido a la mente nunca quiere decir que ésta no exista, o
que su existencia se limite a disposiciones y sucesos conductuales. Ryle
pone fuera de juego cualquier aspecto ontologico. Quien quiera creer en
la existencia de la mente como algo no-fisico, puede creerlo, pero se-
manticamente no es necesario para dar cuenta de lo que habitualmente
consideramos como mental. En otras palabras, no es lo mismo decir “no
existe la mente, sino s6lo conductas o disposiciones”, a decir “toda ora-
cién mental se puede traducir a una oracion disposicional”. Es mas, decir
que no existe serfa cometer otro error categorial, dado que la existencia
serfa una categorfa bajo la cual caerfan tanto lo corporal como lo mental,
y dicha coincidencia de categorias es lo que Ryle pretende negar'®.

1.1.2.2. Lectura metaforica

Este tipo de lectura se ha dado principalmente en los circulos de filo-
soffa hermenéutica. Para los hermeneutas, el andlisis del error categorial
ryleano se presta para dar cuenta de las caracteristicas del lenguaje me-
taférico. Asf lo vio Paul Ricoeur, por ejemplo, en La métaphore vivel?.
Como Ricoeur lo menciona repetidas veces en la obra®’, la trasgresion
categorial, vinculada directamente con el error categorial ryleano, es una

forma bastante completa de entender una metafora.

YPRIEST: Teorias y filosofias. .., p. 68.

!8Ryle es bastante cuidadoso al afirmar que mente y cuerpo “existen”. Pues, para
decir que ambos “existen”, es necesario aclarar que, incluso, hablamos de dos sentidos
distintos de “existencia”. Cfr. RYLE: El concepto de lo mental, pp. 24-25.

YCfr. Paul RICOEUR: La métaphore vive, Paris: Editions du Seuil 1975. Utilizo la
version castellana de Agustin Neira: La metafora viva, Madrid: Trotta-Ediciones Cris-
tiandad 2001.

P Cfr. RICOEUR: La metifora viva, pp. 33, 122, 174, 229, 263, 311, 331.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 115

El defecto de esta lectura, a mi patecer, es que puede sugerir al-
go contrario a lo que Ryle pretende mostrar. Para él, el error que solemos
cometer al hablar de la mente es concebirla como algo oscuro o fantas-
mal. Si afirmamos que el error categorial muestra nuestra equivocacion
al tomar una metafora por lenguaje factico (“mente” serfa una metafora
para hablar de algo oculto, quizas inefable o incomprensible), la mente
permaneceria como algo oscuro o fantasmal, y esto es lo que Ryle intenta
negat.

1.1.2.3. Lectura semantica

Para Ryle se dan dos tipos de errores categoriales, segun los ejem-
plos que expone en The Concept of Mind. Se puede dar un error ca-
tegorial cuando no sabemos el significado de una palabra, o cuando no
sabemos aplicarla adecuadamente a un contexto concreto: “A un extran-
jero que visita Oxford o Cambridge por primera vez, se le muestran los
colleges, bibliotecas, campos de deportes, museos, departamentos cien-
tificos y oficinas administrativas. Pero luego pregunta: “Dénde esta la
Universidad?” 72!, También existen errores categoriales cometidos por
personas capaces de usar conceptos pero que, errbneamente, los asignan
a tipos légicos distintos de aquellos a los que pertenecen:

Un estudiante de ciencias politicas aprende cuiles son las
diferencias entre las Constituciones britanica, francesa y
americana. También, cuiles son las diferencias y relacio-
nes entre el Gabinete, el Parlamento, los Ministerios, los
Jueces y la Iglesia de Inglaterra. Pero se siente desconcerta-
do cuando se le pregunta por las relaciones entre la Iglesia,
el Ministerio del Interior y la Constitucion Inglesa, porque
mientras que las dos primeras son instituciones, la Gltima no
lo es, en el mismo sentido de la palabra; de modo tal que las
relaciones que se afirman o niegan entre la Iglesia y el Mi-
nisterio no pueden ser afirmadas o negadas de cualquiera de
ellas y de la Constitucion Inglesa. “La Constitucion Inglesa”

HRYLE: El concepto de lo mental, p. 19.

Topicos 31 (20006)



116 MARIO GENSOLLEN

no tiene el mismo tipo légico que “Ministerio del Interior”
9522

e “Iglesia de Inglaterra
A este segundo tipo de error categorial pertenece el que comete el dua-
lista al hablar de la mente.

En otras palabras, Ryle afirma que un error categorial es una con-
fusion del tipo légico al que pertenece un término. “Mente”, en este
sentido, no pertenece al mismo tipo légico que “cuerpo”. Cuando dos
términos pertenecen a la misma categorfa o tipo logico pueden ser pues-
tos en conjuncién o disyuncion. Esto no sucede con el caso de “mente”
y “cuerpo”. En conclusién: “Es perfectamente correcto decir, con ciet-
ta ‘tonada’ 16gica, que hay mentes y decir, en otra ‘tonada’ 16gica, que
hay cuerpos. Pero estas expresiones no indican dos tipos diferentes de
existencia debido a que ‘existencia’ no es una palabra genérica como ‘co-
loreado’ o ‘sexuado’. Dichas expresiones ofrecen dos sentidos distintos
de ‘existir?,

Para Ryle, “mente” no sera el nombre de una entidad extrafia y no-
fisica, sino que se refiere a numerosas habilidades y realizaciones con
las que estamos familiarizados: imaginar, creer, conocet, resolver proble-
mas, percibir, desear. El error categorial se da cuando después de ver a un
hombre desear, amar, creer en sus convicciones, ser inteligente y a veces
actuar con torpeza, preguntaramos, al igual que el extranjero en Cam-

bridge, ¢dénde esta su mente?

1.2. El mito del doble acceso privilegiado

Si concebimos que la mente constituye un mundo distinto al fisi-
co, seguramente pensaremos que la forma en la que la mente determina
sus contenidos es la contrapartida a la forma en que se descubren los
contenidos del mundo fisico: “Mediante la percepcion sensorial deter-
minamos lo que existe y acaece en el espacio, de modo que lo que existe
o acaece en la mente debe ser determinado, también, mediante la per-

ZRYLE: El concepto de lo mental, p. 20.
BRYLE: El concepto de lo mental, pp. 24-25.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 117

cepcién, aunque de un tipo diferente y mas refinado, que no requiere el
funcionamiento de groseros érganos corporales”.

También, si concebimos que mente y cuerpo constituyen mun-
dos distintos, y el modo de determinar los contenidos de uno y otro
mundo también son distintos, de igual manera puede concebirse que la
mente posee una facultad de aprehender sus propios estados y operacio-
nes superior a la que posee para aprehender los hechos del mundo ex-
terno. Esta aprehension ha sido caracterizada, segin los partidarios del
dogma del fantasma en la maquina, como constante y libre de errores.

Ryle resume asi las tesis de la doctrina oficial respecto a la infalibili-

dad y transparencia del autoconocimiento:

1. La mente no puede evitar el acaecimiento de un conocimiento
directo y constante de todo lo que ocurre en su mundo privado.

2. La mente puede escrutar deliberadamente algunos de sus propios
estados y operaciones mediante una percepcion no-sensorial.

3. Tanto la conciencia como la introspeccién estan libres de error (el
conocimiento obtenido a través de ellas es infalible).

4. Por tanto, concluye Ryle: “La mente tiene un doble acceso privile-
giado a sus propios estados que hace que este autoconocimiento
sea superior en calidad y anterior en génesis a su aprehension de
otras cosas”%.

Para Ryle, esta imagen del autoconocimiento, como contrapartida de la
aprehension de los objetos del mundo fisico, tiene una fundamental li-
mitacién: mientras puedo tener conocimiento ditecto de mis propios
estados y operaciones, no puedo tenetlo de los de otras personas. Sola-
mente a partir de complejas y endebles inferencias efectuadas a partir del
comportamiento de sus cuerpos puedo concluir que también tienen una
mente. Esta limitacion se trasluce en el surgimiento del ya mencionado
escepticismo de otras mentes.

XRYLE: El concepto de lo mental, p. 138.
BRYLE: El concepto de lo mental, p. 138.

Topicos 31 (20006)



118 MARIO GENSOLLEN

Frente a esta imagen cartesiana del autoconocimiento como trans-
parente e infalible, Ryle formula dos tesis:

1. La mente no es un segundo teatro, ni la conciencia ni la introspec-
cion descubren las representaciones que se dan en él, dado que
sus supuestos objetos son miticos.

2. Las teorfas oficiales sobre la conciencia y la introspeccion son sim-
ples confusiones logicas, sin que esto implique que no podemos
llegar a conocer algo respecto de nosotros mismos. En otras pala-
bras, las cosas que puedo descubrir acerca de mi mismo y de otro
son similares, y los métodos, aproximadamente iguales.

Para Ryle, esta nueva imagen que ofrece tira por la borda la idea del doble
acceso privilegiado, pero también deja de lado el problema que suscitaba
respecto a las otras mentes (el escepticismo de otras mentes se diluye
en su nueva imagen). En sus palabras: “Dejar de lado las esperanzas
del ‘acceso privilegiado’ implica dejar de lado el temor al aislamiento
epistemolégico. Con las dulzuras del solipsismo perdemos también sus

amarguras”°,

1.2.1. El mito de la conciencia

Ryle propone considerar algunos modos en lo que se usan, en
la vida cotidiana, los términos “consciente” y “conciencia”. Con ello
quiere mostrar cémo la concepcién de la conciencia como un acceso
privilegiado a nuestros contenidos mentales no tiene sentido cuando no
estamos comprometidos con alguna teotfa filoséfica. Este tipo de anali-
sis, tipico en la filosoffa del lenguaje ordinario, carece de la potencia y el
rigor con el que otros filésofos como Austin o Wittgenstein lo llevaban
a cabo. Ryle, comenta Stanley Cavell, suele hacer generalizaciones bur-
das a partir de andlisis de este tipo, perdiendo de vista, frecuentemente,
el objetivo de ellos: aclarar conceptos, no proponer teorias®’. Este, a mi

®RYLE: El concepto de lo mental, p. 139.
FCfr. CAVELL: Must we mean. .., p. 1ss.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 119

parecet, es el error clave que lleva a Ryle a formular su tesis del mito del
doble acceso privilegiado.

Ryle propone cinco usos cotidianos de los términos “conciencia” y
“consciente”, de los cuales sélo le interesa enfatizar el quinto: se dice
que alguien es consciente de, por ejemplo, una sensacion, cuando presta
atencion a ella. Segin este uso, estar o ser consciente de algo, es
prestar atencion a ello.

Si seguimos esta idea de Ryle, segun la cual la conciencia serfa un
estado de constante alerta de lo que nos acaece, su argumento parece
tener mucha fuerza:

Elhecho de que una persona preste atencion a sus sensacio-
nes organicas no implica que no pueda equivocarse respec-
to de ellas. Puede cometer errores acerca de sus causas y de
su ubicacién. Mas aun, puede equivocatse respecto de si son
reales o imaginarias, como en el caso de los hipocondtiacos.
“Estar prestando atencién” no denota la efectivizacion de
certidumbres cognitivas®®,
El problema de este argumento, su debilidad interna por decirlo de al-
guna manera, radica en que se fundamenta en una tesis débil: que ser
consciente se reduzca a prestar atencion, segin lo deduce Ryle de su
andlisis de usos lingtisticos cotidianos.

Adelantandome un poco a la critica que efectuaré en la segunda
parte, también habriamos de preguntarnos si, dejando de lado el caso pa-
tologico del hipocondriaco, que cometamos errores acerca de las causas
y ubicacién de nuestros contenidos mentales, implica que también po-
damos equivocarnos respecto a su simple acaecimiento. Asi, parece que
podtia sobrevivir cierto privilegio del autoconocimiento a partir de la
autoridad de la primera persona.

Continuando con Ryle, para ¢l es un mito que el sujeto tenga conoci-
miento directo e inmediato de sus contenidos mentales, el cual no puede
ser erréneo. La creencia en que las cosas que una mente hace o experi-
menta son autorreveladoras siempre, y que esto es lo que define y carac-

BRYLE: El concepto de lo mental, p. 141.

Topicos 31 (20006)



120 MARIO GENSOLLEN

teriza a la mente, tienen su origen en dos hechos: la nocién protestante de
conciencia, y en un ejemplo de paradptica. Asi, Ryle estaria derribando la
idea cartesiana de que la mente se define en términos de transparencia.
Ryle no quiere que se le malinterprete. El no pretende decir que los
procesos mentales sean inconscientes, mas bien, propone lo siguiente:

1. Normalmente sabemos lo que nos acaece mentalmente, pero no
es necesario inventar historias acerca de la transparencia de la
mente para explicar cémo es que lo logramos.

2. Conocer lo que nos ocurre mentalmente no implica la vigi-
lancia constante de nuestro hacer y sentir, sino, solamente, la
inclinacion interalia a relatarlo cuando estamos en un estado de
animo propicio.

3. Y, el hecho de que sepamos normalmente lo que nos pasa, no
implica que vayamos a tropezar con acaecimientos de caracter
fantasmal.

Para mostrar la relevancia y pertinencia de su propuesta, la cual niega
el acceso privilegiado a través de la conciencia, Ryle enuncia cinco argu-
mentos:

a) La objecién fundamental a la teorfa de que la mente conoce lo que le
acaece debido a que los acontecimientos de cardcter mental son, por
definicién, conscientes o autoluminosos, es que no existen tales acon-
tecimientos. Sin embargo, hay también otras objeciones que pueden
aceptarse con independencia del rechazo del dogma del fantasma
en la maquina.

b) Un argumento persuasivo: nadie que sostenga una teorfa filoséfica
tratard de probar sus afirmaciones facticas diciendo que las descubrié
a través de la conciencia.

©) Se supone que ser conscientes de los estados y operaciones menta-
les, o bien es conocerlos, o bien es poseer el fundamento necesario

Topicos 31 (2000)



d)

CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 121

y suficiente para adquirir tal conocimiento. Pero afirmar esto es abu-
sar de la logica y de la gramatica del verbo “conocer”; pues no tiene
sentido hablar de conocer o de no conocer este trueno o esa punzada
de dolor, esta supetficie coloreada o este acto de extraer una conclu-
si6on o de comprender una broma. Estos acusativos —dice Ryle—,
no pertenecen al tipo de los que tienen que aparecer a continuacién
del verbo “conocer”.

No hay contradiccion, para Ryle, en decir que alguien podria equivo-
carse al reconocer su estado de dnimo, pues la gente lo hace cons-
tantemente. Por ejemplo, supone que sabe cosas que son falsas, o se
engafia respecto de sus propias motivaciones.

Aunque no se afirme que la autorrevelacion inherente a cualquier es-
tado o proceso mental requiera un acto especial de atencién o consti-
tuya una operacioén cognitiva distinta, aquello de lo que soy consciente
es un proceso de inferencia, diferente de lo aprendido al inferir. Si és-
te fuera el caso, pareceria tener sentido preguntar si, de acuerdo a la
doctrina, no soy también consciente de ser consciente de inferir, esto
es, si no estoy en condiciones de decir “ahora estoy detectando el he-
cho de que ahora estoy deduciendo tal y cual cosa de tal o cual otra”.
Entonces, no habria un punto final. La conciencia serfa como una
cebolla cuyo inagotable numero de capas rodeatfa a cualquier estado
o proceso mental. Si se rechaza esta conclusion, tiene que admitirse
que algunos elementos que forman parte de procesos mentales no
son, en si mismos, cosas de las que podamos ser conscientes. Ta-
les elementos son los que constituyen la supuesta apariencia de los
procesos mentales. En consecuencia, “consciente” no podria ya ser
considerado como parte de la definicion de “mental”.

Para Ryle, como se ve en el primer argumento, la objeciéon central

contra el mito de la conciencia es que sus supuestos objetos son miticos.

Segin €l, el argumento que sostiene que dichos objetos son auténticos

es que la conciencia nos ofrece un testimonio directo e indudable de su

existencia. Dado que la conciencia es un mito, tal cual se entendfa en

Topicos 31 (20006)



122 MARIO GENSOLLEN

el dualismo, sus objetos deben necesariamente ser miticos. Asi concluye
Ryle su desmantelamiento del mito y su recomposicion de la conciencia
sin acceso privilegiado.

1.2.2. El mito de la introspeccion

Existen, segin Ryle, dos sentidos en los cuales entender el término
“introspeccion”. En el sentido ordinario, el adjetivo “introspectivo” se
dice de alguien que presta una atencién mas que normal a los problemas
tedricos o practicos que le plantea su caracter, o bien, que denota una an-
siedad anormal frente a ellos. Por otro lado, en un sentido técnico, se ha
usado el término “introspeccion” para denotar un tipo de percepciéon no
sensible mediante el que la mente observa —en un sentido no-6ptico—
sus estados o procesos mentales.

La introspeccién ha sido la contrapartida de la percepcion sensorial,
segun Ryle, en tres aspectos principales:

1) Mientras que en la percepcion las cosas que se miran o se escuchan
son objetos publicos, susceptibles de ser observados o escuchados
por cualquiera; en la introspeccién, unicamente el poseedor de un
estado o proceso mental es capaz de observatlo introspectivamente.

2) Mientras que la percepcion sensorial presupone el funcionamiento de
6rganos corporales, la introspeccion no presupone el funcionamiento
de ningun 6rgano corporal.

3) Mientras que la percepcién sensorial no esta exenta de la posibilidad
de errores o ilusiones, la introspeccion es infalible.

Ahora, cabria hacer la siguiente pregunta: scudl es la diferencia en-
tre los datos obtenidos por la introspeccion de aquellos obtenidos por
la conciencia? ILa respuesta es sencilla. La introspeccién es una opera-
cién que presupone atencion y que soélo se realiza ocasionalmente. En
cambio, se supone que la conciencia es un elemento constante de to-
dos los procesos mentales y no requiere un acto especial de atencion.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 123

Hacemos introspeccién buscando respuestas a problemas particulares,
mientras que somos conscientes queramos o no.

Aun cuando no se aceptara, dice Ryle, que los objetos de la intros-
peccién carecen de la propiedad que se les atribuye (privacidad) —y, por
tanto, son miticos—, Ryle formula tres objeciones centrales contra la
idea de acceso privilegiado a través de la introspeccion:

1. Ryle observa que si la introspeccion existiera, ello nos obligaria
a admitir que hay una especie de conciencia de la conciencia, lo
cual significa que estamos realizando dos actos mentales de ma-
nera simultanea. Ryle duda mucho de que esta suerte de accién
mental gemela tenga alguna vez lugar. No niega que tenga sentido
hablar de “atencién indivisa”, admitiendo con ello la posibilidad
contraria de la atencién dividida (como cuando uno esta distraido
o realiza simultineamente dos tareas). Sin embargo, Ryle piensa
que este fendmeno queda mejor explicado por nuestra capacidad
de dirigir intermitentemente nuestra atenciéon de una tarea a otra.

2. Ryle plantea, en adicién, un problema serio para todo aquél que
cree en la introspeccion: scémo sabes que realizas una introspec-
cién? Si yo sé que realizo una introspeccion mediante la intros-
peccién, entonces parece que se requerirfan tres actos mentales
simultaneos: el acto original, mi introspeccién de ese acto y, fi-
nalmente, mi introspeccion de ese acto de introspeccién. No sélo
es implausible para el sentido comun la existencia de semejante
trfada mental, sino que la solucién propuesta generaria un regreso
infinito (realizo una introspeccion para saber que realizo una in-
trospeccion, para saber que realizo una introspeccion. . ., y asi su-
cesivamente). La alternativa consiste en abandonar la idea de que
sabemos que tenemos introspecciones a través de introspecciones;
pero, una vez que hayamos abandonado esta idea, habremos admi-
tido que podemos saber que nos hallamos en un estado mental sin
haber recurrido a la introspeccién del mismo; , si no necesitamos
la introspeccién para conocer uno de nuestros estados mentales,
¢por qué habrfamos de necesitarla entonces para alguno?

Topicos 31 (20006)



124 MARIO GENSOLLEN

3. Por dltimo, Ryle retoma un argumento humeano. Decia Hume que
hay estados mentales que no pueden ser escrutados friamente, de-
bido al hecho de que encontrarnos en ellos implica estar envueltos
en ellos mismos. A su vez, el hecho de encontrarnos en una acti-
tud objetiva implica que no estemos en tales estados (por ejemplo,
la ira o el panico).

Asi, Ryle concluye que cuando se piensa en introspeccién, se esta pen-
sando en retrospeccion. Los objetos de la retrospeccion pertenecen a la
autobiograffa del sujeto, no son objetos fantasmales. En ella, ademas, no
hay acceso privilegiado, sino que ésta nos ofrece datos pata valorar nues-
tra conducta y cualidades mentales. Por ultimo, en la retrospeccion no
hay infalibilidad, pues el recuerdo inmediato es susceptible de diluirse y,
aunque tenga un recuerdo exacto de una accién o un sentimiento, puedo
desconocer su naturaleza.

1.3. Primeras conclusiones

Las implicaciones de la posiciéon ryleana parecen catastroficas.
Ryle, en su intento por esclarecer lo mental, termina desdibujando la
perspectiva de la primera persona. Las tesis expuestas en The Concept
of Mind tienen, al menos, las siguientes consecuencias:

1. Las relaciones entre una mente y sus contenidos no gozan de nin-
gun privilegio frente a las relaciones que se pueden establecer en-
tre una mente y los contenidos de otra. En otras palabras, nues-
tra forma de relacionarnos con nosotros mismos no se distingue
substancialmente de la forma en la que nos relacionamos con los
otros. Esta consecuencia, a mi parecer, se sigue de que Ryle sitie
estas relaciones, fundamentalmente, en el plano epistemoldgico.

2. La perspectiva de la primera persona (sus caracteristicas distinti-
vas), se desdibujan. Ryle pretende, como él mismo sefiala, acabar
con el solipsismo epistemolédgico que implicaba el dualismo. Sin
embargo, con las ventajas y economias de su postura, se sumet-
ge en un profundo extrafiamiento del yo. Para Ryle, pareceria que

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 125

el yo siempre es un agente extrafio para si mismo: del solipsismo
epistemoldgico nos lleva a una esquizofrenia existencial.

3. Por dltimo, Ryle piensa que sus analisis nos hacen recobrar la cla-
ridad en la geogratia 16gica de nuestros conceptos ordinarios. Sin
embargo, es incapaz de dar cuenta real de nuestros estados menta-
les. Ryle, a mi gusto, destruye un mito construyendo otro mucho
mas estilizado.

A continuacion, detallaré mas estas criticas. Mi procedimiento sera doble:
por un lado, es necesario recuperar la perspectiva de la primera perso-
na. Por el otro, dar su lugar respectivo a la perspectiva de la tercera. En
ambos casos, mostraré que es necesario colocarnos fuera del plano epis-
temoldgico para dar cuenta de las relaciones que se dan entre la mente y
sus contenidos, como de las relaciones de una mente con los contenidos
de otra.

2.

The Concept of Mind apareci6 publicada, por primera ocasion, en
1949. Por algunos afios fue la obra mds discutida de la tradiciéon an-
glosajona, fue traducida a un sin fin de idiomas, y consigui6, en muy
poco tiempo, volverse un clasico de la filosoffa. Sin embargo, después
de sus quince minutos de fama, cay6 en el olvido y la oscuridad. Avrum
Stroll menciona un par de razones, dignas de atencién, para entender
este ocaso”’.

En primer lugar, digno de atencién es el hecho de que cuatro
afios después de la publicacién de la obra de Ryle, las Philosophische
Untersuchungen de Wittgenstein aparecieron en el panorama filosofi-
co anglosajon. Ademas de que en ambas obras se tratan problemas
similares, el pensamiento de Wittgenstein inspiré con mayor fuerza a
las mentes filosoficas nacientes, haciendo que The Concept of Mind pa-
sara fugazmente de moda.

P Cfr. Avrum STROLL: “Gilbert Ryle”, en: A. MARTINICH y David SOSA (comps.):
A Companion to Analytic Philosophy, Blackwell 2001, p. 121 ss.

Topicos 31 (20006)



126 MARIO GENSOLLEN

En segundo lugar, un argumento de mucho mayor fuerza. En las
Philosophische, Wittgenstein presenta una imagen de lo mental que, a
pesar de sus semejanzas con la de Ryle, derrumba los cimientos de los
analisis ryleanos. En un plano puramente semantico, Ryle afirmaba que
toda oracién mental podria ser traducida por una oracién disposicional
sin pérdida substancial de significado. Sin embargo, dicha consideracion
es incapaz de dar cuenta de los estados mentales. Por ejemplo, Witt-
genstein considera que el dolor no se reduce a la conducta de dolor.
Usando términos ajenos a la discusion, podria decirse que el dolor es
la causa de la conducta, pero no es simplemente una conducta. Los
analisis de Ryle son incapaces de dar cuenta del acaecimiento del
dolor, digamos, del dolor mismo. Aunque nos explican la relacién
que tiene una conducta de dolor con ciertos factores intersubjetivos
y publicamente observables, Ryle no se percata de que es posible que
una persona tenga dolor y no de muestras conductuales del mismo®.
De esta manera, las explicaciones de Ryle carecen de una comprension
suficiente de los fenémenos mentales. A continuacién argumentaré que
este error se da por la primacia epistemolégica que, implicitamente,
adopta Ryle al analizar las relaciones entre la mente y sus contenidos.

3O“Although Ryle always denied that he was reducing mind to behavior, and asserted
instead that charting the ‘logical geography’ of mental concepts was a philosophically
neutral endeavor, his detailed analyses seemed to many philosophers to leave out one
fundamental characteristic of the mind, the inward, felt quality of mental experience. For
these philosophers such mental activities as deliberating or conjecturing, or such states
as being in pain, were distinct from behavior. One could, for example, be in pain without
evincing it in any mode of behavior. And even if one were to evince it, the pain itself was
not to be identified with the behavior in question. A pain is not a grimace. So even if Ryle
wete cortrect in arguing that mental activity was exercised in various intersubjective situa-
tions it did not follow that the behavior so exhibited was identical with the mental events
in question. Unlike Ryle, who minimized internal experience, Wittgenstein emphasized
and acknowledged the existence of such phenomena. His point was that one should not
identify them with such features as meaning, expecting, thinking, and so forth. And this
position was seen to be more compelling than Ryle’s. In the end this may have been the
decisive factor in the eclipse of Ryle’s reputation”, en: STROLL: “Gilbert Ryle”, p. 122.

Topicos 31 (20006)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 127

2.1. La mente y sus contenidos; la mente y las otras mentes

Supongamos un caso para aclarar la cuestion. Digamos que parti-
cipo en uno de esos tipicos juegos en los que se nos pide adivinar un
nimero que estd pensando el otro. En este juego, yo pienso un numero
acotado en un margen determinado (pongamos, del 1 al 10), y pido que
otra persona adivine el numero que pienso. Asi, yo puedo estar pensan-
do enel 9, y el otro tratara de adivinatlo. En este juego, ¢podtian tener
sentido las siguientes preguntas o afirmaciones?: “Sé que estoy pensan-
do en el nimero 97, “:como sabes que estas pensando en el numero 9 y
no en otror”, “squién te da autoridad para decir que estds pensando en
el nimero 927, “scémo has logrado inferir que piensas en el numero 9?7,
“dyo sé que estas pensando en el nimero 3 y no en el 927, etcétera.

Los analisis ryleanos tenderfan a afirmar que pensar en el numero 9,
en este caso, podtia traducirse por tener la disposicién a decir que estaba
pensando en el nimero 9 a quien trataba de adivinarlo, o bien, engafiatlo
si me place. Sin embargo, este analisis no da con el ntcleo de la cuestion.
Las preguntas anteriores se revelan como carentes de sentido en el punto
en que este juego ejemplifica, de manera paradigmatica, la nitida distin-
cion entre la perspectiva de la primera y de la tercera personas. Mientras
no tendria sentido que alguien me preguntara cémo he llegado a saber
el ndmero en el que estoy pensando, nadie estaria dispuesto a afirmar
que la relacién que se da entre mi mente consigo misma es equiparable,
al menos en este caso, con la relacién que tiene el otro (el que adivina)
con mi estado mental. La superioridad de la perspectiva de la primera
persona se revela en esta disparidad. Yo no puedo equivocarme respecto
al nimero que pienso, porque soy yo el que lo pienso. Mi relacion, en
este caso, no es cognoscitiva. No sé que pienso en el nimero 9, sino que
pienso en el nimero 9.

La relacién de una mente con sus contenidos, al menos cuando estos
acontecen, es inmediata, transparente, y no es epistemologica. Cuando
imagino a una bella mujer, no sé que imagino una bella mujer, sim-
plemente la imagino. La autoridad de la primera persona sélo puede
entenderse bajo este supuesto. El autoconocimiento, asi, se fundamen-
ta en una relacién anterior de la mente consigo misma, una relacién no

Topicos 31 (20006)



128 MARIO GENSOLLEN

cognoscitiva, que permite cualquier ulterior conocimiento. El error de
Ryle consiste en olvidarse de esta relacion primaria en la que se funda-
menta el autoconocimiento. Aunque sus criticas son agudas, sus andlisis
no parten del puerto correcto.

Mientras que yo no puedo equivocarme respecto al acaecimiento de
mis estados mentales, dado que tampoco estrictamente lo sé, la pers-
pectiva de la tercera persona, tanto en el autoconocimiento como en la
alioadscripcion de estados mentales, se queda, como en el ejemplo cita-
do, en una especie de adivinacion.

2.2. La perspectiva de la tercera persona (bajo sospecha)

Por ultimo, cabe decir algo mas al respecto de la alioadscripcion de
estados mentales. Wittgenstein es consciente que la alioadscripcion es
bastante limitada, y que nuestro conocimiento de lo que sucede con otras
mentes se basa en inferencias endebles a partir de su conducta. Por lo
que, a diferencia de Ryle, Wittgenstein niega que la perspectiva de la
tercera persona sea lo eficaz que Ryle piensa. Dos tesis son relevantes al
respecto:

a) Para Wittgenstein, nuestros criterios para identificar estados menta-
les de otras petsonas se limitan a la identidad y no llegan a concluir
la existencia de dichos estados, por lo que nada hay en ellos que
nos garantice que dichos estados son reales. En otras palabras, para
Wittgenstein el conocimiento de los estados mentales de otras mentes
siempre puede estar sujeto al engafio, a la simulacién.

b) Nuestra relacién con los otros no es una relacion, para Wittgenstein,
con mentes, sino con almas. Frente a un estado mental de otra perso-
na, digamos un dolor, nosotros no tenemos fundamentalmente una
opinion, sino que adoptamos una actitud. El error consiste en tomar
actitudes por opiniones. De este modo, nuestra relacién con los otros
no esta fincada en el conocimiento, sino, por decitlo de algin modo,

en la ética.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 129

2.2.1. Los criterios

Supongamos el siguiente caso. Un sujeto va al funeral de la madre
de un buen amigo. Cuando llega al lugar su amigo se encuentra apa-
rentemente tranquilo, por lo que el sujeto en cuestion se limita a dar el
pésame habitual a la familia. Dado que la situacién le resulta normal, no
tarda mucho en el lugar, y se retira al poco tiempo. Pocas horas después,
su amigo comete suicidio. En este caso, el sujeto en cuestion juzgd sin
reconocet, no se dio el tiempo necesario para comprender la situacion
interna de su amigo, el dolor que escondia bajo la aparente inmutabilidad
de su rostro. Su juicio fue errado, y las consecuencias funestas. Este su-
jeto evadié su responsabilidad apelando a los pretendidos criterios de
sufrimiento y dolor que provenian de su educaciéon y experiencia. Pero la
falta de experiencia o educacién no es lo que ocasiona la tragedia. Tanto
el psicélogo mas experimentado como el sujeto menos versado pueden
equivocarse de la misma manera. Ningan criterio nos puede relevar de
nuestra responsabilidad de juzgar en cada caso, y de tomarnos la mo-
lestia de sopesar la situacion detenidamente, de lo que es conveniente y
correcto en nuestra relacion con los demas seres humanos, en cada una
de las circunstancias que ordinariamente se nos presentan.

Stanley Cavell lo sugiere del siguiente modo —haciendo también
referencia al estado de dolor:

Sif...] el gemido no era (resulta no haber sido) en esas cit-
cunstancias un criterio de dolor (conducta de dolor), enton-
ces no hay ninguna razén para suponer que la persona tenfa
dolor; el dolor no esta, hasta aqui, en cuestion. Pero si el ge-
mido era en esas circunstancias un criterio de dolor, una ex-
presion de dolor, entonces el dolor esta, y sigue estando, en
cuestion. Lo que significa que sélo ciertas eventualidades
contarin normalmente como que él no tenga después de
todo dolor [...] A saber, circunstancias |[...] en las que di-
rfamos que se esta (que ¢l estarfa) fingiendo, ensayando, ha-
ciendo un truco, etc. ¢Por qué estas circunstanciase ¢Qué
diferencia estas circunstancias de aquellas en las que él esta

Topicos 31 (20006)



130

criterios no son nunca suficientes para adscribir con necesidad un es-
tado mental a otra persona. Siempre podemos equivocarnos. Por otro,
la funcién de nuestros criterios con respecto a lo mental sélo aplica
para la identidad del estado, nunca para determinar su existencia real.

en el autoconocimiento, sino en el conocimiento de otras mentes, se
revela profundamente endeble. Sin embargo, la posicion de Wittgenstein
no sucumbe frente (aunque tampoco refuta al) escepticismo de otras
mentes. La interpretacion de Stanley Cavell, a este respecto, es ejemplar.

MARIO GENSOLLEN

(se dice que estd) aclarindose la garganta, respondiendo a
un chiste, etc.? La diferencia esta precisamente en que para
que las expresiones “estd ensayando”, o “fingiendo”, o “es
un truco”, etc., nos satisfagan como explicaciones de que
no tenga dolor (explicaciones de “resulta” que no tenfa do-
lor), lo que esté fingiendo debe ser precisamente dolot, lo
que esté ensayando debe ser el papel de un hombre que tie-
ne dolor, el truco depende de que simule dolor, etc. Estas
circunstancias son tales que al apelar a ellas, al describirlas,
retenemos el concepto (en este caso de dolor) cuya apli-
cacién determinan esos criterios. Y esto para mi significa:
en todas estas circunstancias €l ha satisfecho los criterios
que nosotros empleamos para aplicar el concepto de do-
lor a otros. A esa satisfaccion se debe que sepamos que él
esta fingiendo dolor (i.e., que es dolor lo que finge), y que
sabe qué hacer para fingir dolor. Los criterios son “crite-
rios de que algo es el caso”, no en el sentido de que nos
hablen de la existencia de una cosa, sino de que nos dicen
algo asi como su identidad, no de que el caso es, sino del
caso que es. Los criterios no determinan la certeza de los
enunciados, sino la aplicaciéon de los conceptos empleados
en los enunciados’!.

¢Qué nos dicen los dos parrafos anteriores? Por un lado, nuestros

Bajo estos términos, la perspectiva de la tercera persona, no solo

SICAVELL: The Chim of..., p. 89. Utilizo la version castellana de Diego Ribes:

Reivindicaciones de la razén, Madrid: Sintesis 2003.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 131

2.2.2. La privacidad, lo externo y lo interno

En la cuarta parte de The Claim of Reason, Stanley Cavell examina
con lujo de detalles el escepticismo de otras mentes y sus implicaciones
en la vida ordinaria. Cavell inicia con una interpretacién de la relacién de
Wittgenstein con la nocién de privacidad (privacy), asi como de las in-
terpretaciones ortodoxas que ven el tratamiento wittgensteiniano de esta
nocién como un argumento que refuta al escepticismo de otras mentes.
Lo que implica que dicho argumento sea una refutacién del escepticismo
es la pretendida negacién de Wittgenstein de la privacidad de la mente, y
si la privacidad implica intimidad (secrecy), el argumento supone la ne-
gacion de la escision originaria o natural del ser humano con respecto a
los demas.

Cavell encuentra la lectura ortodoxa, principalmente, en tres intér-
pretes: John Cook®, George Pitcher® y Alan Donagan*. El prime-
ro dice que resulta extrafio pensar en sensaciones privadas. El segundo
defiende la privacidad de las sensaciones, afirmando que desde el pun-
to de vista de la tercera persona, las sensaciones son inefables. Nuestros
juegos del lenguaje no tienen referencia a las sensaciones, por lo que el
problema de las otras mentes termina antes de haber siquiera iniciado.
Por su parte, Donagan hace una diferencia entre representaciones di-
rectas e indirectas. Mientras que las sensaciones de otras personas no
pueden ser representadas directamente, pueden ser representadas indi-
rectamente a través de la imaginacion.

En los tres casos, su argumentacion parte de una interpretacién pro-
pia de la famosa pardbola wittgensteiniana de la olla hirviendo: “Ciet-
tamente, si el agua hierve en la olla, sale el vapor de la olla y también la
figura (Bild) del vapor de la figura (Bild) de la olla. ;Pero y si yo insistiera
en decir que en la figura de la olla también tiene que hervir algo?”>.

*2Cft. John COOK: “Wittgenstein on Privacy”, en: George PITCHER (ed.): Witt-
genstein: A Collection of Critical Essays, Anchor Books 1966, pp. 283-326.

BCfr. George PITCHER: The Philosophy of Wittgenstein, Prentice Hall 1964,
p. 300 ss.

H#Cfr. Alan DONAGAN: “Wittgenstein on Sensation”, en: PITCHER (ed.): Wittgens-
tein: A Collection. .., pp. 324-351.

% Philosophische Untersuchungen §297.

Topicos 31 (20006)



132 MARIO GENSOLLEN

Lo que esta pardbola cuestiona, andlogamente al problema de la pri-
vacidad, es si estamos preparados para aceptar la existencia real de lo
interno a partir de la expresiéon o manifestaciéon externa. En el caso de
la olla, si estamos preparados para aceptar que hay agua dentro, a partir
del vapor que sale de ella; en el caso de las otras mentes, por ejemplo, si
estamos dispuestos a aceptar que hay dolor en una persona que expre-
sa dolor a través de gritos o lamentos. Mientras que Pitcher afirma que
la solucién a la pregunta “sestamos dispuestos a aceptar...?” es falsa,
Donagan afirma que el vapor o los gritos, segin sea el caso, nos otor-
gan una representacion indirecta (Vorstellung), y no una imagen directa
(Bild) de algo que hierve o de algo que duele.

Contra estas posturas, Cavell afirmara que la parabola no tiene so-
lucion. Tanto Pitcher como Donagan suponen que la pregunta sobre si
algo hierve debe llegar a una solucién coherente, siendo que no la tie-
ne. Wittgenstein afirma que, tanto la pregunta por la existencia del agua
hirviendo dentro de la olla a partir del vapor, como por la existencia del
dolor en la persona a través de un comportamiento determinado, ordi-
nariamente no tienen sentido: “iSi, pero con todo ah{ hay un algo que
acompafia mi exclamacién de dolor! Y a causa de lo cual la hago. Y ese
algo es lo que es importante —y terrible. —¢S6lo que a quién comuni-
camos esto? ¢Y en qué ocasién?””°,

Tanto Donagan como Pitcher, al darle sentido al cuestionamiento
de la existencia de lo interno que causa la expresion externa, escinden lo
interno de lo externo (de su manifestacion), siendo que, ordinariamente,
ambos van de la mano, ineludiblemente unidos.

Supongamos el siguiente caso. Un sujeto va en su coche y es testigo
de un accidente que ocurre unos metros adelante. Baja de su coche a
prestar ayuda a los lesionados, observa las heridas que sufti6é uno de los
conductores implicados en el choque, y escucha sus gritos y las manifes-
taciones de dolor que son expresados de diversas formas. Entonces, en
este contexto, ¢tiene sentido la pregunta por la existencia real del dolor
en el conductor herido?, ¢tiene sentido desvincular la existencia interna
del dolor de su manifestacion externa?

* Philosophische Untersuchungen §296.

Topicos 31 (2000)



CONDUCTISMO LOGICO Y AUTOCONOCIMIENTO 133

Cavell entiende que al desvincular lo externo de lo interno, el fil6-
sofo concibe un dualismo donde la mente y el cuerpo estin separados
de manera radical, por ahora la tarea consistira en mostrar de qué mane-
ra se conectan. Tarea que, para Cavell y Wittgenstein, no tiene sentido.
Cavell también observa que ordinariamente hablamos y actuamos de tal
manera que dicha divisién entre la mente y sus manifestaciones no se
presenta. En otras palabras, la manifestacién del dolor y el dolor van
ordinariamente unidos, lo uno lleva a lo otro sin mayor resistencia, sin
causar ningin tipo de reflexiéon o duda al respecto®’.

A pesar de esta aparente uniéon ordinaria entre lo interno y lo ex-
terno, Cavell es muy cuidadoso en no sucumbir ante el dogmatismo y
desechar la cuestién de un modo tan simple. Cavell, como bien observa
Espen Hammer, también se da cuenta de que sélo cuando nos sentimos
forzados a conectar el comportamiento de dolor con el dolor —como si
fuesen dos cosas distintas— es cuando nos damos cuenta de que la ex-
presividad no nos provee de evidencia conclusiva acerca de lo interno®®,
Hay también ocasiones en que no nos sentimos seguros de que el dolor
sea real, y en ese momento lo interno y lo externo se escinden, impidien-
do que la manifestacion externa me de certeza de la existencia interna
del dolor. Asi lo ve Wittgenstein: “Cuando semblante, gesto y circuns-
tancias son inequivocos, entonces parece que lo interno es externo; sélo
cuando no podemos leer lo externo parece que algo interno se esconde
tras ello”,

Pongamos un caso muy frecuente. Cuando una madre despierta a su
hijo para ir a la escuela, y éste dice tener dolor de estomago, la madre
puede justificadamente dudar si en verdad tiene dolor de estémago, o lo
que sucede en realidad es que su hijo no quiere ir a la escuela. En este tipo
de casos la expresion del dolor puede ser sélo un engafio, un intento de
aparentar que el estado interno (el dolor) en realidad existe. En conclu-
sion, Cavell afirma que la supuesta conexion natural entre lo interno y lo

Y Ctr. Espen HAMMER: Stanley Cavell: Skepticism, Subjectivity, and the Ordinary,
Polity Press 2002, p. 63.

BCfr. HAMMER: Stanley Cavell..., p. 63.

L etzte Schriften iiber die Philosophie der Psychologie, Band 11, Das Innere und
das AuBere, p. 63.

Topicos 31 (20006)



134 MARIO GENSOLLEN

externo no nos da la certeza de que siempre una manifestacion externa
sea indicativa de la existencia real de un estado interno.

Dado que el escepticismo de otras mentes no resulta lo absurdo que
podria aparentar inicialmente, lo que esto muestra es que nuestros cti-
terios y nuestro conocimiento, en general, estan limitados por el otro.
Pero, ¢qué es lo que me permite acceder a la otredad? Si nuestros cri-
terios no nos permiten evadir nuestra responsabilidad en nuestro trato
ordinario con los demais seres humanos, esa en cada caso sera nuestra ta-
rea, reconocer el cuerpo de otro como el lugar donde tienen aplicacion
mis conceptos psicologicos. Si yo respondo a las expresiones o manifes-
taciones del otro como indicativas de la existencia de un estado interno,
yo acepto al otro como un ser viviente, como un ser humano capaz de
sentir dolot, de amar, de odiar, de sufrir, de ser feliz, etcétera. En pala-
bras de Wittgenstein: “Mi actitud hacia €l es una actitud hacia un alma
(Seele). No tengo la opinion (Meinung) de que tiene un alma”*. Asi,
tampoco la relacién de una mente con los contenidos de otra no puede
fincarse en terreno epistemologico.

“ philosophische Untersuchungen, p. 417.

Topicos 31 (2000)





