
i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 55 — #55 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA DE

ARISTÓTELES

Alejandro Llano
Universidad de Navarra, España

allano@unav.es

Abstract

Aristotle’s ethics combines the consideration of need (from the moral law
and interned by virtues) with coincidences and accidents of chance. Fortune and
misfortune are key elements to the deploy of human condition, as may be ap-
preciated in Greek tragedy. So, the plurality of human senses is translated to the
philosophic scope. The coincidental being is the most relevant sense for ethics,
because man is not everything he can be. This states the main issue as of, if
accomplishing happiness depends on us or if it is conditioned by chance and
fortune. Aristotle sustains that it is absolutely necessary to keep in mind the pres-
ence of chance factors as well. The contribution of Poetics is very relevant to the
matter.
Key words : Ethics, chance, casuality, coincidental being, moral fault, virtue, hap-
piness, Aristotle.

Resumen

La ética aristotélica combina la consideración de la necesidad proveniente de
la ley moral e internalizadada por las virtudes con las coincidencias y accidentes
que provienen del azar. La fortuna y el infortunio son factores clave en el des-
pliegue de la condición humana, según se aprecia en la tragedia griega. Se traduce
así al ámbito de la filosofía práctica la pluralidad de los sentidos del ser. El ser
coincidental es el sentido más relevante para la ética, porque el hombre no es
todo lo que puede ser. Esto plantea el problema central de si el logro de la felici-
dad depende de nosotros o está condicionado por el azar y la fortuna. Aristóteles
mantiene que es imprescindible dar cuenta también de la presencia de lo azaroso.
La aportación de la Poética es muy relevante al respecto.
Palabras clave : Ética, azar, casualidad, ser coincidental, yerro moral, virtud, felici-
dad, Aristóteles.

*Recibido: 13-01-06. Aceptado: 20-03-06.

Tópicos 30 (2006), 55-80



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 56 — #56 i
i

i
i

i
i

56 ALEJANDRO LLANO

Mary Clothier es uno de los caracteres centrales de la novela titulada
Friends and Lovers, de la escritora inglesa Iris Murdoch, Profesora de
Filosofía que fue de la Universidad de Oxford. Encontramos a la sazón
a Mary, cuyo marido murió atropellado por un automóvil frente a su
casa de Londres, en una situación dramática. Su hijo Pierce, desesperado
por el primer desengaño amoroso, ha entrado nadando en una gruta de
la costa que ha sido ya casi totalmente invadida por la marea. Mary, en
una barca guardacostas, espera el desenlace de su búsqueda. Éste es un
fragmento de su “flujo de conciencia”:

La muerte ocurre, el amor ocurre, y la vida humana está
pletórica de azares y accidentes. Si una ama algo tan frágil
y mortal, y una ama y sigue amando, al igual que el terrier
persigue su presa, ¿no es inevitable que el amor que una
siente sufra alteraciones? Tan sólo hay un imperativo abso-
luto, el imperativo de amar. Sin embargo, ¿cómo es posible
tolerar el dolor de amar a lo que ha de morir, a lo que ya ha
muerto? “¡Oh, muerte, acúname en el sueño, dame silencio-
so descanso! Deja que mi fatigada alma culpable abandone
mi pecho cuitado. . . ”. No somos más que una porción de
tierra, un conjunto de debilidades, una sombra que cruza el
caos del mundo contingente. Como sea que la muerte y el
azar constituyen la sustancia de cuanto existe, si el amor ha
de dirigirse a algo, el amor habrá de ser amor a la muerte y
al azar. Este amor alterado navega en un océano de contin-
gencias, entre formas de muertos, es un amor tan imperso-
nal y frío que difícilmente puede reconocerse como tal, es
un amor carente de belleza del que sólo se conoce el nom-
bre, tan poco es lo que se asemeja a las vivencias. Éste era
el amor que Mary sentía ahora por su marido muerto, y por
el fantasma sin rostro de su hijo quizá ya ahogado1.

1Iris MURDOCH: Amigos y amantes, Trad. de Andrés Bosch. Barcelona: Lumen
2005, pp. 472-473.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 57 — #57 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 57

Nadie se extrañará al recordar que la autora de este texto era especia-
lista en ética griega, porque en él se pueden adivinar ecos de coros de las
tragedias de la Grecia clásica, en las que cuestiones como las del azar, la
contingencia y la muerte aparecen indisolublemente vinculadas a la con-
dición humana. Y no es osado aventurar que la moral de los pensadores
de la Escuela de Atenas, y muy especialmente la ética de Aristóteles, es
un intento de tematizar e intentar resolver conceptualmente los desgarra-
dores problemas humanos que se habían presentado de forma narrativa
en las dramatizaciones de lo azaroso y contingente por parte de Esquilo,
Sófocles y Eurípides.

Lo que una ética como la de Aristóteles puede añadir al enfoque
poético propio de la tragedia es su tratamiento metódico. Ahora bien,
el Estagirita insiste una y otra vez en que la filosofía práctica no posee
un carácter científico, porque no está encaminada al conocimiento de lo
universal, sino que apunta a la realización de unas acciones que siempre
han de ser singulares y estar contextualizadas2. Los propios bienes, que
—como fines de la acción humana— estudia la ética, caen bajo la som-
bra de la incertidumbre, “por haber sobrevenido (symbainein) males a
muchos a consecuencia de ellos; pues algunos han perecido a causa de
su riqueza, y otros por su valor”3, según apunta Aristóteles en el libro I
de la Ética a Nicómaco.

Parece que no es posible, tampoco aquí, superar los límites cognosci-
tivos de la narrativa trágica, porque en la indagación moral tropezamos
desde el comienzo con los mismos enigmas que conferían a la tragedia
tanto su tremenda fuerza emotiva como su notoria debilidad racional. El
buen carácter de Edipo se vuelve contra él —en la tragedia de Sófocles—
cuando pretende salvar de nuevo a Tebas del infortunio, al regresar del
pasado el fantasma de un parricidio que él ignoraba haber cometido.
Mientras que el Agamenón de Esquilo paga con la obligación de sacrifi-
car a su hija Ifigenia la buena disposición de acudir al dios para sacar a
su ejército de un callejón sin salida.

2Cfr. Ética a Nicómaco I, 3, 1095 a 6.
3Ética a Nicómaco, I, 3, 1094 b 18-19. Traducción de Julián Marías y María Araujo.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 58 — #58 i
i

i
i

i
i

58 ALEJANDRO LLANO

¿Qué podrá hacer una filosofía que se propone buscar las primeras
causas de lo real cuando se enfrenta con fenómenos en los que la relación
etiológica parece estar ausente? En el caso de Aristóteles, su gran baza
metódica es la flexibilidad que le proporciona el discurso analógico, en
el que se establece, de un lado, una decisiva diferenciación entre la razón
teórica y la razón práctica y, de otro, una distinción fundamental entre
los diversos sentidos del ser.

Vamos a fijarnos primeramente en este último aspecto, porque cons-
tituye la articulación teórica más importante de la metafísica aristotélica,
de la que —casi siempre implícitamente— se sirve la ética para plegarse
al panorama abigarrado y variable de la vida humana, en la que se regis-
tran esa suerte de accidentes morales, cuando acontece que la fortuna y
el infortunio parecen trastocar los proyectos existenciales más nobles y
sensatos.

To on légetai pollachôs. El recurso a la pluralidad significativa del
ser no es un virtuosismo gramatical, sino el reconocimiento de la rique-
za y variedad de los fenómenos que Aristóteles trata de “salvar” en su
filosofía. La índole no completamente aferrable de la realidad se traduce
en una complejidad conceptual y semántica ante la que la correspon-
diente tripleta neopositivista —existencia, predicación e identidad— no
pasa de ser un simplismo. Si este aspecto no plenamente formalizable del
mundo se manifiesta en las cuatro rúbricas de la clasificación aristotélica
de los sentidos del ente, se hace especialmente patente en la discrimina-
ción entre el ser en sí y el ser coincidental, ens per se y ens per accidens
(on kath’hautó y on katá symbebekós) 4.

Uno de los ejemplos de ens per accidens o coincidental que pone
Aristóteles se hizo famoso a lo largo de la escolástica medieval y post-
medieval por haber quedado reflejado en multitud de dibujos o grabados
que ilustraban los pertinentes pasajes del corpus aristotélico: Alguien, al
cavar un hoyo para plantar un árbol, encuentra un tesoro; en efecto, des-
cubrir un tesoro es un accidente para el que planta un árbol, pues no se
sigue necesariamente lo uno de lo otro ni después de lo otro, ni sucede

4Alejandro LLANO: Metaphysics and Language, New York; Hildesheim: G. Olms
2005, p. 147.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 59 — #59 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 59

generalmente que el que planta encuentre un tesoro5. Algo se da en una
cosa, pero no precisamente por ser esta cosa6 o por encontrarse en la
circunstancia en la que realmente se encuentra, sino por una pura coin-
cidencia que no guarda relación con el fin de la acción o con el presente
estado de cosas. Así que el accidente se ha producido o existe, mas no
en cuanto tal, sino en cuanto otro7. El ser coincidental queda al margen
de la finalidad que establece para cada ente su propia naturaleza y para
cada acción el propósito que la guía. Lo que es por accidente no es según
un haber o un actuar propio, que le corresponda de suyo, sino según un
haber o un actuar que en realidad pertenece a otro y que, por un mero
acontecer, por una pura coincidencia, se puede decir de él. Según Millán-
Puelles, este ser eventual puede describirse como “lo que un ente es o lo
que es un ente por algo extrínseco a su esencia”. De manera que de lo
que solamente existe por accidente no se puede decir propiamente que
es, sino que sucede o acontece (accidit).

Para acercarnos a la realidad de los accidentes morales y conside-
rar su posible relevancia ética, fijémonos por un momento en un tipo
de ser coincidental que presenta especial significación antropológica. Se
trata de la suerte o fortuna. La fortuna (týche) se distingue del simple
azar (autómaton) en que se refiere a objetos que proceden de la acción
humana, o bien influyen en ella y en la prosperidad de la persona que la
lleva a cabo8. A pesar de su incidencia en la condición humana, la fortuna
es algo que escapa de nuestro raciocinio (paralogon), ya que el racioci-
nio se ocupa o bien de las cosas que son siempre o de las que son por
lo general, mientras que la fortuna presenta un carácter indeterminado.
Como todo el mundo sabe, la fortuna es incierta, ya que ninguna de las
cosas que suceden fortuitamente puede darse por segura. En definitiva,
la fortuna es una causa coincidental o per accidens en el campo de las
acciones libres o, al menos, voluntarias9.

5Metafísica V, 30, 1025 a 15-21. Traducción de V. García Yebra.
6Metafísica V, 30, 1025 a 23.
7Metafísica V, 30, 1025 a 28-29.
8Cfr. Física II, 6, 197 a 36-b 6.
9Física II, 5, 197 b 18-22.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 60 — #60 i
i

i
i

i
i

60 ALEJANDRO LLANO

Lo más inquietante de la cuestión, sin embargo, estriba en que, no
por carecer en sí misma de explicación racional, la fortuna deja de te-
ner importancia ética. La tragedia griega nos ilustra acerca de cómo la
suerte pone no pocas veces a los protagonistas del drama ante conflictos
morales de los que parece imposible escapar sin haber cometido una
grave falta. Baste con recordar los casos de Antígona y Creonte en la
Antígona de Sófocles. El ser humano es vulnerable, pero no sólo en su
dimensión corporal o en sus empeños sociales, sino en el núcleo personal
más íntimo y profundo. Para alcanzar una vida lograda, no les basta a la
mujer y al hombre con forjarse un buen carácter a golpe de adquisición y
ejercicio de las virtudes. Como insiste Martha Nussbaum en su libro The
Fragility of Goodness10, no es suficiente ser bueno, sino que hay que
vivir bien y actuar bien, lo cual resulta frecuentemente comprometido
por eventos ajenos que nos afectan o por actuaciones desafortunadas de
uno mismo, llevadas a cabo con la mejor intención del mundo.

Claro aparece que en principio no se puede cargar en la cuenta moral
de nadie, ni para bien ni para mal, algo que se ha producido de mane-
ra puramente accidental. El hombre no es responsable de todo lo que
hace, sino tan sólo de lo que hace voluntariamente11. Como ha indicado
Amalia Quevedo, con referencia a Aristóteles:

tanto las acciones forzosas como las fortuitas quedan fuera
de su responsabilidad, aunque por diversos motivos; éstas,
porque carecen de causa propia y de razón que las justifi-
que, aquéllas porque tienen como causa a un agente exterior
a quien deben imputarse. El hombre verdaderamente res-
ponsable debe saber prescindir de los efectos fortuitos (no
previsibles) que se sigan de su acción, consciente de que no
es él la causa culpable de ellos. Ha de saber que no puede
responder por ellos, no por una deficiencia personal, sino
por la misma índole de los efectos fortuitos, indetermina-
dos y carentes de causa propia. Nadie puede determinarse

10Martha C. NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tra-
gedy and Philosophy, Cambridge: University Press 1986.

11Cfr. Alejandro LLANO: El futuro de la libertad, Pamplona: Eunsa 1985, p. 206.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 61 — #61 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 61

con respecto a lo que es de suyo indeterminado, ni dar ra-
zón de lo que intrínsecamente carece de ella; en síntesis,
nadie puede hacerse cargo de lo que se sigue por puro acci-
dente de sus propias acciones12.

La humana responsabilidad siempre es limitada. Una responsabili-
dad total terminaría por abocar a una total irresponsabilidad, según suele
acontecer con los que se preocupan de problemas globales en los que no
pueden incidir, sintiéndose con ello descargados de atender a los come-
tidos cercanos que realmente les competen. Si fuéramos responsables de
todo, no seríamos responsables de nada.

La imputabilidad de una acción presupone conocimiento. Pero la
ignorancia también puede ser, al menos parcialmente, culpable. El ser
coincidental —que según Aristóteles se asemeja al no-ser13— comparece
frecuentemente en nuestro horizonte ético por la vía de la carencia o la
privación. Así comienzan a apuntar las perplejidades motivadas por los
accidentes morales. La pregunta “¿pero te das cuenta de lo que estás
haciendo?” no carece de sentido. Pues alguien, señala Aristóteles:

podría ignorar lo que hace, y así quien dice que una cosa se
le escapó en la conversación, o que no sabía que era un se-
creto, como Esquilo los misterios, o que al querer mostrarlo
se disparó, como el de la catapulta. También podría creerse
que el propio hijo es un enemigo [. . . ]; o que tenía un bo-
tón la lanza que no lo llevaba, o que una piedra corriente
era piedra pómez; o dar una bebida a alguien para salvarlo y
matarlo, o herir a otro cuando quería tocarlo, como los que
luchan a la distancia del brazo. [. . . ] Aquél de quien se dice
que ha hecho algo involuntariamente en virtud de esta clase
de ignorancia, tiene que sentir pesar y arrepentimiento por
su acción14.

12Amalia QUEVEDO: “Ens per accidens”. Contingencia y determinación en Aristó-
teles , Pamplona: Eunsa 1989, p. 424.

13Cfr. Metafísica VI, 2 1026 b 21.
14Ética a Nicómaco III, 1, 1111 a 8-21.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 62 — #62 i
i

i
i

i
i

62 ALEJANDRO LLANO

Recordemos la importancia que en la ética kantiana presenta el axioma
“tú puedes, porque tú debes”; axioma que, a su modo, se encuentra tam-
bién en Aristóteles cuando deduce del hecho social de la alabanza y del
reproche la existencia de la responsabilidad propia de la persona15. El
claroscuro de inocencia y culpabilidad comparece, sobre todo, en el caso
de la hamartía, el yerro, el error práctico, ajeno a las causas de la maldad
del carácter, pero que, a pesar de todo, puede marcar el valor moral de
una vida. Aristóteles nos dice que la tragedia trata de personas buenas
que caen en la desgracia, “no por defectos del carácter ni por perver-
sidad, sino por una especie de hamartía”16. Cuando la culpa se origina
en el agente, se tiene el tipo de yerro trágico que constituye la hamartía ;
mientras que, si surge fuera de él, es víctima de un infortunio (atýche-
ma)17. Así pues, caer en la desgracia por hamartía es precipitarse en ella
por causa de una especie de equivocación práctica causalmente inteligi-
ble y no simplemente fortuita, que se atribuye en cierto modo al agente
y que, sin embargo, no es la expresión de un mal hábito de su temple
moral. La hamartía engloba fallos éticos más o menos censurables: la
ignorancia no culpable de Edipo, el sacrificio de la hija de Agamenón
—deliberada pero impuesta en gran parte por las circunstancias—, las
desviaciones pasionales del acrásico en contra de su buen carácter, moti-
vadas por la pasión erótica o por una cólera indominable. Es como si se
produjera un distanciamiento o desviación temporal de la actitud moral
básica. Son, por tanto, faltas importantes que no proceden de la perver-
sidad del temple personal, pero que pueden condicionar negativamente
el resto de la existencia. Como la acción no ha sido resultado del propio
ethos18, se halla siempre presente un factor de infortunio o mala suer-

15Cf. Fernando INCIARTE: El reto del positivismo lógico, Madrid: Rialp 1974, p.
179.

16Poetica 1453 a 9-10. Cfr. Richard SORABJI: Necessity, Cause and Blame. Perspec-
tives on Aristotle’s Theory, London: Duckworth 1980, pp. 295-298.

17Ética a Nicómaco V, 8, 1135 b 19-20.
18“,Ethos’ hat dann bei Aristoteles zugleich auch immer die Bedeutung von ‘Haltung’

und ‘Charakter des einzelnen’ ”. Joachim RITTER: “Zur Grundlegung der praktischen
Philosophie bei Aristoteles”, en Manfred RIDEL: Rehabilitierung der praktischen Philo-
sophie, II, Freiburg: Rombach 1974, pp. 486-487.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 63 — #63 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 63

te, constituido por una coincidencia, circunstancial a veces, o motivada
otras por la inoportunidad de las pasiones desatadas19.

Incluso el hombre bueno puede realizar acciones que pesen sobre
sus recuerdos y lastren en alguna medida su recorrido. Todos tenemos
el riesgo de provocar algún accidente que perjudique a las personas más
queridas, y es bueno que —si nos sobreviene esta desgracia— lo lamen-
temos como merece. El estólido, que no se conmueve ni entristece por
haber cometido algo doloroso —o incluso terrible— se encontraría en
una tesitura semejante a la de Agamenón, que pareció no sufrir por tener
que sacrificar a su hija Ifigenia, y mereció el reproche de insensibilidad
moral. Es un logro de la ética aristotélica el haber otorgado a las emocio-
nes y sentimientos un importante papel en la vida lograda, concediéndo-
les relevancia en la asignación del bien y del mal20.

Los sentimientos no sólo tienen importancia a parte post, una vez
realizada la acción correspondiente, sino que cumplen también una fun-
ción anticipadora en la comprensión moral de situaciones complejas, ya
que se dirigen intencionalmente a fenómenos particulares y diferencia-
dos, con una penetración e inmediatez que la pura razón no puede al-
canzar. Siglos más tarde, Tomás de Aquino elaboró en esta línea su no-
ción de conocimiento por connaturalidad, que encontraría un posterior
desarrollo en la teoría fenomenológica de la Einfühlung o empatía, tan
penetrantemente estudiada por Edith Stein.

En concreto, las emociones y pasiones constituyen la instancia vo-
litiva que más característicamente responde a la indeterminación y acci-
dentalidad que acaecen en el mundo sublunar, y sobre todo en el ámbito
interpersonal y político. A ellas está encomendada en un primer momen-
to la reacción frente a lo coincidental, de manera que ab initio el agente
se pliega a lo real que escapa a su voluntad. Actúan como una especie de
sismógrafo que detectara situaciones antropológicas y éticas antes de que
resulten registradas por la inteligencia. Hay que advertir, con todo, que

19He seguido en este punto a NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. . . , pp. 474-
475.

20Cfr. Martha NUSSBAUM: Aristotle’s De Motu Animalium, Princeton: University
Press 1978, p. 218.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 64 — #64 i
i

i
i

i
i

64 ALEJANDRO LLANO

una exageración del significado antropológico del sentimiento conduce
prontamente a una pérdida del sentido de lo esencial y lo necesario, con
la consiguiente exageración de la importancia de lo accidental21.

La segunda y decisiva instancia de respuesta a la presencia de lo coin-
cidental en el ámbito práctico corresponde, sin duda, a la phrónesis. La
prudencia tiene como objeto lo particular, con lo que uno llega a fami-
liarizarse por experiencia. Es evidente, entonces, que la prudencia no es
ciencia, porque se refiere a lo práctico, que es lo más particular22. Resulta
propio, entre otras cosas, de la prudencia el intento de prever las conse-
cuencias de la acción, las cuales —al no pertenecer a la acción misma—
presentan una inevitable dimensión accidental. De ahí que la completa
anticipación del horizonte de una actuación no sea posible, ni siquiera
deseable, porque supondría el ejercicio de un dominio sobre el curso
de los acontecimientos que vendría a ser desmesurado para la condición
humana. La presencia del albur, de lo inesperado y sorprendente, forma
parte de la frescura e interés de nuestro andar por el mundo. La incer-
tidumbre que esta situación conlleva es, sin duda, un bello riesgo que
Aristóteles supo mantener vivo en sus indagaciones éticas.

Constituye un mérito de algunas interpretaciones contemporáneas
de la ética de Aristóteles, y una de las mejores aportaciones de la rehabi-
litación de la filosofía práctica, el haber vuelto a actualizar el valor cog-
noscitivo propio de las virtudes morales. Nada hay más contrario a la
visión que el Estagirita tiene de los hábitos operativos que el concebir-
los como meras habilidades o destrezas, por utilizar la terminología con
la que la pedagógica oficial nos fatiga en las tareas educativas. Porque
las excelencias morales no son automatismos, sino potenciaciones de un
conocimiento práctico que se alcanza justo al hilo de la praxis huma-
na23. Como dice Aristóteles en frase genial, “para saber lo que tenemos
que hacer, hemos de hacer lo que queremos saber”24. Y es que “no ad-

21QUEVEDO: “Ens per accidens”. . . , pp. 425-426.
22Ética a Nicómaco VI, 8, 1142 a 14-16 y 24-26.
23Günther BIEN: “Die menschlichen Meinungen und das Gute. Die Lösung de

Normproblems in der Aristotelischen Ethik”, en Manfred RIEDEL: Rehabilitierung del
praktischen Philosophie, I, Freiburg: Rombach 1972, p. 370.

24Ética a Nicómaco, II, 1, 1103 a 32-33.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 65 — #65 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 65

quirimos los sentidos por ver muchas veces u oir muchas veces, sino
a la inversa: los usamos porque los tenemos, no los tenemos por ha-
berlos usado. En cambio, adquirimos las virtudes mediante el ejercicio
previo”25. Este planteamiento implica, a todas luces, una circularidad.
Pero no se trata de una circularidad viciosa, sino de una circularidad her-
menéutica, según acontece siempre en las articulaciones capitales de la
ética aristotélica. Queda claro, en todo caso, que no hay valores morales
innatos. Ni los jóvenes son sinceros por ser jóvenes, ni los viejos son
sabios por ser viejos.

¿Por dónde empezar? Es un viejo problema que, en cuanto concier-
ne al conocimiento está magníficamente planteado en el Menón plató-
nico. Por lo que se refiere a la adquisición de la virtud, preciso es tener
en cuenta que para Aristóteles la ética es “una cierta disciplina políti-
ca”26. La excelencia no la puede conseguir nadie individualmente, ya que
posee una índole comunitaria. Tal es, en rigor, el punto de partida: el
encontrarnos viviendo ya en una comunidad que practica unas virtudes,
aprecia unos bienes y respeta unas reglas del juego. En realidad, siempre
nos encontramos en una comunidad de tal tipo. El individuo desarraiga-
do y solitario es una ficción contemporánea, la cual parece irse haciendo
trágicamente real a la vista del aislamiento y la ausencia de solidaridad
que se extienden en una sociedad como la nuestra, donde todo parece
oscilar entre el azar y la necesidad mostrenca que, al cabo, acaban por
identificarse. En cualquier caso, la ética como esfuerzo asocial condu-
ce necesariamente al fracaso. Según Aristóteles, la educación y la legis-
lación27 son imprescindibles para alimentar inicialmente esa especie de
circuito electrónico redundante que, como la propia vida, viene a ser la
moral. Cuando todavía no somos buenos, hemos de comportarnos co-
mo si lo fuéramos por obra de una paideia hecha de enseñanzas, buenos
ejemplos y alguno que otro reproche o corrección.

La moral aristotélica no se agota en una ética de normas. Entre otras
cosas, porque las reglas deben ser aplicadas a los casos concretos, donde

25Ética a Nicómaco, II, 1, 1103 a 28-31.
26Ética a Nicómaco, I, 2, 1094 b 11.
27Cfr. Ética a Nicómaco, IX, 9, 1179 b 31-35.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 66 — #66 i
i

i
i

i
i

66 ALEJANDRO LLANO

lo de suyo y lo coincidental se hallan entreverados de modo casi in-
discernible. Y resulta que —como vio lúcidamente Wittgenstein— no
hay reglas para la aplicación de las reglas. De lo contrario, iríamos a un
proceso al infinito. Se requiere otra instancia que nos proporcione un co-
nocimiento cuasi-intuitivo de la situación moral concreta. Instancia que
no es otra que la phrónesis o prudencia.

En el ámbito moral no es suficiente con la habilidad en
el manejo de medios, que puede resolverse racionalmente
y sin compromiso personal. Aquí el problema es también
acertar el fin y esto ya no depende de instancias racionales
sino de la corrección de las tendencias, pues son éstas las
que identifican los fines. El problema ético no consiste sólo
en acertar o no en el blanco propuesto [. . . ], sino también
en acertar o no el blanco. No verlo así conduce a la tecnifi-
cación de la ética. Según un modelo técnico, la consecución
del bien humano requiere sólo un tipo de capacidad: inteli-
gencia28.

Según el modelo ético, en cambio, han de entrelazarse dinámicamente el
querer y el saber. Se trata de conocer el bien. Pero el bien humano sólo
se conoce por la experiencia del actuar, en la que las particularidades y
los accidentes comparecen de continuo. Nuestras decisiones nunca están
completamente respaldadas por el saber. De ahí que la experiencia mo-
ral sea, constitutivamente, experimento. Kant viene a expresar lo mismo
con otras palabras: en la praxis humana la necesidad de decidirse excede
las posibilidades del conocer. En la praxis moral tenemos que disponer
de lo que aún no poseemos, decidirnos por lo que no está, sin nosotros,
del todo decidido. “Desasistida de la práctica, de querer la realización del
bien, la razón se encuentra a ciegas. Querer el bien es el camino que con-
duce a saber algo sobre el bien, aunque saber que hay que querer el bien
es, por supuesto, la primera condición para buscarlo. Esta colaboración
entre un saber que uno no sabe y un querer saber lo que no se sabe es

28Miquel BASTONS I PRAT: La inteligencia práctica. La filosofía de la acción en
Aristóteles, Barcelona: Prohom 2003, pp. 66-67.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 67 — #67 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 67

lo que Aristóteles llama ‘proaíresis’”29, es decir, elección o decisión. Por
eso Aristóteles puede decir que “la elección es o inteligencia deseosa o
deseo inteligente, y esta clase de principio es el hombre”30. La elección
o decisión consiste en un decidir sobre algo que siempre es, simultánea e
inseparablemente, un decidirse. Necesaria reflexividad que implica, por
parte del agente, un compromiso y un empeño. En este sentido, la obli-
gación moral es en cada caso mi obligación o tu obligación. Siempre es
concreta y no puede obviar el hecho de que la situación en la que se pro-
duce no sólo está configurada por la esencia de cada cosa, sino también
por “lo otro que la esencia”, es decir, por el ser coincidental.

La decisión incluye los dos componentes: tendencia recta y conoci-
miento verdadero. Aristóteles lo señala cuando indica que la elección no
puede ser recta sin virtud ni sin prudencia, puesto que una determina el
fin y la otra hace realizar las acciones que conducen al fin31. Esta relación
circular y recíproca entre la calidad moral y la prudencia es similar a la
que existe entre inteligencia y deseo. Del mismo modo como en la deci-
sión la inteligencia se hace deseosa y el deseo inteligente, en un diálogo
recíproco, así —dirá Aristóteles— “no es posible ser bueno en sentido
estricto sin prudencia, ni prudente sin la virtud moral”32.

Al hilo de nuestros empeños morales se va configurando una suer-
te de instinto ético que nos habitúa a actuar de manera que sea posible
dar con el significado ético de una tesitura moral concreta y completa.
Más que de estar cierto, se trata de acertar, a base de rectificar una y otra
vez, hasta el punto de que cabe decir que, en el ámbito de los compro-
misos prácticos, la recta ratio es una correcta ratio33. (En cambio, a la
ciencia no le corresponde propiamente la rectitud, como tampoco el ye-
rro, en el sentido de hamartía34). Naturalmente, este continuo ajuste no
consiste en una mera adaptación al curso común de los acontecimientos,

29INCIARTE: El reto del positivismo. . . , pp. 206-207. Cfr. pp. 208-211.
30Ética a Nicómaco, VI, 2, 1139 b 4-6.
31Ética a Nicómaco, VI, 13, 1145 a 4-6.
32Ética a Nicómaco, VI, 13, 1144 b 30-32. Cfr. BASTONS: La inteligencia práctica. . . ,

p. 66.
33INCIARTE: El reto del positivismo. . . , p. 183.
34Ética a Nicómaco, VI, 9, 1142 b 9-10.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 68 — #68 i
i

i
i

i
i

68 ALEJANDRO LLANO

buscando siempre el propio provecho con más astucia que prudencia.
Los que proceden así buscan los bienes naturales simplemente porque
les conviene. Son buenos sólo accidentalmente, de manera oportunista.
En cambio, la persona éticamente madura persigue el bien donde quiera
que se halle, sencillamente porque es un bien. Tal es la conducta noble
que Aristóteles, en la Ética a Eudemo, no duda en calificar de bella. Y
sucede que, a estos hombres nobles, incluso las cosas útiles y convenien-
tes les resultan bellas, porque las persiguen en lo que tienen de bueno y
no sólo en su aspecto subjetivamente provechoso35. La persona noble
es, diríamos hoy, la que tiene “buen gusto”: aquélla a la que lo bueno le
parece bueno y le complace.

La verdad práctica tiene que ver con aquello que se comporta siem-
pre de diversa manera, con lo endechómenon kai allôs echein. De ahí
que no sólo esté permanentemente acechada por la posibilidad de error,
sino que está necesariamente mediada por el error. El genuino campo del
error es el la posibilidad de ser y no ser. Pues bien, así como lo propio de
la teoría —señala Inciarte— es ir cancelando posibilidades, a medida que
se pasa de lo accidental a lo esencial, y de la forma al acto, hasta alcanzar
el acto puro de lo que no se puede comportar de otra manera por ser,
sustantivamente, su propio comportamiento; así como eso es lo propio
de la especulación, lo característico de la práctica, en cambio, viene dado
por el hecho de que la realidad crea su propia posibilidad, la cual —por
paradójico que suene— sigue a aquélla en lugar de precederla. Y a esta
paradójica anticipación le es inherente una cierta no-verdad, a partir de
la cual surgen las decisiones acertadas, que suponen el logro de una ver-
dad práctica comprometida con la acción y superadora —aunque nunca
plenamente— de la perplejidad moral36.

Por todo lo que venimos diciendo hasta ahora, ya sabemos que la
inevitable presencia del error en el discurrir ético no procede únicamen-
te de la limitación de nuestras facultades cognoscitivas y desiderativas.
Surge de la propia realidad, de un mundo en el que las cosas no son ple-
namente lo que son. No poseen completamente su propio ser, ni tam-

35Ética a Eudemo, VIII, 1249 a 1-18.
36Cfr. INCIARTE: El reto del positivismo. . . , pp. 185-186.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 69 — #69 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 69

poco tienen de manera parcial un ser que Dios poseyera completamente,
porque —utilizando la expresión de Tomás de Aquino— el Ipsum esse
subsistens no se debe entender como si tuviera plenamente el ser, sino
como poseyendo enteramente su propio ser. Los mismos entes finitos
son fragmentarios, aspectuales, de modo que si respecto a ellos nos com-
portáramos con una certidumbre incuestionable, estaríamos incurriendo
en una básica falsedad, en un error de planteamiento, en una especie
de hamartía total acerca de cuyas consecuencias la historia ideológica y
política del siglo XX podría proporcionarnos algunas enseñanzas.

A pesar de que el ser coincidental tiene un carácter metafísicamen-
te secundario o derivado, su reconocimiento —sobre todo en el terreno
ético— presenta la mayor importancia, ya que nos revela que el mun-
do de nuestra experiencia, nuestro campo de acción, no es un tejido
homogéneo y sin fisuras, una realidad unívoca, sino un mundo plural y
diferenciado, abierto a ulteriores modificaciones, nunca completamente
determinado. En el universo que habitamos, el orden no elimina comple-
tamente el desorden: el orden es el límite del desorden. Lo cual se aprecia
con especial claridad en el ámbito práctico, donde la justicia no suele pa-
sar de ser el límite de la injusticia. Es más, si se pretende implantar una
justicia total, sin tener en cuenta la accidentalidad que nos rodea y que
nosotros mismos generamos, se produce la mayor de las injusticias37.

Nuestro mundo físico y social no es un perfecto ensamblaje de esen-
cias puras, penetrable de punta a cabo por la razón. No se niega con esto
—y Aristóteles menos que nadie— que haya realmente esencias: el mo-
do de ser necesario de cada cosa, su haber propio y constitutivo. Pero
existe también, como sabemos, lo que no es según la esencia, sino se-
gún lo otro que la esencia. De ahí que declinemos el ente en diversos
sentidos para plegarnos a la realidad, que no es un bloque monolítico ni
absolutamente fijo. No se trata sólo ni principalmente de que las formas
esenciales de la mayor parte de las cosas nos sean desconocidas —como
repite Tomás de Aquino una y otra vez—, es que las realidades humana y
mundanales no están completamente determinadas por las formas esen-

37Cfr. Alejandro LLANO: Metaphysics and Language . . . , pp. 154-155; 308-310; 322-
323.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 70 — #70 i
i

i
i

i
i

70 ALEJANDRO LLANO

ciales de las cosas o de las personas: no son sólo lo que esencialmente
son y, por eso mismo, no son plenamente lo que son. Hay lo otro que el
ente esencialmente determinado: hay, realmente, indeterminación. Ad-
mitir que hay realmente indeterminación y determinación nos abre hoy
a una insólita visión del mundo, cuyas consecuencias habrá que explorar,
tanto en el ámbito teórico como especialmente en el práctico.

Aristóteles no acepta, para el mundo de lo generable y corruptible,
el principio de plenitud —propuesto en su tiempo por lo megáricos y
en el siglo XX por Lovejoy, Hintikka y Knuutila— según el cual ninguna
genuina posibilidad puede permanecer siempre sin realizarse, porque lo
que nunca se realiza no es posible38. Y es que el Estagirita mantiene
como una de sus tesis capitales, en metafísica y en ética, precisamente
lo contrario: la no-plenitud de las cosas de nuestro entorno natural y
político, cruzadas por la contingencia y la coincidencia, abiertas siempre
a ulteriores determinaciones, que se actualizarán o no se actualizarán.
Este principio de no-plenitud podría enunciarse así: las cosas físicas y
los empeños morales no son ni serán todo lo que pueden ser, porque no
son plenamente lo que son. Ninguno de esos entes finitos se identifica
plenamente con su esencia, ni por lo tanto es cumplidamente lo que ello
mismo es, porque su carácter potencial hace que exista temporalmente y
sea sujeto de determinaciones accidentales que le sobrevienen.

La posibilidad real, a diferencia de la posibilidad lógica, presenta un
carácter dialéctico: lo que puede ser, puede no ser. La admisión de esta
“posibilidad dialéctica” configura un mundo humano poroso, dinámico,
en continua reorientación teleológica hacia una plenitud siempre perse-
guida y nunca plenamente alcanzada; un mundo en el que —como dice
el Profesor Leonardo Polo— todo está “alejado” y “retrasado”, ya que
la potencia es inseparablemente principio de movimiento y de resisten-
cia inercial al movimiento. No se extiende ante nosotros un horizonte
sin fracturas, perfectamente articulado, sino un panorama minado por la

38Arthur LOVEJOY: The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea,
New York: Harper & Row 1967, p. 52. Cfr. Jaako HINTIKKA: Time and Necessity. Stu-
dies in Aristotle’s Theory of Modality, reimp., Oxford: Clarendon 1975; Simo KNUUTI-
LA (ed.): Reforging the Great Chain of Being. Studies of the History of Modal Theories,
Dordrecht: Reidel 1981.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 71 — #71 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 71

accidentalidad, plagado de coincidencias que no fluyen de ninguna ne-
cesidad interna, ya que no tienen causa propia o, mejor, propiamente no
tienen causa. Estamos ciertamente en una ciudad y en un cosmos, pero
ni el orden social ni el físico son cabales, pues no excluyen —sino que
implican— la discontinuidad, la oposición, el azar y el infortunio. “El
mejor de los mundos posibles” ni existe ni puede existir39.

En tales condiciones, ¿le es posible al ser humano alcanzar la felici-
dad? Para intentar responder a este interrogante decisivo, es preciso no-
tar que Aristóteles entiende por eudaimonía —la palabra que nosotros
traducimos por “felicidad”— “una actividad del alma según la virtud
perfecta”40. Conviene tener en cuenta esta índole activa de la felicidad,
porque el primer malentendido que puede surgir estriba en entender esta
plenitud humana como una suerte de estado que a uno le ha tocado en
suerte por obra del destino o de alguna divinidad. Es una cuestión larga-
mente discutida en la Ética a Eudemo41, porque parece una experiencia
común en todas las culturas que no siempre es al hombre bueno, a la
mujer íntegra, a quienes les va mejor en la vida.

Algunas personas parece que han nacido para ser felices, para lograr
su vida. Todo les sale bien. Según sugiere el propio vocablo eudaimonía,
es como si estuvieran poseídos por un genio benévolo, bendecidos por
un ángel favorable. De otros, en cambio, se podría afirmar justamente lo
contrario. “Hay algunos que nacen con estrella y otros que nacen estre-
llados”, dice la sabiduría popular. ¿Qué hacen estos últimos para que su
vida vaya de tropiezo en tropiezo hasta el desconcierto final? Tienen ma-
la suerte. En el girar de la rueda de la fortuna siempre acaban quedando
en la parte de abajo.

Pero hay algo muy hondo que nos repugna en este enfoque de bio-
grafías marcadas, aunque los oráculos y los augurios, los vates y adivinos,
encuentren tanto eco en el siglo XXI como en el V antes de Cristo. Una
cosa tan seria como el logro de la vida —pensamos con razón— no

39Cfr. TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, q. 25, a. 6. Vid. Alejandro LLANO:
“Aquinas and the Principle of Plenitude” en David GALLAGHER (ed.): Thomas Aquinas
and his Legacy, Washington D. C.: The Catholic University of America Press 1993.

40Ética a Nicómaco, I, 13, 1102 a 5-6.
41Cfr. Ética a Eudemo, VIII, 2, 1246 b 37 ss.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 72 — #72 i
i

i
i

i
i

72 ALEJANDRO LLANO

puede depender del azar, de la situación de los astros al nacer o de algo
llamado “destino”, tan solemne como inexistente. El éxito de la propia
vida no es algo innato, no se hereda ni se lleva escrito en la frente: está
abierto a todos los individuos de la especie humana.

Supondría, empero, una falta de realismo no reconocer que nadie se
encuentra al reparo de la aflicción, ni siquiera los presuntos bienaven-
turados de siempre. Y, al mismo tiempo, la ventura no está reservada
a unos pocos selectos. Todos nos encontramos ante la alternativa de la
alegría y la desgracia.

La felicidad es el fin final, el bien supremo42; es “lo mejor, lo más
hermoso y lo más agradable (áriston, kálliston, hédiston)”43. Todo lo
demás, los bienes exteriores, la amistad, el reconocimiento, se desea con
vistas a la dicha. Pero, a su vez, la bienaventuranza necesita de estos
bienes como medios o instrumentos. Son secundarios y accidentales a la
felicidad, que no consiste en ellos, pero que no se vale sin ellos. Como
afirma Aristóteles, la ventura:

necesita además de los bienes exteriores, pues es imposible
o no es fácil hacer el bien cuando se está desprovisto de re-
cursos. Muchas cosas, en efecto, se hacen como por medio
de instrumentos, mediante los amigos y la riqueza y el poder
político; y la falta de algunas cosas empaña la ventura, y así
la nobleza del linaje, buenos hijos y belleza: no podría ser
feliz del todo aquél cuyo aspecto fuera completamente re-
pulsivo, o mal nacido, o solo y sin hijos, y quizá menos aún
aquél cuyos hijos o amigos fueran absolutamente deprava-
dos, o, siendo buenos, hubiesen muerto. Por consiguiente,
[. . . ] la felicidad parece necesitar de esta clase de prospe-
ridad, y por eso algunos identifican la buena suerte con la
felicidad44.

Sin unas condiciones de vida dignas, no es posible la práctica de la
virtud y, por lo tanto, el logro de la felicidad. Pero no se debe identificar

42Ética a Eudemo, II, 1, 1217 a 22.
43Ética a Nicómaco, I, 8, 1099 a 25. Cfr. Ética a Eudemo, I, 1, 1214 a 8.
44Ética a Nicómaco, I, 8, 1099 a 30-b 8.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 73 — #73 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 73

la vida lograda con los medios que nos permiten aproximarnos a ella.
Ahora bien, así como no se puede reducir la felicidad a la fortuna (euty-
chémata), tampoco cabe identificarla con la virtud45. Por esto —cito la
Ética a Nicómaco— “los que afirman que el que está en la tortura, o
el que ha caído en graves infortunios, es feliz si es bueno, voluntaria o
involuntariamente dicen una vaciedad”46.

Mientras que la fortuna es variable, la felicidad es estable, porque la
virtud modera la desgracia. De manera que en el hombre bueno

resplandece la nobleza, cuando soporta muchos y graves in-
fortunios, no por insensibilidad, sino por ser noble y mag-
nánimo. Porque si las actividades rigen la vida, como diji-
mos, ningún hombre virtuoso podrá llegar a ser desgracia-
do, ya que jamás hará lo que es vil y aborrecible. A nuestro
juicio, en efecto, el que es verdaderamente bueno y pruden-
te soporta dignamente todas las vicisitudes de la fortuna y
obra de la mejor manera posible en sus circunstancias, del
mismo modo que el buen general saca del ejército del que
dispone el mejor partido posible para la guerra, y el buen
zapatero hace con el cuero que se le da el mejor calzado
posible47.

La persona feliz posee un temple que no es inconstante ni variable.
No resulta fácil apartarla de la ventura, ni siquiera cuando diversos in-
fortunios vienen a coincidir en su vida. Pero el realismo de Aristóteles
se encarga de precisar “a no ser que [los infortunios] sean grandes y mu-
chos”. Y entonces la cicatriz de la herida también es duradera, porque
después de las desgracias “no volverá a ser feliz en poco tiempo, sino, si
es que llega a serlo, al cabo de mucho y de haber alcanzado en ese tiempo
grandes y hermosos bienes”48.

45Sigo a Amalia Quevedo en este punto. Cfr. QUEVEDO: “Ens per accidens”. . . , pp.
355-357.

46Ética a Nicómaco, VII, 13, 1153 b 19-21.
47Ética a Nicómaco, I, 10, 1100 b 30-1101 a 5.
48Ética a Nicómaco, I, 10, 1101 a 8-14.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 74 — #74 i
i

i
i

i
i

74 ALEJANDRO LLANO

El alma vulnerada no se curará sino con la ayuda de mucho tiem-
po, de copiosas bendiciones y del consuelo de los amigos. Pero ¿qué
hará en el caso límite de la amistad traicionada y, sobre todo, del amor
no correspondido? Éste es un accidente moral para el que toda la sabi-
duría práctica no ofrece adecuada terapia. De tan extrema situación se
alimenta la poética de todas las culturas avanzadas. Pero en ella casi sólo
encontramos desesperanzas y lamentos.

El dolor es compañero inseparable de la vida humana. Esto lo re-
cordó Nietzsche contra el sentimentalismo romántico. Como también
se atrevió a cuestionar si es deseable la subordinación de los demás in-
tereses al interés por la verdad. Por si esta sospecha no fuera suficiente,
desde Marx y Freud se ha denunciado que el interés por la no-verdad
puede incluir también solapadamente la supuesta voluntad de verdad.
Ahora bien, quizá podamos recordar aquí a Hölderlin cuando nota que
donde está el peligro surge también la salvación. Porque, ha señalado
Inciarte49, gracias a su relación constitutiva con el error, la verdad prác-
tica, al contrario de la pura teoría, puede dar cuenta del interés por la
no-verdad, que parece englobar el interés por la verdad, insertando así
el interés por el error en el horizonte de la vida filosófica como vida
orientada completamente hacia la verdad, según dijo en alguna ocasión
Ernst Tugendhat. Por lo menos Aristóteles intenta mostrar, en su discur-
so ético, cómo se pueden aprovechar las apetencias e intereses humanos,
que nos desorientan y nos dispersan, y que son por sí mismos opuestos
a la vida desinteresada de la teoría, incluyéndolos en la perspectiva de
la verdad práctica. En el marco de esta tarea de introducir los intereses
en el ámbito filosófico, envolviendo la no verdad en la verdad práctica,
Aristóteles desvela el hecho de que “toda la atención, tanto de la virtud
como de la política, versa sobre el placer y el dolor, puesto que el que
se sirve bien de ellos será bueno, y el que lo hace mal, malo”50. El largo
camino de la moral conduce a través de la corrección constante de la

49INCIARTE: El reto del positivismo. . . , p. 184.
50Ética a Nicómaco, II, 3, 1105 a 10-14. “De ahí la necesidad de haber sido educado

de cierto modo ya desde jóvenes, como dice Platón, para poder complacerse y dolerse
como es debido; en esto consiste, en efecto, la buena educación”. Ética a Nicómaco,
1104 b 11-13.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 75 — #75 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 75

apetencia y de la concupiscencia interesadas, mediante la recta ratio. Su
propósito queda, al final de la ética, cumplido cuando se comprueba que
la teoría es la actividad que más placer puede producir.

Se retoma así la tesis de que la felicidad consistirá en la actividad de
acuerdo con el ergon propio, que es la contemplación intelectual. “Lo
que es propio de cada uno por naturaleza —dice Aristóteles— es tam-
bién lo más excelente y lo más agradable para cada uno; para el hombre
lo será, por tanto, la vida conforme a la mente (kata ton noûn bíos), ya
que eso es primariamente el hombre. Esta vida será también, por con-
siguiente, la más feliz”51. Es el audaz y problemático intento de hacer
culminar el camino ético en una instancia trascendente a la propia ética.
Parece ineludible procurarlo, porque el moralismo a ultranza conduce
al inmoralismo, y —según vio lúcidamente Max Scheler— el afán auto-
rreferencial por lograr una mayor perfección ética se halla internamente
aquejado de fariseísmo52.

Pero el movimiento hacia una dimensión teológica, por la vía de la
contemplación, presenta perfiles aporéticos en la moral del Estagirita.
Aristóteles es bien consciente de que vivir de acuerdo con este elemento
divino que hay en el hombre no se compadece bien con nuestra con-
dición, sometida a la necesidad, al albur, a los conflictos morales, a las
decisiones de otros que nos afectan poderosamente. También le parece,
sin embargo, que sería empequeñecer la vida humana si consideráramos
que el perfil de la ética se ha de encerrar en lo reductivamente antropo-
lógico.

51Ética a Nicómaco, X, 7, 1178 a 5-8.
52“Tiene razón en un punto Kant. Es imposible, por ley esencial, que las materias de

valor ‘bueno’ y ‘malo’ se conviertan a su vez en materias del acto realizador (‘voluntad’).
Por ejemplo, el que no quiere hacer bien a su prójimo —de manera que le interese la
realización de ese bien— y toma sólo la ocasión ‘para ser bueno’ o ‘hacer el bien’ en ese
acto, no es bueno ni hace verdaderamente el bien, sino que en realidad es una especie
de fariseo que quiere solamente aparecer ‘bueno’ ante sí mismo”. Max SCHELER: Ética.
Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético, 3ª ed., revisada, Madrid:
Caparrós 2001, pp. 74-75; cfr. El resentimiento en la moral, 2ª ed., Madrid: Caparrós
1998, pp. 61 y ss.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 76 — #76 i
i

i
i

i
i

76 ALEJANDRO LLANO

No hemos de tener, como algunos nos aconsejan, pensa-
mientos humanos puesto que somos hombres, ni mortales
puesto que somos mortales, sino en la medida de lo posible
inmortalizarnos (athanatítsein) y hacer todo lo que está a
nuestro alcance por vivir de acuerdo con lo más excelente
que hay en nosotros53.

No es que, como mantiene Martha Nussbaum54, los capítulos 6 a 8
del libro X de la Ética a Nicómaco supongan una recaída en el peor de
los platonismos —el de los diálogos de la época intermedia, radicalmente
corregidos, según esta autora, a partir del Fedro— o constituyan una
especie de interpolación en el normal discurrir del discurso ético. Por
un lado, Aristóteles sigue manteniendo en estos tres capítulos del libro
décimo la poderosa incidencia del ser coincidental, manifestada en la
necesidad de que el hombre contemplativo, por ser hombre, tiene de
bienes externos, de alimento y cuidados. Y, por otro, resulta patente que
la referencia a Dios es inesquivable en el conjunto de la filosofía del
Estagirita, y no sólo en la Metafísica, sobre la cual la ética no se apoya
explícitamente, pero de la que tampoco prescinde.

Lo cierto es que —-no sin vacilaciones ni oscilaciones— la moral
aristotélica culmina con una contemplación o pura teoría, como máxi-
ma praxis asequible a la persona humana, que si no garantiza para él la
inmortalidad del alma intelectual, sí que constituye un modo específico
de athanatítsein, de ponerse, aunque no sea más que por unos momen-
tos, en contacto con lo que es indudablemente inmortal, el acto puro
—el cual, por no poder ser de otra manera de como es (oudamôs allôs
echein), por no actuar de un modo o de otro, ya que no es más que
actuar, resulta absolutamente indestructible. Llegar, pues, al acto puro
es alcanzar lo que rebasa nuestra vida de mortales y así, en cierto mo-
do, llegar a la muerte. Y es que, como dice Inciarte, la consideración del
fenómeno de la muerte ha sido desde siempre un incentivo para hacer
filosofía. Porque Aristóteles considera que ni siquiera la filosofía práctica
es un fenómeno puramente cultural, porque sus resultados no dependen

53Ética a Nicómaco, X, 7, 1177 b 32-35.
54NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. . . , pp. 373-377.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 77 — #77 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 77

sin más del modo particular como un tipo u otro de humanidad razone.
El Estagirita no es un relativista al modo sofístico. Piensa que la filoso-
fía, en último término, trata de aquello que el hombre no puede cambiar.
Ahora bien, lo único que el hombre no puede realmente cambiar es la
muerte55.

Lo que no es más que su actuar, lo que no presupone nada, ninguna
posibilidad, es lo originario, es lo imprevisible. Original es, dice Schelling,
a propósito de la teología de Aristóteles, aquello en cuya posibilidad no
se puede pensar ni creer antes de verlo realizado. En este sentido, el acto
puro —que excluye toda derivación coincidental— es lo único realmen-
te original, la originalidad misma; lo más admirable que quepa pensar, lo
único admirable y lo único plenamente deleitable. Al ponernos en con-
tacto con eso, al final del fatigoso camino de la ética, y sólo entonces,
llegamos a tocar, aunque sólo sea por unos instantes, nuestra propia bie-
naventuranza; entonces, dice el mismo Schelling, alcanzamos no sólo la
felicidad (la eudaimonía), sino la bienaventuranza (la makariótes); he-
mos rozado, más allá de la muerte, como en el arte, una vida distinta.
Hemos de reconocer —y tal es la limitación de este culmen de la ética
aristotélica— que, si acaso, nosotros la conseguimos sólo en pocos ins-
tantes de nuestra vida; pero bien pudiera ser que, como decía Hölderlin,
nuestra vida después de esos instantes, en lo que pueda tener de más
valiosa, sea sólo un sueño de ellos, su recuerdo56.

De recuerdos y sueños está hecha la poética, cuya importancia para
entender la ética de Aristóteles ha sido puesta de relieve por Ralph McI-
nerny57, cuyas reflexiones me sirven de hilo conductor para concluir.

La vida y el alma del relato es la trama, el mythos, que es la lógica de
los acontecimientos (logos tôn pragmatôn). Ahora bien, el ámbito de las
acciones humanas, que es lo que la poética pretende imitar, es donde ha-
llamos la felicidad o la desgracia, según hemos visto en nuestras anterio-
res consideraciones sobre la ética. Y estos accidentes morales compro-

55Fernando INCIARTE: Tiempo, sustancia, lenguaje. Ensayos de metafísica, Pamplo-
na: Eunsa 2004, pp. 22-23.

56He seguido a Inciarte en este punto. Cfr. Tiempo, sustancia, lenguaje. . . , pp. 30-31.
57Ralph MCINERNY: “La importancia de la Poética para entender la Ética de Aris-

tóteles”, Anuario Filosófico, XX/1, 1987, pp. 85-93.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 78 — #78 i
i

i
i

i
i

78 ALEJANDRO LLANO

meten la unidad de la acción que es imprescindible para que exista trama.
Efectivamente, Aristóteles requiere que haya algún tipo de inevitabilidad
en la secuencia: ya que aquello pasó, esto ocurrió. Tales accidentes pro-
ducen el mayor efecto sobre la mente cuando ocurren inesperadamente
y al mismo tiempo como consecuencia de otro accidente; así hay más
maravilla en ellos que si hubiesen ocurrido por puro azar o por mera
fortuna58. ¿Significa esto que Aristóteles quiere eliminar de la narrativa
eventos puramente casuales? En modo alguno. Pero tales coincidencias
entran en la trama bajo condiciones muy rígidas.

Incluso los acontecimientos casuales parecen más maravi-
llosos si hay en ellos alguna apariencia de designio, por de-
cirlo de algún modo; como por ejemplo la estatua de Mitys
en Argos que mata al autor de la muerte de Mitys al caerse
sobre él mientras contempla un espectáculo público. Pensa-
mos que accidentes como éste no carecen de significación.
Por tanto, una trama de esta naturaleza es necesariamente
más bella que otros tipos de trama59.

A semejanza de la ética, tampoco en la poética se deja al margen de
la acción el ser coincidental. La moral no puede prescindir de él, porque
aquello de lo que trata ha de referirlo “a los hechos y a la vida, y acep-
tarlo si está en armonía con los hechos, pero considerarlo como mera
teoría si discrepa de ellos”60. Ahora bien, la ética no consigue, por así
decirlo, insertar los accidentes morales en su propio discurso, porque no
ocurren ni siempre ni la mayoría de las veces, y de suyo no cabe incluir-
los en cadenas causales, ya que —si bien pueden ser causas impropias de
otros acontecimientos— ellos mismos no tienen una causa determinada,
pues proceden de la coincidencia de dos o más series causales indepen-
dientes entre sí. En cambio, la poética sí que puede articular la narración
de manera que los accidentes morales aparezcan prendidos en la trama.
La manera como lo hace en cada caso es ficticia, pero no es ficticio en

58Cfr. Poética 1452 a 2-6.
59Poética 1452 a 7-11.
60Ética a Nicómaco X, 8, 1179 a 20-23.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 79 — #79 i
i

i
i

i
i

EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA 79

absoluto el hecho de que tal tipo de eventos presenta una notable im-
portancia en el curso de nuestras vidas y en los valores que en ellas se
incorporan y se despliegan. De ahí que los relatos tengan de ordinario un
valor más ejemplarizante que las argumentaciones éticas y que, en todo
caso, deban precederlas o acompañarlas.

Al comenzar la lectura de la Ética a Nicómaco, la Ética a Eudemo,
o incluso la Magna Moralia (que, sea o no obra directa del Estagirita,
contiene indudable doctrina aristotélica); al empezar a leer esas obras,
digo, uno tiene la impresión de que en ellas se va a hablar de cómo
orientar la vida para que constituya un logro humano. Ahora bien, los
actos relevantes para conseguir una vida moralmente positiva son las
acciones conscientes y libres. Pero si tenemos en cuenta solamente ese
tipo de acciones, quedan fuera de la vida multitud de cosas de las que, de
un modo u otro, depende en buena parte el éxito de nuestra existencia.
¿Es este cuadro esquemático el que pretende transmitirnos Aristóteles?

La forma más rápida de corregir esta falsa interpretación es acudir a
los propios relatos y, en especial, a las tragedias escritas en torno al siglo
V, de las que tan buen conocedor era Aristóteles. En ellas se contienen
relatos de vidas humanas, en las que se incluye mucho más que la inten-
ción del agente. En todos los nudos de la trama comparecen accidentes
y coincidencias que no son voluntarios ni intencionados. Tales aconteci-
mientos, en los que se entreveran lo intencionado y lo no intencionado,
son el meollo de las narraciones, y nos afectan profundamente porque
llaman la atención hacia un rasgo inevitable de la acción humana.

Cada vez que actuamos podemos provocar más de lo que preten-
demos, y no podemos escapar de esta situación, puesto que también
podemos provocar lo que no pretendemos al inhibirnos de la acción. La
vida humana es inevitablemente algo más que la realización de acciones
morales, porque las acciones morales pueden acarrear resultados coinci-
dentales no intencionados. Desde luego, no todos estos resultados son
significativos; sólo cuando un efecto no intencionado (praeter intentio-
nem) es un gran bien o un gran mal, hablamos de desgracia o de buena
suerte.

Tópicos 30 (2006)



i
i

“llano30” — 2006/7/31 — 11:37 — page 80 — #80 i
i

i
i

i
i

80 ALEJANDRO LLANO

Lo que vale la pena subrayar de la Poética es que el efecto
casual de una acción se admite en la trama sólo cuando pa-
rece adecuada su inclusión, como si fuera una consecuencia
de actos intencionados. Parece sugerirse que, aunque no-
sotros sólo somos la causa per accidens de tales resulta-
dos, ya que no los pretendemos, hay no obstante una causa
per se de ellos y por lo tanto esos resultados también son
intencionados, pero no por nosotros mismos. La tragedia
nos sugiere que incluso las consecuencias no intencionadas
de nuestras acciones son parte de un todo inteligible, que
nuestras vidas encierran un sentido que trasciende nuestras
intenciones61.

Al final de la Ética a Eudemo se lee esta inesperada sentencia:
“Lo malo es aquello que por exceso o por defecto nos impide servir
a Dios”62. A pesar de esta afirmación, la ética aristotélica sigue siendo
más antropológica que teológica. Esta índole se confirma, por contraste,
con unas palabras de Kierkegaard:

Lo que en la relación de hombre a hombre es admiración y
envidia, en la relación de hombre a Dios es adoración y es-
cándalo. La summa summarum de toda sabiduría humana
es esta regla de oro o, mejor, dorada: ne quid nimis, nunca
demasiado; demasiado o demasiado poco echa todo a per-
der. Entre hombre y hombre esto pasa por sabiduría y se
paga con la admiración. El curso de esta moneda no oscila,
la humanidad entera garantiza su valor. A veces, sin embar-
go, surge un genio que se eleva un tanto sobre el mercado
cotidiano, y en seguida los prudentes le toman por majade-
ro. El cristianismo da un paso gigantesco más allá: ne quid
nimis, nunca es demasiado [. . . ] Aquí empieza el cristianis-
mo. . . y el escándalo.

61MCINERNY: “La importancia de la Poética. . . ”, p. 93.
62Ética a Eudemo, VIII, 3, 1249 b 19-20.

Tópicos 30 (2006)




