FEIL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA DE
ARISTOTELES

Alejandro Llano
Universidad de Navarra, Espafia
allano@unav.es

Abstract

Aristotle’s ethics combines the consideration of need (from the moral law
and interned by virtues) with coincidences and accidents of chance. Fortune and
misfortune are key elements to the deploy of human condition, as may be ap-
preciated in Greek tragedy. So, the plurality of human senses is translated to the
philosophic scope. The coincidental being is the most relevant sense for ethics,
because man is not everything he can be. This states the main issue as of, if
accomplishing happiness depends on us or if it is conditioned by chance and
fortune. Aristotle sustains that it is absolutely necessary to keep in mind the pres-
ence of chance factors as well. The contribution of Poetics is very relevant to the
matter.

Key words: Ethics, chance, casuality, coincidental being, moral fault, virtue, hap-
piness, Aristotle.

Resumen

La ética aristotélica combina la consideracién de la necesidad proveniente de
la ley moral e internalizadada por las virtudes con las coincidencias y accidentes
que provienen del azar. La fortuna y el infortunio son factores clave en el des-
pliegue de la condicion humana, segin se aprecia en la tragedia griega. Se traduce
asi al ambito de la filosofia practica la pluralidad de los sentidos del ser. El ser
coincidental es el sentido mas relevante para la ética, porque el hombre no es
todo lo que puede ser. Esto plantea el problema central de si el logro de la felici-
dad depende de nosotros o estd condicionado por el azar y la fortuna. Aristételes
mantiene que es imprescindible dar cuenta también de la presencia de lo azaroso.
La aportacién de la Poética es muy relevante al respecto.

Palabras clave: Etica, azar, casualidad, ser coincidental, yerro moral, virtud, felici-
dad, Aristoteles.

"Recibido: 13-01-06. Aceptado: 20-03-06.

Tépicos 30 (2006), 55-80



56 ALEJANDRO LLANO

Mary Clothier es uno de los caracteres centrales de la novela titulada
Friends and Lovers, de la escritora inglesa Iris Murdoch, Profesora de
Filosoffa que fue de la Universidad de Oxford. Encontramos a la sazén
a Mary, cuyo marido murié atropellado por un automévil frente a su
casa de Londres, en una situacién dramatica. Su hijo Pierce, desesperado
port el primer desengafio amoroso, ha entrado nadando en una gruta de
la costa que ha sido ya casi totalmente invadida por la marea. Mary, en
una barca guardacostas, espera el desenlace de su busqueda. Fste es un
fragmento de su “flujo de conciencia™:

La muerte ocurre, el amor ocurre, y la vida humana esta
pletorica de azares y accidentes. Si una ama algo tan fragil
y mortal, y una ama y sigue amando, al igual que el terrier
petsigue su presa, ¢no es inevitable que el amor que una
siente sufra alteraciones? Tan sélo hay un imperativo abso-
luto, el imperativo de amar. Sin embargo, ;como es posible
tolerar el dolor de amar a lo que ha de morir, a lo que ya ha
muerto? “;Oh, muerte, aciname en el suefio, dame silencio-
so descanso! Deja que mi fatigada alma culpable abandone
mi pecho cuitado...”. No somos mas que una porcion de
tierra, un conjunto de debilidades, una sombra que cruza el
caos del mundo contingente. Como sea que la muerte y el
azar constituyen la sustancia de cuanto existe, si el amor ha
de dirigirse a algo, el amor habra de ser amor a la muerte y
al azar. Este amor alterado navega en un océano de contin-
gencias, entre formas de muertos, es un amor tan imperso-
nal y frio que dificilmente puede reconocerse como tal, es
un amor carente de belleza del que sélo se conoce el nom-
bre, tan poco es lo que se asemeja a las vivencias. Este era
el amor que Mary sentfa ahora por su marido muerto, y por
el fantasma sin rostro de su hijo quiz4 ya ahogado!.

'Iris MURDOCH: Amigos y amantes, Trad. de Andrés Bosch. Barcelona: Lumen
2005, pp. 472-473.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 57

Nadie se extrafiara al recordar que la autora de este texto era especia-
lista en ética griega, porque en él se pueden adivinar ecos de coros de las
tragedias de la Grecia clasica, en las que cuestiones como las del azar, la
contingencia y la muerte aparecen indisolublemente vinculadas a la con-
dicién humana. Y no es osado aventurar que la moral de los pensadores
de la Escuela de Atenas, y muy especialmente la ética de Aristételes, es
un intento de tematizar e intentar resolver conceptualmente los desgarra-
dores problemas humanos que se habian presentado de forma narrativa
en las dramatizaciones de lo azaroso y contingente por parte de Esquilo,
Sofocles y Euripides.

Lo que una ética como la de Aristoteles puede afiadir al enfoque
poético propio de la tragedia es su tratamiento metddico. Ahora bien,
el Estagirita insiste una y otra vez en que la filosofia practica no posee
un caracter cientifico, porque no esta encaminada al conocimiento de lo
universal, sino que apunta a la realizacién de unas acciones que siempre
han de ser singulares y estar contextualizadas®. Los propios bienes, que
—como fines de la accién humana— estudia la ética, caen bajo la som-
bra de la incertidumbre, “por haber sobrevenido (symbainein) males a
muchos a consecuencia de ellos; pues algunos han perecido a causa de
su riqueza, y otros por su valor’3, segun apunta Aristoteles en el libro I
de la Etica a Nicémaco.

Parece que no es posible, tampoco aqui, superar los limites cognosci-
tivos de la narrativa tragica, porque en la indagaciéon moral tropezamos
desde el comienzo con los mismos enigmas que conferfan a la tragedia
tanto su tremenda fuerza emotiva como su notoria debilidad racional. El
buen caracter de Edipo se vuelve contra él—en la tragedia de Séfocles—
cuando pretende salvar de nuevo a Tebas del infortunio, al regresar del
pasado el fantasma de un parricidio que él ignoraba haber cometido.
Mientras que el Agamenén de Esquilo paga con la obligacién de sacrifi-
car a su hija Ifigenia la buena disposicién de acudir al dios para sacar a
su ejéreito de un callejon sin salida.

2Cft. Etica a Nicémaco 1,3,10952a 6.
*Etica a Nicémaco, 1, 3, 1094 b 18-19. Traduccion de Julidn Marias y Matia Araujo.

Topicos 30 (20006)



58 ALEJANDRO LLANO

¢Qué podra hacer una filosofia que se propone buscar las primeras
causas de lo real cuando se enfrenta con fenémenos en los que la relacion
etiolgica parece estar ausente? En el caso de Aristoteles, su gran baza
metddica es la flexibilidad que le proporciona el discurso analégico, en
el que se establece, de un lado, una decisiva diferenciacion entre la razén
tedrica y la razén practica y, de otro, una distinciéon fundamental entre
los diversos sentidos del ser.

Vamos a fijarnos primeramente en este dltimo aspecto, porque cons-
tituye la articulacién tedrica mas importante de la metafisica aristotélica,
de la que —casi siempre implicitamente— se sirve la ética para plegarse
al panorama abigarrado y variable de la vida humana, en la que se regis-
tran esa suerte de accidentes morales, cuando acontece que la fortuna y
el infortunio parecen trastocar los proyectos existenciales mas nobles y
sensatos.

To on Ilégetai pollachés. El recurso a la pluralidad significativa del
ser No es un virtuosismo gramatical, sino el reconocimiento de la rique-
za y variedad de los fenémenos que Aristételes trata de “salvar” en su
filosoffa. La indole no completamente aferrable de la realidad se traduce
en una complejidad conceptual y semantica ante la que la correspon-
diente tripleta neopositivista —existencia, predicacion e identidad— no
pasa de ser un simplismo. Si este aspecto no plenamente formalizable del
mundo se manifiesta en las cuatro rubricas de la clasificacién aristotélica
de los sentidos del ente, se hace especialmente patente en la discrimina-
cion entre el ser en si y el ser coincidental, ens per se y ens per accidens
(on kath’hauté y on katd symbebekés)*.

Uno de los ejemplos de ens per accidens o coincidental que pone
Aristoteles se hizo famoso a lo largo de la escolastica medieval y post-
medieval por haber quedado reflejado en multitud de dibujos o grabados
que ilustraban los pertinentes pasajes del corpus aristotélico: Alguien, al
cavar un hoyo para plantar un arbol, encuentra un tesoro; en efecto, des-
cubrir un tesoro es un accidente para el que planta un arbol, pues no se
sigue necesariamente lo uno de lo otro ni después de lo otro, ni sucede

4Alejandro LLANO: Metaphysics and Language, New York; Hildesheim: G. Olms
2005, p. 147.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 59

generalmente que el que planta encuentre un tesoro®. Algo se da en una

cosa, pero no precisamente por ser esta cosa’

o por encontrarse en la
circunstancia en la que realmente se encuentra, sino por una pura coin-
cidencia que no guarda relacion con el fin de la accién o con el presente
estado de cosas. Asi que el accidente se ha producido o existe, mas no
en cuanto tal, sino en cuanto otro’. El ser coincidental queda al margen
de la finalidad que establece para cada ente su propia naturaleza y para
cada accién el proposito que la guia. Lo que es por accidente no es segun
un haber o un actuar propio, que le corresponda de suyo, sino segun un
haber o un actuar que en realidad pertenece a otro y que, por un mero
acontecer, por una pura coincidencia, se puede decir de él. Segun Millan-
Puelles, este ser eventual puede describirse como “lo que un ente es o lo
que es un ente por algo extrinseco a su esencia”. De manera que de lo
que solamente existe por accidente no se puede decir propiamente que
es, sino que sucede o acontece (accidit).

Para acercarnos a la realidad de los accidentes morales y conside-
rar su posible relevancia ética, fijémonos por un momento en un tipo
de ser coincidental que presenta especial significacién antropolégica. Se
trata de la suerte o fortuna. La fortuna (tyche) se distingue del simple
azar (automaton) en que se refiere a objetos que proceden de la accion
humana, o bien influyen en ella y en la prosperidad de la persona que la
lleva a cabo®. A pesar de su incidencia en la condicién humana, la fortuna
es algo que escapa de nuestro raciocinio (paralogon), ya que el racioci-
nio se ocupa o bien de las cosas que son siempre o de las que son por
lo general, mientras que la fortuna presenta un caricter indeterminado.
Como todo el mundo sabe, la fortuna es incierta, ya que ninguna de las
cosas que suceden fortuitamente puede darse por segura. En definitiva,
la fortuna es una causa coincidental o per accidens en el campo de las

acciones libres o, al menos, voluntarias’.

5 Metafisica V, 30, 1025 a 15-21. Traduccién de V. Garcia Yebra.
% Metafisica V, 30, 1025 a 23.

"Metafisica V, 30, 1025 a 28-29.

$Cfr. Fisica 11, 6,197 2 36-b 6.

?Fisica 11, 5, 197 b 18-22.

Topicos 30 (20006)



60 ALEJANDRO LLANO

Lo mas inquietante de la cuestién, sin embargo, estriba en que, no
por carecer en s{ misma de explicacion racional, la fortuna deja de te-
ner importancia ética. La tragedia griega nos ilustra acerca de cémo la
suerte pone no pocas veces a los protagonistas del drama ante conflictos
morales de los que parece imposible escapar sin haber cometido una
grave falta. Baste con recordar los casos de Antigona y Creonte en la
Antigona de Séfocles. El ser humano es vulnerable, pero no sélo en su
dimensién corporal o en sus empefios sociales, sino en el nacleo personal
mas intimo y profundo. Para alcanzar una vida lograda, no les basta a la
mujer y al hombre con forjarse un buen caracter a golpe de adquisicion y
ejercicio de las virtudes. Como insiste Martha Nussbaum en su libro The

Fragility of Goodness!'”

, no es suficiente ser bueno, sino que hay que
vivir bien y actuar bien, lo cual resulta frecuentemente comprometido
por eventos ajenos que nos afectan o por actuaciones desafortunadas de
uno mismo, llevadas a cabo con la mejor intencién del mundo.

Claro aparece que en principio no se puede cargar en la cuenta moral
de nadie, ni para bien ni para mal, algo que se ha producido de mane-
ra puramente accidental. El hombre no es responsable de todo lo que
hace, sino tan sélo de lo que hace voluntariamente!!. Como ha indicado

Amalia Quevedo, con referencia a Aristoteles:

tanto las acciones forzosas como las fortuitas quedan fuera
de su responsabilidad, aunque por diversos motivos; éstas,
porque carecen de causa propia y de razén que las justifi-
que, aquéllas porque tienen como causa a un agente exterior
a quien deben imputarse. El hombre verdaderamente res-
ponsable debe saber prescindir de los efectos fortuitos (no
previsibles) que se sigan de su accién, consciente de que no
es ¢l 1a causa culpable de ellos. Ha de saber que no puede
responder por ellos, no por una deficiencia personal, sino
por la misma indole de los efectos fortuitos, indetermina-
dos y carentes de causa propia. Nadie puede determinarse

""Martha C. NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tra-
gedy and Philosophy, Cambridge: University Press 1986.
" Cfr. Alejandro LLANO: El futuro de la libertad, Pamplona: Eunsa 1985, p. 206.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 61

con respecto a lo que es de suyo indeterminado, ni dar ra-
z6n de lo que intrinsecamente carece de ella; en sintesis,
nadie puede hacerse cargo de lo que se sigue por puro acci-

dente de sus propias acciones'2.

La humana responsabilidad siempre es limitada. Una responsabili-
dad total terminarfa por abocar a una total irresponsabilidad, segin suele
acontecer con los que se preocupan de problemas globales en los que no
pueden incidir, sintiéndose con ello descargados de atender a los come-
tidos cercanos que realmente les competen. Si fuéramos responsables de
todo, no serfamos responsables de nada.

La imputabilidad de una accién presupone conocimiento. Pero la
ignorancia también puede ser, al menos parcialmente, culpable. El ser
coincidental —que segin Aristételes se asemeja al no-ser'>— comparece
frecuentemente en nuestro horizonte ético por la via de la carencia o la
privacién. Asi comienzan a apuntar las perplejidades motivadas por los
accidentes morales. La pregunta “spero te das cuenta de lo que estds
haciendo?” no carece de sentido. Pues alguien, sefiala Aristoteles:

podtia ignorar lo que hace, y asf quien dice que una cosa se
le escap6 en la conversacién, o que no sabfa que era un se-
creto, como Esquilo los misterios, o que al querer mostrarlo
se dispard, como el de la catapulta. También podria creerse
que el propio hijo es un enemigo |[...]; o que tenfa un bo-
tén la lanza que no lo llevaba, o que una piedra corriente
era piedra pémez; o dar una bebida a alguien para salvarlo y
matarlo, o herir a otro cuando quetia tocatlo, como los que
luchan a la distancia del brazo. [...] Aquél de quien se dice
que ha hecho algo involuntariamente en virtud de esta clase
de ignorancia, tiene que sentir pesar y arrepentimiento por

su accion'®,

12 Amalia QUEVEDO: “Ens per accidens”. Contingencia y determinacién en Aristé-
teles , Pamplona: Eunsa 1989, p. 424.

BCfr. Metafisica V1, 2 1026 b 21.

% Ftica a Nicémaco 111, 1, 1111 a 8-21.

Topicos 30 (20006)



62 ALEJANDRO LLANO

Recordemos la importancia que en la ética kantiana presenta el axioma
“ti puedes, porque tu debes”; axioma que, a su modo, se encuentra tam-
bién en Aristételes cuando deduce del hecho social de la alabanza y del
reproche la existencia de la responsabilidad propia de la personal®. El
claroscuro de inocencia y culpabilidad comparece, sobre todo, en el caso
de la hamartia, el yerro, el error practico, ajeno a las causas de la maldad
del caracter, pero que, a pesar de todo, puede marcar el valor moral de
una vida. Aristételes nos dice que la tragedia trata de personas buenas
que caen en la desgracia, “no por defectos del caracter ni por perver-

sidad, sino por una especie de hamartia”!®

. Cuando la culpa se origina
en el agente, se tiene el tipo de yerro tragico que constituye la hamartia;
mientras que, si surge fuera de €l, es victima de un infortunio (atyche-
ma)!”. Asi pues, caer en la desgracia por hamartia es precipitarse en ella
por causa de una especie de equivocacion practica causalmente inteligi-
ble y no simplemente fortuita, que se atribuye en cierto modo al agente
y que, sin embargo, no es la expresion de un mal habito de su temple
moral. La hamartia engloba fallos éticos mas o menos censurables: la
ignorancia no culpable de Edipo, el sacrificio de la hija de Agamendn
—deliberada pero impuesta en gran parte por las circunstancias—, las
desviaciones pasionales del acrasico en contra de su buen caracter, moti-
vadas por la pasion erética o por una célera indominable. Es como si se
produjera un distanciamiento o desviacion temporal de la actitud moral
basica. Son, por tanto, faltas importantes que no proceden de la perver-
sidad del temple personal, pero que pueden condicionar negativamente
el resto de la existencia. Como la accién no ha sido resultado del propio
ethos'®, se halla siempre presente un factor de infortunio o mala suer-

SCE. Fernando INCIARTE: El reto del positivismo 16gico, Madrid: Rialp 1974, p.
179.

16 Poetica 1453 a 9-10. Cfr. Richard SORABJI: Necessity, Cause and Blame. Perspec-
tives on Atistotle’s Theory, London: Duckworth 1980, pp. 295-298.

""Etica a Nicémaco V, 8, 1135 b 19-20.

18« Ethos” hat dann bei Aristoteles zugleich auch immer die Bedeutung von ‘Haltung’
und ‘Charakter des einzelnen’ ”. Joachim RITTER: “Zur Grundlegung der praktischen
Philosophie bei Aristoteles”, en Manfred RIDEL: Rehabilitierung der praktischen Philo-
sophie, 11, Freiburg: Rombach 1974, pp. 486-487.

> 9

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 63

te, constituido por una coincidencia, circunstancial a veces, o motivada
otras por la inoportunidad de las pasiones desatadas!.

Incluso el hombre bueno puede realizar acciones que pesen sobre
sus recuerdos y lastren en alguna medida su recorrido. Todos tenemos
el riesgo de provocar algin accidente que perjudique a las personas mas
queridas, y es bueno que —si nos sobreviene esta desgracia— lo lamen-
temos como merece. El est6lido, que no se conmueve ni entristece por
haber cometido algo doloroso —o incluso terrible— se encontraria en
una tesitura semejante a la de Agamenoén, que parecié no sufrir por tener
que sacrificar a su hija Ifigenia, y merecié el reproche de insensibilidad
moral. Es un logro de la ética aristotélica el haber otorgado a las emocio-
nes y sentimientos un importante papel en la vida lograda, concediéndo-
les relevancia en la asignacién del bien y del mal®’.

Los sentimientos no sélo tienen importancia a parte post, una vez
realizada la accién correspondiente, sino que cumplen también una fun-
ci6én anticipadora en la comprensiéon moral de situaciones complejas, ya
que se dirigen intencionalmente a fenémenos particulares y diferencia-
dos, con una penetraciéon e inmediatez que la pura razén no puede al-
canzar. Siglos mas tarde, Tomas de Aquino elaboré en esta linea su no-
ci6én de conocimiento por connaturalidad, que encontrarfa un posterior
desarrollo en la teotfa fenomenolégica de la Einfiihlung o empatia, tan
penetrantemente estudiada por Edith Stein.

En concreto, las emociones y pasiones constituyen la instancia vo-
litiva que mds caracteristicamente responde a la indeterminacién y acci-
dentalidad que acaecen en el mundo sublunat, y sobre todo en el dmbito
interpersonal y politico. A ellas estd encomendada en un primer momen-
to la reaccién frente a lo coincidental, de manera que ab initio el agente
se pliega a lo real que escapa a su voluntad. Actian como una especie de
sismografo que detectara situaciones antropoldgicas y éticas antes de que
resulten registradas por la inteligencia. Hay que advertir, con todo, que

“He seguido en este punto a NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. .., pp. 474-
475.

Cfr. Martha NUSSBAUM: Aristotle’s De Motu Animalium, Princeton: University
Press 1978, p. 218.

Topicos 30 (20006)



64 ALEJANDRO LLANO

una exageracion del significado antropoldgico del sentimiento conduce
prontamente a una pérdida del sentido de lo esencial y lo necesario, con
la consiguiente exageracién de la importancia de lo accidental?!.

La segunda y decisiva instancia de respuesta a la presencia de lo coin-
cidental en el ambito practico corresponde, sin duda, a la phronesis. La
prudencia tiene como objeto lo particular, con lo que uno llega a fami-
liarizarse por experiencia. Es evidente, entonces, que la prudencia no es
ciencia, porque se refiere a lo practico, que es lo mas particular??. Resulta
propio, entre otras cosas, de la prudencia el intento de prever las conse-
cuencias de la accidn, las cuales —al no pertenecer a la accién misma—
presentan una inevitable dimension accidental. De ahi que la completa
anticipacién del horizonte de una actuacién no sea posible, ni siquiera
deseable, porque supondria el ejercicio de un dominio sobre el curso
de los acontecimientos que vendria a ser desmesurado para la condicién
humana. La presencia del albur, de lo inesperado y sorprendente, forma
parte de la frescura e interés de nuestro andar por el mundo. La incer-
tidumbre que esta situaciéon conlleva es, sin duda, un bello riesgo que
Aristételes supo mantener vivo en sus indagaciones éticas.

Constituye un mérito de algunas interpretaciones contemporineas
de la ética de Aristételes, y una de las mejores aportaciones de la rehabi-
litacién de la filosofia practica, el haber vuelto a actualizat el valor cog-
noscitivo propio de las virtudes morales. Nada hay mas contrario a la
visién que el Estagirita tiene de los habitos operativos que el concebir-
los como meras habilidades o destrezas, por utilizar la terminologia con
la que la pedagdgica oficial nos fatiga en las tareas educativas. Porque
las excelencias morales no son automatismos, sino potenciaciones de un
conocimiento practico que se alcanza justo al hilo de la praxis huma-
na?’, Como dice Aristoteles en frase genial, “para saber lo que tenemos
que hacer, hemos de hacer lo que queremos saber”?*. Y es que “no ad-

' QUEVEDO: “Ens per accidens”.. ., pp. 425-426.

2 Fitica a Nicémaco V1, 8, 1142 a 14-16 y 24-26.

BGunther BIEN: “Die menschlichen Meinungen und das Gute. Die Lésung de
Normproblems in der Aristotelischen Ethik”, en Manfred RIEDEL: Rehabilitierung del
praktischen Philosophie, 1, Freiburg: Rombach 1972, p. 370.

% Etica a Nicémaco, 11, 1, 1103 a 32-33.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 65

quirimos los sentidos por ver muchas veces u oir muchas veces, sino
a la inversa: los usamos porque los tenemos, no los tenemos por ha-
berlos usado. En cambio, adquirimos las virtudes mediante el ejercicio
previo”?. Este planteamiento implica, a todas luces, una circularidad.
Pero no se trata de una circularidad viciosa, sino de una circularidad het-
menéutica, segin acontece siempre en las articulaciones capitales de la
ética aristotélica. Queda claro, en todo caso, que no hay valores morales
innatos. Ni los jévenes son sinceros por ser jovenes, ni los viejos son
sabios por ser viejos.

¢Por dénde empezar? Es un viejo problema que, en cuanto conciet-
ne al conocimiento estd magnificamente planteado en el Menén platé-
nico. Por lo que se refiere a la adquisicion de la virtud, preciso es tener
en cuenta que para Aristoteles la ética es “una cierta disciplina politi-
ca”?, La excelencia no la puede conseguir nadie individualmente, ya que
posee una indole comunitaria. Tal es, en rigot, el punto de partida: el
encontrarnos viviendo ya en una comunidad que practica unas virtudes,
aprecia unos bienes y respeta unas reglas del juego. En realidad, siempre
nos encontramos en una comunidad de tal tipo. El individuo desarraiga-
do y solitario es una ficcién contemporanea, la cual parece irse haciendo
tragicamente real a la vista del aislamiento y la ausencia de solidaridad
que se extienden en una sociedad como la nuestra, donde todo parece
oscilar entre el azar y la necesidad mostrenca que, al cabo, acaban por
identificarse. En cualquier caso, la ética como esfuerzo asocial condu-
ce necesariamente al fracaso. Segiin Aristoteles, la educacion y la legis-
lacién®” son imprescindibles para alimentar inicialmente esa especie de
circuito electrénico redundante que, como la propia vida, viene a ser la
moral. Cuando todavia no somos buenos, hemos de comportarnos co-
mo si lo fuéramos por obra de una paideia hecha de ensefianzas, buenos
ejemplos y alguno que otro reproche o correccion.

La moral aristotélica no se agota en una ética de normas. Entre otras
cosas, porque las reglas deben ser aplicadas a los casos concretos, donde

% Etica a Nicémaco, 11, 1, 1103 a 28-31.
% Etica 2 Nicémaco, 1, 2, 1094 b 11.
Y Cfr. Etica a Nicémaco, IX, 9, 1179 b 31-35.

Topicos 30 (20006)



66 ALEJANDRO LLANO

lo de suyo y lo coincidental se hallan entreverados de modo casi in-
discernible. Y resulta que —como vio lucidamente Wittgenstein— no
hay reglas para la aplicacion de las reglas. De lo contratio, irfamos a un
proceso al infinito. Se requiere otra instancia que nos proporcione un co-
nocimiento cuasi-intuitivo de la situacién moral concreta. Instancia que
no es otra que la phrénesis o prudencia.

En el ambito moral no es suficiente con la habilidad en
el manejo de medios, que puede resolverse racionalmente
y sin compromiso personal. Aqui el problema es también
acertar el fin y esto ya no depende de instancias racionales
sino de la correccién de las tendencias, pues son éstas las
que identifican los fines. El problema ético no consiste sélo
en acertar o no en el blanco propuesto |...], sino también
en acertar o no el blanco. No verlo as{ conduce a la tecnifi-
cacion de la ética. Segun un modelo técnico, la consecucién
del bien humano requiere sélo un tipo de capacidad: inteli-
gencia®.
Segin el modelo ético, en cambio, han de entrelazarse dinamicamente el
querer y el saber. Se trata de conocer el bien. Pero el bien humano sélo
se conoce por la experiencia del actuar, en la que las particularidades y
los accidentes comparecen de continuo. Nuestras decisiones nunca estan
completamente respaldadas por el saber. De ah{ que la experiencia mo-
ral sea, constitutivamente, experimento. Kant viene a expresar lo mismo
con otras palabras: en la praxis humana la necesidad de decidirse excede
las posibilidades del conocer. En la praxis moral tenemos que disponer
de lo que aun no poseemos, decidirnos por lo que no esta, sin nosotros,
del todo decidido. “Desasistida de la practica, de querer la realizacion del
bien, la razén se encuentra a ciegas. Querer el bien es el camino que con-
duce a saber algo sobre el bien, aunque saber que hay que querer el bien
es, por supuesto, la primera condicion para buscarlo. Esta colaboracion
entre un saber que uno no sabe y un querer saber lo que no se sabe es

28Miquel BASTONS I PRAT: La inteligencia practica. La filosofia de la accién en
Atistételes, Barcelona: Prohom 2003, pp. 66-67.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 67

C . ., [
729 s decit, eleccion o decision. Por

lo que Aristételes llama ‘proairesis
eso Aristoteles puede decir que “la eleccion es o inteligencia deseosa o
deseo inteligente, y esta clase de principio es el hombre”’. La eleccion
o decision consiste en un decidir sobre algo que siempre es, simultdnea e
inseparablemente, un decidirse. Necesaria reflexividad que implica, por
parte del agente, un compromiso y un empeno. En este sentido, la obli-
gacion moral es en cada caso mi obligacion o tu obligacién. Siempre es
concreta y no puede obviar el hecho de que la situacién en la que se pro-
duce no sélo esta configurada por la esencia de cada cosa, sino también
por “lo otro que la esencia”, es decit, por el ser coincidental.

La decision incluye los dos componentes: tendencia recta y conoci-
miento verdadero. Aristételes lo sefiala cuando indica que la eleccién no
puede ser recta sin virtud ni sin prudencia, puesto que una determina el
fin y la otra hace realizar las acciones que conducen al fin’!. Esta relacién
circular y reciproca entre la calidad moral y la prudencia es similar a la
que existe entre inteligencia y deseo. Del mismo modo como en la deci-
sién la inteligencia se hace deseosa y el deseo inteligente, en un didlogo
reciproco, as{ —dira Aristételes— “no es posible ser bueno en sentido
estricto sin prudencia, ni prudente sin la virtud moral”?2,

Al hilo de nuestros empefios morales se va configurando una suer-
te de instinto ético que nos habitia a actuar de manera que sea posible
dar con el significado ético de una tesitura moral concreta y completa.
Mas que de estar cierto, se trata de acertar, a base de rectificar una y otra
vez, hasta el punto de que cabe decir que, en el ambito de los compro-
misos practicos, la recta ratio es una correcta ratio™. (En cambio, a la
ciencia no le corresponde propiamente la rectitud, como tampoco el ye-
rro, en el sentido de hamartia®"). Naturalmente, este continuo ajuste no
consiste en una mera adaptacion al curso comun de los acontecimientos,

PINCIARTE: El reto del positivismo. ..., pp. 206-207. Cfr. pp. 208-211.

3 Etica a Nicémaco, V1, 2, 1139 b 4-6.

3! Etica a Nicémaco, VI, 13, 1145 a 4-6.

*2Ftica a Nicémaco, V1, 13, 1144 b 30-32. Cfr. BASTONS: La inteligencia prictica. . .,
p. 66.

BINCIARTE: El reto del positivismo. .., p. 183.

3 Etica a Nicémaco, V1, 9, 1142 b 9-10.

Topicos 30 (20006)



68 ALEJANDRO LLANO

buscando siempre el propio provecho con mas astucia que prudencia.
Los que proceden asi buscan los bienes naturales simplemente porque
les conviene. Son buenos sélo accidentalmente, de manera oportunista.
En cambio, la persona éticamente madura persigue el bien donde quiera
que se halle, sencillamente porque es un bien. Tal es la conducta noble
que Aristoteles, en la Etica a Eudemo, no duda en calificar de bella. Y
sucede que, a estos hombres nobles, incluso las cosas utiles y convenien-
tes les resultan bellas, porque las persiguen en lo que tienen de bueno y
no sélo en su aspecto subjetivamente provechoso™. La persona noble
es, dirfamos hoy, la que tiene “buen gusto”: aquélla a la que lo bueno le
parece bueno y le complace.

La verdad practica tiene que ver con aquello que se comporta siem-
pre de diversa manera, con lo endechémenon kai allés echein. De ahi
que no sélo esté permanentemente acechada por la posibilidad de error,
sino que estd necesariamente mediada por el error. El genuino campo del
error es el la posibilidad de ser y no ser. Pues bien, asi como lo propio de
la teoria —sefiala Inciarte— es ir cancelando posibilidades, a medida que
se pasa de lo accidental a lo esencial, y de la forma al acto, hasta alcanzar
el acto puro de lo que no se puede comportar de otra manera por sef,
sustantivamente, su propio comportamiento; asi como eso es lo propio
de la especulacién, lo caracteristico de la practica, en cambio, viene dado
por el hecho de que la realidad crea su propia posibilidad, la cual —por
paradéjico que suene— sigue a aquélla en lugar de precederla. Y a esta
paradédjica anticipacion le es inherente una cierta no-verdad, a partir de
la cual surgen las decisiones acertadas, que suponen el logro de una ver-
dad practica comprometida con la accién y superadora —aunque nunca
plenamente— de la perplejidad moral®®.

Por todo lo que venimos diciendo hasta ahora, ya sabemos que la
inevitable presencia del error en el discurrir ético no procede inicamen-
te de la limitacién de nuestras facultades cognoscitivas y desiderativas.
Surge de la propia realidad, de un mundo en el que las cosas no son ple-
namente lo que son. No poseen completamente su propio set, ni tam-

¥ FEtica 2 Eudemo, VIIL, 1249 a 1-18.
*Cfr. INCIARTE: El reto del positivismo. .., pp. 185-186.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 69

poco tienen de manera patcial un ser que Dios poseyera completamente,
porque —utilizando la expresion de Tomas de Aquino— el Ipsum esse
subsistens no se debe entender como si tuviera plenamente el set, sino
como poseyendo enteramente su propio setr. Los mismos entes finitos
son fragmentarios, aspectuales, de modo que si respecto a ellos nos com-
portaramos con una certidumbre incuestionable, estarfamos incurriendo
en una basica falsedad, en un error de planteamiento, en una especie
de hamartia total acerca de cuyas consecuencias la historia ideolégica y
politica del siglo XX podria proporcionarnos algunas ensefianzas.

A pesar de que el ser coincidental tiene un caracter metafisicamen-
te secundario o derivado, su reconocimiento —sobre todo en el terreno
ético— presenta la mayor importancia, ya que nos revela que el mun-
do de nuestra experiencia, nuestro campo de accién, no es un tejido
homogéneo y sin fisuras, una realidad univoca, sino un mundo plural y
diferenciado, abierto a ulteriores modificaciones, nunca completamente
determinado. En el universo que habitamos, el orden no elimina comple-
tamente el desorden: el orden es el limite del desorden. Lo cual se aprecia
con especial claridad en el ambito practico, donde la justicia no suele pa-
sar de ser el limite de la injusticia. Es mas, si se pretende implantar una
justicia total, sin tener en cuenta la accidentalidad que nos rodea y que
nosotros mismos generamos, se produce la mayor de las injusticias®’.

Nuestro mundo fisico y social no es un perfecto ensamblaje de esen-
cias puras, penetrable de punta a cabo por la razén. No se niega con esto
—vy Aristételes menos que nadie— que haya realmente esencias: el mo-
do de ser necesario de cada cosa, su haber propio y constitutivo. Pero
existe también, como sabemos, lo que no es segin la esencia, sino se-
gun lo otro que la esencia. De ahi que declinemos el ente en diversos
sentidos para plegarnos a la realidad, que no es un bloque monolitico ni
absolutamente fijo. No se trata sélo ni principalmente de que las formas
esenciales de la mayor parte de las cosas nos sean desconocidas —como
repite Tomas de Aquino una y otra vez—, es que las realidades humana y
mundanales no estin completamente determinadas por las formas esen-

Ctr. Alejandro LLANO: Metaphysics and Language. .., pp. 154-155; 308-310; 322-
323,

Topicos 30 (20006)



70 ALEJANDRO LLANO

ciales de las cosas o de las personas: no son sélo lo que esencialmente
son y, por eso mismo, no son plenamente lo que son. Hay lo otro que el
ente esencialmente determinado: hay, realmente, indeterminacion. Ad-
mitir que hay realmente indeterminacién y determinaciéon nos abre hoy
a una insolita vision del mundo, cuyas consecuencias habra que explorar,
tanto en el ambito teérico como especialmente en el practico.

Aristoteles no acepta, para el mundo de lo generable y corruptible,
el principio de plenitud —propuesto en su tiempo por lo megaricos y
en el siglo XX por Lovejoy, Hintikka y Knuutila— segun el cual ninguna
genuina posibilidad puede permanecer siempre sin realizarse, porque lo
que nunca se realiza no es posible®®. Y es que el Estagirita mantiene
como una de sus tesis capitales, en metafisica y en ética, precisamente
lo contrario: la no-plenitud de las cosas de nuestro entorno natural y
politico, cruzadas por la contingencia y la coincidencia, abiertas siempre
a ulteriores determinaciones, que se actualizaran o no se actualizaran.
Este principio de no-plenitud podtia enunciarse asi: las cosas fisicas y
los empefios morales no son ni seran todo lo que pueden ser, porque no
son plenamente lo que son. Ninguno de esos entes finitos se identifica
plenamente con su esencia, ni por lo tanto es cumplidamente lo que ello
mismo es, porque su caracter potencial hace que exista temporalmente y
sea sujeto de determinaciones accidentales que le sobrevienen.

La posibilidad real, a diferencia de la posibilidad 16gica, presenta un
caracter dialéctico: lo que puede ser, puede no ser. La admisién de esta
“posibilidad dialéctica” configura un mundo humano poroso, dinamico,
en continua reorientacion teleoldgica hacia una plenitud siempre perse-
guida y nunca plenamente alcanzada; un mundo en el que —como dice
el Profesor Leonardo Polo— todo esta “alejado” y “retrasado”, ya que
la potencia es inseparablemente principio de movimiento y de resisten-
cia inercial al movimiento. No se extiende ante nosotros un horizonte
sin fracturas, perfectamente articulado, sino un panorama minado por la

3 Arthur LOVEJOY: The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea,
New York: Harper & Row 1967, p. 52. Cft. Jaako HINTIKKA: Time and Necessity. Stu-
dies in Aristotle’s Theory of Modality, reimp., Oxford: Clarendon 1975; Simo KNUUTI-
LA (ed.): Reforging the Great Chain of Being. Studies of the History of Modal Theories,
Dotdrecht: Reidel 1981.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 71

accidentalidad, plagado de coincidencias que no fluyen de ninguna ne-
cesidad interna, ya que no tienen causa propia o, mejot, propiamente no
tienen causa. Estamos ciertamente en una ciudad y en un cosmos, pero
ni el orden social ni el fisico son cabales, pues no excluyen —sino que
implican— la discontinuidad, la oposicién, el azar y el infortunio. “El
mejor de los mundos posibles” ni existe ni puede existir’,

En tales condiciones, ¢le es posible al ser humano alcanzar la felici-
dad? Para intentar responder a este interrogante decisivo, es preciso no-
tar que Aristoteles entiende por eudaimonia —Ila palabra que nosotros
traducimos por “felicidad”— “una actividad del alma segin la virtud
perfecta”40. Conviene tener en cuenta esta indole activa de la felicidad,
porque el primer malentendido que puede surgir estriba en entender esta
plenitud humana como una suerte de estado que a uno le ha tocado en
suerte por obra del destino o de alguna divinidad. Es una cuestion larga-
mente discutida en la Etica 2 Eudemo*!, porque parece una experiencia
comun en todas las culturas que no siempre es al hombre bueno, a la
mujer {ntegra, a quienes les va mejor en la vida.

Algunas personas parece que han nacido para ser felices, para lograr
su vida. Todo les sale bien. Segun sugiere el propio vocablo eudaimonia,
es como si estuvieran poseidos por un genio benévolo, bendecidos por
un angel favorable. De otros, en cambio, se podtia afirmar justamente lo
contrario. “Hay algunos que nacen con estrella y otros que nacen estre-
llados”, dice la sabidurfa popular. ;Qué hacen estos tltimos para que su
vida vaya de tropiezo en tropiezo hasta el desconcierto final? Tienen ma-
la suerte. En el girar de la rueda de la fortuna siempre acaban quedando
en la parte de abajo.

Pero hay algo muy hondo que nos repugna en este enfoque de bio-
graffas marcadas, aunque los oraculos y los augurios, los vates y adivinos,
encuentren tanto eco en el siglo XXI como en el V antes de Cristo. Una
cosa tan seria como el logro de la vida —pensamos con razén— no

¥Cfr. TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, q. 25, a. 6. Vid. Alejandro LLANO:
“Aquinas and the Principle of Plenitude” en David GALLAGHER (ed.): Thomas Aquinas
and his Legacy, Washington D. C.: The Catholic University of America Press 1993.

" Etica a Nicémaco, 1, 13, 1102 a 5-6.

#Cfr. Etica a Eudemo, VIII, 2, 1246 b 37 ss.

Topicos 30 (20006)



72 ALEJANDRO LLANO

puede depender del azart, de la situacién de los astros al nacer o de algo
llamado “destino”, tan solemne como inexistente. El éxito de la propia
vida no es algo innato, no se hereda ni se lleva escrito en la frente: esta
abierto a todos los individuos de la especie humana.

Supondria, empero, una falta de realismo no reconocer que nadie se
encuentra al reparo de la afliccidn, ni siquiera los presuntos bienaven-
turados de siempre. Y, al mismo tiempo, la ventura no esta reservada
a unos pocos selectos. Todos nos encontramos ante la alternativa de la
alegria y la desgracia.

La felicidad es el fin final, el bien supremo*

; es “lo mejor, lo mas
hermoso y lo més agradable (driston, kalliston, hédiston)”*. Todo lo
demis, los bienes exteriores, la amistad, el reconocimiento, se desea con
vistas a la dicha. Pero, a su vez, la bienaventuranza necesita de estos
bienes como medios o instrumentos. Son secundarios y accidentales a la
felicidad, que no consiste en ellos, pero que no se vale sin ellos. Como

afirma Aristoteles, la ventura:

necesita ademads de los bienes exteriores, pues es imposible
o no es facil hacer el bien cuando se esta desprovisto de re-
cursos. Muchas cosas, en efecto, se hacen como por medio
de instrumentos, mediante los amigos y la riqueza y el poder
politico; y la falta de algunas cosas empafia la ventura, y asi
la nobleza del linaje, buenos hijos y belleza: no podtia ser
feliz del todo aquél cuyo aspecto fuera completamente re-
pulsivo, o mal nacido, o solo y sin hijos, y quizd menos aiun
aquél cuyos hijos o amigos fueran absolutamente deprava-
dos, o, siendo buenos, hubiesen muerto. Por consiguiente,
[...] la felicidad parece necesitar de esta clase de prospe-
ridad, y por eso algunos identifican la buena suerte con la
felicidad**.

Sin unas condiciones de vida dignas, no es posible la practica de la
virtud y, por lo tanto, el logro de la felicidad. Pero no se debe identificar

*Etica a Eudemo, 11, 1, 1217 a 22.
®Etica 2 Nicémaco, 1, 8, 1099 a 25. Cft. Etica a Eudemo, 1, 1, 1214 a 8.
* Etica a Nicémaco, 1, 8, 1099 a 30-b 8.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 73

la vida lograda con los medios que nos permiten aproximarnos a ella.
Ahora bien, asf como no se puede reducir la felicidad a la fortuna (euty-
chémata), tampoco cabe identificarla con la virtud®. Por esto —cito la
Etica a Nicémaco— “los que afirman que el que esti en la tortura, o
el que ha caido en graves infortunios, es feliz si es bueno, voluntaria o
involuntariamente dicen una vaciedad”*.

Mientras que la fortuna es variable, la felicidad es estable, porque la

virtud modera la desgracia. De manera que en el hombre bueno

resplandece la nobleza, cuando soporta muchos y graves in-
fortunios, no por insensibilidad, sino por ser noble y mag-
nanimo. Porque si las actividades rigen la vida, como diji-
mos, ningin hombre virtuoso podra llegar a ser desgracia-
do, ya que jamds hard lo que es vil y aborrecible. A nuestro
juicio, en efecto, el que es verdaderamente bueno y pruden-
te soporta dignamente todas las vicisitudes de la fortuna y
obra de la mejor manera posible en sus circunstancias, del
mismo modo que el buen general saca del ejército del que
dispone el mejor partido posible para la guerra, y el buen
zapatero hace con el cuero que se le da el mejor calzado
posible*’.

La persona feliz posee un temple que no es inconstante ni variable.
No resulta facil apartarla de la ventura, ni siquiera cuando diversos in-
fortunios vienen a coincidir en su vida. Pero el realismo de Aristételes
se encarga de precisar “a no ser que [los infortunios] sean grandes y mu-
chos”. Y entonces la cicatriz de la herida también es duradera, porque
después de las desgracias “no volverd a ser feliz en poco tiempo, sino, si
es que llega a serlo, al cabo de mucho y de haber alcanzado en ese tiempo

grandes y hermosos bienes”*8.

45Sigo a Amalia Quevedo en este punto. Cfr. QUEVEDO: “Ens per accidens”. .., pp.
355-357.

* Etica a Nicémaco, V1L, 13, 1153 b 19-21.

* Etica a Nicémaco, 1,10, 1100 b 30-1101 a 5.

* Etica a Nicémaco, 1, 10, 1101 a 8-14.

Topicos 30 (20006)



74 ALEJANDRO LLANO

El alma vulnerada no se curara sino con la ayuda de mucho tiem-
po, de copiosas bendiciones y del consuelo de los amigos. Pero ¢qué
hara en el caso limite de la amistad traicionada y, sobre todo, del amor
no correspondido? Este es un accidente moral para el que toda la sabi-
duria practica no ofrece adecuada terapia. De tan extrema situacion se
alimenta la poética de todas las culturas avanzadas. Pero en ella casi sélo
encontramos desesperanzas y lamentos.

El dolor es compafiero inseparable de la vida humana. Esto lo re-
cord6 Nietzsche contra el sentimentalismo romantico. Como también
se atrevio a cuestionar si es deseable la subordinacién de los demas in-
tereses al interés por la verdad. Por si esta sospecha no fuera suficiente,
desde Marx y Freud se ha denunciado que el interés por la no-verdad
puede incluir también solapadamente la supuesta voluntad de verdad.
Ahora bien, quiza podamos recordar aqui a Holderlin cuando nota que
donde esta el peligro surge también la salvacion. Porque, ha sefialado
Inciarte*, gracias a su relacién constitutiva con el error, la verdad prac-
tica, al contrario de la pura teorfa, puede dar cuenta del interés por la
no-verdad, que parece englobar el interés por la verdad, insertando asi
el interés por el error en el horizonte de la vida filoséfica como vida
orientada completamente hacia la verdad, segun dijo en alguna ocasion
Ernst Tugendhat. Por lo menos Aristételes intenta mostrat, en su discut-
so ético, como se pueden aprovechar las apetencias e intereses humanos,
que nos desotientan y nos dispersan, y que son pot si mismos opuestos
a la vida desinteresada de la teorfa, incluyéndolos en la perspectiva de
la verdad practica. En el marco de esta tarea de introducir los intereses
en el ambito filosofico, envolviendo la no verdad en la verdad practica,
Aristoteles desvela el hecho de que “toda la atencién, tanto de la virtud
como de la politica, versa sobre el placer y el dolor, puesto que el que
se sirve bien de ellos sera bueno, y el que lo hace mal, malo™*. El largo
camino de la moral conduce a través de la correccién constante de la

YINCIARTE: El reto del positivismo. .., p. 184.

% Etica a Nicémaco, 11, 3, 1105 a 10-14. “De ahi la necesidad de haber sido educado
de cierto modo ya desde jévenes, como dice Platén, para poder complacerse y dolerse
como es debido; en esto consiste, en efecto, la buena educacion”. Etica a Nicémaco,

1104 b 11-13.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 75

apetencia y de la concupiscencia interesadas, mediante la recta ratio. Su
proposito queda, al final de la ética, cumplido cuando se comprueba que
la teotfa es la actividad que mas placer puede producir.

Se retoma asi la tesis de que la felicidad consistira en la actividad de
acuerdo con el ergon propio, que es la contemplacion intelectual. “Lo
que es propio de cada uno por naturaleza —dice Aristételes— es tam-
bién lo mas excelente y lo mas agradable para cada uno; para el hombre
lo sera, por tanto, la vida conforme a la mente (kata ton noun bios), ya
que eso es primariamente el hombre. Esta vida sera también, por con-
siguiente, la mas feliz”>!. Es el audaz y problematico intento de hacer
culminar el camino ético en una instancia trascendente a la propia ética.
Parece ineludible procurarlo, porque el moralismo a ultranza conduce
al inmoralismo, y —segun vio licidamente Max Scheler— el afan auto-
rreferencial por lograr una mayor perfeccion ética se halla internamente
aquejado de fariseismo2.

Pero el movimiento hacia una dimensién teoldgica, por la via de la
contemplacién, presenta perfiles aporéticos en la moral del Estagirita.
Aristételes es bien consciente de que vivir de acuerdo con este elemento
divino que hay en el hombre no se compadece bien con nuestra con-
dicién, sometida a la necesidad, al albur, a los conflictos morales, a las
decisiones de otros que nos afectan poderosamente. También le parece,
sin embargo, que serfa empequefiecer la vida humana si consideraramos
que el perfil de la ética se ha de encerrar en lo reductivamente antropo-
légico.

5! Etica a Nicémaco, X, 7, 1178 a 5-8.

52¢“Tiene razén en un punto Kant. Es imposible, por ley esencial, que las materias de
valor ‘bueno’ y ‘malo’ se conviertan a su vez en materias del acto realizador (‘voluntad’).
Por ejemplo, el que no quiere hacer bien a su préjimo —de manera que le interese la
realizacién de ese bien— y toma sélo la ocasién “para ser bueno’ o ‘hacer el bien” en ese
acto, no es bueno ni hace verdaderamente el bien, sino que en realidad es una especie
de fariseo que quiere solamente aparecer ‘bueno’ ante si mismo”. Max SCHELER: Etica.
Nuevo ensayo de fundamentacion de un personalismo ético, 3* ed., revisada, Madrid:
Caparrds 2001, pp. 74-75; cfr. El resentimiento en la moral, 2* ed., Madrid: Caparrds
1998, pp. 61 y ss.

Topicos 30 (20006)



76 ALEJANDRO LLANO

No hemos de tener, como algunos nos aconsejan, pensa-
mientos humanos puesto que somos hombres, ni mortales
puesto que somos mortales, sino en la medida de lo posible
inmortalizarnos (athanatitsein) y hacer todo lo que esta a
nuestro alcance por vivir de acuerdo con lo mas excelente

que hay en nosotros™.

No es que, como mantiene Martha Nussbaum®*, los capitulos 6 a 8
del libro X de la Etica a Nicémaco supongan una recaida en el peor de
los platonismos —el de los didlogos de la época intermedia, radicalmente
corregidos, segun esta autora, a partir del Fedro— o constituyan una
especie de interpolacién en el normal discurrir del discurso ético. Por
un lado, Aristételes sigue manteniendo en estos tres capitulos del libro
décimo la poderosa incidencia del ser coincidental, manifestada en la
necesidad de que el hombre contemplativo, por ser hombre, tiene de
bienes externos, de alimento y cuidados. Y, por otro, resulta patente que
la referencia a Dios es inesquivable en el conjunto de la filosofia del
Estagirita, y no sélo en la Metafisica, sobre la cual la ética no se apoya
explicitamente, pero de la que tampoco prescinde.

Lo cierto es que —-no sin vacilaciones ni oscilaciones— la moral
aristotélica culmina con una contemplacién o pura teoria, como maxi-
ma praxis asequible a la persona humana, que si no garantiza para él la
inmortalidad del alma intelectual, si que constituye un modo especifico
de athanatitsein, de ponerse, aunque no sea MAs que por unos momen-
tos, en contacto con lo que es indudablemente inmortal, el acto puro
—el cual, por no poder ser de otra manera de como es (oudamés allés
echein), por no actuar de un modo o de otro, ya que no es mas que
actuar, resulta absolutamente indestructible. Llegar, pues, al acto puro
es alcanzar lo que rebasa nuestra vida de mortales y asi, en cierto mo-
do, llegar a la muerte. Y es que, como dice Inciarte, la consideracion del
fenémeno de la muerte ha sido desde siempre un incentivo para hacer
filosoffa. Porque Aristételes considera que ni siquiera la filosofia practica
es un fenémeno puramente cultural, porque sus resultados no dependen

% Etica a Nicémaco, X, 7, 1177 b 32-35.
*NUSSBAUM: The Fragility of Goodness. .., pp. 373-377.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 77

sin mas del modo particular como un tipo u otro de humanidad razone.
El Estagirita no es un relativista al modo sofistico. Piensa que la filoso-
fia, en dltimo término, trata de aquello que el hombre no puede cambiar.
Ahora bien, lo tnico que el hombre no puede realmente cambiar es la
muerte.

Lo que no es mas que su actuat, lo que no presupone nada, ninguna
posibilidad, es lo originario, es lo imprevisible. Original es, dice Schelling,
a proposito de la teologia de Aristételes, aquello en cuya posibilidad no
se puede pensar ni creer antes de verlo realizado. En este sentido, el acto
puro —que excluye toda derivacion coincidental— es lo unico realmen-
te original, la originalidad misma; lo mas admirable que quepa pensar, lo
unico admirable y lo unico plenamente deleitable. Al ponernos en con-
tacto con eso, al final del fatigoso camino de la ética, y sélo entonces,
llegamos a tocar, aunque s6lo sea por unos instantes, nuestra propia bie-
naventuranza; entonces, dice el mismo Schelling, alcanzamos no sélo la
felicidad (la eudaimonia), sino la bienaventuranza (la makariotes); he-
mos rozado, mas alld de la muerte, como en el arte, una vida distinta.
Hemos de reconocer —y tal es la limitacién de este culmen de la ética
aristotélica— que, si acaso, nosotros la conseguimos sélo en pocos ins-
tantes de nuestra vida; pero bien pudiera ser que, como decia Holderlin,
nuestra vida después de esos instantes, en lo que pueda tener de mas
valiosa, sea s6lo un suefio de ellos, su recuerdo®.

De recuerdos y suefios estd hecha la poética, cuya importancia para
entender la ética de Aristoteles ha sido puesta de relieve por Ralph Mcl-
nerny®’, cuyas reflexiones me sirven de hilo conductor para concluir.

La vida y el alma del relato es la trama, el mythos, que es la 16gica de
los acontecimientos (logos t6n pragmatén). Ahora bien, el ambito de las
acciones humanas, que es lo que la poética pretende imitar, es donde ha-
llamos la felicidad o la desgracia, segin hemos visto en nuestras anterio-
res consideraciones sobre la ética. Y estos accidentes morales compro-

5 Fernando INCIARTE: Tiempo, sustancia, lenguaje. Ensayos de metafisica, Pamplo-
na: Bunsa 2004, pp. 22-23.

%He seguido a Inciarte en este punto. Cfr. Tiempo, sustancia, lenguaje. . ., pp. 30-31.

57Ralph MCINERNY: “La importancia de la Poética para entender la Etica de Aris-
toteles”, Anuario Filosofico, XX/1, 1987, pp. 85-93.

Topicos 30 (20006)



78 ALEJANDRO LLANO

meten la unidad de la accién que es imprescindible para que exista trama.
Efectivamente, Aristoteles requiere que haya algun tipo de inevitabilidad
en la secuencia: ya que aquello paso, esto ocurrié. Tales accidentes pro-
ducen el mayor efecto sobre la mente cuando ocurren inesperadamente
y al mismo tiempo como consecuencia de otro accidente; asi hay mas
maravilla en ellos que si hubiesen ocurrido por puro azar o por mera
fortuna®. ;Significa esto que Aristoteles quiere eliminar de la narrativa
eventos puramente casuales? En modo alguno. Pero tales coincidencias
entran en la trama bajo condiciones muy rigidas.

Incluso los acontecimientos casuales parecen mas maravi-
llosos st hay en ellos alguna apariencia de designio, por de-
cirlo de algun modo; como por ejemplo la estatua de Mitys
en Argos que mata al autor de la muerte de Mitys al caerse
sobre ¢l mientras contempla un espectaculo publico. Pensa-
mos que accidentes como éste no carecen de significacion.
Por tanto, una trama de esta naturaleza es necesariamente
més bella que otros tipos de trama™’.

A semejanza de la ética, tampoco en la poética se deja al margen de
la accién el ser coincidental. La moral no puede prescindir de él, porque
aquello de lo que trata ha de referirlo “a los hechos y a la vida, y acep-
tarlo si estd en armonia con los hechos, pero considerarlo como mera
teorfa si discrepa de ellos”®’. Ahora bien, la ética no consigue, por asf
decirlo, insertar los accidentes morales en su propio discurso, porque no
ocurren ni siempre ni la mayorfa de las veces, y de suyo no cabe incluir-
los en cadenas causales, ya que —si bien pueden ser causas impropias de
otros acontecimientos— ellos mismos no tienen una causa determinada,
pues proceden de la coincidencia de dos o mas series causales indepen-
dientes entre si. En cambio, la poética si que puede articular la narracién
de manera que los accidentes morales aparezcan prendidos en la trama.
La manera como lo hace en cada caso es ficticia, pero no es ficticio en

8Cfr. Poética 1452 a 2-6.
% Poética 1452 2 7-11.
0 Etica a Nicémaco X, 8, 1179 a 20-23.

Topicos 30 (20006)



EL SER COINCIDENTAL EN LA ETICA 79

absoluto el hecho de que tal tipo de eventos presenta una notable im-
portancia en el curso de nuestras vidas y en los valores que en ellas se
incorporan y se despliegan. De ahi que los relatos tengan de ordinario un
valor mas ejemplarizante que las argumentaciones éticas y que, en todo
caso, deban precederlas o acompafiarlas.

Al comenzar la lectura de la Etica a Nicémaco, la Etica a Eudemo,
o incluso la Magna Moralia (que, sea 0 no obra directa del Estagirita,
contiene indudable doctrina aristotélica); al empezar a leer esas obras,
digo, uno tiene la impresién de que en ellas se va a hablar de como
orientar la vida para que constituya un logro humano. Ahora bien, los
actos relevantes para conseguir una vida moralmente positiva son las
acciones conscientes y libres. Pero si tenemos en cuenta solamente ese
tipo de acciones, quedan fuera de la vida multitud de cosas de las que, de
un modo u otro, depende en buena parte el éxito de nuestra existencia.
¢Hs este cuadro esquemitico el que pretende transmitirnos Aristoteles?

La forma mas rapida de corregir esta falsa interpretacién es acudir a
los propios relatos y, en especial, a las tragedias escritas en torno al siglo
V, de las que tan buen conocedor era Aristételes. En ellas se contienen
relatos de vidas humanas, en las que se incluye mucho mas que la inten-
ci6én del agente. En todos los nudos de la trama comparecen accidentes
y coincidencias que no son voluntarios ni intencionados. Tales aconteci-
mientos, en los que se entreveran lo intencionado y lo no intencionado,
son el meollo de las narraciones, y nos afectan profundamente porque
llaman la atencién hacia un rasgo inevitable de la accién humana.

Cada vez que actuamos podemos provocar mas de lo que preten-
demos, y no podemos escapar de esta situacién, puesto que también
podemos provocar lo que no pretendemos al inhibirnos de la accién. La
vida humana es inevitablemente algo mas que la realizaciéon de acciones
morales, porque las acciones morales pueden acarrear resultados coinci-
dentales no intencionados. Desde luego, no todos estos resultados son
significativos; sélo cuando un efecto no intencionado (praeter intentio-
nem) es un gran bien o un gran mal, hablamos de desgracia o de buena
suerte.

Topicos 30 (20006)



80 ALEJANDRO LLANO

Lo que vale la pena subrayar de la Poética es que el efecto
casual de una accién se admite en la trama sélo cuando pa-
rece adecuada su inclusién, como si fuera una consecuencia
de actos intencionados. Parece sugerirse que, aunque no-
sotros s6lo somos la causa per accidens de tales resulta-
dos, ya que no los pretendemos, hay no obstante una causa
per se de ellos y por lo tanto esos resultados también son
intencionados, pero no por nosotros mismos. La tragedia
nos sugiere que incluso las consecuencias no intencionadas
de nuestras acciones son parte de un todo inteligible, que
nuestras vidas encierran un sentido que trasciende nuestras

intenciones®!.

Al final de la FEtica a Eudemo se lee esta inesperada sentencia:
“Lo malo es aquello que por exceso o por defecto nos impide servir
a Dios”®. A pesar de esta afirmacion, la ética aristotélica sigue siendo
mas antropolégica que teoldgica. Esta indole se confirma, por contraste,
con unas palabras de Kierkegaard:

Lo que en la relacién de hombre a hombre es admiracién y
envidia, en la relacién de hombre a Dios es adoracién y es-
candalo. La summa summarum de toda sabidurfa humana
es esta regla de oro o, mejot, dorada: ne quid nimis, nunca
demasiado; demasiado o demasiado poco echa todo a per-
der. Entre hombre y hombre esto pasa por sabiduria y se
paga con la admiracién. El curso de esta moneda no oscila,
la humanidad entera garantiza su valor. A veces, sin embar-
go, surge un genio que se eleva un tanto sobre el mercado
cotidiano, y en seguida los prudentes le toman por majade-
ro. El cristianismo da un paso gigantesco mas alla: ne quid
nimis, nunca es demasiado |[...] Aqui empieza el cristianis-
mo...y el escandalo.

S MCINERNY: “La importancia de la Poética...”, p. 93.
2Etica a Eudemo, VIIL, 3, 1249 b 19-20.

Topicos 30 (20006)





