LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS:
QUE EL ENTE ES
Wittgenstein, Heidegger y la superacion
“ético-practica” de la metafisica

Franco Volpi
Universita di Padova
volpifranco@libero.it

Abstract

This article compares the discussion on the overcoming of metaphysics in
Heidegger, Carnap, and Wittgenstein. The goal is to determine if we really live in
a post-metaphysical wotld, and to show that metaphysics cannot ignore practical
philosophy.

Key words: Methaphysics, ethics, Wittgenstein, Heidegger, Carnap.

Resumen

El presente articulo analiza la polémica sobre la superacion de la metafisica
en la filosofia de Heidegger por un lado, y la de Carnap por el otro; pasando por
la ambivalente actitud de Wittgenstein. ¢Vivimos realmente en una época post-
metafisica? El objetivo del autor es mostrar que nuestra relaciéon con la metafisica
tiene que ser critica y no puede ignorar la filosofia practica.

Palabras clave: Metafisica, ética, Wittgenstein, Heidegger, Carnap.

1. El problema

La metafisica es un escandalo: el escandalo de la filosoffa. Pues, por
una parte representa la razén por la cual la filosoffa existe: la metafisica,

si se acepta su definicion tradicional, conduce a las cosas ultimas, por las

"Recibido: 13-01-06. Aceptado: 10-04-06. Traduccion de Sergio Sinchez.

Tépicos 30 (2006), 197-231



198 FRANCO VOLPI

que los hombres han comenzado a hacer filosofia. Por otra parte, resulta
dificil, no sélo establecer su objeto —algo siempre buscado y que da
lugar siempre a las aporfas— sino decir lo que la metafisica es en cuanto
tal.

Esto es asi, ya por razones de principio ya por razones histéricas. En
nuestros dias, la metafisica ya no es mas algo inmediatamente evidente.
Pues hoy el espacio del saber esta ocupado por la idea de que el unico
conocimiento digno de ese nombre es el de la ciencia. Esta conviccion
se ha arraigado no sélo en las ciencias y en su comprension epistemo-
légica, sino también en la filosoffa misma, que habtia debido mas bien
ponerla en cuestiéon. No es preciso ser nietzscheanos para creer que el
mundo del que se ocupa la metafisica es —para decitlo con un neolo-
gismo creado por Nietzsche— un Hinterwelt [trasmundo], un mundo
detras del mundo real; en consecuencia, un mundo lejano, nebuloso, in-
definido e indeterminado. Para evitar esta conviccion, se ha inventado
el concepto de “metafisica inductiva” (O. Kiilpe). Esta —a diferencia de
la “metafisica especulativa”, es decir, abstracta— se fundaria en hechos
empiricos: un concepto por demads curioso, pues indica que se intenta
salvar la metafisica a través de los hechos, es decir, precisamente a través
de aquello que engendra su crisis. Como quiera que sea, estas ideas ne-
gativas han condicionado la evaluacién contemporanea de la metafisica.
El pensamiento filoséfico actual parece haber alcanzado en este senti-
do los mismos resultados a los que ha llegado después de largo tiempo
el sentido comun. ¢Qué es, en efecto, la metafisica segiin la sabidurfa
popular? Varias expresiones bien conocidas testimonian la desconfianza
general de la gente hacia esta disciplina, considerada en otro tiempo co-
mo la reina de las ciencias: la metafisica es “un ment de mil paginas sin
nada para comer”; o bien “la tentativa de capturar un gato negro en un
cuarto oscuro sin lograrlo jamas, pero exclamando cada tanto ‘jlo hemos

P

atrapado, lo hemos atrapado!’ ”. Una buena parte de la filosofia contem-
poranea comparte —al parecer— esta opinién de la sabidurfa popular.
En una novela inacabada, un gran filésofo del siglo XIX nos ha descrito
la situaciéon paraddjica del metafisico que vive en el mundo de su pen-

samiento, permaneciendo extrafio al mundo real y al verdadero saber de

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 199

éste. Habfa una vez un joven —nos cuenta— que parecia estar enfermo
de amor. Pero todos los que crefan que estaba enamorado de una mujer,
se engafiaban. En verdad, se habia enamorado de algo por completo di-
ferente: amaba la filosofia, sobre todo, la metafisica, concebida, no como
un ocio o como una disciplina entre otras, sino como una profunda pa-
sién, como una forma de vida que quisiera elegir y abrazar. “Si su frente
pensativa se inclinaba como una espiga madura, no era porque escuchara
la voz de su amada, sino porque escuchaba el murmullo secreto de sus
pensamientos; si su mirada se volvia sofiadora, no era porque codiciara
la imagen de su dama, sino porque el movimiento del pensamiento se le
hacfa visible”. Esto le procuraba casi un orgasmo especulativo:

Le gustaba partir de un pensamiento particular, subir a par-
tir de éste por la escala de la implicacion logica, escalén
tras escal6n hasta lo mas alto. Una vez alcanzado el pen-
samiento mas alto, experimentaba una alegria indescripti-
ble, un placer apasionado en precipitarse en caida libre en
las mismas implicaciones l6gicas hasta volver a encontrar el
punto del que habia partido.

Johannes Climacus —tal es su nombre— se habfa enamorado de la
metafisica desde su infancia: la metafisica que los otros nifios encontra-
ban en los encantamientos de los cuentos o de la poesia, él la encontré
en el ahogo de su fantasfa, en la persecucion rigurosa del movimien-
to incansable de sus pensamientos. De esta manera, de movimiento en
movimiento, de abstraccion en abstraccion termind por perder contacto
con la realidad y volverse extrafio al mundo. Un dia fatal fue a dar en esta
proposicién: de omnibus dubitandum est. Este principio habria de mar-
catlo para toda la vida. Si se quiere llegar a ser filosofo y metafisico —se
decia a si mismo— es preciso comenzar por aqui. Esta maxima se con-
virtié para él en una tarea. Con el arma aguda de la dialéctica en la mano,
comenzo a aplicar la duda a toda teorfa, a todo tema o argumento que
encontraba: atacaba toda proposicién, cada accidente y cada predicado,
atacaba incluso la realidad y el mundo entero —incluido él mismo.

Frente a la destruccion de toda certeza, experiment6 la peligrosidad
de la metafisica. Pero no era ya capaz de desembarazarse de ella, como

Topicos 30 (20006)



200 FRANCO VOLPI

si un misterioso poder lo encadenara. Era una especie de vértigo: cuanto
mas intentaba apartarla de si, tanto mas era atraido por ella y en ella se
precipitaba. Sin embargo, Johannes no estaba seguro de dudar a fondo.
¢Qué debia hacer para dudar verdaderamente? ;Bastaba para ello un sim-
ple acto del pensamiento? O acaso se debia comprometer en ello toda
nuestra voluntad? ¢ Y cémo? A continuacién, descubrio esta dificultad ul-
terior: “Que alguien pudiera proponerse dudar, lo comprendfa. Pero no
llegaba a comprender cémo éste pudiera decirselo a otro. Pues si el otro
no tenfa el espiritu demasiado lento, podia responderle: ‘Muchas gracias,
pero disculpa si dudo igualmente de la verdad de esta afirmacién que ha-
ces’ ”. La farsa no terminaba ahi: “Si el primero le hubiera narrado a un
tercero que ellos dos acordaban al respecto, que debfan dudar de todo, en
realidad se habrfan burlado de ese tercero, pues su aparente acuerdo no
habria sido mas que la expresion del todo abstracta de su desacuerdo”.
Esta maxima era como un gusano que lo carcomia todo; no se dejaba ni
ensefiar ni aprender verdaderamente: pues quien pretende tener por ver-
dadera la duda y ensefiarla, procura, en realidad, el dogma. L.a metafisica
arroja a Johannes —y a nosotros con él— en una paradoja inextricable.

A partir de esta divagacion kierkegaardiana se comprenden bien las
razones de la larga huida lejos de la metafisica que constatamos después
del fin del idealismo aleman y de la onceava Tesis sobre Feuerbach hasta
nuestros dias, y que caracteriza a la filosoffa moderna y contemporanea.
“La gran metafisica ha muerto!”: tal es la divisa que vale para la mayor
parte de los filésofos contemporaneos, sean continentales o analiticos.
Todos por igual tratan a la metafisica como a un perro muerto. Con-
siderada la manera de pensar de los filosofos antiguos, esto es, como
obsoleta, ha sido barrida rdpidamente por la manera moderna de pen-
sar, que se quiere anti-metafisica y finalmente post-metafisica. De allf la
voluntad de “superar” la metafisica, que encontramos tanto en la filoso-
fia continental como en la filosofia analitica, claramente a partir de dos
filésofos canénicos: Heidegger y Carnap.

En 1931/32, retomando una conferencia ofrecida en noviembre de
1930 en la Universidad de Varsovia, Rudolf Carnap publicé en la revis-
ta Erkenntnis, 6rgano oficial del Circulo de Viena que dirigfa junto con

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 201

Hans Reichenbach, el célebre articulo titulado “Uberwindung der Me-
taphysik durch logische Analyse der Sprache” // “La superacién de la
metafisica mediante el analisis 16gico del lenguaje” (Erkenntnis, 11, 1931
[mayo de 1932], pp. 219-241), en el que mostraba, desde la perspectiva
del positivismo logico, la necesidad de una “superacion de la metafisica
por el analisis logico del lenguaje”. Este fue el acto de bautismo de la
aversioén por la metafisica en la filosoffa analitica contemporanea.

Heidegger, cuya leccion inaugural de 1929 sQué es metafisica? fuera
el blanco inmediato de la critica de Carnap, al responder indirectamente
a éste en su Introduccién a la metafisica (1935), se embarcé a su vez
en un esfuerzo radical por superar la metafisica, al que denomina Uber-
windung der Metaphysik y mas tarde Verwindung der Metaphysik- in-
dicando con este término la mas profunda radicalidad de su gesto, que
renuncia a todo elemento metafisico, incluso a ese residuo de voluntad
que esta contenido todavia en el término Uberwindung. El pensamiento
heideggeriano representa la oposiciéon mas radical a la metafisica en la
filosofia continental.

En efecto, sin ignorar los destacables esfuerzos de ciertos pensado-
res contemporaneos por llamar la atencién sobre el cardcter inevitable de
la problematica metafisica, hay que constatar que la filosofia de nuestro
siglo ha tenido la tendencia a considerar la metafisica como un pseudo-
saber o por lo menos, como algo sospechoso. E incluso cuando la fi-
losofia ha llegado a tratar problemas tendencialmente metafisicos, se ha
cuidado de declararlos tales. Se ha reclamado mas bien la exigencia de
“superar” la metafisica, sea en el plano histérico o en el plano empirico
y légico-analitico.

Consideremos entonces mas de cerca el problema de la “superacién”
de la metafisica, primero en la filosofia continental y después en la filo-
soffa analitica'.

' Adopto esta distincién por comodidad, no obstante reconocer su caricter asimétri-
co. Véase, entre los primeros testimonios sobre el empleo de esta particion, el articulo de
James O. URMSON: “Filosofia analitica”, en Enciclopedia del Novecento, 7 vol., Roma:
Istituto dell’Enciclopedia Italiana 1975-1984, vol. II [1977], pp. 1005-1015, en donde
la filosoffa analitica es opuesta, no a la filosofia continental, sino a la “filosoffa sintéti-
ca”. De la bibliograffa mas reciente, cft. el articulo de Kevin MULLIGAN en el “Times

Topicos 30 (20006)



202 FRANCO VOLPI

2. La superacion de la metafisica en el pensamiento
continental

En la filosofia continental, la superacion de la metafisica ha sido de-
clarada sobre todo por razones esencialmente histéricas. Marx, Nietzs-
che, Dilthey, Husserl, Heidegger y la Escuela de Franckfurt de Horkhei-
mer y Adorno: estos no son mas que los nombres principales de un
catdlogo que documenta la conviccion de que la metafisica pertenece ya
al pasado.

Entre los pensadores continentales de nuestro siglo, el que ha tenido,
mas que ningin otro, una muy viva conciencia de este problema, es sin
duda Heidegger, quien ha declarado y sostenido en su labor filoséfica
la necesidad de superar la tradicién de la metafisica, y precisamente de
diversas formas:

1. Enlaépoca de Sein und Zeit a través de la idea de una destruccion
fenomenoldgica de la ontologfa tradicional, teniendo en vista, en
realidad, una fundacién maés radical de la filosoffa en un proyec-
to que en 1919 llamaba “ciencia pre-tedrica originaria”, en 1923
“hermenéutica de la facticidad”, mas tarde “analitica de la existen-
cia” y “ontologfa fundamental” y en 1929 incluso “metafisica del
Dasein”.

2. En la época de la “vuelta” Heidegger radicaliza este proyecto en
la idea explicita de la “superacion de la metafisica” (Uberwindung
der Metaphysik), procurando definir los rasgos esenciales que ca-
racterizan la estructura especulativa e historica de la metafisica, a
saber, la “onto-teologfa”, determinada profundamente por el aris-
totelismo, y la “subjetividad”, reconducible al platonismo.

Literary Supplement” del 26-6-1998, que recuerda entre otras cosas la ocurrente bro-
ma de Bernard Williams: dividir la filosoffa en filosoffa analitica y filosoffa continental
—dice Williams— equivaldria a dividir a los autos en autos japoneses y autos de trac-
cién trasera. Sobre la cuestién de la superacion de la metafisica véase en general: Walter
SCHWEIDLER: Die Uberwindung der Metaphysik. Zu einem Ende der neuzeitlichen
Philosophie, Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 203

3. En su dltimo pensamiento llega a la tesis del fin de la metafisi-
ca, la que se habrfa metamorfoseado ya en la esencia de la técni-
ca moderna: ésta serfa, pues, la consumacién de la metafisica, y
a su vez, la metafisica serfa la prehistoria de la técnica. Frente a
la metamorfosis de la metafisica en la técnica moderna, Heideg-
ger recomienda la actitud de la Verwindung: una variacion de la
Uberwindung que quiere indicar que la metafisica esta efectiva y
definitivamente superada sélo cuando se la abandona a si misma
sin pretender cambiar nada en ella, cuando se sale de ella como se
sale de una enfermedad o como se supera una crisis, asumiéndola
y abandonandola a s{ misma.

Lo que es preciso subrayar, sin entrar en los detalles de la cuestion,
es la ambigtiedad del diagnéstico heideggeriano: la reivindicacion de la
exigencia de una “superaciéon” o de un “sobreponerse” a la metafisica,
llegada a su fin y metamorfoseada en la esencia de la técnica, puede ser
leida, al mismo tiempo, como una toma de conciencia de la importancia
de la metafisica: es precisamente con ella que adviene la decisién funda-
mental de Occidente que lleva a la técnica moderna, como si la meta-
fisica debiera ser pensada como fundamento epocal de nuestro mundo.
En apoyo de esto, resulta facil subrayar que la superacién heideggeriana
de la metafisica toma la forma de una travesia radical a través de los mo-
mentos fundadores de la metafisica, una confrontacién y una explicacién
reconciliada con lo que es esencial en ella. No hay duda, pues, de que la
obra de Heidegger habra llamado principalmente la atencién sobre el
problema de la metafisica. Y no es casual que haya sido de manera més o
menos directa el inspirador de algunos de los estudios mas importantes
consagrados al examen de la estructura de la metafisica o al analisis de
sus principales momentos?. Sucede con Heidegger méas o menos lo que

*Entre los estudios de discipulos directos de Heidegger hay que mencionar a Gus-
tav SIEWERTH: “Das Schicksal der Metaphysik von Thomas zu Heidegger”, ahora en
Gesammelte Werke, vol. 4, Disseldorf: Patmos 1987; Heinrich ROMBACH: Substanz,
System, Struktut, 2 vol., Freiburg/Minchen: Alber 1965-1966, quien a pattir de Heideg-
ger desarroll6 el proyecto de una “historia fundamental” (Fundamentalgeschichte) en la

» <

que “substancia”, “sistema” y

13

‘estructura” representan las tres estructuras fundamenta-

Topicos 30 (20006)



204 FRANCO VOLPI

con Kant: se advierte en general su rechazo de la metafisica, sin tener en
cuenta que esconde en verdad una “reforma de la metafisica”.

Mas recientemente, hemos asistido a otro ataque contra la metafisica
emprendido por el pensamiento continental, a saber, el ataque de Jir-
gen Habermas en su Pensamiento postmetafisico [Nachmetaphysisches
Denken]?. Siguiendo la oposicién a la metafisica tradicional que carac-
tetiza a la teorfa critica de la Escuela de Franckfurt,* Habermas quiere
enterrar la metafisica como una forma de pensamiento anticuado que
no esta ya a la altura de los problemas de nuestro tiempo. La metafisi-
ca llevaria inscrita en su frente, por asi decir, su impracticabilidad para
el pensamiento contemporaneo. Es lo que evidenciarfan de manera muy
clara algunos de sus rasgos caracteristicos: 1) su intento de una captacion
comprehensiva del todo, de alli su esfuerzo por alcanzar la identidad de
ser y pensar; 2) su nostalgia del absoluto y su aspiracién a ocupar el lu-
gar tradicional de la filosofia primera, y esto sobre el fundamento de un
sujeto determinado como conciencia que en la época moderna debe ase-
gurar la fundacién inconmovible; 3) en fin, la determinacién fuerte, de
alto perfil, de la filosofia que ella concibe como theoria®.

Esta caracterizacién es seguramente sumaria, pero suficiente a 0jos
de Habermas para concluir que la metafisica esta destinada ya a perte-
necer a la galerfa de los errores del pasado. Hoy —replica: 1) la ilusién
de poder comprender la totalidad ha sido abandonada, y se ha resignado
a practicar una racionalidad de perfil bajo, de corte procedimental y no
substancial, falibilista y no fundacionista; se ha renunciado, adoptando

les correspondientes a la metafisica medieval, moderna y contemporanea y a Heribert
BOEDER: Topologie der Metaphysik, Freiburg-Miinchen: Alber 1980. Véanse igualmen-
te KARL-HEINZ VOLKMANN-SCHLUCK: Die Metaphysik des Aristoteles, Frankfurt
a. M.: Klostermann 1979, y el curso universitario de Fridolin WIPLINGER: Metaphysik.
Grundfragen ihres Ursprungs und ihrer Vollendung, editado péstumamente por Peter
Kampits, Freiburg-Miinchen: Alber 1976.

*]. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 1988.

*Véase el curso universitario de T.W. ADORNO recientemente publicado: Metaphy-
sik. Begrift und Probleme (1965), Rolf Tiedemann (ed.), Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1998.

*J. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken. . ., pp. 36-40.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 205

una actitud acorde con nuestra finitud, a creer que el saber filos6fico
pueda elevarse al nivel de lo absoluto; 2) se ha pasado igualmente del
primado de la perspectiva del sujeto como conciencia, que garantizatia
un saber epistémico universal, a la perspectiva de la intersubjetividad del
lenguaje y la comunicacién; 3) en fin, la dicotomia tradicional entre teo-
ria y practica y la asignacién del primado a la actividad contemplativa no
tiene ya sentido, pues en el mundo moderno han cedido su lugar a un
nuevo fenémeno, el fenémeno del trabajo®.

Es preciso subrayar que Habermas parece identificar implicitamente
la metafisica con sus expresiones modernas, sean racionalistas (Descat-
tes, Spinoza, Leibniz, Wolff) o sean idealistas (Fichte, Schelling, Hegel).
Toma —segin patece— la pars pro toto. Esto es porque el blanco iden-
tificado por su critica no es tanto el pensamiento metafisico antiguo o
medieval; hoy éste es, por asi decitlo, inoperante y serfa un exceso de
celo el querer derrotarlo. Su blanco polémico esta constituido, mas bien,
por las tentativas contemporaneas de rehabilitar la metafisica contra el
“espiritu de la época”, contra el Zeitgeist. Para Habermas, se trata de
tentativas vanas, incluso si reaparecen periédicamente, en particular en
la filosofia alemana de este siglo: ¢l mismo recuerda las empresas de Carl
Stumpf (Die Wiedergeburt der Philosophie, 1907), de Peter Wust (Die
Auferstehung der Metaphysik, 1925), y de Nicolai Hartmann (Grund-
legung der Ontologie, 1935). En la misma direccion, es decir, a contra-
corriente del espiritu de la época, y resolviéndose en un mismo inevitable
fracaso, se encaminan segun Habermas las tentativas actuales de Robert
Spaemann y, sobre todo, de Dietrich Henrich’.

Al decir esto, Habermas hace referencia, en realidad, a una consta-
tacién general que casi todos comparten, a saber, que la metafisica se
ha convertido hoy en un camino imposible de tomar y que es preciso,
por tanto, pasar a un pensamiento post-metafisico. Pero incluso si todos

%1 HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken. . ., pp. 41-42.

"Cfr. ]. HABERMAS: “Riickkehr zur Metaphysik? Eine Tendenz in der deutschen
Philosophie?”, Merkur, 39 (1985), pp. 898-905. Habermas hace alusién a Robert SPAE-
MANN y Reinhard LOW: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des teleo-
logischen Denkens, Miinchen: Piper 1981, y a Dieter HENRICH: Fluchtlinien, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 1982; y Dieter HENRICH: Selbstverhaltnisse, Stuttgart: Reclam 1982.

Topicos 30 (20006)



206 FRANCO VOLPI

acuerdan sobre este punto, el diagnéstico de Habermas suscité en Ale-
mania una viva reaccion tendiente a socorrer la metafisica. En particular,
Dieter Henrich, al referirse al status de la metafisica moderna, criticd en
doce tesis la apresurada despedida anunciada por Habermas®,

No se trata de examinar aqui los méritos de tal controversia. Baste
notar que el debate, una vez desatado, incluso si se ha desarrollado por
un breve espacio de tiempo, ha llamado la atencién sobre la metafisica,
y esta atencién se ha ampliado debido a fenémenos concomitantes.

En principio por la fortuna que ha conocido en Alemania el giro
metafisico iniciado en el marco de la filosofia analitica, y que ha encon-
trado alli mismo su expresion avant la lettre en la atencion puesta en la
problematica ontolégica, via Heidegger, por Ernst Tugendhat().

Luego, por una feliz coincidencia: casi en el mismo momento en
que se desarrollaba el debate recién mencionado, una serie de estudios
se encargo de ir al fondo histérico del problema, en otros términos, de

8Cfr. Dieter HENRICH: “Was ist Metaphysik - was Moderne? Zwdlf Thesen gegen
Jurgen Habermas”, en Konzepte. Essays zur Philosophie in der Zeit, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1987, pp. 11-43. Véase igualmente la dltima seccion de la compilacién edi-
tada por Conrad CRAMER: Theorie der Subjektivitit, Hans-Friedrich Fulda, Rolf-Peter
Horstmann y Ulrich Pothast, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987. Cft. asimismo el volumen
Willi OELMULLER (ed.): Metaphysik heute?, Paderborn: Schéningh 1987, con las con-
tribuciones de Hans-Michael Baumgartner, Ruth Délle-Oelmiiller, Carl-Friedrich Geyer,
Peter Koslowski, Wolfgang Kraus, Hermann Krings, Hermann Libbe, Odo Marquard,
Reinhart Maurer, Rainer Piepmeier, Hans Poser, Thomas Rentsch, Manfred Sommer,
Alexander Schwan, Rainer Specht, Hansjurgen Staudinger, Franz Josef Wetz, Walther
Ch. Zimmerli y Raimar Stefan Zons. La critica mas severa ha sido pronunciada por Man-
fred RIEDEL: “Grenzlagen. Zur Ortsbestimmung der deutschen Philosophie”, Neue
Deutsche Hefte, Heft 1 (1988). Cft. también Volker GERHARDT: “Metaphysik und ihre
Kiritik. Zur Metaphysikdebatte zwischen Jirgen Habermas und Dieter Henrich”, Zeits-
chrift fiir philosophische Forschung, XLII (1988), pp. 45-70, y Rudolf LANGTHALER:
Nachmetaphysisches Denken? Kritische Anfragen an Jiirgen Habermas, Berlin: Dunker
& Humblot 1997.

E. TUGENDHAT: Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytischen Philo-
sophie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976. Cfr. igualmente Wolfgang KUNNE: Abstrakte
Gegenstinde. Ontologie und Semantik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983; Ursula WOLF
(ed.): Eignnamen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985. También: Hector-Henri CASTANE-
DA: Sprache und Erfahrung. Texte zu einer neuen Ontologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1982.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 207

analizar desde un punto de vista historico los pasajes-clave de la meta-

10__

fisica. Me refiero —dejando de lado otros estudios mas antiguos a

las investigaciones de Rolf Schénberger y de Ludger Honnefelder sobre

111

la ontologia medieval”’, a las de Theo Kobusch sobre la relacién entre

ontologfa y lenguaje!? o las de Panajotis Kondylis sobre la critica de la
metafisica en la época moderna®®.

En este punto, es casi obligado abrir un paréntesis en lo que concier-
ne a la presencia de la cuestion metafisica en la cultura filoséfica francesa,
a fin de subrayar la importancia de los estudios de Pierre Aubenque y de
sus discipulos en la direccién por ellos abierta de investigacion historico-
especuladva”. Desde principios de los afios sesenta, en su conocido tra-
bajo sobre la cuestion del ser en Aristételes, Aubenque llamo la atencién
sobre el caricter problematico de la metafisica, poniendo en evidencia
las aporias de la que Aristételes llama la ciencia del ser en cuanto ser, e
intentando comprender qué han sido la ontologfa, la teologia y la meta-
fisica para el pensamiento occidental en su demarcacion y en su relacion
reciprocal®. Se puede reconocer facilmente el interés especulativo que

Y Cfr. los trabajos de Julius STENZEL: Metaphysik des Altertums, y de Alois DEMPF:
Metaphysik des Mittelalters, aparecidos en el Handbuch der Philosophie (Minchen-
Berlin: Oldenburg 1934); de este ultimo véase el volumen péstumo Metaphysik. Ver-
such einer problemgeschichtlichen Synthese, Wiirzburg-Amsterdam: Kénigshausen &
Neumann-Rodopi 1986. También: Ernst TOPITSCH: Vom Ursprung und Ende der Me-
taphysik. Eine Studie zur Weltanschauungskritik, Wien: Springer 1958 y Georg JANOS-
KA y Franz KAUZ (ed.): Metaphysik, Darmdstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1977.

""Rolf SCHONBERGER: Die Transformation des klassischen Seinsverstindnisses.
Studien zur Vorgeschichte des neuzeitlichen Seinsbegriffs im Mittelalter, Berlin: de
Gruyter 1986; Ludger HONNEFELDER: Scientia transcendens. Die formale Bestim-
mung der Seiendheit und Realitit in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit
(Duns Scotus - Sudrez - Wolff - Kant - Peirce), Hamburg: Meiner 1990.

Theo KOBUSCH: Sein und Sprache. Historische Grundlegung einer Ontologie der
Sprache, Leiden: Brill 1987.

PPanajotis KONDYLIS: Die neuzeitliche Metaphysikkritik, Stuttgart: Klett-Cotta
1990.

“Para una primera orientacién cfr. Rémi BRAGUE y Jean-Francois COURTINE
(eds.): Herméneutique et ontologie. Mélanges en hommage a Pierre Aubenque, Paris:
P. U. F 1990.

BCfr. Pierre AUBENQUE: Le probléme de Iétre chez Aristote, Paris: P. U. E 1962.

Topicos 30 (20006)



208 FRANCO VOLPI

inspira este trabajo sobre la tradicién del aristotelismo: es la exigencia
de comprender lo que Aubenque definid, con un término tomado de
Heidegger, la constitucion “onto-teologica” de la metafisica.

Como se sabe, Heidegger ha interpretado la génesis del término
“metafisica” declarando que tiene su origen en una “indecisién filos6fica
de fondo”, a saber, la indecision filoséfica en la que se vio Andrénico de
Rodas cuando no supo encontrar ningin lugar en que situar la ciencia
aristotélica del ser en cuanto ser, en el contexto del sistema del saber he-
lenistico que prevé una triparticion de la filosoffa en logica, fisica y ética.
Desde finales de los afios veinte, Heidegger sostuvo la tesis de que la
metafisica se constituye esencialmente como “onto-teologia”: la investi-
gacion sobre el ente en cuanto tal que ella ha llevado a cabo se configura
ya sea como investigacién de lo que es comun a todo ente, es decir, como
ontologfa, la cual es una ciencia formal (on katholou = koinon), ya sea
como investigacion del ente mas elevado, es decir, como teologfa, que es
una ciencia causal (on katholou = akrotaton on).

Como ontologfa, declarando la polisemia del ser, la metafisica aris-
totélica reconoce la multiplicidad de la realidad, acepta pues como factor
positivo la irreductibilidad de lo mdltiple a un dnico principio y se pro-
pone como un pensamiento de las diferencias, de las diversidades, de
la pluralidad. En el marco de la ontologia aristotélica el ser no es pen-
sado como univoco, sino siempre segin la articulacion de sus multiples
significaciones y de sus diversas regiones. En consecuencia, teotiza la ne-
cesidad de tipos de saber diferentes que analicen la realidad en sus mul-
tiples aspectos, segun las diferentes perspectivas y en vista de finalidades
diversas.

Como teologia, considera posible el estudio cientifico de las reali-
dades supremas, divinas. Por ella, Dios hace su entrada en la filosofia,
aunque no es ya “narrado” en el mito o “revelado” en la religién, sino
considerado y estudiado como ser supremo susceptible de una investiga-
ci6én racional. La metafisica, en tanto que teologia, se ocupa de lo divino
por derecho propio, obteniendo por via de la argumentacion racional un
concepto propio de Dios, sin tomar las representaciones de la mitologfa
o de la religién. Engendra la teologfa especulativa, es decirt, filoséfica,

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 209

conceptual. Ciertamente, se puede objetar que de esta manera Dios en-
tra en la filosoffa como summum ens, pero en tanto tal deja de hablar
en primera persona: lo que tiene que decir se traduce en el lenguaje de la
metaffsica y de la filosoffa. En el horizonte de la metafisica hace efecti-
vamente su entrada en la filosofia, pero para salir de allf inmediatamente.

En tanto I6gica, la metafisica no es un tipo de saber intuitivo o ins-
pirado, sino que se despliega segin las modalidades de la argumentacion
racional, especificamente, siguiendo la forma por excelencia de ésta, es
decir, la dialéctica en el sentido aristotélico del ars bene disserendi (y no
en el sentido moderno, hegeliano, de légica o sistema de la contradic-
cioén).

La escuela de Aubenque ha producido importantes estudios que pro-
fundizan los momentos cruciales de la “onto-teologfa”, en particular, sus
origenes en Aristoteles y el giro representado a inicios de la época mo-
derna por la metafisica de Suarez: se trata de la monografia sobre Aris-
toteles de Rémi Brague!® y la de Jean-Francois Courtine sobre Sudrez!”.
Hay que mencionar igualmente en este contexto los estudios de Jean-
Luc Marion que definen cémo actda la cuestion de la onto-teologia en el
pensamiento de Descartes 'S,

La cuestiéon que se plantea en este punto es la de saber si la consti-
tucién onto-teoldgica de la metafisica, tomada de la ciencia atistotélica
del ser en cuanto tal, es una determinacion originaria o si no es mas que
una derivacién de la que Hans Krimer ha llamado la “metafisica del es-
piritu” y de la que la doctrina no escrita de Platon —rehabilitada por
la escuela de Tubinga, esto es, por el propio Krimer, Konrad Gaiser y
Thomas A. Szlezak— proveeria la formulacién sistematica capital. Mas
alla de la separacién entre el plano del ser y el plano del devenir, entre lo
inteligible y lo sensible, entre el espiritu y la naturaleza, el ntcleo de esta

16Rémi BRAGUE: Aristote et Ia question du monde, Paris: P. U. F. 1988.

"Jean-Francois COURTINE: Suarez et le systéme de la métaphysique, Paris: P. U. E
1990.

Jean-Luc MARION: Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitution et limi-
tes de 'onto-theo-logie dans la pensée cartésienne, Paris: P. U. F. 1986; Sur I'ontologie
grise de Descartes, Paris: Vrin 1975; Sur la théologie blanche de Descartes. Analogie,
création des vérités éternelles et fondement, Paris: P. U. E 1981.

Topicos 30 (20006)



210 FRANCO VOLPI

enseflanza esotérica, que conocemos gracias a los testimonios de disci-
pulos directos de Platén —a saber, Espeusipo, Jenocrates y Aristoteles—
consiste en una doctrina de la trascendencia, especificamente en la teorfa
de principios que se sitdan mas alld del ser (epckeina tes ousias) y que
lo constituyen, a saber, lo Uno y la Diada, de donde deriva la unidad y
la multiplicidad. A la luz de la metafisica platonica, estructurada segun la
doctrina de los principios, se advierte en efecto, en qué sentido la historia
de la filosofia occidental puede ser re(con)ducida —segun el enunciado
de Whitehead— a una “serie de notas al margen de Plat6n”. El primer
filésofo que por ello fue puesto en una nueva perspectiva es Aristoteles,
que no se presenta ya como filésofo de la inmanencia opuesto a Platon
como pensador de la trascendencia —tal era la oposicién clasica figurada
por Rafael en la Escuela de Atenas, en la que Platén sefiala con su dedo
el cielo mientras sostiene en su mano el Timeo, en tanto que Aristoteles,
con la Etica a Nicémaco bajo el brazo, dirige su mano hacia la tierra.
En la nueva perspectiva, el sistema de Aristételes aparece como uno de
los sistemas derivados de la doctrina de Platén, en la que se intenta pen-
sar la unidad de trascendencia e inmanencia, inteligencia y sensibilidad,
espiritu y naturaleza. El estudio del Platén esotérico sugiere igualmen-
te un escenario nuevo para lo que concierne a la congruencia entre la
metafisica griega, la posibilidad de una “filosofia cristiana” y finalmente
otras tradiciones —a las que cabe hacer alusién remitiendo a la idea de
la metafisica mediada por René Guénon.

3. La superacion de la metafisica en la filosofia analitica

En cuanto a la filosofia analitica, se sabe con qué hostilidad ha consi-
derado, al menos en el principio, todo cuanto se presentara como meta-
fisica. El articulo de Rudolf Carnap sobre La superacion de la metafisica
mediante el analisis I6gico del lenguaje ha inspirado largamente la actitud
del neo-positivismo y de la filosofia analitica hacia la metafisica, consi-
derada como un pseudo-saber que se sirve ya sea de conceptos vacios, a
los que no corresponde ningun significado verificable, ya sea de propo-
siciones inconsistentes desde el punto de vista sintactico. Se sabe que en

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 211

las discusiones del Circulo de Viena, cuando alguien proponia un razo-
namiento inconsistente, se lo rechazaba diciendo simplemente: “jeso es
metafisical”

Pasado cierto tiempo, constatamos en tal sentido que la filosoffa ana-
litica vuelve sobre sus pasos. Depuso su actitud anti-metafisica origina-
ria, procurando elaborar una comprension positiva del saber metafisico.
Se puede citar el caso de un filésofo de la ciencia representativo como
Popper, formado en la atmésfera del neo-positivismo del Circulo de Vie-
na, que ha asignado explicitamente a la metafisica una funcién productiva
en la génesis de nuevos paradigmas cientificos: ciertas metafisicas antici-
parfan, si bien de manera intuitiva y no falsable, las tesis y las teorfas a las
que la ciencia datfa a continuacién una formulacién rigurosa, fundada
en argumentaciones racionales. Impresionado sin duda por la posicion
de Popper, Carnap mismo, “gracias a sucesivos analisis mas prudentes”,
atenuo su critica de la metafisica precisando que la tesis sobre la inconsis-
tencia de las proposiciones metafisicas no se aplica: 1) a los metafisicos
que mantuvieron un contacto estrecho con la ciencia de su época, como
Aristoteles o Kant; 2) a las explicaciones metafisicas nacidas a partir de
la experiencia a través de abstracciones y de generalizaciones demasiado
audaces, pero que representan sin embargo una anticipacién de explica-
ciones cientificas; 3) a las metafisicas “inductivas”, que se basan en los
conocimientos empiricos y concluyen de ellos sistemas cosmolégicos!.

En el corazén mismo de la filosofia analitica en sentido estricto, un
pensador como Strawson, introdujo en Individuals (1959) una distincion
de principio entre dos tipos de metafisicas, las metafisicas revisionistas y
las metafisicas descriptivas, asignando a estas ultimas una funcién posi-
tiva.

Se advierte, con todo, que el concepto de metafisica es tomado en
todos estos casos en un sentido minimo, y por tanto, no como discurso
sobre las realidades supremas de otro tiempo —Dios, el alma inmortal,

YCtr. Las réplicas de Carnap a sus criticos, en particular a Paul Henle y a Karl Popper,
en P. A. SCHILPP (ed.): The Philosophy of Rudolf Carnap, La Salle (II1.): Open Court
1963, p. 875. Véase igualmente las precisiones de CARNAP en: “Remarks by the Author”
(1957), en A. J. AYER (ed.): Logical Positivism, Glencoe (I11.): Free Press 1959, pp. 80-
81.

Topicos 30 (20006)



212 FRANCO VOLPI

el mundo— sino como descripciéon filoséfica de la realidad, como on-
tologia de los objetos o de los eventos. Es evidentemente el caso de la
metafisica descriptiva de Strawson o, mas recientemente, de la ontologia
reista que se inspira en el pensamiento de Brentano y que ha sido desa-
rrollada por Roderick Chisholm, Kevin Mulligan, Barry Smith y Peter
Simons?’.

Se comprenden entonces las razones que han conducido a Hilary
Putnam, en Renewing Philosophy (1992), a declarar que la filosofia ana-
litica se ha vuelto el mas importante movimiento a favor de la metafisica
en la escena filoséfica mundial.

4. Wittgenstein, Heidegger, Carnap y la metafisica

Pero para explicarse verdaderamente el problema de la metafisica y
de su superacion en la filosofia analitica hay un pasaje inevitable que estd
en el origen de esta nueva actitud de pensamiento: es el pasaje Wittgen-
stein.

Lamentablemente, la actitud de Wittgenstein frente a la metafisica
no es ni simple ni univoca, sino mas bien problematica y atormentada:
en una palabra, dificil de captar. Estd signada por un dilema de fondo que
se puede poner en evidencia con la ayuda de una observacién de Witt-
genstein concerniente a Heidegger, que merece ser mejor considerada de
lo que se lo ha sido hasta el presente. Los especialistas en Wittgenstein la
conocen,?! pero no le han dado demasiada importancia ni han cuestio-

“Cfr. Hans BURCKHARDT y Barry SMITH (eds.): Handbook of Metaphysics and
Ontology, 2 vol., Miinchen: Philosophia 1991.

?ICfr. a titulo de ejemplo, Allan JANIK y Stephen TOULMIN: Wittgenstein’s Vien-
na, London: Simon & Schuster 1973; Thomas RENTSCH: Wittgenstein und Heideg-
ger. Existential- und Sprachanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropolo-
gie, Stuttgart: Klett-Cotta 1985, pp. 211 y ss., que discute criticamente la observacion;
Ray MONK: Ludwig Wittgenstein. The Duty of Genius, London: Jonathan Cape 1990.
Véase también para una idea general y una bibliografia sobre la cuestién Luigi PERIS-
SINOTTO: “Heidegger e Wittgenstein. Quatrant’anni di studi”, Bollettino della Societa
Filosofica Italiana, nueva serie n. 151 (enero-abril 1994), pp. 3-20. También: David A.
COOPER: “Wittgenstein, Heidegger and Humility”, Philosophy. The Journal of the Ro-
yal Institute of Philosophy, LXXII (1977), pp. 105-125.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 213

nado la interpolaciéon que ha sufrido de parte de quienes habrian debido
custodiar su integridad.

Se trata de una breve observaciéon hecha por Wittgenstein el 30 de
diciembre de 1929 en casa de Moritz Schlick en Viena, y que fue regis-
trada por Friedrich Waismann y publicada tras la muerte de aquel. He
aqui el texto:

A proposito de Heidegger

Lunes 30 de diciembre de 1929 (en lo de Schlick).

Me puedo imaginar muy bien lo que Heidegger entien-

de por ser y angustia. El hombre tiene el impulso de arre-
meter contra los limites del lenguaje. Piense, por ejemplo,
en el asombro de que algo exista. El asombro no puede ex-
presarse en forma de pregunta, ni tampoco hay respuesta
para él. Cualquier cosa que podamos decir debe, a prioti,
considerarse solamente como sin-sentido. A pesar de todo,
arremetemos contra los limites del lenguaje??. Este hecho
lo vio también Kierkegaard y lo describi6 en forma similar
(en términos de arremeter contra la paradoja)®. Este arre-
meter contra los limites del lenguaje, es la ética. Considero
esto de la mayor importancia para poner fin a toda la pa-
labreria sobre la ética —si hay conocimiento en la ética, si
existen los valores, si se puede definir el Bien, etc. En ética,
constantemente se trata de decir algo que no concierne ni
puede nunca concernir a la esencia del asunto. A prioti, es
cierto que cualquiera que sea la definicién que demos del
Bien, es un malentendido suponer que la formulacién co-
rresponde a lo que realmente queremos decir (Moore). Pero

24 o mistico es el sentimiento del mundo como totalidad limitada” (cfr. Tractatus
logico-philosophicus 6, 45); “Tengo la conciencia tranquila, pase lo que pase, nada puede
dafiarme” (cfr. “Lecture on Ethics”, Philosophical Review, 34 (1965), p. 8).

BCfr. Soren KIERKEGAARD, Philosophische Brocken, cap. 3, en Werke, vol. VI,
Jena: Diederichs 1925, pp. 36, 41: “:Qué es ese dominio no conocido contra el que en
su paraddjica pasion se da el intelecto y que confunde al hombre en su conocimiento de
sf? Es lo desconocido. [...] Es el limite al que se llega siempre”.

Topicos 30 (20006)



214 FRANCO VOLPI

la tendencia, el arremeter, apunta hacia algo. Es esto lo que
sabfa San Agustin cuando dijo: “Pero jcémo, canalla, no
quieres decir ningtin sin-sentido? Dilo, no hace nadal”*.

Esta observacion de Wittgenstein fue conservada por Friedrich
Waismann, que la habia anotado en los cuadernos en los que registraba
las discusiones que tenfan lugar durante los encuentros de Wittgenstein
con algunos miembros del Circulo de Viena. Las notas han sido auto-
rizadas hasta un cierto momento por el propio Wittgenstein, pero han
sido publicadas sélo después de la muerte de Waismann (Oxford 1959).
La observacion a propésito de Heidegger ha sido publicada por primera
vez en enero de 1965 en la Philosophical Review (LXXIV, pp. 3-27) en el
original alemdn y en traduccién inglesa de Max Black, con la aprobacion
de los albaceas Elisabeth Anscombe, Rush Rhees y Georg von Wright.
Aparece como apéndice a la Lecture on Ethics, la legendaria conferencia
dada por Wittgenstein en la asociacion The Heretics de Cambridge, y es-
crita entre septiembre de 1929 y diciembre de 1930. Tanto la conferencia
como la observacion sobre Heidegger han sido recogidas en 1966 en el
volumen Lectures and Conversations on Ethics, Aesthetics, Psychology
and Religious Belief (Oxford: Blackwell).

Lo que resulta sorprendente es que, tanto en la revista como en el
volumen, la observacién no ha sido publicada integramente, sino que ha
sido censurada la referencia a Heidegger. De este modo, se ha borrado
el titulo Zu Heidegger [Sobre Heidegger| y la declaracion introductoria
que dice: “Me puedo imaginar muy bien lo que Heidegger entiende por
ser y angustia”. Nota bene: esta declaracién determina el sentido general
de la observacién completa, ya que indica que lo que Wittgenstein dice
a proposito de arremeter contra los limites del lenguaje y del asombro
frente a la existencia de las cosas se refiere a la doctrina heideggeriana.

2Cfr. Confessiones 1, 4: “et vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt”. [Se
trata de una proposiciéon que Wittgenstein gustaba citar y que traducia libremente en
sus conversaciones con su discipulo Maurice Drury, del siguiente modo: “jAy de los
que nada dicen de ti, sélo porque los chatlatanes dicen muchos sin-sentidos!”, cfr. Rush
RHEES (ed.): Recollections of Wittgenstein, Oxford: Blackwell 1984, p. 90].

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 215

La censura fue descubierta una vez que las notas de Waismann fue-
ron publicadas integramente, tras su muerte, con el comentario de Brian
McGuinness, que las edité en el volumen 111 de las obras completas, ba-
jo el titulo: Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespriche, aufgezeich-
net von Friedrich Waismann (Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1967)%°. Como
quiera que sea, esta censura se expone a toda suerte de criticas y de supo-
siciones y hay que decir que se habrfa esperado de parte de los trustees
un comportamiento filolégico menos descuidado.

En cuanto al contenido, claramente el objeto de la metafisica, se
imponen al menos tres consideraciones:

1) En principio resulta interesante que Wittgenstein —con Frege, el
principal inspirador de la filosofia analitica— se pronuncia a propédsito
de Heidegger, el pensador continental sin dudas mas alejado y antité-
tico en relacion a la actitud analitica, que era considerado por los neo-
positivistas como el paradigma negativo de lo que absolutamente se debe
evitar hacer en filosoffa.

La observacion de Wittgenstein, que data de 1929, se cuenta entre
las primeras reacciones al éxito de Heidegger tras la aparicion de Ser y
tiempo. No fue la tnica: hubo inmediatamente en los circulos analiticos
y neo-positivistas dos reacciones ulteriores: la de Gilbert Ryle, en una
resefla de Ser y tiempo escrita para la revista Mind, XXXVIII (1929), pp.
355-3702°, que alterna los juicios positivos con una actitud esencialmente
critica®’; y la ya citada de Rudolf Carnap, que atacé la leccién inaugural
de Heidegger “;Qué es metafisica?” en el articulo sobre “La superacion

de la metafisica mediante el analisis 16gico del lenguaje”?®.

PSimultineamete en edicion inglesa: Oxford: Blackwell 1967. La obsetvacién Zu
Heidegger se encuentra en las pp. 68-69, precedida por la observacion Anti-Hussetl
y seguida por una sobre Dedekind. Véase igualmente la edicién estadounidense con
comentarios de Michael Murray en Ibid.: Heidegger and Modern Philosophy. Critical
Essays, New Haven-London: Yale University Press 1978, pp. 80-83.

%En Collected Papers, vol. I, London: Hutchinson 1971, pp. 202-214.

“Posteriormente, Ryle superard esta vacilacion al profundizar en el estudio de Ser y
tiempo y desarrollar en The Concept of Mind (1949) una critica del dualismo cartesiano
entre mente y cuerpo, que presenta ciertas analogfas con la critica de Heidegger.

En un postscriptum a su articulo, Carnap menciona dos ulteriores reacciones a la
leccién inaugural de Heidegger: la de Oskar KRAUS, un discipulo de Franz Brentano, y

Topicos 30 (20006)



216 FRANCO VOLPI

2) Aunque muy breve, la observacién de Wittgenstein es fundamen-
tal porque aporta desde el punto de vista analitico, un sentido positivo
a dos conceptos cardinales de Ser y tiempo y de “;Qué es metafisica?”,
a saber, “ser” (Sein) y “angustia” (Angst). Al establecer igualmente una
relaciéon con Kierkegaard y San Agustin, filésofos ambos determinan-
tes para Wittgenstein, la observacion se dirige al centro de un problema
inevitable en nuestro contexto, a saber, el problema de la motivacién
ética que esta en el fundamento de la imposible tendencia metafisica a
expresar lo inexpresable. Dicho de otra manera, la cuestién de la rela-
cién entre la ética y la metafisica, entre la filosofia practica y la filosofia
teorica.

3) Esta toma de posicion favorable es atin mas evidente si se la com-
para con el menosprecio del pensamiento de Heidegger que prevalecia
en el Circulo de Viena, en donde se consideraba el lenguaje de Heidegger
como el paradigma del empleo incorrecto de la semantica y de la sintaxis.
Pero es precisamente la trasgresion lingtifstica heideggeriana, blanco de
la polémica neo-positivista carnapiana, lo que Wittgenstein parece apre-
ciar como un “arremeter contra los limites del lenguaje” que equivalia
para él a la ética como motivacién originaria de la tendencia metafisi-
ca inherente al hombre. La observacién de Wittgenstein obliga, pues, a
pensar de nuevo la relacién entre la comprension 16gica del mundo y la
comprension ético-metafisica.

de Anton MARTY en una conferencia en la radio el 1 de mayo de 1930, Uber Alles und
Nichts, publicada luego en Philosophische Hefte, 11 (1931), p. 146, y la del matemati-
co David HILBERT en la conferencia Die Grundlegung der elementaren Zahlenlehre,
dictada en el mes de diciembte de 1930 en la Sociedad Filoséfica de Hamburgo y pu-
blicada en Mathematische Annalen, CIV (1931), p. 493 (“Encuentro en una conferencia
filosofica reciente esta proposicion: “La Nada es la negacion absoluta de la totalidad del
ente”. Esta proposicion es instructiva porque, a pesar de su brevedad, ejemplifica todas
las principales violaciones que cabe hacer de los principios establecidos por mi teorfa
axiomatica”). —Aflos mas tarde se tendrd igualmente la reaccién de Alfred Jules AYER:
Language, Truth, and Logic, London: Gollancz 1936, pp. 43-44, pero su conocimiento
de Heidegger depende de Carnap. Ayer ha profundizado luego su analisis de Heidegger
en sus “Reflections on Existentialism” en Metaphysics and Common Sense, London:
Macmillan 1969, pp. 203-218.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 217

Pero, ¢cudles son las doctrinas heideggerianas a las que Wittgenstein
hace alusion cuando declara comprender bien el sentido de los términos
heideggerianos “ser” y “angustia”? ;Qué es lo que llama su atencion en
sentido positivo y negativor

Evidentemente, Wittgenstein hace alusion a la doctrina heideggeria-
na segun la cual la angustia (Angst), distinguida del miedo (Furcht) que
es siempre causado por un factor determinado, debe ser comprendida
como un estado del espiritu, una disposicién o un temple fundamental
(Grundstimmung), en el cual el Dasein pierde el sentido cotidiano y fa-
miliar del ente en su totalidad y se encuentra por ello arrojado y cara a
cara con la nada. En este sentido, la angustia tiene una funcién ontol6-
gica reveladora en la medida en que abre el Dasein, mds que toda teotfa
filosofica, a la experiencia del ente en su totalidad, y también en el sentido
negativo de una pérdida de significacién que lo conduce a la experiencia
de la verdadera nada (y no a la nada obtenida por la simple negacion
légica de la totalidad del ente). Es una tesis que Heidegger presenta en
Ser y tiempo, §§ 40 y 68 b, y que profundiza en ;Qué es metafisica?

En cuanto a lo que llama la atencién de Wittgenstein, se pueden
plantear dos conjeturas. Lo que lo atrae es probablemente la nueva ma-
nera heideggeriana de concebir la motivacion original de la que surge la
interrogacién filosofica y, de alli, la actitud metafisica que va mas alla del
ente en el sentido cotidiano para interrogar su set; es la relaciéon que de
esta manera Heidegger establece entre la “angustia” y la posibilidad de
experimentar el “ser”. Efectivamente, la novedad introducida por Hei-
degger consiste en esto, que no intenta definir la metafisica en términos
historiograficos, en las formas y figuras bajo las que a la vez se ha presen-
tado, sino que intenta determinarla en su esencia. Ahora bien, es propio
de la metafisica precisamente el interrogar por el ente en cuanto ente,
por consiguiente, no en tanto que se presenta bajo tal o cual aspecto pat-
ticular, sino en relacién a su ser. La metaffsica supera la consideracion
natural del ente en su inmediato darse cotidiano y “salta” hacia una ac-
titud filosofica. La cuestién que se plantea es la de saber qué es lo que
provoca este salto de una actitud a otra.

Topicos 30 (20006)



218 FRANCO VOLPI

En la tradicién se ha interpretado este paso de diferentes maneras.
Segtn la fenomenologia husserliana, por ejemplo, a la que Heidegger
se remite y se opone a la vez, se pasa de la actitud natural inmediata a
la actitud filoséfica (fenomenoldgica) a través de la epojé, esto es, por
un ejercicio técnico, por una suerte de “ficcién” o experimento mental
que el filésofo profesional efectda y por la que pone entre paréntesis la
vision cotidiana del mundo y captura, en su fundamento, las operaciones
secretas necesarias para constituir nuestra experiencia del mundo, pero
que en la actitud natural no resultan visibles.

En Heidegger, por el contrario, la motivacién a filosofar no surge
de un acto intelectual superior tan sofisticado como la epojé fenome-
noldgica, sino que es provocada por una especie de conversion que se
produce en lo profundo del ser humano, en las capas mas profundas
de la realidad y que lo impulsa a interrogarse y a poner en cuestion las
cosas y su sentido. La experiencia del ente en su totalidad, de la que
surge la pregunta concerniente a su quid est y a su modo de ser, no se
forma segin Heidegger en un horizonte simplemente tedrico, es decir,
cuando la cuestion sobre el ente en su totalidad es planteada en térmi-
nos neutros, constatativos y veritativos. Es verdaderamente radical sélo
alli donde el cuestionamiento resulta de una problematizacién que com-
promete al Dasein entero, cuando es engendrado, no por un acto de la
voluntad particular, sino por algo que surge de su Stimmung fundamen-
tal: entonces, “en el momento en que menos se lo espera”, todo aparece
a una luz diferente y el sentido familiar del ente se desvanece, cambia
o se invierte. La Stimmung que procura este involucramiento y esta ex-
pertiencia es para Heidegger la angustia, que ¢l explota entonces en su
funcién ontolégicamente reveladora. Si la interrogaciéon metafisica del
ente tiene su origen en este nivel profundo, concierne entonces a la reali-
dad humana en su totalidad y puede alcanzarnos en principio a cada uno
de nosotros. La necesidad metafisica que esta arraigada en lo mas pro-
fundo de la existencia se sitda antes que la descripcion 16gico-cientifica
del ente. En esa perspectiva, la filosofia no aparece mas como una pro-
fesion, sino como una conversion que puede alcanzar a cualquiera, un
fenémeno practico-moral que puede alcanzar a cada existencia indivi-

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 219

dual y que concierne a todos: es una periagoge holes tes psyches, una
conversion global a la que corresponde una ética originaria que supera
toda dimensién teérico-descriptiva pues repercute en el movimiento de
la vida otientandola hacia su forma lograda.

Es sin duda esta motivacién practico-moral del filosofar, que se pue-
de reconocer a la base de los conceptos heideggerianos del ser y la an-
gustia y de su vinculacién estructural, lo que Wittgenstein dice que com-
prende muy bien. Es lo que lo hace sentirse mas préoximo de la moral
heideggeriana de la autenticidad, que de la ética de Moore, a la que critica
al decir, en la citada observacién, que considera “de la mayor importan-
cia poner fin a toda la palabrerfa sobre la ética —si hay conocimiento en
la ética, si existen los valores, si se puede definir el Bien, etc.” Eviden-
temente, comparte la exigencia ética originaria de Heidegger, si bien en
una perspectiva diferente, dindose cuenta, al mismo tiempo, de la aporfa
y de la paradoja contra las que arremete quien quiere expresar esta exi-
gencia por la via del lenguaje teérico-descriptivo. Como se ve bien en la
célebre Lecture on Ethics, lo que Wittgenstein indica como “arremeter
contra los limites del lenguaje” es un fenémeno estructuralmente analo-
go a la tensién ética implicita en la vinculacion heideggeriana de ser y
angustia. Mas de cuanto Carnap podia imaginar.

Esste, como se sabe, en su articulo ya citado liquida la conferencia
¢Qué es metafisica? mostrando que Heidegger, cuando habla de nada (y
de ser), emplea el lenguaje de manera incorrecta utilizando palabras que
no tienen ninguna referencia a significados verificables, o bien formando
pseudo-proposiciones tales como: Das Nichts nichtet?. Sin mencionar
jamas su nombre, Heidegger le respondera en su curso universitario del
semestre de verano de 1935 Introduccion a la metatisica (publicado re-
cién en 1953)*. Claramente, el segundo capitulo, titulado “Sobre la gra-

> 9

matica y sobre la etimologia de la palabra ‘ser’ ”, puede ser leido como

la demolicién indirecta de la critica carnapiana, pues Heidegger intenta

#Para un andlisis de la critica carnapiana de la metafisica, véase Entico BERTI: Uber-
windung della metafisica?, en La metafisica e il problema del suo superamento, Padova:
Gregoriana 1985, pp. 9-43.

¥ Einleitung in die Metaphysik, Tiibingen: Niemeyer 1953.

Topicos 30 (20006)



220 FRANCO VOLPI

mostrar alli que el andlisis 16gico-gramatical y la etimologia del término
“ser” no permiten para nada capturar el sentido profundo del problema
metafisico al que el término remite. La polémica indirecta con Carnap
es explicitada en la edicién de ese curso publicado en la Gesamtausgabe,
que incluye un apéndice en donde Heidegger dice:

Una corriente de pensamiento reunida en torno de la re-
vista Erkenntnis va ain mas lejos en la direccion prefigura-
da en cierta manera después de Aristoteles segun la cual el
ser (Sein) es determinado y finalmente anulado a partir del
“es”. Esta corriente pretende fundar y desarrollar por pri-
mera vez, en términos rigurosos, la légica tradicional con
los medios de la matematica y del calculo matematico, para
construir de este modo un lenguaje “légicamente correcto”,
en el que las proposiciones de la metafisica, que son todas
pseudo-proposiciones, se volveran imposibles en el futuro.
En esta revista (II, 1931) aparecié un ensayo titulado “La
superacion de la metafisica mediante el analisis 16gico del
lenguaje”. Alli, bajo la apariencia de la cientificidad mate-
matica, se consuma el extremo aplanamiento y eliminacién
de la doctrina tradicional del juicio”'.

Heidegger lanza otra observacién aguda contra Carnap en una glosa
no datada, pero presumiblemente tardia, anotada en su ejemplar personal
de ¢Qué es metatisica? justo al margen del pasaje criticado por Carnap,
donde transforma de pronto y de manera subrepticia el adverbio nichts
en el sustantivo das Nichts*. En este pasaje famoso Heidegger escribe:

Aquello a lo que se dirige la relacion con el mundo, es al
ente mismo —y a nada mas (und sonst nichts). Aquello
de donde toda actitud recibe su conduccién directora, es el

S'\M. HEIDEGGER: Einleitung in die Metaphysik, en Gesamtausgabe, vol. 40, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1983, pp. 227-228.

Cfr. J. TAUBES: “Vom Adverb ‘nichts’ zum Substantiv ‘Das Nichts’ ”, en Vom
Kult zur Kultur. Bausteine zu einer Kritik der historischen Vernunft, Minchen: Fink,
pp. 160-172.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 221

ente mismo —y nada mds (und weiter nichts). Aquello con
lo que adviene, en la irrupcion, el analisis que investiga y
confronta, es el ente mismo —y nada mas alla (und dari-
ber hinaus nichts). [...] Aquello que la investigacién debe
penetrar, es simplemente “lo que es”, fuera de esto — nada
(und sonst — nichts): inicamente “lo que es”, y fuera de es-
to — nada (und weiter — nichts): exclusivamente “lo que es”,
y mas alla — nada (und dartiber hinaus — nichts). ;Qué pasa
entonces con esta Nada (dieses Nichts)??

Ahora bien, en la glosa en cuestién, Heidegger declara haber tomado la
térmula “y nada mas” y sus variantes de Hyppolite Taine, es decir, de un
pensador considerado positivista®*.

En 1964 confirmara una dltima vez su irreductible oposicién a Cat-
nap en el apéndice a la conferencia Fenomenologia y teologia, en el que
define su posicién y la de Carnap como las dos “posiciones extremas

opuestas” de la filosofia contemporanea’.

5. “La maravilla de las maravillas”

Mas alla de la polémica entre ambos, lo que distingue y define sus
posiciones en cuanto a la metafisica es claro. Carnap se preocupa por es-

M. HEIDEGGER: “Was ist Metaphysik?” en Wegmarken, Gesamtausgabe, vol. IX,
Frankfurt a. M.: Klostermann 1976, p. 105.

*Heidegger no indica ningtina referencia bibliogrfica pero cfr. H. TAINE: Philo-
sophie de I'art, 13¢me édition, Paris: Hachette 1909, p. 12: “Mon seul devoir est de vous
exposer des faits et de vous montrer comment ces faits se sont produits. La méthode
moderne que je tiche de suivre, et qui commence a s’introduite dans toutes les sciences
morales, consiste aconsidérer les oeuvres humaines, et en particulier les oeuvres d’art,
comme des afits et des produits dont il faut marquer les caracteres et chercher les cau-
ses; tien de plus. Ainsi comprise la science ni proscrit ni ne pardonne; elle constate et
explique”. En una carta a Elfride del 11 agosto 1936 Heidegger le pide a la esposa que le
busque el libro en su biblioteca y se lo envie a la cabafa (“Mein liebes Seelchen!” Briefe
Martin Heideggers an seine Frau Elfride, 1915-1970, hg, von G. Heidegger, Munchen:
DVA 2005, p. 192).

*M. HEIDEGGER: “Phinomenologie und Theologie” en Wegmarken, Gesamtaus-
gabe, vol. IX..., p. 70.

Topicos 30 (20006)



222 FRANCO VOLPI

tablecer las “condiciones de validacion” del discurso filoséfico, mientras
que Heidegger, abstraccion hecha del problema de la validacion, fran-
queando quizas con toda libertad los limites del lenguaje, pretende mos-
trar cémo se producen las aperturas de sentido.

Es precisamente de esto de lo que Wittgenstein se da cuenta cuando
declara que puede comprender, pronunciandose a favor de la tendencia,
contradictoria, pero inevitable, a arremeter contra los limites del lenguaje,
es decir, a violar las reglas de la descriptivilidad rigurosa, a fin de expre-
sar lo inexpresable, lo que no se deja contener en la forma légica. Y para
ilustrar la tendencia a superar los limites del lenguaje, dicho de otra ma-
nera, para dar un ejemplo de algo inexpresable, sobre lo que, a pesar de
todo, no podemos decir mas que sin-sentidos, Wittgenstein nos invita a
pensar, no entidades trascendentes —el concepto de Dios, segun la sen-
tencia de San Agustin— sino mas bien la simple maravilla de lo que sea
que exista. El hecho de que hay algo mas bien que nada —“mi primer y
principal ejemplo” (my first and foremost example), dice Wittgenstein en

la Lecture on Ethics>®

— suscita en nosotros un asombro que “no pue-
de expresarse bajo la forma de una pregunta” y para la cual “no hay de
antemano respuesta”. Y concluye su observacion: “Cualquier cosa que
podamos decir debe, a priori, considerarse solamente como sin-sentido.
A pesar de todo, arremetemos contra los limites del lenguaje”. Como se
sabe, es una tesis sobre la cual Wittgenstein insistié siempre, ya a par-
tir del Tractatus logico-philosophicus. La Lecture on Ethics despliega y
profundiza esta tesis.

1) Por una parte, Wittgenstein pone en evidencia que, en relacion al
asombro natural y legitimo ante tal o cual aspecto del mundo, al “cémo
es”, la sorpresa frente a la simple existencia del mundo representa algo

paraddijico:

Carece de sentido decir que me asombro de la existencia
del mundo porque no puedo representarmelo no siendo.
Naturalmente, podria asombrarme de que el mundo que
me rodea sea como es. Si mientras miro el cielo azul yo

* Lecture on Ethics. .., p. 8.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 223

tuviera esta experiencia, podrfa asombrarme de que el cielo
sea azul, en vez de que esté nublado. Pero no es a esto a lo
que ahora me refiero. Me asombro del hecho de que haya
cielo sea cual sea, su apariencia’’.

2) Por otra parte, Wittgenstein sostiene que esta paradoja es inevita-
ble porque “un cierto tipo caracteristico de empleo abusivo de nuestro
lenguaje subyace en todas las expresiones éticas y religiosas™?®.

En rigor, pues, es decir en los limites y segun las reglas de la des-
cripcion légica, no es correcto decir que nos asombramos de la existen-
cia del mundo; sin embargo, para expresar el sentimiento y la exigencia
ético-metafisico-religiosa que es el fundamento de esta experiencia, con-
tinuamos haciéndolo.

La solucién provisoria sugerida por Wittgenstein es que esta parado-
ja revela la divisién profunda que separa los dos modos posible de ver las
cosas: “En verdad, el modo cientifico de ver un hecho no es el de verlo
como una maravilla”?’. “Pero ¢qué significa entonces —se pregunta— el
hecho de que tengamos conciencia de esta maravilla en ciertos momen-
tos y en otros no?”* sPor qué vemos el mundo a veces bajo la forma
rigurosa de la légica y a veces, por el contrario, tenemos la ilusién de per-
cibitlo segin el orden inexplicable de la magia, la maravilla e incluso del
milagro?*! sComo saltamos de una a otra modalidad de consideracién?
¢Y cual es la relacion entre ambas?

En suma, Wittgenstein abre interrogantes en cascada, pues reconoce
el sinsentido de proposiciones éticas, religiosas, metafisicas que quisieran
expresar lo inexpresable, pero, en lugar de rechazarlas, les reconoce su

*"Lecture on Ethics. .., p. 9.

* Lecture on Ethics. .., p. 9.

¥ Lecture on Ethics. .., p. 11.

L ecture on Ethics. .., p. 11.

1 Mutatis mutandis, una paradoja similar se encuentra en Kant: ;Por qué el mundo
nos aparece, por un lado, como sometido al orden inquebrantable de la causalidad, en
tanto que pot otro lado, quisiéramos pensar que es posible esta “quimera digna de ser
pensada” que es la libertad? —igualmente, en otra variante metafisica, se la encuentra en
Schopenhauer: ¢Como es posible, en su unidad, este extrafio alétropo que es el mundo
como representaciéon y como voluntad?

Topicos 30 (20006)



224 FRANCO VOLPI

profundidad e importancia. Las admite, pues, como lo que resulta de
manera inevitable y complementaria, como residuum insuprimible de la
representacion rigurosa de lo inexpresable, y precisamente como lo to-
talmente otro de esto, es decir, como lo inefable que no se deja contener
de ningin modo en la expresion y en el lenguaje. Y concluye:

Veo ahora que estas expresiones carentes de sentido, no ca-
recfan de sentido por no haber hallado aun las expresiones
correctas, sino que era su falta de sentido lo que constitufa
su mismisima esencia. Porque lo tnico que yo pretendia con
cllas, era precisamente, ir mas alla del mundo, lo cual es lo
mismo que ir mas alla del lenguaje significativo. Mi unico
proposito —y creo que el de todos aquellos que han trata-
do alguna vez de escribir o hablar de ética o religion— es
arremeter contra los limites del lenguaje*?.

Wittgenstein no estd, pues, ni a favor ni en contra de la metafisi-
ca. Insiste mas bien en la divisién entre lo expresable y lo inexpresable,
entre la légica y la ética, entre la vida como mecanica y la vida como
sentido. De allf la posibilidad de la metafisica como problema inherente
a la finitud humana:

Este arremeter contra las paredes de nuestra jaula es perfec-
ta y absolutamente desesperanzado. La ética, en la medida
en que surge del deseo de decir algo sobre el sentido ultimo
de la vida, sobre lo absolutamente bueno, lo absolutamente
valioso, no puede ser una ciencia. Lo que dice la ética no
afiade nada, en ningdn sentido, a nuestro conocimiento. Pe-
ro es un testimonio de una tendencia del espiritu humano
que yo personalmente no puedo sino respetar profunda-

mente y que por nada del mundo ridiculizaria®.

Ahora bien, es precisamente la imposibilidad de captar y de expre-
sar en el plano légico-tedrico el sentido del ente en su totalidad lo que

T ecture on Ethics. .. , pp- 11-12.
*# Lecture on Ethics. .., p. 12.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 225

conduce a Heidegger a rechazar la solucién tradicional del problema me-
tafisico y a asignar a la angustia, interpretada como Stimmung ontologi-
camente reveladora, la funcion de manifestar este sentido: éste no se
deja pues reducir a la dimension categorial-discursiva, sino que se mues-
tra mas bien por via de una disposicién emotiva tal como la angustia.
He aqui por qué Heidegger concluye la conferencia ¢Qué es metafisica?
retomando la gran pregunta metafisica formulada por Leibniz, recogida
por Schelling, y enfrentada también por Wittgenstein: ¢Por qué hay en
general cosas mas bien que nada? (Warum ist tiberhaupt Seiendes und
nicht vielmehr Nichts?) *.

Todavia mas, en el Postfacio de 1943 a ;Qué es metafisica? Heideg-
ger considera la capacidad de ser involucrado [concerné] por la nada y
asombrarse de la existencia de las cosas como una cualidad del ser hu-
mano:

La disponibilidad a la angustia [es decir, la disponibilidad a
abrirse a la experiencia de la nada como negacién del ente
en su totalidad] es el si a la insistencia en la exigencia mas
alta, la unica que puede captar la esencia del hombre. El
hombre, unico entre todos los entes llamado por la voz del
ser, hace experiencia de la maravilla de todas las maravillas:
que el ente es®.

Incluso el vocabulario —especificamente el empleo del término
“maravilla” (Wunder)— indica que Wittgenstein, en su actitud hacia la
metaffsica, estd mas cerca de Heidegger que de Carnap. Cierto, la com-
prension de Wittgenstein respecto de los conceptos heideggerianos de
ser y de angustia no implica su adhesién a la doctrina que los mismos en-
trafian, ni que ahora atribuya un sentido al discurso metafisico, habiendo
cambiado la posicién del Tractatus. Wittgenstein sigue siendo un critico

#Cfr. M. HEIDEGGER: “Wias ist Metaphysik?” en Wegmarken, Gesamtausgabe, vol.
IX..., p. 122; véase también pp. 382-383. Tal como Jean-Francois Courtine me ha in-
dicado, una primera versién de esta férmula se encuentra en Siger de Brabant: si vero
quaeratur de tota universitate entium, quare magis est in eis quam nihil.

M. HEIDEGGER: “Nachwort zu ‘Was ist Metaphysik?”” en Wegmarken, Gesam-
tausgabe, vol. IX. .., p. 307.

Topicos 30 (20006)



226 FRANCO VOLPI

radical tanto de la metafisica como de la actitud filos6fica que Heidegger
representa, pero evidentemente considera tanto a Heidegger como a la
metafisica mucho mas profundos que lo que el programa anti-metafisico
del Circulo de Viena permitirfa imaginar. Mejor dicho: el espiritu que
alimenta y gobierna su oposicién a la metafisica es mas sutil y refinado
que el que inspir6 la célebre critica de Carnap. Wittgenstein sabe que los
problemas de los que nace la metafisica, y que ¢l adscribe al ambito de
lo inexpresable, de la ética o de la mistica, no pueden ser resueltos por el
simple rechazo de la metafisica. La represion de la metafisica, mas facil
de declarar que de cumplir, no basta para disipar las cuestiones plantea-
das por la metafisica.

Es muy significativa, en este sentido, la reaccién de Wittgenstein a
la noticia de la publicacién prevista del volumen Die wissenschaftliche
Weltauffassung, esto es, del manifiesto del Circulo de Viena que los ami-
gos y los discipulos de Moritz Schlick se proponian ofrecerle en reco-
nocimiento por su decisién de rechazar la catedra de Filosofia en Bonn
y permanecer en Viena. El volumen aparecié en 1929 y fue distribuido
en la ocasion del primer Congreso de teorfa del conocimiento que tuvo
lugar en Praga en el mes de septiembre del mismo afio. Wittgenstein, que
se encontraba en Cambridge, escribié a Waismann para tomar distancia
de esta iniciativa, especificamente del espititu rigidamente anti-metafisico
que caracterizaba el programa filosofico del Circulo:

Precisamente porque Schlick es un hombre sin par, él y la
Escuela de Viena que representa no merecen ser cubiertos
de ridiculo por vanidad, incluso si se lo hace “con las me-
jores intenciones”. Cuando digo “vanidad” entiendo toda
especie de narcisismo complaciente, “jRechazar la metafisi-
ca!” {Como si esto fuera algo nuevo! Lo que la Escuela de
Viena logre hacer, debe mostrarlo, y no decitlo. |...] Es en
la obra maestra donde se ve al maestro*°.

Esto indica una vez mas la diferente actitud de Wittgenstein frente a la
metafisica en relacién a la actitud de Carnap y del positivismo logico.

* Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis. .., p. 18.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 227

Concuerda, por lo demis, con la incompatibilidad que se advierte al
leer los documentos que relatan los encuentros entre Wittgenstein y Car-
nap en casa de Schlick. Como se sabe, Wittgenstein no participaba de las
reuniones del Circulo de Viena que tenfan lugar los dias jueves. Partici-
paba, por el contrario, en las discusiones privadas en casa de Schlick, que
tenfan lugar los lunes por la noche, y en las que también Carnap estaba
presente, hasta el momento en que Wittgenstein pretendié que Carnap
no fuera invitado mas. La personalidad hipersensible, sombria, rodeada
de un aura especial junto al comportamiento extravagante y la extrafia y
acosante manera de filosofar del uno se llevaban mal con la mentalidad
positivista y solar del otro. Wittgenstein desconcert6 a sus interlocuto-
res, todos lectores apasionados del Tractatus, al declarar que en su libro
lo que no habia dicho era mucho mas importante que lo habia dicho. A
veces, durante las reuniones, lefa en voz alta poesia, especialmente de Ra-
bindranath Tagore. En general parecia interesarse mas en la mistica que
en las cuestiones cientificas y filosoficas que los neopositivistas hubieran
querido discutir con ¢éL

Carnap mismo, que captaba de manera amable y con encomiable
objetividad los rasgos de la original personalidad de Wittgenstein, nos da
la mejor descripcion del desconcierto que su extrafio comportamiento
producia:

Wittgenstein tenfa un temperamento simpatico y muy gentil
—escribe en su Autobiografia— pero era asimismo hiper-
sensible y muy irritable. Lo que sea que dijera, era siempre
muy interesante y estimulante, y su manera de expresatlo
resultaba seductora. Su punto de vista y su actitud hacia
las personas y las cuestiones, incluso las cuestiones teori-
cas, semejaban mas bien a las de un artista que a las de un
cientifico: similares —se podria decit— a las de un profeta
religioso o a las de un vidente. Cuando exponia su punto de
vista sobre problemas filoséficos especificos, nos dabamos
cuenta inmediatamente de la lucha interior que se agitaba en
¢l en ese momento; una lucha a través de la cual procuraba
aclarar las tinieblas, presa de una tension intensa y dolorosa

Topicos 30 (20006)



228 FRANCO VOLPI

que se evidenciaba incluso en su figura. Cuando finalmen-
te, y tras un prolongado y extenuante esfuerzo alcanzaba la
respuesta, su juicio se presentaba a nuestros 0jos como un
producto artistico que acababa de salir de manos del crea-
dor o como una revelacién. No es que afirmara su punto
de vista de manera dogmitica |[...], sino que la impresioén
que nos daba era la de una intuicién que le venfa por una
especie de inspiracién divina, de suerte que no podiamos
mas que considerar como una profanacién todo analisis o
todo comentario un poco mas sobrio en el plano racional.
Habia pues, una diferencia evidente entre su actitud frente
a los problemas filoséficos y la actitud de Schlick o la mifa
propia [...] A veces tenfa la impresion de que a Wittgens-
tein le repugnaba la actitud racional deliberada y no emotiva
del cientifico y también toda idea que le sonara propia del

“espiritu de las luces”*’.

Carnap confirma igualmente sus diferentes actitudes respecto de la
metafisica:

En la época en que leimos en nuestro Circulo el libro de
Wittgenstein [el Tractatus], yo estaba convencido, engafian-
dome, de que su actitud frente a la metafisica fuese la misma
mia y nuestra. Yo no habia prestado atencién a las maltiples
afirmaciones de indole mistica contenidas en su libro; sin
duda porque lo que él pensaba y experimentaba de ese do-
minio era muy diferente de mis pensamientos y de mis sen-
timientos. S6lo después de nuestro contacto personal tuve
la posibilidad de captar mas claramente su actitud en tal
sentido. Tuve la impresién de que su ambivalencia respecto
de la metafisica era solamente un aspecto particular de un
conflicto intetior mas fundamental en su personalidad, por

el que sufria profundarnente48.

*R. CARNAP: “Intellectual Autobiography” en SCHILPP (ed.): The Philosophy of
Rudolf Carnap, pp. 25-26.
#R. CARNAP: “Intellectual Autobiography”..., p. 27.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 229

Mas tarde, la oposicion entre ambos se agravé. En el verano de 1932,
Wittgenstein consider6 el ensayo de Carnap Die physikalische Sprache
als Universalsprache der Wissenschaft, que acababa de ser publicado en
la revista Erkenntnis, como un plagio de sus ideas: en dos cartas a Schlick
y en otra dirigida a Carnap declar6 apertis verbis su desacuerdo moral y
personal, rechazando las excusas de Carnap que le respondié que habia
tomado su inspiracién de Poincaré y de Neurath mas que de éL

No es momento de examinar las razones por la que Wittgenstein
desarroll6 las ideas del Tractatus en una direccion diferente de la del po-
sitivismo 16gico del Circulo de Viena; por lo demas, una bibliografia ya
incontrolable se ha ocupado de ello a fondo. Por lo que respecta a su ac-
titud frente a la metafisica, baste recordar aqui otra observacién en la que
Wittgenstein muestra una vez mas su profunda sensibilidad frente al pro-
blema. En las Bemerkungen tiber Frazers “The Golden Bough”, donde
critica la actitud positivista ingenua del historiador de las religiones, que
se muestra “mucho mds salvaje que la mayor parte de sus salvajes”, es-
cribe:

Creo que deberfa comenzar mi libro con ciertas observacio-
nes sobre la metafisica considerada como un tipo de magia.
Al hacetlo, podtia no tomar partido por la magia ni tampo-
co mofarme de ella. Deberfa considerar la profundidad de
la magia. Si, la forclusion de la magia tiene aqui el mismo
carcter de la magia®’.

En suma, Wittgenstein piensa que la metafisica se situa fuera del
dominio del lenguaje descriptivo riguroso, pues aquello de lo que trata
tiene un caracter “mdgico” —o “ético” o “mistico”— que no puede set
comprendido en los limites del lenguaje. Por esto una distancia decisiva
se abre entre lo expresable y lo inexpresable. Y se pregunta: incluso la
distancia misma ¢revela el dominio de lo expresable o el dominio de lo
inexpresable?

®1.. WITTGENSTEIN: Bemerkungen iiber Frazers “The Golden Bough”, Rush
Rhees (ed.), Synthese, XVII (1967), pp. 233-253.

Topicos 30 (20006)



230 FRANCO VOLPI

Wittgenstein se inclina a la segunda hipétesis y no deja de manifestar
su profundo respeto por la ética y por la metafisica, en tanto que expre-
siones del deseo insuprimible de franquear los limites del lenguaje. De
allf su admiracién por Kierkegaard y su comprension de Heidegger. Y la
conclusion de su Lecture on Ethics:

La ética, en la medida en que surge del deseo de decir algo
sobre el sentido dltimo de la vida, sobre lo absolutamente
bueno, lo absolutamente valioso, no puede ser una ciencia.
Lo que dice la ética no afiade nada, en ningun sentido, a
nuestro conocimiento. Pero es un testimonio de una ten-
dencia del espiritu humano que yo personalmente no pue-
do sino respetar profundamente y que por nada del mundo

ridiculizaria®.

6. Conclusion: a propdsito del progreso de la metafisica y
nuestra relaciéon con ella

¢Cual es nuestra reaccion —hay que preguntarse como conclusién—
a las maltiples razones aportadas para legitimar la superacion de la meta-
fisica? En otros términos: ¢qué relacion podemos mantener con la me-
tafisica después de todas las tentativas contemporaneas de superarla?

Hay que reconocer que en nuestros dias —por la razones légico-
empiricas explicitadas por Carnap, las razones logico-analiticas mostra-
das por Wittgenstein, las razones historiales evocadas por Heidegger y
las historicas indicadas por Habermas— no es posible ya mas emplear la
palabra “metafisica” sin incurrir en lo discutible. No tenemos mas una
relacion directa con lo que la metafisica ha sido, ni es posible una relacion
de simple repeticién con ella. Unicamente podemos tener una relacién
critica.

Esto significa, entre otras cosas, que debemos distinguir la realidad
historica de la metafisica de sus posibilidades. Y reconocer que mas alto
que la posibilidad contemporanea de la metafisica se tiene su realidad his-
torica. La comprensiéon de la metafisica consiste en asirla como realidad

* Lecture on Ethics. .., p. 12.

Topicos 30 (20006)



LA MARAVILLA DE LAS MARAVILLAS: QUE EL ENTE ES 231

histérica para transformarla eventualmente, pero s6lo por este medio, en
una posibilidad efectiva.

Debemos reparar en que la posibilidad de la metafisica o de la filo-
sofia primera presuponia un cierto sistema y una cierta articulaciéon del
saber, que gobernaba el equilibrio general de las diversas disciplinas y la
posibilidad de cada una de ellas. En sentido propio, la metafisica —o la
filosofia primera— es posible inicamente en el marco de un sistema que
garantice una cierta relacién entre las disciplinas teéricas y las disciplinas
practicas. No hay metafisica, en rigor, sin filosofia practica. No se pue-
de resucitar la idea de metafisica como episteme, sin retomar al mismo
tiempo la idea de la teoria como forma de vida, como praxis suprema.

He aqui una buena razén para decir que después de Aristoteles la
metafisica no ha dado ningtn paso adelante. Pero podriamos igualmen-
te decir —para retomar la cuestién kantiana sobre el progreso de la
metaffsica— que tampoco ha dado un solo paso atras: en el sentido de
que la metaphysica perennis, en su idealidad, no puede ser atacada por
la decadencia histérica, y que ha permanecido como principio regula-
dor o como un término de comparacién para juzgar nuestra condicién
post-metafisica, en la que, dado nuestro sistema de ciencias, no hay mas
espacio epistémico para una metafisica en sentido propio. Incluso don-
de se considera este término, lo que con él se designa es a lo sumo un
equivalente o un sucedaneo de la metafisica clasica: que es tal, esto es,
“clasica”, porque, no siendo ni antigua ni moderna, sigue siendo valida,
sea en la antigiiedad, sea en la modernidad.

En todo caso, no pensamos en la metafisica ni de manera continen-
tal ni de manera analitica: la pensamos de otra manera. Pensamos que
la metafisica, como todos los verdaderos problemas filoséficos, no tie-
ne solucioén, sino soélo historia. Se trata de reconocerla salvaguardando el
sentido de la problematizacion radical del que surge y en el que revierte
la filosofia en tanto que es “un interrogarlo todo, que es todo un inte-
rrogar’” —y que tal vez serfa mejor llamar “sofofilia” para indicar que se
trata de una pasién y de una enfermedad del espiritu, como ensefia el
caso de Johannes Climacus.

Topicos 30 (20006)





