El nombre Al Yamil y la Presencia de la Belleza!

Pablo Beneito
Universidad de Sevilla

Beauty, according to Ibn “Arabi, is pronounced to men in two
ways: on one hand, by the elevation and power of the divine
presence, named Majesty of Beauty, which we must respond
through a spiritual state of privacy to accomplish balance during
both contemplation and a correct apprehension; on the other hand,
through proximity, aspect of Beauty, that should be received with
fear for a proper response to God’s expansion towards us,
achieving in consequence, our gathering with Him. Those who
love because of the divine love, contemplate the wisdom echoed in
both: the universe as well as in themselves. Ibn °Arab also
explained the application of these names to the reading of the
Koran. The Prophet sustained the importance of spiritual
embellishment achieved by a correct conduct and the
contemplation of Beauty, this last one characterized by making all
things likable and knowledgeable. Everything is inclined to be self
loved, but this is only possible because of Reality’s divinity; since
God created the world to His image, it is considered as a mirror in
which He contemplates and loves Himself.

! Este texto fue presentado por primera vez en el Tercer Congreso Internacional
sobre Tbn “Arabi: Amor divino, amor humano, celebrado en Murcia del 2 al 4 de
noviembre de 1994. Ha sido publicado en inglés con el titulo “On the Divine Love
of Beauty”, JMIAS, XVII (1995), pp. 1-22.

Tépicos 29 (2005), 205-230



ToérPiCOS

Cuando se muestre mi Amado,
(con qué gjo Le veré?
Con Su ojo, no mi 0j0?,
-pues no Le ve sino El
Ibn “Arabi 3

El mundo ha sido creado, principalmente, para que Dios
sea conocido, recordado y amado.
Raimundo Lulio*

Introduccion

Trata este estudio, no de una teoria filosofica de la estética o del
arte, sino de una concepcion mistica de la Belleza en los érdenes
ético y metafisico, es decir, de la relacion humana con el divino
atributo de la Belleza; una estética del espiritu, un arte de la
contemplacion.

En primer lugar, siguiendo la detallada exposicion de una obra de
Ibn “Arabi titulada Libro de la Majestad y la Belleza, se definen las
nociones contrapuestas de Majestad —correspondiente a los atributos
del Poder y la Elevacion- y Belleza —correspondiente a los atributos
de la Gracia y la Proximidad-, estableciendo su respectiva

2 Lit. “;con qué ojo yo Le veo? Con Su ojo, no mi ojo’. La palabra ‘ojo’ (“ayn)
significa también ‘entidad individual’. A este respecto, véanse las consideraciones
de PacHECo, J. A.: “Sobre la traducciéon de textos sufies éarabes”, Philologia
Hispalensis, VII (1992), p. 146.

3 Ibn “Arabi introduce estos versos en el capitulo 63 de Futithat makkiyya donde
trata del barzaj, el dominio intermedio, diciendo: “Deberiais saber con qué ojo Le
estais viendo, pues ya os he comunicado que la Imaginacién (divina) es percibida o
bien por ella misma —es decir, con el ojo de la imaginaciéon— o bien por medio de
la vision fisica. ;En cuél de los dos habremos pues de confiar?” Véase MORRIs, J.:
“Divine Imagination and the Intermediate World: Ibn “Arabi on the barzakh”
Postdata, XV (1995), p. 107.

4 Cf. Lruit, R: “De la creacion”, Proverbis de Ramon, ed. en castellano de S.
Garcias Palau, Madrid, 1978, 36:6. Este proverbio luliano evoca la tradicion
profética del Tesoro oculto, en la cual Dios mismo —se trata de un hadiz qudsi—
manifiesta Su voluntad de darse a conocer. Véase HakM, V. S.: al-Mu“Pam al-siffi,
Beirut 1981, p. 1266.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 207

correlaciéon con los estados espirituales llamados ‘intimidad’ y
[3 3
temor’.

A continuacién se traduce y analiza un amplio comentario de
Futithat makkiyya sobre el Nombre divino ‘el Hesmoso® (al-Yamil) y
la Presencia de la Belleza (hadrat al-amal). Este apartado versa,
entre otras cosas, acerca de la Belleza manifiesta en el cosmos, del
amor a ella, tanto humano como divino, y del embellecimiento del
espiritu.

Finalmente se presenta otro texto de Futizhat, también sobre el
divino Amor a la Belleza, en el cual Ibn “Arabi explica, en sintesis,
el proceso de la existenciacion por efusion de la Luz divina y la
realidad esencial del Amor, cuya unicidad no significa la abolicién
de la dualidad en virtud de cuyo misterio Dios es, a la par, Amante y
Amado.

La Majestad y la Belleza

Para intentar comprender qué es lo que Ibn “Arabi u otros autores
sufies han llamado Belleza, en arabe pamal, conviene familiarizarse
con algunos de los conceptos que apareceran con frecuencia en los
textos aqui traducidos. Ibn C‘Arabi, en sus glosarios sobre
terminologia técnica del sufismo®, explica el significado de dos pares
de términos contrapuestos: Si la palabra yamal designa la ‘divina
Belleza’, es decir, “los atributos extrinsecos de la misericordia
(rahma) y de la gracia que dimanan de la divina Presencia en virtud
de Su Nombre al-Yamil, el Hermoso...”, la voz falal, por otra parte,
designa la ‘Majestad divina’, es decir, “los atributos extrinsecos

3 Traduzco las definiciones que figuran en Futihdt makkiyya (ed. O. Yahya) El
Cairo, 1990, vol. XIII, pp. 221-223, dentro del apartado dedicado a la terminologia
técnica del sufismo (pp. 160-235), afiadiendo en nota un fragmento de un tratado
anterior independiente sobre el mismo tema titulado Istilahgt. Cf. IBN ARABI
Istilahat al-Sgyj al-Akbar Muhyt I-Din Ibn al-‘Arabi: Mu“pam istilahat al-sifiyya,
introd. y ed. de Bassim ‘Abd al-Wahhab al-{abi, Dar al-Imdam Muslim, Beirut
1990, p. 58. En.cualquier caso, €l texto de la edicion de Futithdt parece mas correcto
y responde plenamente a la clasificacion que mas abajo se expone.



208 TéPICOS

(nu‘at) del irresistible Poder (qahr) que dimana de la divina
Presencia y en virtud del cual acontece la existencia (wupid)”.

“Es esta Majestad que puede contemplarse en el cosmos (al-
mashid fi 1-“alam, 2.1) [es decir, la Majestad de la Belleza] la que
corresponde y se opone a esta Belleza (famal)” de los atributos de la
gracia (2.2), y no la pura Majestad trascendente e incondicionada (1)
de la Esencia incognoscible, a la cual se opondria —si cabe hablar de
oposicion— la Belleza absoluta (2) que integra ambos aspectos de
Belleza (2.2) y Majestad de la Belleza (2.1)

A continuacion, al describir dos estados espirituales correlativos y
asi mismo contrapuestos entre si, el ‘temor reverente’ (hayba) y la
‘intimidad’ (uns), explica el Sayj al-Akbar que “la intimidad es el
efecto de la contemplacion de la MajestadS de la Presencia divina en
el corazon; es decir, la Majestad de la Belleza ($alal al-yamal, 2.1),
en relacion a la cual no hay temor”, ya que, por otro lado, “el temor
es el efecto de la contemplacion de la Belleza (2.2) de Dios en el
corazén™. Afiade Ibn “Arabi que “la mayoria de los sufies [que
tratan el tema] considera que tanto la intimidad como la expansién
(bast) son producto [de la contemplacion] de la Belleza (2.1), lo cual
-bien entendido- no es asi”, como se explicara mas adelante.

En primer lugar, .y para ahondar en el estudio de las
correspondencias entre los dos pares de términos que se han
contrapuesto, traduzco y comento seguidamente unos fragmentos del
Libro de la Majestad y la Belleza®. Tras una concisa pero densa
introduccion en prosa rimada, Ibn “Arabi comenta asi ¢l significado
de estos términos:

6 En la edicién de O. Yahya dice yamal, ‘Belleza’, lo cual es correcto pero resulta
confuso.

7 Afiade el autor en Istilahat: “.. aunque puede darse también respecto a la Bélleza
de la Majestad (Jamadl al-yalal, nam. 2)”. Véase supra nota 5.

8 [N ARABI: “Kitd@b al-Yalal wa-l-pamal”, en Rasd il Ibn “Arabi, vol. I, Hyderabad,
1948, 2° tratado, p. 17. Este breve tratado ha sido traducido al inglés por HARRIS, R.
Terri (trad.): JMIAS, VIII (1989), pp. 5-32. Para poder realizar una nueva traduccion
integra mas correcta a otra lengua, seria preciso contar con una previa edicion critica
del tratado.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 209

La Majestad y la Belleza son dos nociones que han
suscitado, entre los sufies, el interés de los verificadores que
tienen conocimiento de Dios. Cada uno de ellos ha hablado
acerca de ambos aspectos divinos segin correspondia a su
estado®.

Quienes han tenido autoridad para hablar de estas realidades
misticas han sido, asi pues, aquellos que las han verificado en su
propia experiencia cognitiva (muhaqqiq), los sabios que las conocen
por instruccién divina, por su directo saber de Dios (al-“alim bi-
Llah). A cada modalidad de conocimiento, propia de un rango
espiritual especifico, corresponde un modo particular de expresion.
Sigue diciendo Muhyiddin:

La mayoria de ellos ha establecido una correspondencia
entre la intimidad y la Belleza, por un lado, y entre el temor
reverente y la Majestad, por otro. Ahora bien, aunque en un
sentido esta correlacion sea cierta, en otro sentido la cuestion
no es exactamente como la han expresado.

Cierto es que la Majestad y la Belleza son dos cualidades
divinas, mientras que el temor y la intimidad son dos
cualidades humanas. Puede decirse también que cuando las
realidades esenciales de los gndsticos contemplan la
Majestad, éstos sienten entonces reverencia y apretura, y sin
embargo, cuando contemplan la Belleza, se solazan y
expanden. Por ello han establecido que la Majestad
corresponde al divino Poder coercitivo y la Belleza
corresponde a la Misericordia, basando su juicio sobre tal
relacion en su propia vivencia interior.

En efecto, autores sufies anteriores a Ibn “Arabi —entre ellos, por
ejemplo, el persa Hugwirl (m. entre 1063 y 1076) en su célebre Kasf
al-mahgiib'°- se han referido en sus obras a tal correspondencia

K. al-Yaldl, p. 3,1. 10.
10 Véase, sobre uns y hayba, la traduccion francesa de esta obra de HUYWIRT:
Somme spirituelle, Paris: Sindbad, 1988, pp. 426-27.




210 TOPICOS

dando a entender, sin explicar mucho mas al respecto, que la
percepcion de la divina Belleza produce en el contemplativo un
estado’ de intimidad y expansion, mientras que, por el contrario, al
encontrarse con el aspecto de la Majestad, el contemplativo
experimenta un estado de temor y apretura del animo, todo lo cual,
aun siendo cierto, puede no obstante, segun Ibn “Arabi, inducir a
equivoco. De una primera lectura parece desprenderse que ante la
manifestacion de lo grato y amigable por parte del Amado, el sufi
reaccionaria con familiar afabilidad y amorosa ebriedad, mientras
que ante lo temible e imponente adoptaria, sin embargo, una actitud
de sobriedad y respeto reverente. Tal mterpretacmn segun veremos,
resulta precipitada.

Tras estas aclaraciones previas que remiten a las definiciones
arriba expuestas —y antes de adentrarse en el comentario de las
alusiones esotéricas contenidas en ciertos pasajes coranicos, a cuyo
estudio dedicara la mayor parte del tratado— Ibn “Arabi explica, en
lenguaje expresivo (“ibara) y desde una perspectiva mas amplia, el
significado propio de estas dos realidades. che

La Majestad, en tanto que aspecto divino, es un significado
que procede de El (de Dios) y solo‘a El retorna, y cuyo
conocimiento El ha hecho inaccesible para nosotros. Por otro
lado, la Belleza es un significado procedente de El, pero
dirigido a nosotros, y este aspecto es-el que nos’permite
acceder al conocimiento que de El tenemos, haciendo
posibles los descendlmlentos las contemplacnones y los
estados que nos brinda.

A su vez, este aspecto divino de Belleza se manifiesta en
nosotros de dos maneras: o bien como temor reverente, o bien
como intimidad. Esto se debe a que esta Belleza tiene [dos
modos de. manifestacion]: ‘elevacion’ y ‘proximidad’. A la -
elevacion la denominamos la ‘Majestad de la Belleza’ (2.1) ya
ella se . refieren los gnosticos cuando hablan sin mas de
Majestad, ya que, al manifestarse a ellos, imaginan que se trata
de la Majestad primera que hemos mencionado antes, aunque
se trate en realidad de la Majestad de la Belleza, a la cual esta. -




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 211

asociada, por lo que a nosotros respecta, la intimidad. Por otro
lado, [a la proximidad la llamamos Belleza y] es a esta Belleza
(2.2), que es proximidad, a la que esta asociado, por lo que a
nosotros respecta, el temor reverente!!.

Esquematicamente, esto podria expresarse con una -doble
dicotomia: » o

- 1. Majestad : o 2. Belleza

(deElaEl L _(de El a nosotros)
Majestad absoluta . Belleza absoluta,
(al-Yalal al-mutlag) o (al-Yamal al-mutlaq) )
/Majestad de la Majestad/!? Belleza de la Majestad
La Ipseidad de la Esencia La existencia cognoscible
incognoscible . , de las entidades
" Incomparabilidad o Semejanza
2.1. Majestad 2.2. Belleza .
Majestad (de la Belleza) /Belleza de la Belleza/!3
Atributos de Poder o Atributos de Gracia -
Elevacién (“uli) o - 'Proximidad (dur) ©

' Intimidad - ' "~ Temor "

Con51derando lo anteriormente expuesto, segiin: sigue expllcando
Ibn “Arabi en pleno ejercicio de su maglsteno ha de tenerse en
cuenta lo 51gu1ente :

‘Cuando se nos revele la teofania de la Majestad de la Belleza
hemos de responder con intimidad, ya que si asi no fuera
pereceriamos, pues la Majestad y el temor conjuntamente no
permiten que nada subsista. Siendo esto asi, a la Majestad
procedente de El necesariamente ha de responderse con una
actitud de intimidad, gracias a la cual podamos mantenernos
en estado de equilibrio durante la' contemplacién, de modo

1 Idem, p. 3. ‘
12 Thn “Arabi no emplea esta denominacién. .
13 Tbn “Arabi no emplea esta denominacion.




TorICOS

que seamos capaces de aprehender lo que vemos sin quedar
pasmados y desconcertados.

Por el contrario -siendo la Belleza el trato abierto y afable
(mubadsata) de la divina Verdad (al-Haqq) con nosotros, y la
Majestad Su glorioso poder (“izza) con respecto a noso-tros-,
cuando en la contemplacién se nos revela una teofania de la
Belleza hemos de recibir entonces Su expansion (basf) con
nosotros en Su Belleza con temor reverente, dado que la
expansion recibida con expansion conduce a la falta de
cortesia, y la conducta inadecuada en la [divina] Presencia es
la causa del distanciamiento y la lejania [que, respecto a ella,
se impone a quien no sabe comportarse).

Por ello dijo uno de los verificadores, de entre quienes
conocen este significado: ‘Siéntate [a contemplar la Belleza]
sobre esta alfombra (bisdf), pero jguardate de la laxitud
(inbisaf)!’14.

El juego de palabras contenido en esta ultima sentencia merece que
hagamos un inciso, ya que, como sintesis de lo precedente, reviste
particular interés. La palabra bisa, ‘alfombra’, —de la misma raiz
léxica (b-s-f) que bast, ‘expansion’, ‘regocijo’—, al par que alude al
lugar por excelencia, ya sea fisico o simbdlico, en donde el mistico
se prosterna o se sienta a contemplar, evoca también las cualidades
de la ‘sencillez’, la ‘modestia’ y la ‘llaneza’ (basata), las cuales
previenen al contemplativo de un estado de cuforia o excesiva
‘laxitud’ en la expansiéon (inbisaf) que podria conducirle a la
descortesia y, por tanto, al alejamiento.

Hasta alcanzar la cima, tan necesaria para el vuelo es el ala del
temor como el ala de la esperanza. Conviene, en este sentido,
compensar los excesos de la ebriedad con la moderacién de la
sobriedad, ya que, segun continia diciendo Ibn “Arabi:

14 “Djjeron: Echate sobre esta alfombra... (Qalil gif ‘ala I-bisaf)”. Esta sentencia
alusiva aparece en la Risala de Quiayri, al-Risala al-qusayriyya, ed. Beirut 1990, p.
59, sin mencion del autor.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 213

Tal como al revelarse Su Majestad [la Majestad de la
Belleza] nuestra intimidad nos protege de la falta de cortesia
en la [divina] Presencial’®, asi mismo nuestro temor reverente
nos guarda de wun inapropiado proceder ‘en [la
contemplacion] de Su Belleza y Su expansién con nosotros.

‘Abd al-Razzaq Qasani de Samarcanda (m. 1330), define la
Majestad y la Belleza en su tratado de terminologia sufi siguiendo
las pautas de Ibn “Arabi. Refiriéndose a la Majestad absoluta, dice:

La Majestad es la ocultacién de Dios respecto a nosotros por
medio de Su Gloria, de manera que no podamos conocerle
por Su realidad esencial y Su Ipseidad del modo en que El
conoce Su propia Esencia, ya que nadie conoce Su Esencia
tal cual es excepto El mismo.

Por otra parte, dice refiriéndose a la Belleza absoluta:

La Belleza es la manifestacion de Dios a Su Esencia por
medio de Su Rostro. Esta Belleza absoluta tiene una
Majestad —que es Su Poder de sometimiento sobre todo lo
existente al manifestarse por Su Rostro—, por cuyo efecto no
subsiste nadie que pueda verle, lo cual corresponde a lo que
se llama la elevacion de la Belleza; mas tiene también Su
Belleza una proximidad por la cual se acerca a nosotros, que
es Su exteriorizacion en todo.

-

Con relacion a esto cita Qasani a continuaciéon un verso de al-
Saybani:

Se muestra Tu Belleza
en toda realidad;

nada ocultarla puede
sino Tu Majestad.

13 Corrijo el texto de la edicién, obviamente erréneo, para dar sentido a la expresion.
Donde dice fa-inna yaldla-Hu fi anfusi-na (p. 4, 1. 6), leo fa-inna unsa-na fi yalali-
Hi, en correspondencia con la expresion kama anna haybatana fi yamali-Hi... que
sigue a continuacion (Iss. 6-7).




214 | TOPICOS
Sigue Qasani diciendo luego:

Esta Belleza tiene una Majestad que es su ocultacion en las
determinaciones de los seres existenciados, de modo que a
toda belleza corresponde una majestad y detras de toda
majestad hay una belleza.

Hasta aqui refleja el autor, con la concisién propia de un glosario,
las ideas de Ibn °Arabi ya expuestas. Sin embargo Qasani, sin
hacerse eco de la inversion de términos que el Sayj al-Akbar
propone, persiste en la contraria formulacién de sus

correspondencias. Dice:

Dado que hay en la Majestad y sus atributos extrinsecos un
significado de ocultacion y fuerza, esto implica elevacién y
poder por parte de la divina Presencia, humildad y temor
reverente por la nuestra. Inversamente, dado que hay en la
Belleza y sus atributos un significado de proximidad y
develacion, esto implica gracia, misericordia y simpatia de
parte de la divina Presencia e intimidad de nuestra parte!®.

¢Coémo explicar esta disparidad de criterios? Volvamos al texto de
Ibn" ‘Arabi. Entiende el maestro que la divergencia se debe a un
error. ;Se trata de un problema de comprension o solamente de una
formulacion inadecuada? Dice:

La develacion mistica de nuestros compafieros es verdadera,
pero se equivocan, segun lo expuesto, al considerar que la
Majestad constrifie y la Belleza expande. No obstante, dado
que su develacion es veridica, este error es irrelevante.

Esta observacion, que podria por su brevedad pasar desapercibida,
expresa una idea importante para la comprension de diversos
aspectos del sufismo y, mas concretamente, de su lenguaje alusivo.
La relativa imprecision terminologica de algunos sufies en el

16 ABD AL-RAzzAQ QASANI: Istildhat al-sifiyya, ed. Kamal Ibrahim Ya‘far, El
Cairo 1981, (v. ‘abadila, s. v.). '




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 215

tratamiento teorico del punto que nos ocupa no invalida la realidad
de su experiencia directa, auténtico fundamento de un conocimiento
vivencial, eminentemente practico, que se nos presenta, no como
mero ejercicio intelectualizante sino, ante todo, como realizacion
espiritual transformante.

Tras esto, concluye Muhyiddin esta seccién con estas palabras:

Y esto son pues la Majestad y la Belleza segin lo que las
realidades [de ambas] manifiestan!’.

Mas adelante dice:

No existe cosa alguna sin que exista otra que sea su
opuesto!®,

Aplicando este principio de oposicion o correlacion (mugabala) a
los Nombres de Dios, Ibn Arabi explica que si un Nombre indica un
aspecto de la Majestad —entiéndase aqui la Majestad de la Belleza—,
otro Nombre se contrapone a €l indicando un aspecto de la Belleza y,
analogamente, si una aleya del Coran o una tradiciéon profética
contiene una misericordia (rahmay), habra siempre otra aleya u otra
tradicién emparentada, de signo contrario, que contenga un castigo
(nagma) opuesto a aquélla'®.

Tras mencionar siete ejemplos de aleyas (ayar) de Majestad y
Belleza opuestas entre si y citar algunas mas como fundamento
escriturario de tal duplicidad, Ibn “Arabi describe el contenido de la
segunda parte del Libro de la Majestad y la Belleza, explicando al
mismo tiempo codmo se aplican estas nociones a la lectura del Coran,
aplicacion que.puede hacerse extensiva a la interpretacion de los
signos (ayar) en general, tanto en el interior de las almas como en los

17 Idem, pp. 3-4.
18 Jdem, p. 4.
19 Cf. Idem, pp. 4-5.



216 ToérPICOS

horizontes?, en la lectura de ese otro Liber mundi, el Alcoran de la
existencia. Dice:

Quiero ahora citar algunas de las aleyas que a los respectivos
aspectos de la Majestad y la Belleza corresponden,
comentandolas en el estilo propio de la alusién simbolica
(isara), segun la comprension propia de los entendimientos
que, liberados de las pasiones animales y las turbulentas
distracciones mundanas, estan libres para la busqueda de
significados misticos....

Asi pues, el maestro se dispone a usar ahora el estilo alusivo en
lugar del lenguaje expresivo (%bara) que hasta aqui venia
empleando. El Sayj titula los diversos apartados ‘alusiones’ (isaraf)
y en cada uno comienza con uno o varios comentarios alusivos de
una aleya de Majestad, afiadiendo a continuacion los respectivos
comentarios de su correspondiente Belleza, y asi sucesivamente.

Ha de tenerse en cuenta que, en principio, cada aleya contiene a su
vez ambos aspectos de Majestad y Belleza, siendo por tanto —al
integrar en si tal ambivalencia- susceptible de dos comentarios
opuestos y complementarios, de cuya unién resulta un tercer aspecto,
la perfeccion (kamal), nexo y sintesis de los anteriores, que vincula y
equilibra lo antitético, completando la dialéctica de los contrarios al
restaurar su unidad original.

Esta secuencia pamal-paldl-kamal es frecuente en los escritos
akbaries. No obstante, en este tratado de hermenéutica coranica, Ibn
‘Arabi ha preferido poner énfasis en el contraste y la ambivalencia,
sin recurrir al tercer factor implicito de la triada para resolver el
conflicto de la duplicidad. El Sayj precisa méas adelante como ha de
responderse a la manifestacion de los atributos de la Majestad o la
Belleza cuando se recita el Coran. Expone asi brevemente una regla
fundamental de la cortesia espiritual que, en realidad, es aplicable a
todos los aspectos de la experiencia, ya que el ser humano esta

20 Alusion a C. 41:53.




" EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 217

inmerso en la lectura del Coran macrocosmico y el Coran del
corazon:

Si la Belleza de una aleya se revela al corazon del
verificador, su estado responderd en ese momento, por el
contrario, a los significados relativos a Su Majestad,
mientras que, inversamente, si se revela a su corazon la
Majestad de aquella misma aleya, en ese momento su estado
ha de responder al significado de Su Belleza, y asi mismo en
toda revelacion?!.

Casi al final del opusculo®, hay una observacion (fanbih) acerca
de los dos diferentes modos en que Dios se dirige a los hombres en
el texto revelado:

(1) ... las aleyas en las cuales se dirige a nosotros para darnos
a conocer los estados de otros y lo que a ellos se refiere, cual
es nuestro origen, cual nuestro fin y cuestiones semejantes y,
por otra parte, (2) las aleyas en las cuales se dirige a nosotros
directamente para que, a nuestra vez, sepamos COmMo
dirigimos a El por medio de ellas. Estas ltimas se dividen
en dos categorias, segun se refieran a la acciéon o a la
diccion, es decir, (2.1) a los actos que han de realizarse, o
bien (2.2) a las palabras que han de decirse.

Ahora, en una segunda parte de este texto, vamos a centrarmos
especificamente en el estudio del Nombre al-Yamil siguiendo para
ello, paso a paso, el comentario que sobre él escribio Ibn “Arabi en
un apartado —traducido aqui integramente- de su obra Futihat
makkiyya. No obstante, quiero antes, a modo de introduccion,
insertar un comentario sufi precedente que, desde una perspectiva
mas restringida, esclarece algunos términos de referencia implicitos
en el discurso akbari.

"2 Idem, p. 1.
2 Idem, p. 17.



218

TOPICOS

Comentario de Gazili sobre el Nombre al-Yamil

En su tratado sobre los 99 Nombres de Dios, Abit Hamid al-Gazili
(1058-1111) comenta el Nombre al-Yamil, al igual que Qusayri y
otros autores anteriores, en el apartado correspondiente al Nombre

'al-Yalzl Este apartado dice asi:

Hasta aqui lo que trata, en un estilo explicito que no requiere
comentarios, acerca de la Majestad. A continuacién, Gazah comenta

El Majestuoso (al-Yalil) es el que esta caracterizado por los
atributos de la Majestad. Tales atributos son la fuerza, la
soberania, la santificacion, el conocimiento, la riqueza, el
poder y otros anteriormente mencionados. Aquel que los
reune en su totalidad es el absolutamente Majestuoso (al-
Yalil al-mutlaq), mientras que la majestad de quien esta
caracterizado por solo algunos de tales atributos depende de
la medida en que los haya recibido. Asi pues, inicamente
Dios es absolutamente Majestuoso.

Con relacion a la percepcion de la vision interna (basira). —
facultad que Dios. comprende sin que ésta a su vez pueda
aprehenderlo— Su Nombre ‘el Grande’ (al-Kabir) se refiere a
la perfeccion de la Esencia y Su Nombre ‘el Majestuoso’ (al-
Yalil) a la perfeccion de Sus atributos, mientras que Su
Nombre ‘el Inmenso’ (al-°Azim) se refiere a la perfeccion de
la Esencia y de los atributos conjuntamente.

en la-misma seccion el Nombre al-Yamil:

Por otra parte, cuando los atributos de la Majestad estan
relacionados con la percepcion intelectual que los aprehende
se llaman entonces ‘Belleza’, y se denomina ‘bello’ (Pamil) a
quien se caracteriza por tales atributos.

En su origen, el término ‘hermoso’ se aplicaba a cualquier
forma externa perceptible por medio de la vista fisica
(basar) y que estuviera en armonia con ella. Luego se
transfiri6 a la forma interna que aprehende la percepcion




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 219

intelectual, de modo que puede hablarse de una conducta
‘buena y hermosa’ o decirse del caracter de alguien que es
‘bello’, todo lo cual es percibido por la visién interior, no
por el sentido de la vista.

Asi pues, la forma interna, si es completa, proporcionada y
reline todas las perfecciones que son apropiadas para ella,
segun le conviene y en la manera adecuada, es entonces bella
con relacion a la vision interior que la aprehende, guardando
con ella tal armonia que, al observarla, quien la percibe
experimenta mucho mas gozo, jubilo y emocion que quien
mira una forma bella sdlo con la vista externa.

Claro’ estd que el absoluta y verdaderamente Bello es
unicamente Dios, dado que toda la belleza, la perfeccion, el
esplendor y la bondad que hay en el universo procede de las
luces de Su Esencia y de las huellas de Sus atributos. Salvo
El; no hay nada en la Existencia, ni en la actual ni en la-
potencial, que tenga absoluta perfeccién sin duplicidad.- Por
ello, quienes Le conocen y quienes perciben Su Belleza
experimentan tal delicia, alborozo, placer y regocijo que, en
comparacion con esto, la dicha del Jardin [del Paraiso] y la
belleza de las formas sensibles son considerados
desdefiables. Es pues evidente que no hay comparacion entre
la belleza de las formas extermas y la belleza de los
significados aprehendidos por la percepcion interior [...]

De este modo, al quedar establecido que El es Majestuoso y
Bello, y dado que todo lo bello es amado y deseado por
quien percibe su belleza, Dios es amado —aunque sélo por
los gnosticos—, asi como las bellas formas externas son
amadas (y deseadas) por los que pueden verlas, mas no por
los cnegos que no las ven.

Como en los demads casos, Gazali concluye este apartado con una
observacion (tanbih) acerca de la participacion del ser humano en
este Nombre:




220 ToéPICOS

El siervo majestuoso y bello es aquel en cuyos atributos, por su
inherente bondad, se complacen los corazones dotados de
discernimiento. Por lo demas, la belleza aparente tiene menos
valor®,

Volvamos con el Sayj al-Akbar, cuyo comentario, mas netamente
esotérico, se titula:

Sobre €l Nombre ‘el Hermoso® (al-Yamil):
La divina Presencia de la Belleza
(hadrat al-pamal)®.

Introduce Ibn “Arabi su comentario a este Nombre con dos versos
que, cOmo en otros casos, recogen alusiones que no hallaremos luego
y anticipan en clave poética los elementos esenciales de su posterior
desarrollo tedrico: La Belleza estd asociada a la ‘perfecta
realizacion’ —-es decir, la divina ‘beneficiencia’ (en sentido
etimoldgico)— y corresponde al aspecto manifiesto de la existencia
fenoménica, en la cual contempla el Hombre, por la gracia del amor,
la inherente sabiduria divina. Dice asi:

§)) El Hermoso es Aquel cuya natura (§7ma)
es realizacion perfecta (ihsan),
Aquel cuyo valor (gima)
conocen bien los seres engendrados (akwan),

y cuando aquel Le ve

-a quien de entre nosotros

con Su amor agracié-,

ve el ser (wupid) de tal manera

que en él se muestra Su sabiduria (hikma).

Mantengo en la traduccién la ambivalencia del ultimo hemistiquio:
el amante agraciado con el divino amor (ya sea el Enviado, los
profetas, los gnosticos en general o el Hombre Perfecto en tanto que

23 Cf. GazZALY: al-Magqsad al-asna, ed. Beirut 1971, pp. 126-127.
24 V. Futithat makkiyya, ed. El Cairo/Beirut 1911, IV, pp. 269-270.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 221

sintesis microcosmica) contempla en el cosmos y en si mismo la
divina sabiduria que en ambos se refleja.

A continuacion, tras aludir concisamente —como en cada uno de
los apartados relativos a las divinas Presencias— a la indigencia
ontologica del siervo respecto a su Sefior, Ibn “Arabi cita y explica
brevemente, como fundamento escriturario de sus comentarios,
algunos de los pasajes del Coran y de la Tradicién islamica (sunna),
directa o indirectamente relacionados con la Belleza, que a lo largo
del texto seran constante referencia.

Al participe de esta Presencia —sefiala— se le llama ‘Siervo
del Bellisimo’ (‘abd al-Yamil).

Segun refiere Muslim, dijo un hombre a Muhammad: “jOh,
Enviado de Dios! A mi me gusta que mi calzado y mi
vestido sean hermosos (hasan)”, y en respuesta a sus
palabras, éste contesto: “Ciertamente Dios es Bello (pamil)
{y] ama la belleza...

En otra tradicion se refiere que Muhammad dijo: “Dios es el mas
merecedor de cortesia y embellecimiento”. Por esta divina Presencia .
Dios Se adscribe a Si mismo adorno y atavio (zina), y nos ha
ordenado que nos embellezcamos y engalanemos para El. En este
sentido Dios ha dicho: “...jAtended a vuestro atavio...!”?, es decir, el
atavio de Dios, “..en todo lugar de prostemacion (“inda kulli
masgid)”, es decir, ‘en el momento de Su Confidencia’, que es el
alivio de Muhammad y de todo creyente por el anhelo y la pasién
que entrafia, pues ‘Dios estad en la quibla del que hace la oracion’. Y

33y

dijo también el Profeta?: ‘Adora a Dios como si Le vieras’”.

Con estas palabras, €l Sayj al-Akbar reitera la legitimidad del amor
a lo bello, es mas, no solo postula la licitud, sino también la
necesidad de embellecerse para Dios, cuidando la conducta y las

% “Hijos de Adan! jAtended a vuestro atavio siempre que oréis!” (C. 7:31).
Literalmente, ‘en todo lugar de prosternacion’ (“inda kulli maspid).
26 Cuando Gabriel le pregunté acerca del ihsdn, ‘la perfecta adoracion’.




222 TérPICOS

maneras con tanto esmero y respeto (hayba) “como si Le vieras”. He
aqui, en esta breve indicacion, “como si Le vieras”, una técnica
fundamental de embellecimiento espiritual y contemplacién de la
Belleza. Después de presentar, en sintesis, el trasfondo escriturario
de sus ensefianzas sobre la belleza, sigue diciendo el Sayj:

Si a la Belleza, sin duda amada por si misma, se afiade
ademas la belleza del atavio (zina), tornase entonces Belleza
sobre Belleza (famal ‘ala Jamal) asi como “Luz sobre Luz
(C. 24:35)”, siendo asimismo Amor sobre Amor (mahabba).

La afinidad de la Belleza, la Luz y el Amor es aqui esencial. Al
igual que la Luz, en tanto que existencia, la Belleza es y hace
perceptible; es amable y cognoscible al tiempo que hace que las
cosas sean amables y cognosc1bles Dice Ibn ‘Arabi:

Quien ama a Dios por Su Belleza -la cual no es sino la
belleza que del universo puede contemplarse- [recuerde que}
Dios le ha dado existencia segun Su forma, asi pues, quien
ama el mundo por su belleza unicamente a Dios ama, dado
" que la divina Realidad no tiene mas lugar epifanico que el
cosmos. He aqui un divino secreto con cuyo conocimiento —
propio del rango de la- dignidad profética- se me ha
distinguido, a pesar de no ser yo profeta sino heredero

(warif).

El autor hace aqui un juego de alusiones entre Dios, el hombre y el
cosmos. Con la expresion ‘le di¢ existencia segun Su forma’ se
refiere al universo (macrocosmos), pero también al Hombre
(microcosmos), creado asimismo a imagen de Dios.

Al declarar la singularidad de su conocimiento, el Sayj al-Akbar
alude a su privilegiada condicion de pleno heredero espiritual y sello
de la santidad muhammadi, a cuya realizacion estan consagradas su
espiritualidad y su ensefianza. Dice a continuacion en unos versos:

(1)  Con un secreto (sirr) he sido distinguido
que no conoce.nadie mas que yo




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 223

y aquel a quien seguimos
de la Ley revelada en cumplimiento,

es decir, el Profeta,
el Apostol de Dios,
Su mejor Caballero, a quien seguimos
en todo lo prescrito.

Luego continlia en prosa afirmando, como Gazili y otros sufies
anteriores, que este mundo, creado por Dios a imagen Suya, es el
mejor de los mundos posibles, espejo en que Dios se contempla y se
ama:

Dios existencié el universo en el colmo de la belleza y la
perfeccion (kamal) como creacion e invencion (jalg wa-
ibda) Suya. El ama la Belleza, de modo que, al no haber
otro Hermoso mas que El, solo.a Si mismo en realidad Se
ama, pero ha querido verse a Si mismo en otro que no sea El.
Por ello ha creado el universo a imagen de Su belleza y lo ha
mirado, amandolo [al contemplarlo] con el amor de quien
queda prendado por la mirada.

Desde una nueva perspectiva, Muhyiddin hace una distincion
fundamental entre la eterna Belleza absoluta y la belleza relativa y
accidental. Sigue luego hablando del divino amor a la Belleza y
explica como embellecerse para Dios siguiendo al Profeta en la via
del amor:

En la Belleza absoluta e incondicionada difundida en el
universo ~dice- Dios dispuso luego una belleza accidental,
relativa y condicionada, en virtud de la cual algunos seres
son mas bellos que otros, segiin Dios mismo observa en la
Palabra que nos ha transmitido Su Profeta. En el mencionado
relato recogido por Muslim, dice el Enviado que “Dios es
Bello”. Por tanto, El es el mas digno de que lo ames, ya que,
como bien sabes por ti mismo, amas la belleza.




ToPICOS

También “Dios ama la belleza”, de modo que, si te embelleces
para tu Sefior, El te ama, y no te embelleces para El sino
siguiendo al Profeta, pues el seguirle es tu atavio, segun estas
palabras de Muhammad: “Dios ha dicho: «Di: “Si amais a
Dios, seguidme y Dios os amara”. (C. 3:31)», es decir,
engalanaos con mi atavio y “Dios os amard”, ya que “Dios
ama la Belleza”. Diciendo esto ha excusado a los amantes,
porque el amante no ve a su amado sino como lo mas bello del
mundo a sus ojos, y no ama, en razon de una ineludible
disposicion, sino la belleza que en ¢l encuentra.

Con relacién a una aleya coranica y recreando una situacion
imaginal del Dia del Juicio, ilustra el Sayj esta divina dispensa
otorgada a los amantes de la belleza del atavio:

iNo has considerado la palabra de Dios, cuando dice:
«Acaso aquel cuya mala conducta ha sido engalanada y la
considera buena... (C. 35:8)»? Pues bien, no quiere decirse
que haya considerado bueno su incorrecto proceder, sino que
\inicamente ha visto el adomo que se lo hermoseaba. Siendo
asi, cuando llegue el Dia del Juicio y vea la fealdad de su
obra, la rehuira. Entonces se le dira: “Esto es lo que tan
ardientemente amabas”. A esto respondera el creyente: “No
tenia esta forma cuando lo amé, ni tampoco esta apariencia.
;Dénde esta el atavio que la revestia haciendo que yo la
amara? Rehuso tal cosa. Yo solo. estaba prendado del atavio .
y no de esto. Aunque cierto es que cuando €ste era el lugar
en que se mostraba, mi amor era suyo segun la disposicion
de la naturaleza”. Entonces, Dios respondera: “Mi siervo ha
dicho la verdad. Si no fuera por su atavio, no lo habria
considerado bueno, asi que devolvedle su atavio”. De esta-
manera, Dios tornara la mala obra del creyente sincero en
obra buena, devolviéndole el amor que por ella tenia. No ha
dicho Dios estas palabras “ha sido engalanada su mala
conducta”; sino para hacer comprender a Su siervo —si es
perspicaz— este argumento, y no conviene que el creyente
despierto descuide o pase por alto ningin aspecto de la
Palabra de Dios o la palabra de quien acerca de El informa.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 225

Tras esta sugerente escena dialogica, en la cual se reflejan la
magnanimidad y el pudor de Dios, Ibn “Arabi cambia de tono para
matizar su posicion doctrinal y, distinguiendo entre la amorosa
pasion por la belleza y la frivolidad de lo superficial, advierte lo
siguiente:

Habla Dios en el Coran, sin referirse con ello a la pasion,
censurando a quienes «toman su religion como distraccion y
diversion (C. 7:51)», que son, en nuestro tiempo, los que se
dedican a la llamada ‘audicion (musical)’ (sama®), la gente
del pandero y la flauta. Dios nos guarde del error y el
desengatio.

Refiriéndose a quienes llama despectivamente “gentes del pandero
y la flauta”, Ibn “Arabi déscribe en otra obra suya de modo
pintoresco una sesion de falsa ‘audicién’ en estos términos:

Por lo que toca a los sufies que [...] practican el ejercicio del
canto religioso para provocar el éxtasis, realmente toman la

religion como cosa de juego y divertimiento. No les oyes
decir otra cosa que “jHe visto a Dios y me ha dicho esto y

',,

me ha hecho lo otro!” Pero si a seguida le preguntas, a ese
tal, cual sea la realidad mistica que Dios le otorgo o el
misterio que le reveld en su trance extatico, no encontraras
en €l sino un deleite sensible y una voluptuosidad satanica:
el demonio es, en efecto, quien por medio de su lengua lanza
gritos; y mientras el otro iluso, €l cantor, sigue rebuznando
sus versos, €l pierde el sentido?’.

Tras este inciso en tono de parodia —que a mi juicio ha de
entenderse sélo como critica del exceso y del mal uso de una
practica deteriorada~ y volviendo al texto que ahora nos ocupa,
traduzco los versos que siguen a lo anterior, en los cuales trata Ibn
‘Arabi de la verdadera ‘escucha’ mistica:

27 IBN “ARABI: Vidas de santones andaluces, trad. de M. Asin Palacios, Madrid
1935, p. 23. Véase Muhyiddin Ibn ‘Arabi: A Commemorative Volume, ed. S.
Hirtenstein y M. Tieman, Shaftesbury, Dorset 1993, pp. 51-52.




226 TorPICOS

No esta la religion en el adufe,
el son del caramillo, ni la musica;
. esta la religion en el Coran,
esta en la cortesia y la conducta (adab).

Al escuchar el Libro
de Dios, aquella escucha me movioé
y aproximo a los velos;

a tal proximidad

que pude contemplar a Quien no ven
los ojos, sino aquellos que contemplan
las luces en los libros revelados.

El es quien, en mi espiritu,
ha hecho descender el Alcoran,
sin fatiga ni esfuerzo, el quinto dia.

Si por aquel cuidado

de mi Sefior no fuera,

cuando a mi entrafia asi se los transmite,
de cerca, mas de cerca me hablaria.

Tu eres el Guia que, sobre el culpable,
el velo tiende de su intercesion.
T en los idolos eres el secreto,

y si por Ti no fuera, [los id6latras]
ni al arbol ni a la estrella adorarian,
ni harian cuantas buenas obras hacen?,

Hasta aqui el poema. Continiia luego el Sayj hablando acerca del
caracter benéfico de la Palabra revelada —gracia divina en favor del
ser humano y no castigo en su contra—, en cuyos SIgnos se
contemplan las luces de los significados, y explica luego la funcién

28 Como los cuatro anteriores, estos siete versos estan también en metro basit.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 227

que, respecto a la Belleza y a la audicién, desempefia el temor
reverente:

Por otro lado, la palabra de quien nos ha informado acerca
de Dios [es decir, el Profeta], no ha llegado a nosotros sino
como misericordia para quien escucha: si éste fuera sagaz,
sabra que la palabra profética es para €él, mas si fuera un
burro, sera s6lo una carga sobre él.

[Sabemos que] la Belleza es por si misma reverenciada con
temor; [por otra parte, sabemos también que] Dios no tiene
temor a nada y que el sabio Profeta Le ha descrito diciendo
que “El es Bello”. Pues bien, el respeto reverente cumple la
funcion de hacer que quien lo experimenta abandone aquello
que le rondaba en el momento del didlogo interno del alma,
previniendo la descortesia con su Amado en la reunién y el
encuentro intimo con él. Entiéndase pues que el temor
reverente de la Belleza (haybat al-pamal) le protege de las
sugestiones que su propia alma le transmite.

Dios se ha adscrito a Si mismo el atributo del pudor con Su
siervo cuando se encuentra con €l. El pudor o reparo divino
es, con relacion a Dios, andlogo al temor reverente con
relacién al ser humano. De esta manera, aunque algo en el
estado del siervo requiera que Dios le castigue por ello,
cuando Dios se encuentra con él siente pudor y deja su
castigo. Por eso ha dicho [Dios] acerca de aquellos a quienes
castigara: “Ese dia seran separados de su Sefior por un velo”
(C. 83:15), de modo que no puedan verle, pues si tuviera
lugar la visién, también tendria lugar el pudor, que es con
relacion a Dios como la belleza con relacién al hombre o la
creacion. De modo que la propiedad es unica, mas la causa
difiere.

Finalmente, Ibn “Arabi recomienda al peregrino que se embellezca
con la adopcion de los atributos que cada situaciéon del viaje
requiera, de modo que el divino amor hacia él sea merecido en virtud



228 ToérPICOS

de esta asuncion de la belleza, dejando asi de ser efecto de la gracia y
el favor gratuito recibido por la llamada ‘via especial’®. Dice asi:

Verifica y realiza esta Presencia [de la Belleza]; adornate y
embellécete unas veces con tus atributos extrinsecos de
pequefiez, indigencia, humildad, sumisién, prosternacién y
reverencia, y otras veces con Sus atributos de nobleza,
gracia, compasion, tolerancia, perdon, magnanimidad,
indulgencia u otros de los atributos de Dios y de Su atavio
que a Sus siervos no ha vedado. Pues si llegas a ser de este
modo, Dios te amara por cuanto de tales atributos te
embellece. Este es el amor [necesario] en el cual no hay
divino favor (minna), ya que la belleza lo requiere, asi como
el arrepentimiento del contrito requiere el perdon. También
s¢ da el perdén de gracia a quien no se arrepiente [o el amor
gratuito a quien no se hermosea], mas en el perdon al
arrepentido no hay gracia [sino justicia], ya que la contricion
del siervo exige el perdon de parte de Dios, mientras que el
[divino] perdon a quien no se arrepiente es pura gracia
divina. -

Dios ha dicho acerca de Su obligado perdon: “Destinaré a
ella [a Su misericordia que todo lo comprende] a quienes
temen a Dios y dan de lo que tienen” (C. 7:156).

Aquellos que no son los temerosos de Dios ni los
arrepentidos han de pedir la misericordia de Dios y Su
perdén por via de la gracia misma. Embellécete pues, si
quieres que se te retire el divino favor recibida de este modo
especial (al-waph al-jass), de manera que te baste con el don
merecido por el grado'de embellecimiento que con el atavio.
divino hayas alcanzado, lo cual sélo es posible por la
misericordia de Dios, segiin Su palabra [referida a Muh-
ammad]; “Por una misericordia venida de Dios has sido

29 Sobre las diversas acepciones de este término técnico (al-waph al-jdss) véanse
HakiM, S.: al-Mu“pam al-sifi, Beirut, 1981, pp. 1139-1141, y HIRTENSTEIN, S.:
“Between the Secret Chamber and the Well-trodden Path: Ton “Arabi’s Exposition of
the wajh al-khdss”, JMIAS, XVHI (1995), pp. 41-56.




EL NOMBRE AL- YAMIL Y LA PRESENCIA DE LA BELLEZA 229

suave con ellos” (C. 3: 159) “Y Dios dice la verdad y guia
por el camino” (C. 33:4).

Esta ultima aleya —con la cual, como en tantas otras ocasiones,
concluye Ibn “Arabi esta seccion—, no excluye a nadie: Dios dice la
verdad, de modo que todas las cosas, en tanto que divinas palabras,
son verdaderas, y guia por el camino —el camino recto inclusivo- a
todos los seres®.

Tras estas lecturas previas, resultard mas facil comprender la
doctrina akbari del divino amor a la Belleza, expresada con maestria
en un pasaje de Futahat®' donde se explica en sintesis el proceso de
existenciacion de las entidades inmutables o ejemplares eternos por
efusion de la Luz divina. Hay que tener presente que la palabra “ayn,
‘entidad’, también puede significar ‘ojo’. El autor se sirve a la par de
ambos significados para entretejer una red de alusiones simbélicas
que permitan intuir la realidad del Amor y la Belleza en su unidad
esencial.

El divino amor a la Belleza

El amor divino dimana de Su Nombre ‘el Hermoso’ y de Su
Nombre ‘la Luz’®2, ‘La Luz’ avanza hacia las entidades [inmutables]
de los posibles y [al iluminarlas] las libera de la oscuridad de su
ensimismamiento® y de su [estado de] posibilidad, confiriéndoles
una vision que es Su propia visién, ya que no puede verse sino por
medio de El. Entonces la divina Realidad se revela ante aquella
entidad/ojo por medio de Su Nombre ‘el Hermoso’, con lo cual la
entidad de aquel posible queda prendada de amor por Dios,
convirtiéndose en receptaculo de Su epifania.

30 Cf. NETTLER, R.: “The Wisdom of Divine Unity”, JMIAS, X VI, 1994, pp. 39-49.
31 Futihat makkiyya (ed. O. Yahya), XIII: 498, pp. 557-558.

32 Es decir, de las onomatofanias de Nir y Yamil.

33 Lit. “su mirada a si mismas”.




230 TorPICOS

Al estar completamente absorbida en El, la entidad del posible es
aniquilada con respecto a si misma, de modo que no sabe que este
amor es su amor por El —exaltado sea—, o bien, por el contrario,
queda aniquilada: con relacién a El [subsistiendo] por si misma -a
pesar de estar en esta circunstancia [de absorcion]-, considerando
entonces que a si misma se ama sin saber que, en realidad, es solo Su
lugar de manifestacion teofanica.

Todas las cosas estan naturalmente inclinadas al amor propio.
Aunque, bien entendido, no hay nada que se manifieste
exteriormente en la entidad del posible mas que El, la divina
Realidad. Asi pues, [puede afirmarse que] no ama a Dios sino Dios
mismo.

Se refiere Ibn “Arabi en este texto a dos modos de aniquilacion: la
desaparicién de la conciencia de la propia identidad en la divina o la
ocultacion de la divina en la propia. En cualquier caso, la realidad
vivenciada por el mistico, descrita como prodigioso entramado de
luces y espejos, es tunica: el conocimiento de la realidad esencial
cuya unicidad no anula, sin embargo, la realidad de lo multiple, en
cuyo insondable misterio, Amor, Luz, Belleza, Palabra, Sabiduria y
Existencia se tornan manifiestos, dando a conocer, segun la
predisposicion de cada cual, la infinita riqueza del oculto Tesoro
guardado en ¢l corazon del Hombre.






