Comentario a las primeras lineas del capitulo primero
del De Interpretatione de Aristételes

. Claudio William Veloso
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

A Bernard Besnier y Jacques Brunschwig

En el presente trabajo solo me propongo esclarecer el sentido de
las dificilisimas lineas 16a1-8, y en particular, de las lineas 3-8.! He
aqui el texto? y una primera traduccion:

[1] TrpGrrov Set 0éobar Ti dvopa kal Tt bﬁua émeLta Ti

[2] éoTLv arrocbaotg kal kaTddaors kai amdédavars kal )\oyog
[3] éoTL pév olv T4 év Tn ¢mvn ToV év T ¢vxn Tafn-

[4] pdTov oluBora, kal Td ypaddueva Tdv év T puvij.

[5] kal domep oUBE T ypdupaTta maoL TA avTd, 0USE dwval at
[6] abTal* &v pévToL TadTa onuela TPGTWY, TpLTWY, TPATOV,
TauTd TaoL Ta-

[7] 6Mpata Tis Yuxis, kai dv TadTa dpudidpaTta mpdypata
[8]) 1161 TavTd [...] (De int. 1, 16a1-8)

[1] Primero es preciso establecer lo que es nombre y lo que
es verbo, y, en seguida, lo que

[2] es negacion, afirmacion, asercion y frase.

! Algunas de las cuestiones que aqui se tocan las traté con mayor profundidad en
Aristételes Mimético, Sao Paulo: Discurso Editorial 2004. Por otro lado, aqui se han
hecho reformulaciones con respecto al libro. ,

2 Aristotelis Categoriae et Liber de Interpretatione, ed. L. Minio Paluello, Oxford:
Clarendon 1949.

Tépicos 28 (2005), 87-120




88 ToPICOS

[3] Las cosas en la voz son, entonces, correspondientes a las
afec-

[4] ciones en el alma, y las cosas escritas [son
correspondientes] a las cosas en la voz.

[51 Y como [ciertos] caracteres no [son] los mismos para
todos, tampoco [ciertos] sonidos vocales [son] los

[6] mismos. Sin embargo, las cosas de las cuales éstos son
seflales primeramente’ [son], para todos, las mismas a-

[7-8] fecciones del alma, asi como ya [son] las mismas

cosas* aquellas de las cuales éstas [i.e. afecciones del alma]
[son] semblanzas.

Comentario

[3-4] €0t pév olv Td €v T dwvi TAY év T§ Yuxii TadnudTey
agUpBoAa

Ta €V TH dwvi
La primera dificultad se presenta inmediatamente en la expresion

Ta év T ¢wvij. A pesar de lo que puedan sugerir algunas
traducciones modernas,® esa expresion no designa algo asi como los

3 No sigo aqui el texto establecido por Minio-Paluello, en el que mpdTwy deberia
leerse como si hubiese una atraccién hacia el relativo: mp@dta @v: Siguiendo
precisamente el texto de Minio-Paluello, J.K. Ackrill lo toma como frase adverbial:
en primer lugar [en primer lugar] (Aristotle’s Categories and De interpretatione,
Oxford: Clarendon 1963).

4 Nétese que sélo ese ultimo ‘cosas’ corresponde a un mpdypaTa en el texto.

5 ACKRILL: spoken sounds [sonidos hablados]; TriCOT, J. (nueva traduccion y notas
de Aristote. Organon, I Catégories; II: De Interpretatione, Vrin, Paris, 1966
(1936)): les sons émis par la voix [los sonidos emitidos por la voz]; ZANATTA, M.
(introd., trad. y comentarios de Aristotele. Della interpretazione, Bur, Milan, 1992):
i suoni che sono nella voce [los sonidos que estan en la voz]; Th. Waitz comenta



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 89

elementos sonoros que constituyen el lenguaje, sino mas bien el
lenguaje oral mismo (GA V 8, 788b6: Tov év T{j dwvij Adyov; cfr.
An. Pos. 110, 76b24-5), es decir, las cosas dichas con la voz, como
observan Belardi® y Montanari’ (1988, pp. 35 y s.). Esto lo muestran
claramente dos pasajes del capitulo final:

-Si, de hecho, las cosas en la voz acompafian a las cosas en el

raciocinio (dkolouvBel Tols €év Tf Siavolq), y alli es
opuesta la opinion del contrario [...], también en lo que se
refiere a las afirmaciones en la voz es necesario que las cosas
estén del mismo modo. (De int., 14, 23a32-5)

Por consiguiente, si es precisamente de ese modo en el caso
de la opinién, y las afirmaciones y negaciones en la voz son
correspondientes (ocUpfola) a las del alma [...] (De int., 14,
24b1-2)

La expresion Ta év Ti ¢wvij se refiere, entonces, a las cosas
mencionadas en la frase anterior; a todas ellas y no sélo al nombre y
al verbo, como pretende Amonio® (22, 3). La hsta tampoco se -agota
con la asercion.’

Hay que observar que las cosas enumeradas en el incipit son
heterogéneas —por cierto, siguen un orden un tanto extrafio—.!° El
nombre, el verbo y la frase son, segiin Poet. 20, partes del lenguaje,
wépn Ths Aéews, pero ése no es propiamente el caso de los otros

(Aristotelis Organon graece, Hahan, Leipzig, 2 vols., 1846): non verba intelliget,
sed quaecumque proferuntur per linguam [no las palabras que se inteligen, sino lo
que se profiere con la lengua).

6 BELARDI, W.: Il linguaggio nella filosofia di Aristotele, Roma 1975; p. 84.

7 MontaNaRl, E.: La sezione linguistica del Peri Hermeneias di Aristotele,
Florencia: Studi e testi, 5y 8, 1984-1988, 2 vols.

8 A. Busse, editor de “Ammonius In Arist. De interpretatione”, en Haypuck, M.:
Commentaria in Aristotelem Graeca, 23 vols Reimeri: Berolini 1882-1907,
vol. IV, parte 5, 1897.

9 Parece que asi lo cree BorDoNl, G. S.: Linguaggio e realta in Aristotele,
Bari/Roma: Laterza 1994; pp. 42 y s.

10 pyede verse una explicacion satisfactoria en WHITAKER, C. W. A.: Aristotle’s De
interpretatiorie. Contradiction and Dialectic, Oxford: Clarendon 1996; pp. 7-8.




90 TépPICOS

elementos. En De int. 4 nos queda claro que la asercién es un tipo
determinado de frase, a saber, la frase susceptible de ser verdadera o
falsa,'! cuyas modalidades son la afirmacién y la negacién. Al
informar al lector que el objeto principal de estudio sera la frase
asertiva, Aristételes menciona un segundo tipo de frase, la peticidn,
€vx, al que deja a un lado —lo mismo que a-otros tipos— y para su
tratamiento remite a la técnica oratoria y la técnica poética.!? Ahora
bien, segin Poet. 19, la peticion es una figura del lenguaje, oxfpa
Tiis Aé€ews, al lado de la orden, el relato, la amenaza, la pregunta,
la respuesta, etc.” De ahi deduzco que la asercién también es una
figura o un grupo de figuras.!* Por otro lado, en Poet. 20, Aristoteles
sugiere que en la pregunta y en la orden tenemos “flexiones”
(rTdoers) del verbo “segin las cosas relativas a la recitaciéon”
(1457a18-23), de modo que la asercion seria la base sin flexiones de
las demas figuras del lenguaje.'* En ese sentido, éstas presuponen la
asercién, no sélo “pragmaticamente”,’> sino para su propia
inteligibilidad.'® De cualquier forma, me siento autorizado a incluir

11 Sobre la necesidad de la bivalencia para la asercion, remito a mi “Réplica.a
Ricardo Salles, El argos logos y su refutacion por Crisipo”, incluida en este
volumen.

12 No se trata exactamente de una remision a la Retdrica ni a la Poética, pero no me
parece ilegitimo tomarla también en ese sentido.

13 Es dificil concebir una respuesta que no sea susceptible de ser verdadera o falsa,
es decir, que no sea asertiva (¢fr. De int. 5, 17a17-20; 10, 20a24-25, Top. v 7,
130a23 ys.). Como observa Whitaker (pp.76, 102), “si” y “no” son sélo
abreviaciones (¢ft. De int. 11, 20b22-26). Y el relato es una asercion sobre el
pasado (cft. Rhet 11l 16, 1417b12 y s.). Podria preguntarse qué seria la ficcion en
ese caso. Ahora bien, la ficcién no constituye un relato, es mas bien una imitacion, o
mejor aun, una simulacién de relato, como lo he mostrado en mi Aristételes
Mimético, pp. 56 y s., asi como en “La Poetica: scienza produttiva o logica?”, en
Lanza, D. (comp.): La Poetica di Aristotele e la sua storia, Pisa: ETS 2002, pp. 93—
113.

14 Cfr. Aristote. Poétique, texto, trad., y notas Roselyne Dupont-Roc y Jean Lallot,
Paris: Seuil 1980; p. 332.

15 Como lo sugiere Mario Mignucci, “Logica”, en BErTI, E. (comp) Aristotele,
Roma/Bari: Laterza 2000, pp. 47-101; p. 50.

16 Quien pregunta quiere que el interlocutor haga una asercién, y quien ordena
“;Juan, salga!” quiere que Juan haga de tal modo que la asercién “Juan salié” se
torne verdadera. Y, por cierto, la idea de la flexion me parece mas convincente que
la de una proposicion “neutra” a la que se da una fuerza ilocucionaria, como en




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 91

las demas figuras entre las “cosas en la voz”. Esa inclusion revelara
su importancia para la correcta comprension de la expresion
“afecciones en el alma”. e

Antes de seguir adelante, es bueno precisar en qué sentido esas
cosas estarian en la voz. Segin DA II 8, la voz es un determinado
sonido animal capaz de significar algo, producido en determinadas
condiciones, de las cuales la mas importante es que lo produzca una
parte animada y con una determinada ¢avtaocia:

En efecto, no todo sonido de animal es voz, como se ha
dicho, pues también es posible producir sonido con la lengua
y como los que tosen, mas es preciso que lo que suene esté
animado y con una determinada aparicion (peTa
davtaotas Twés). De hecho, la voz .es ciertamente un
determinado sonido capaz de significar (onpavTikés), y no
del aire espirado, como la tos. Pero con éste, [sc. el animado]
hace que el aire que estd en la traquea golpee contra esta
misma. (DA I 8, 420b29-33)

Por supuesto, ser capaz de significar algo no se reduce a ser
sefial'? de vida animal, porque, en ese caso, la tos también seria voz,
lo-que Aristételes niega, ya que la tos no es capaz de significar.
Como observa Hamlyn!® (ad. loc.), ese sonido debe ser, de algun
modo, infencional;® el animal desea expresar, por medio de aquel
alguna cosa (cfr. 420b19; éppnvela).

SEARLE J. R.: Speech Acts. Essay in the Philosophy of Language, Cambndge

Cambridge University Press 1976 (1969), pp. 22y s.

17 Parece que no percibe la diferencia IRwiy, T. H.: “Aristotle’s Concept of
Signification”, en SCHOFIELD, M. y NussBAUM, M: (comps.): Language and Logos.

Studies in Ancient Greek Philosophy presented to G.E. Owen, Cambndge

Cambridge University Press 1982, pp. 241-266; p. 254.

18 ARISTOTLE: De Anima. Books I and 11l (with Passages from BookI) trad., introd,

y notas de D.W. Hamlyn, Oxford: Clarendon 1993 (1968).

19 El hecho de que la tos pueda ser.tomada eventualmente como sefial de
enfermedad, por ejemplo, sélo es posible dentro de algin tipo de inferencia (An. Pr.
1127, 70a6~7; 70b10-38, acerca de las nubes que “sefialan” la lluvia). Cf. CHIESA,
C.: “Signe et symbole dans le De interpretatione”, en JoLy, H. (coord.), Philosophie’
du langage et grammaire dans |'Antiquité, Ousia 1986, Cahiers.de Philosophie



92 TérICOS

En cuanto a la mencion de la davTtaoia, el sentido es mas oscuro.
Para Hamlyn (ibid.), es necesaria porque el animal debe hacer un
movimiento para producir el sonido en cuestion, y la ¢avTtacia es
necesaria para ello (cfr. DA III 10-1). Esto no deja de ser verdad,
pero debe tener una relacion mas estrecha con el caracter
significativo de la voz, dado que, en el texto, este ultimo explica la
necesidad de una determinada davtaocia. La presencia de TLvos
hace pensar que davTacia no sea aqui una facultad (si es que existe
tal facultad) y si una aparicién, édvTaopa, como propone Hicks?
(ad. loc). Y también, tratindose de animales irracionales, la
aparicion en cuestion no es otra sino la usada en el recuerdo o en la
anticipacion.?! El sonido vocal seria, entonces, la expresion natural y
perceptible del recuerdo y de la anticipacion:? la voz seria como una
ddvTaopa para los demas;? no obstante, el propio pdvTacua seria
significativo.®* De hecho, en De mem. 1, la aparicién usada en el
recuerdo tiene caracter referencial, en la medida en que, por ella, nos
vemos remitidos a la percepcion de lo que se produjo, esto es, de lo
que ahora esta ausente (450a25 y s.).

Ancienne, 5, y Cahiers de Groupe de recherche sur la Philosophie et le Langage, 6~
7, p- 216.

20 ARISTOTLE: De Anima, trad, introd. y mnotas R.D. Hicks,
Hildesheim/Zurich/Nueva York/Cambridge: Georg Olms/Cambridge University
Press 1990 (1907). :

21 Remito al lector a mi traduccién comentada del De memoria et reminiscentia, en
Aristoteles. Da lembranga e da rememoragdo, trad., comentario y notas C.W.
Veloso, Cademos de Histéria e Filosofia da Ciéncia, s. 3, XII, nimero especial,
.2002; ad. 1,4496b15.

22 Aun cuando se trate de un pasado y de un futuro muy préximos. Esta claro que la
“cosa” percibida todavia puede estar presente, pero es preciso cierto lapso de tiempo
entre la percepcion y que se originen los movimientos que produciran los sonidos
vocales.

23 Sea cual fuere la relacion entre voz e imagen, no puede implicar ningiin tipo de
“asociacion de ideas” como la que se encuentra en el recuerdo, ya que los demas
animales se encuentran desprovistos de ella, en la medida en que ésta implica el
pensamiento (cfr. De mem. 2, 453a4 y s.). Antes bien, la relacion deberia ser causal.
24 Cfr. Temistio: peTa dpavraoias onpavtikiis (HEINZE, R.: “Themistius /n Arist.
De anima”, en HavyDuck, M.. Commentaria in Aristotelem Graeca, 23 vols.,
Reimeri, Berolini, 1882-1907, vol. V, parte 3, 1899; 67, 25). .




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 93

De cualquier forma, a partir de los escritos bioldgicos sabemos que
la voz es la materia del discurso (GAV 7, 786b18-22), y mas
precisamente, la articulacion de la voz con la lengua, o sea, la
StdiekTos (HA IV 9, 535a28-b3). Si el lenguaje tiene una causa
material, es oportuno investigar cuales serian sus otras causas. .Un
pasaje famoso de la Politica ofrece una indicacién sobre su causa
final:

Pero es evidente por qué el hombre es mas sociable
(moALTikdV) que todas las abejas y que todo animal gregario.
La naturaleza, como decimos, no hace nada en vano, y
solamente el hombre, entre todos los animales, tiene discurso
(A\oyos). La voz si es sefal (onueiov) de lo doloroso y lo
placentero, por eso también esta presente en los demads
animales —hasta ahi llego6 la naturaleza de ellos, esto es, a
tener percepcion del doloroso y el placentero y sefialarlos
(onuatvew) entre si—; pero el discurso (\dyos) es para
revelar (8nlotv) lo conveniente y lo perjudicial, de modo
que también lo justo y lo injusto. Todo esto, es decir, tener
percepcion de lo bueno y lo malo, de lo justo y lo injusto, y
de lo demas, es propio (i8.ov), en efecto, de los hombres,
con respecto a los animales en general: la comunién
(kowvwvia) de ellos origina la familia (oikia) y la ciudad.
(Pol. 12, 1253a7-18)

Sefialar o revelar -creo que la distincién no es importante aqui-% la
percepcion seria el fin comun de la voz y del discurso. Naturalmente,
en el caso de la “percepcion de lo bueno y lo malo”, el término
alofnots se.emplea en su acepcién intelectiva. En el caso de la voz,
se entiende que la percepcion es pretérita o es venidera; por ejemplo,
la voz puede servir a los fines del apareamiento (HA IV 9, 535b11-
6), y el placer que proporcionan los ddpodioia proviene del tacto
(ENTII 13, 1118a30-2). Pero no sabemos si por “percepcién de lo

%5°Cfr. De int. 2, 16a28-29: “pues revelan (nhoiot) por lo menos algo igual
sonidos inarticulados [0 ‘inescribibles’] (aypappdror Pddor), por ejemplo, de los
bichos” (cft. Poet. 20, 1456b24). Tal vez Aristoteles incluye aqui hasta los mismos
sonidos “no vocales” como la tos, tal como sugiere Whitaker (p. 49, n. 24).



94 . To6PICOS -

doloroso y lo placentero” se debe entender también el deseo mismo?
—ademas de la percepcién propiamente dicha— que nos presenta las
cosas deseables. Y lo mismo se aplica a la “percepcion de lo bueno y
lo malo”. En efecto, el alma de los animales se caracteriza por dos
capacidades: la discriminativa o- cognitiva, y la motriz o
desiderativa,?” pudiendo ser la primera perceptiva y/o intelectiva, y
la segunda, de apetencia y/o volitiva (DA III 9-13).2 De cualquier
forma, ambos tipos estan implicados en los fenémenos de la voz y
del lenguaje, respectivamente, y esto también en varios planos.

El pasaje de Pol. 12 deja claro que los verdaderos sujetos que
sefialan o que revelan son los seres vivos, y no los sonidos que ellos
producen, los cuales, en cierto sentido, no pasan de ser instrumentos
de la significacion. Los seres vivos, por medio de voces y/o palabras,
son los que designan sus propias percepciones, entendidas aqui en
sentido amplio.®® Mi propia sospecha es que la capacidad de
significar, si no coincide con la capacidad de recordar y anticipar,
por lo menos depende de ella, la cual, a su vez, esta subordinada a la
capacidad de percibir —aqui en sentido estricto—, y solo por
concomitancia se aplica a los objetos de la inteleccion en la medida
en que éstos siempre estan acompafiados de apariciones 3 En ese
sentido, el significado del dlscurso se daria siempre por
concomitancia. : :

2% Cfr. PA 11 17, 661a6-8: “Todos los animales tienen apetito (¢m6upiav) de
alimento, como si todos tuviesen (ws éxovTa) la percepcion del placer que procede
del alimento: el deseo, de hecho, es de lo placentero”.

27 Ciertamente, esas dos capacidades no coinciden, pues todos los animales desean,
pero no todos son capaces de moverse a si mismos segun el lugar (cfr. DA 11 3,
414a31-b19; 415a6-7). .

28 Estoy simplificando las cosas. La percepcién no es un bloque indistinto y también
se encuentra la representaciéon (pavtacia). Por otro lado, estoy omitiendo la
impulsion, Bupés.

29 E| hablante s el sujeto de onpatve en otro unpoxtante pasaje a saber, el inicio
de la “demostracion por refutacién” del principio de no contradiccion, en Met. I' 4
(1006a21: kal adTd kal dNky).

30 Cfr. De mem. 1, 449b30 y s. Para recordar, por ejemplo, el ser de lo grande, lo
que es inteligible de €1(DA T 4), recordamos de algo grande lo que es perceptible
de esa cualidad, y pensamos el ser de eso, de modo que solo por concomitancia
recordamos el ser delo grande.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 95

Ademas, como productos, voz y lenguaje son ontolégicamente
dependientes de quienes los producen, ya que éstos no sélo son su
causa motriz, sino que también su forma reside en ellos (Met. E 1;
Z 7)3' Sin embargo, en lo que se refiere al discurso, aunque no hay
duda de que requiere que se lo produzca, hay que observar que una
cosa es proferir sonidos vocales articulados y otra cosa es hablar.

Sin recurrir a la teoria moderna de los actos de habla, pero gracias
a varios pasajes de la EN, creo poder decir, dentro de la plena
ortodoxia aristotélica, que el hablante usa las palabras®? que él
mismo produce al efectuar acciones como afirmar y pedir, con lo
_cual realiza un acto intrinsecamente virtuoso o vicioso, cornforme a
su eleccion y su caracter, es decir, conforme a la sinceridad (d\iBeLa
0 Trappncna) o fingimiento (eddos o mwpoomolnois) en sus
expresiones habladas (cfr. ENII 7, 1108a19-22; IV 8, 1124b30 y s ;
IV 13).3 Aristoteles dice claramente que la v1da en comun
(kovwvia) esta hecha de discursos y acciones, AéyoL kai mpdels
(I17, 1108al10-1; IV 14, 1128b5-9; IV 12, 1126b10 ys.), y que
como cada uno es, asi habla actia y vive (IV 13, 1127a24-30).

En suma, la causa motriz del discurso seria la eleccion (cfr. De
int. 5, 17a17-20), cuyos principios son el deseo (en su caso, la
voluntad también) y el raciocinio en vista de algo; en cuanto a su
causa formal, puede identificarse con el estado habitual del caracter
(ENVI 2)34 Naturalmente aqui me refiero a la accion de hablar y no

3 Las acciones y los productos no serian sustancias propiamente, sino complejos de
sustancia y concomitantes.

2 Aristoteles afirma que el discurso es capaz de significar “no como un
instrumento™ (De int. 4, 16b33-17al), y tal vez lo entiende como un instrumento
productivo, y no su uso o posesion (cfr. Pol. 14, 1254al y s.). En todo caso, el uso
en cuestion no est4 determinado por caracteristicas intrinsecas de las palabras pero
si por una convencion (¢fr. Whitaker, p. 10), como se vera mas adelante. Esta claro
que el significado estd garantlzado por la 8tdvora del hablante, asi como por la del
oyente.

33 Es evidente que esto no coincide con la verdad o la falsedad de la asercion. Por
cierto, tal vez también es posible mentir o ser sincero al hacer preguntas y peticiones
o al dar 6rdenes.

3 Cfr. ARISTOTLE: Efica Nicomachea, trad., introd. y notas Carlo Natali,
Bari/Roma: Laterza 1999; n. 573.



96 ToricOS

al lenguaje como “sistema de comunicacion”, lo que tendrd como
causa motriz la convencion. Sea como fuere, para simplificar
podemos decir que, en ultima instancia, la causa de ser del lenguaje
es el alma intelectivo-volitiva (cf¥. Amonio, 18, 2-7).

aglUppora

Esas “cosas en la voz” serian, entonces, correspondientes a las
afecciones en el alma. Al traducir oUpBora como
“correspondientes” sigo una vez mas a  Montanari (1988:
corrispettivi), pero confieso que ese asunto no esta del todo claro
para mi. En el intento de entender el significado de oipBolov, es
casi inevitable pensar en el objeto asi denominado que usaban los
griegos, a saber, cada una de las dos mitades de una marca usadas
para el reconocimiento, como lo explica el Escoliasta de la Medea de
Euripides (Sch. Med. 613, 1).3 En ese caso debemos hablar siempre
en plural: olpPola.’ Pero el término también puede designar
cualquier “billete” (cfr. Ath. Resp. 65,2), incluso la moneda (cfr.
Platon, Resp.II, 371b). Sea como fuere, el examen del uso del
término —imposible en este caso— muestra que sugiere la idea de
complementariedad y/o de correspondencia.?’

Me parece suficientemente claro, en contrapartida, que la relacion
“simbolica” no coincida propiamente con la significacion,*® a pesar
de que oUpBola y onpela aparezcan en el texto practicamente con
la misma locucién adjetiva. Podemos suponerlo por dos razones:

1. la significacion pertenece también a la voz, -y por’lo tanto
es anterior al lenguaje y al alma intelectivo-volitiva,

35 Cfi-. Montanari (1988), p. 41, Belardi, Il linguaggio...,p. 82 ys.; 198 y s.

36 Pero aqui se presenta una dificultad: en rigor, un oUpBoAov no corresponde a uno
de los portadores de oiUuBolov, pero si al otro oUpPolov. Simplemente los
portadores se identifican por medio de ellos.

37 Cfr. Platén, Symp. 191D3-5, Aristoteles, GC 114, 331a23-32; GA 118, 722b10~
3.

38 Pese a lo que dice Amonio (20, 6-7; ¢fr. 20, 26).



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 97

mientras que la “simbolicidad” no lo es (¢ft. De sensu 1
>

437a12-5);

2. la relacion “simboélica” se extiende a las cosas escritas;
ahora bien, como observa Montanari (1988, p. 34), es
improbable que, para Aristdteles, la palabra escrita
signifique la oral (cfr. Sadun Bordoni, p. 43, n. 9), pues, en
ese caso, bastaria oirla para tener acceso a su significado.®

Aunque Aristételes no mencione en esas lineas el caracter
convencional del lenguaje, el capitulo 2 da a entender que la relaciéon
de correspondencia dependa de aquél de algun modo.

Y, por otro lado, [el nombre es capaz de significar] conforme

~a una convencion (kaTda cuvBriknv), porque ningin nombre
es por naturaleza, sino cuando viene a ser un gUpBolov. (De
int. 2, 16a26-8)

La ultima frase es ambigua. Probablemente aUpBolov es sujeto,
como lo afirma Montanari (1988, p. 142), y no un predicativo, como
normalmente se entiende. Y es posible que el sentido sea el de
“acuerdo”, como traduce Angioni.® Con esa acepcion se usa en la
Politica junto con ouvénkn (Pol. 111 9, 1280a37-9). Sin embargo, la
mencién sucesiva de los sonidos “inescribibles” o “inarticulados”
Podor dypdppaTol muestra que Aristoteles esta pensando también
en la correspondencia entre lo que se dice y lo que se escribe.?!
Puede ser, entonces, que para €l la nocion de convencién esté
implicita en la de oOpBorov. El pacto en cuestion establece la
correspondencia entre ‘“cosas escritas”, “cosas en la voz” vy
“afecciones en el alma” 4

39 Si, estando en Budapest, preguntara a un amigo hungaro el significado de algo
que. supongo es una palabra hungara escrita en algin lugar, yo, que no hablo
hiingaro, esperaria que no se limitase a pronunciarla en hiingaro.

40 ANGIONI, L.: Ontologia e predicagdo en Aristoteles, texto, trad. y comentarios de
L. Angioni, Textos Didacticos IFCH/UNIcAMP, Campinas 2000,

41 Pero ¢fi~ Whitaker, p. 49, n. 24.

42 Y esa correspondencia es lo que ignora quien no habla determinada lengua,
cuando dice que no conoce el significado de alguna palabra en esa lengua.




98 TorPICOS

Los ocUpBo)a estarian asi en una relacion de reciprocidad, pero esa
idea puede inducir a engafio. Las “afecciones en el alma” (sea cual
fuere el significado exacto de esta expresion) son, como se ha visto,
la causa del ser del lenguaje, de modo que tendriamos una relacién
de dependencia, y no de correspondencia. Sin embargo, un pasaje de
los Elencos sofisticos aclara que la correspondencia se refiere al uso
de las palabras:

De hecho, como no es posible discutir trayendo las cosas
mismas (aUTd Ta wpdypaTa Staléyeabar dépovTas) y,
en lugar de las cosas, nos servimos de los nombres como
correspondientes  (dA\d  Tols  Ovépaowy  avTl  TEV
mpaypdTev os cupporots) [...] (SE 1, 165a6-7)

Sin embargo, aqui es preciso tomar dos precauciones: en primer
lugar, no se debe identificar apresuradamente tales wpdypata con
los mencionados en la linea 16a7 de De int. 1. Esas “cosas™ en lugar
de las cuales los nombres se usarian como correspondientes deberian
ser, antes bien, las afecciones en el alma.

En segundo lugar, el pasaje anterior sugiere que los cUppola sean
sustitutos y no correspondientes. No obstante, puede ser que las dos
nociones no disten mucho, y es porque hay correspondencia que algo
en la voz pueda sustituir algo en el alma.

De cualquier forma, esta claro que ni la correspondencia ni la
sustitucion coinciden con la significacion, puesto que significar es
remitir, referirse a algo. A pesar de esto, algo puede corresponder a
la significacion. Pienso que ésta sea solo una de las cosas que se dan
en la voz en correspondencia con algo en el alma. Los nombres
significan algo porque corresponden a cosas o sustituyen cosas que
ya de por si significan algo. Por supuesto, a la convencién le
concierne corresponder, no significar.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 99

Tal vez sea el caso de hacer explicito el hecho de que por
“significacién” entiendo sobre todo designacion.®® Como quedara
claro mas adelante, considero que no se puede aplicar a Aristoteles
una distincioén entre connotacion y denotacién, o bien, entre sentido
(Sinn) y referencia (Bedeutung), o por lo menos en los términos de
Stuart Mill* y de Frege,* respectivamente. El ejemplo del hirco-
ciervo (Tpayéhados), que aparece en De int. 1, 16al6, tampoco
apunta en esa direcciéon. No me es posible tratar aqui la cuestion de
los llamados “nombres vacios”; pero tal vez sea oportuno decir que,
a mi entender, los “nombres vacios” constituyen una clase vacia en
Aristoteles. Un nombre sin referencia seria sélo un nombre por
homonimia.

No obstante, por “significar” Aristoteles no entiende una unica
cosa, y lo mismo en relacion con el lenguaje. Las palabras significan
también en otros dos sentidos, por lo menos:

1) La formacién del nombre puede ser un indicio de algo de la
naturaleza de la “cosa” que él designa. Por ejemplo, al definir el
reconocimiento (avayvdpLois) en la Poética, Aristételes escribe
que “asi como también lo indica el nombre (0s kal Tolvopa
onualvel), es un cambio del desconocimiento hacia el
conocimiento” (els yv@owv) (Poet. 11, 1452a29-31). Y es bajo esta
luz como debe interpretarse el ejemplo de émakTpokéns en De
int. 2, 16a24~-6. Como lo muestra Montanari (1988, pp. 107 y s )
partiendo del Lexikon (s.v.) de Harpocracio (siglon d.C.), ese
nombre designa un barco de armamento mixto, compuesto a partir de
dos tipos de barcos, €makTpls y kéhng, es decir, algo como una

43 Agradezco al dictaminador anénimo la sugerencia de anticipar la consideracion
que sigue, la cual, en la version original, aparecia hasta el tinal del texto.

44 John Stuart Mill, 4 System of Logic Ratiocinative and Inductive..., Longmans,
Green and Col, Londres/Nueva York/Toronto, 1956 (1843).

45 FreGE, F. L. G.: “Uber Sinn und Bedeutung”, Zeitschrift fur Philosophie und
philosophische Kritik, 100, 1892, p.25-50; reimpreso en M. Textor (comp.),
Gottlob Frege. Funktion-Begriffe-Bedeutung, Gotinga: Vandenhoek und Ruprecht
2002, pp. 2346.




100 TérPICOS

“bricbarca” (bric + barca)’. Dentro del nombre, ninguna parte
designa por separado, tal como se dice en el inicio de De int. 2; no
obstante, la formacién compuesta del nombre da alguna indicacion
de la naturaleza compuesta del propio barco. Evidentemente, esto no
pasa de ser solo un indicio. De hecho, denominamos “peixe-boi”
[pez buey] a un animal que no es propiamente ni pez ni buey, y que
incluso es un mamifero acuatico grande.* '

2) Una palabra puede indicar algo acerca del propio lenguaje; tal
es el caso del verbo, el cual “por afiadidura significa
(mpooonuaivel) un tiempo” y “es sefial de lo que se dice de otro”
(De int. 3, 16b6 ys.). Ahora bien, como observa Whitaker (p. 53),
presumiblemente el nombre ‘tiempo’ es el que significa tiempo, de
modo que esa ‘“‘significacién por afiadidura” es, mas bien, una
indicacidn acerca del tiempo en que debe tomarse la predicacion, es
decir, acerca del ‘cuando’ (cfr. Poet. 20, 1457a17).Y “ser sefial de lo
que se dice de otro” es indicacion de la predicacion. No obstante, el
verbo también tiene una funcién designativa en la cual no se

distingue del nombre (De int. 3, 16b19 y s.). Y hay palabras que s6lo
tienen funcion de indicacion; por ejemplo, la “conjuncién”
(ctvBeopos) se define como una ¢wvn donpos, “sonido vocal
incapaz de significar” (Poet. 19, 1456b38 ys.), entiéndase como
incapaz de designar.’

* El término “bric” procede del vocablo inglés brig, que designaba una barca de dos
palos. El bricbarca era un buque de tres mastiles en el que se combinaban
caracteristicas del bergantin y la goleta. [Nota del traductor.]

46 Como existen muchas cosas diferentes, es esencial al lenguaje poseer nombres
diferentes. Por otro lado, es normal, e incluso por razones de memorizacion, que 4
las cosas emparentadas les demos nombres emparentados, lo cual depende,
obviamente, de lo que pensemos de las cosas. Mientras tanto, asi como nada nos
asegura que dos nombres determinados efectivamente designen cosas diferentes o
que un nico nombre designe una Unica cosa, del mismo modo nada nos asegura que
los nombres emparentados designen cosas realmente emparentadas.

47 Para los asi llamados sincategorematicos, ¢fr. LEszL, W.: Logic and Metaphysics
in Aristotle. Aristotle’s Treatment of Types of Equivocity and Its Relevance to His
Metaphysical Theories, Padua: Antenore 1970; p. 34.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 101

Sea que tengan funcion designativa y/o indicativa,®® las palabras
corresponden todas, convencionalmente, a las afecciones en el alma,
y solo a partir de esa correspondencia convencional pueden
significar.

Con ese proposito, puede ser util hacer una comparacion con la
moneda: ¥

Es preciso, entonces, que todas las cosas sean medidas con
referencia a algo unitario, como se dijo antes. Y, en verdad,
eso es la necesidad (xpela), que mantiene juntas todas las
cosas —pues si no careciesen de nada o no de manera
semejante, no habria intercambio o éste no seria lo mismo—;
por ejemplo, un sustituto de la necesidad (vTd\\aypa THs
xpelas) vino a ser la moneda, segiin una convencion (kaTd
ouwbnkiv), y por eso se llama moneda (véuiopa), ya que
no es por naturaleza, sino por ley (dQAAd vduw), y depende de
nosotros cambiar [su valor] y tornarla initil (¢¢° mpiv
peTaBalelv kal moifioar dxpnotov). (ENV 8, 1133a25-
31)

Notese que la moneda es considerada un sustituto de la necesidad
(EN'V 8, 1133a28), pero no de los bienes. Ahora bien, la necesidad,
cuyo correlato es el valor, esta en los hombres, en la relacion de
éstos con los bienes necesarios para la vida. Ya es facil entender
también como se ubica la correspondencia: lo que sucede en la
moneda —cambio del metal, del peso o del grabado— corresponde a
un cambio en el.valor/necesidad.®® Podemos usar incluso bueyes

48 Queda por determinar la relacién exacta entre la funcion designativa y la
indicativa, pero me parece que la primera es necesariamente mas fundamental.

4% Whitaker (p. 10) también menciona la moneda, pero no saca de ahi ninguna
conclusion.

50 Cfr. Pol. 19, 1257a31-41: “Una vez que aparecié el medio més externo para
importar las cosas de que se carecia y exportar las que se tenia en exceso,
necesariamente se introdujo el uso de la moneda.” En efecto, no son facilmente
transportables catla una de las cosas necesarias por naturaleza. Por eso, para los
intercambios (a)\)(ayag) se convino (ovveeeu-ro) algo de ese tipo para que se
pudiera dar y recibir, el cual, estando é1 mismo entre las cosas itiles, fuese de uso
(xpetav) corriente para la vida; por ejemplo, el hierro, la plata o alguna otra cosa de




102 TéPICOS

como unidad de medida en el intercambio (segin parece, ' asi
acontecié en. la Grecia arcaica), pero esos bueyes. también serian
sustitutos de la necesidad. Del mismo modo, hasta podemos llevar
una manada de elefantes a nuestros interlocutores —aludiendo a un
gracejo de Cassin®! (p. 346)—, pero no podemos llevarles nuestra
referencia (por concomitancia) al pensamiento del elefante, o mejor,
de lo que es un elefante, sino por medio de sustitutos perceptibles,
como los nombres.

En ese sentido, las palabras propiamente no significan las
afecciones del alma, pero sustituyen, gracias a la correspondencia
instituida mediante una convencion, una determinada afeccion en el
alma, que es la significacion. Nada impide que, en nuestra alma,
designemos afecciones de nuestra alma, o mejor, nos refiramos a
afecciones de nuestra alma,’2 que, a su vez, pueden ser del todo
semblanzas de cosas. Quiero decir que tanto el sujeto como el objeto
de la significacion, es decir, el significado, son afecciones del alma.>
Asi como en el alma hay una afeccion correspondiente a la asercion,
o sea, la opinién, en el -alma hay también- una afeccion
correspondiente al nombre, o sea, la designacion, la cual no seria
otra cosa sino el recuerdo/anticipacion (por concomitancia) de un
pehsamiento_.

Sin embargo, es evidente que no es por.la misma razon que la
asercién y el nombre serian .correspondientes. La asercion es

ese tipo. Al principto, e [valor] se determin6 51mplemente por el tamaiio y por el
peso, pero al final, [se determind] haciendo también una impresién (xapakTiipa)
para librarse de hacer la medicion. De hecho, la nnpresxén se puso como sefial de la
cantidad (Tob mocol anpelovy”.

51 CassIN, B.: L Effet sophistique, Paris: Gallimard 1995.

52 Esto, ademas, tal vez explique el pequefio cambio en la expresmn enDe int. 1: de
“las afecciones en el alma” a “afecciones del alma”.

53 E] texto que se presenté al principio no contiene esa ultima frase, pero juzgué
oportuno agregarla con base en una observacion de un dictaminador anénimo: “el
autor afirma en dos ocasiones que la afeccién del alma ‘es la significacion’. Me
parece mas clara la formulacion que el autor habia empleado antes, a saber, que las
afecciones del alma son cosas ‘que significan algo’. Las afecciones no son
significados, sino cosas que tienen significado, esto es, son cosas que significan
otras.” Ahora bien, las afecciones son también significados.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 103

logicamente anterior a las afecciones en el alma correspondientes a
las diversas “figuras” del lenguaje. No puedo tener una opinion
acerca de algo sin referirme antes a ese algo. No es en balde que la
afirmacion, la cual dice algo de algo, Tu kaTa TLvds, siempre dice
algo de un nombre o de un nombre indeterminado (De int. 10, 19b5-
12). Esto no quiere decir, sin.embargo, que los nombres y los verbos
no estén siempre enmarcados en alguna figura del lenguaje, in primis
en la asercion.

De cualquier forma, no es en cuanto asertiva, sino en cuanto frase,
que la frase asertiva corresponde, ella también, a aquella afeccion del
alma- que es la designacion (cfr. De .int. 4, 16b26-8; Poet. 20,
1457a23-30). De hecho, creo que Anstoteles Jamas hubiera, estado
de acuerdo con la idea de Frege (p. 34) segin la cual la referencna de
una asercion seria su valor de verdad, o sea, “lo verdadero”. Verdad
y falsedad son ciertamente atributos de la opinién (juicio) y —por
correspondencia— de la asercion (Met. © 10, 1051a34-b17), en la
medida en que haya o no semejanza —y no, nétese bien,
correspondencia— entre esa unioén/separacion y la union/separacion
de las cosas (De int. 9, 19a33). Pero como tal, la frase asertiva no
designa la unién/separacion en el alma. De hecho, dado que, para
que haya un par de aserciones contradictorias, es preciso afirmar y
negar lo mismo de la misma cosa (De int. 6, 17a25-37; DA Ill 3,
427b5-6), el par de aserciones contradictorias no designa cosas
diferentes,* o mejor, no corresponden a designaciones diferentes.
No. obstante, es evidente que una asercion y su contradictoria
corresponden a cosas diferentes en el alma, a saber, a opmlones
opuestas. Una vez mas, lo que de51gna la unién o la separacion es,
respectivamente, ¢l nombre ‘uniéon’ y el nombre separacion’, asi
como es el nombre ‘verdad’ lo que designa la verdad.’’ La asercién

34 También De Rijk (p. 85) insiste en la importancia de ese hecho, pero obtiene
conclusiones inaceptables que, sin embargo, no puedo discutir aqui. -

35 Lo que no implica rechazar la-formulacién de Tarski: “Xes verdadero si y
solamente sip”, donde Xes el nombre de la proposicion p (Tarski, A.: “The
Semantic Conception of Truth and the Foundations of Semantics”, en HARNISH., R.
(comp.): Basic Topics in the Philosophy of Language, N.J.: Prentice Hall,
Englewoods Cliffs 1994, pp. 536-570, primera edicion en Phxlosophy and
Phenomenological Research, vol. IV, 1944).




104 TépPICOS

no es solo un decir algo (ddors), sino un decir algo de algo (De int.
5,17al7 y s.), y por eso la frase puede no tener ningun verbo (Poet.
20, 1457a26-7), a pesar de que toda asercion tiene verbo (De int. 10,
19b10-12). En fin, las afecciones en el alma a las que corresponden
las aserciones no son sélo designaciones, sino designaciones de
designaciones,® lo que no es posible hacer con designaciones
solamente.

Td év T Yuxi madduaTa

Pero, finalmente, ;qué vienen a ser exactamente esas “afecciones
en el alma”? Nada nos autoriza a identificarlas de antemano con los
pensamientos. Por lo demas, si fuese asi, jpor qué Aristételes no
habria dicho simplemente vonpudTwy, como lo hace en la linea 10

(vénpa)?

Si es verdad que los pensamientos estan entre las “afecciones en el
alma”, creo, con base incluso en DA 14, que la expresion debe
abarcar por lo menos los deseos, en los que incluyo las emociones.
Ademas, creo que el término ‘afecciones’ debe entenderse
genéricamente como ‘acontecimientos’ (cfr. 408b9-10),%7 como lo
sugiere Fédier*® (p. 38), de modo que la expresion podria traducirse
como “las cosas que acontecen en el alma”, o mejor ain, las cosas
que acontecen en el hombre. Como dice Aristoteles, no es
proplamente el alma quien experimenta piedad, o aprende o razona,
sino el hombre por medio del alma (408b14—15a)

% Cfr. CELLUPRICA, V.. “Logica e semantica nella teoria aristotelica della
predicazione”, Phronesis, vol. 32, no. 2, 1987, pp. 166-187, p. 168.

57 Lo que es frecuente en la Poética, en la que también wdfos y wd8npa equivalen
muchas veces el uno al otro, e incluso probablemente en la definicion de tragedia
(Poet. 6, 1449b28; 14, 1453b16-22; 1454a12-13; 24, 1459b10-11; 25, 1460b12;
ofr. Met. A21, 1022b19-21). Acerca de la célebre kdBupors, remito a mi
“Depurando as interpretagdes da kdtharsis na Poética de . Aristoteles”, Sintese,
vol. 31, no. 99, 2004, pp. 13-25.

58 FEDIER, F.: Interprétations, Paris: PUF 1985.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 105

La ampliacion de las “afecciones del alma” a los deseos es,
naturalmente, simétrica a la inclusién en las “cosas en la voz” de las
otras figuras del lenguaje, que no corresponden, o por lo menos no
en cuanto tales, a un conocimiento o una opinion, mas corresponden,
por asi decirlo, a ciertas actitudes nuestras frente a las cosas que la
capacidad cognitiva nos presenta. A mi me parece que la expresion
“afecciones en el alma” abarca incluso hasta ciertos movimientos
corporales sin los cuales los deseos, asi como los propios
pensamientos, no ocurren en los seres humanos. A pesar de, que
presentan el mismo tipo de construccion, es muy diferente la funcion
del locativo en las expresiones Td év TH dwvii y Td év TH Puxi
mabfuata. La voz es materia, mientras que el alma es forma. No
obstante, como sucede con las palabras, las afecciones también
tienen un aspecto material, o no habria posibilidad de que hubiera
correspondencia. Me explicare.

Como lo nota Sadun Bordoni (p. 86), el pensamiento humano
consiste en una seric discontinua de actos intelectivos (cfr.
Met. © 6), la cual corresponde a la discontinuidad del lenguaje. Por
lo demas, segiin las Categorias, el discurso esta entre las magnitudes
discretas (Cat. 6, 4b32-36). Desde el punto de vista material, los
oUpBora no son solo sonido o voz, sino constituyen una serie de
sonidos vocales consecutivos que resulta de la articulacion. Por eso
no descarto que en la expresion Ta év Tf dwvij se sobreentienda
mabnpata.® Ahora bien, jcomo podria haber correspondencia
entre, por un lado, “las cosas en la voz” y, por el otro, algo
absolutamente  incorpdéreo como el pensamiento? Como
movimientos, ;pueden corresponder aquello que es actividad y la
actividad de ningln cuerpo (cfr. Met. © 6; DA14; 111, IIL5)?
Sucede que el pensamiento humano no consiste solo en una serie de
actos intelectivos, sino también implica una secuencia de
movimientos corpéreos. Nunca se piensa sin apariciones (DA III 7-
8, DMR 1), y las apariciones son movimientos (DA III 3). Esa
secuencia de afecciones en el hablante es a la que debe corresponder
la secuencia de afecciones en la voz (que, por cierto, también esta en

9 Cfr. Poet. 25, 1460b12: mdén Ths AéEews, “modificaciones del lenguaje”. Las
letras son denominadas de wdfn de la voz en Probl. X 38-39, 895a4-14.




106 TérPicos

el hablante). Y- es gracias a esas imagenes que podemos recordar y
luego designar —desde luego, por concomitancia— nuestros
pensamientos.

I
s

[4] kal Td ypaddpeva Tov €v TH duvi

A continuacion se propone una analogia en la que Ta €v T{ dwvi
constituye el término medio en dos ocasiones. La relacion
“simbolica” entre Ta év T dwviiy Td év TH Yuxf madfpaTa es
la misma que hay entre Td ypaddpeva y Ta év 1§ dwvij; por lo
tanto, debe haber transitividad. Si a los acontecimientos en el alma
corresponden los. dichos, y a los dichos corresponden los escritos, a
los acontecimientos en el alma pueden corresponder los escritos
también, sin pasar por los dichos. Por lo menos en cuanto al uso, no
hay jerarquia entre lo oral y lo escrito; esto permite incluso que se
extienda la considéracion de Aristoteles a escrituras no alfabéticas o
silabicas. ‘ . :

- S1 hay correspondencia, es necesario que haya algo en comun, y en
comun con los tres. Conviene subrayar que si la eleccion del objeto
que da origen a los oUuBola .es arbitraria, no es arbitraria la
correspondencia .entre las dos mitades, las cuales tienen algo en
comun, a saber, por lo menos el trazo de la.linea que las divide.®

_En el caso del lenguaje, ese algo en comin se encuentra en los
movimientos o- series de movimientos. Y el movimiento es un
perceptible comin (DA II 6). Nuestra triada no esta constituida por el
triangulo fonico-mental-grafico, pero si por tres series paralelas de
afecciones, fonica-interna-grafica, todas ellas con el plano de fondo
de lo mental y sobre algur soporte material.

60 Digo por lo menos porque, segin parece, podian también formar una figura Unica.
Por otra parte, el objeto escogido arbitrariamente es solo la materializacion de una
complementariedad anterior entre las partes del pacto.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 107

[5 -6] kal womep olde ypdppata wACLY TA alTd, oUSE d)mvm al
avTal :

La siguiente frase normalmente no suscita grandes discusiones;
muchos ni siquiera distinguen entre Ta €év Tf dwvil y dwvai, como
tampoco entre Ta ypaddpeva y ypdupaTa. La mayor parte de los
comentaristas ve ahi la diversidad de las lenguas; sin embargo, en
esta ocasion no parecen estar en cuestion las palabras, sino las letras.
No obstante, no creo que Montanari (1988, p. 38) tenga razon en
identificarlas solo como los-singoli suoni [sonidos individuales] y
sus grafias correspondientes, pues existian también signos escritos
silabicos (y Aristoteles podia tener conocimiento de ello) 'en los que
una sola sefial grafica puede corresponder a mas de una letra
proferida, y también una letra alfabética puede tener una tunica sefial
grafica para lo que, en otra, es preciso usar dos. Por ejemplo, para lo
que los griegos escribian con ¥, nosotros debemos usar P y S.6!
Anstoteles si puede estar pensando en esas cosas, pero
presuponiendo ya la articulacion. Sin embargo, si los sonidos vocales
en 16a5 son articulados, no necesariamente son palabras, y lo mismo
vale para los caracteres. :

De cualquier forma, la presente afirmacion no choca con HA 1.9,
donde se dice que los hombres emiten la misma voz (nétese el
singular), pero no la misma “inflexion”, Std\exTos’ (536b19-20).62
La voz de los animales es siempre la misma dentro de un mismo
género. Lo que varia, segun los lugares, es la voz en las
articulaciones (536b8-9), lo cual no constituye una peculiaridad de
los hombres, pues se encuentra en los pajaros también . Por cierto,
cuando Aristoteles” afirma que la StdlekTos es propia de los
hombres, la asercion'tal vez esté limitada al género de los viviparos.

8! Aristoteles era consciente de que W estd compuesta partiendo de I (Poer. 21,
145829-10).

62 Cfr. LABARRIERE, J.-L.: “Le Caractére musical de la voix chez Aristote. -lpotasis,
melos, dialektos”, Philosophie Antique, vol. 2, 2002, pp. 89-108; p. 102 ySs

63 A diferencia de Whitaker, pp. 50 y s.




108 ToPICOS

Si la diversidad de los sonidos vocales depende de la articulacién,
no queda claro si ésta depende, a su vez, de la convencionalidad.

Normalmente se identifica la articulacion con la convencionalidad,
asi como la diversidad con lo convencional, y la identidad con lo
natural (cfr. Chiesa, p.208). Ahora bien, la articulaciéon y la
diversidad no son algo propio del discurso humano, mientras que la
convencionalidad si lo es. Los pajaros conocen la 8td\ekTos —por
ende, la articulacion— y la diversidad de las voces, pero no la
convencionalidad. No obstante, Aristoteles admite la existencia de la
ensefianza del canto entre los pajaros (HAIV 9, 536b17-19).
Entonces, ;reconoce o no una convencionalidad en las StdAexTol de
los pajaros? No ce puede saber de cierto, pero tiendo a creer que la
convencionalidad no cdincide ni con la diversidad ni con la
articulacion. En ese caso, la no naturalidad de las lenguas no
coincide con la no universalidad de ellas. Ackrill (ad loc.) observa
con razon ese hecho, mas se equivoca en atribuir tal identificacion a
Aristételes, el cual ni siquiera-habla de convencion aqui.

Hay independencia entre lo natural y lo universal, entendido €ste
como “en todos los casos”. En GA V, Aristoteles se ocupa en forma
explicita de la variabilidad de ciertas caracteristicas naturales
accidentales (1, 778a32-4; cfr. cap. 7). Por ejemplo, por naturaleza
todos tenemos un determinado color de ojos, péro no todos los
hombres tienen el mismo color de ojos. En efecto, es en vista de algo
que tenemos 0jos, pero no es en vista de nada que nuestros ojos
tengan ese color. Y lo mismo sucede con la voz: tenemos voz en -
vista de algo, pero que nuestra voz sea mas aguda o mas grave no €s
en vista de cosa alguna. Por otra parte, todos los seres humanos
podrian hablar la misma lengua —Alejandro podria haber dominado
el mundo entero e impuesto el griego a toda la humanidad— y no
por ello esa “lengua general” seria menos convencional.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 109

[6-7] @v pévToL TadTa onpela TpdTwS, TAVTA TAOL TabHuaTa
TS Yuxis

TdUTA

Asi, pues, hemos llegado a la frase de la discordia. Antes que nada,
es necesario establecer a qué se refiere el TalTa de la linea 6.
Pépin® prefiere relacionarlo con el Ta év Tf dwvij de la linea 3,
admitiendo precisamente que, en rigor, deberia retomar el dwval de
la linea 5 —el neutro se explicaria por una atraccion de onpela—.
Ahora bien, TabTa puede referirse tanto a dwval como a
ypdpupaTa, lo cual explica mas facilmente la presencia del neutro,
muentras que Montanari (1988, p. 44) observa que es imposible que
éstos sean considerados “sefiales de las afecciones del alma”, porque
las letras tomadas individualmente son, para Aristoteles, asemanticas
(cfr. Poet. 20, 1456b22 y s.). También seglin Montanari, el TadTa se
relacionaria con Td év Ti ¢wvi, asi como con Ta ypaddpeva. No
obstante, el TalTa puede referirse a ¢pwval y a ypdppata si se
sobreentiende que éstos ahora designarian las palabras dichas y
escritas, a-las que se llamaria, en una especie de metonimia, con el
nombre de los elementos materiales de ellas mismas. Esto hace que
sea irrelevante establecer si TalUTa retoma dwval/ypdappata o Ta
év T} dwvii/Td ypaddpeva. En todo caso, el TadTa se usa para las
palabras en general, dichas y escritas.

TpWT

Pasemos a la cuestion mas delicada, o sea, las diferentes lecciones:
TpWTwY, TPWTWS, Tp@Tov. En realidad, mpdTwv es una emendatio
de Minio-Paluello; sin embargo, se basa en las traducciones siria,
armenia y latina, que son anteriores a todos los manuscritos en

8 PPy, J.: “TlpPola, onpela, dpodpara. A propos de De interpretatione 1,
16a3-8 et Politique VIII 5, 1340a6-39", en WIESNER, J.: Aristoteles Werk und
Wirkung, vol. I: Aristoteles und seine Schule, Berlin-Nueva York, 1985, p. 2244,



‘110 TérPICOS

griego existentes. Aun mas, como observa Montanari (1988, p. 48;
cfr. 1984, p. 57-58), se funda incluso en la tradicién griega misma; a
saber, en el codice R (Vat. Barberianus Gr. 87, siglo X), asi como en
un fragmento del comentario perdido de Olimpiodoro (siglo v1d.C.)
que un comentarista sirio nos ha transmitido. Hay vestigios del
genitivo plural incluso en el comentario de Amonio (24, 5y s.). Para
Montanari, se habria introducido el adverbio —sin necesidad— para
ajustar el texto a la interpretacion de Amonio, aungue tuvo como
resultado que se abrid espacio a otras interpretaciones mas.

Se ha discutido mucho al respecto. No veo elementos decisivos
para preferir alguna .version, pero. me inclino a. pensar como
Brunschwig® en que es necesario reinterpretar el testimonio de
Amonio. Brunschwig apunta que Amonio en verdad habria leido €l
genitivo plural y-lo habria escrito en su comentario, pero que su
posicién en el texto lo incomodé hasta el punto de cambiarlo de
lugar para ponerlo cerca del .Gv: wv wpdTev (24, 6). En otras
palabras, Amonio no habria considerado el genitivo plural como una
buena version; por el contrario, un adverbio en ese preciso lugar —
opina Brunschwig— no produce problema alguno.

Sea como fuere, la misma interpretacion de fondo se impone tanto
en el caso del genitivo plural '—leido como si hubiese una atraccion
hacia el relativo: mpdTa &v—, como .en el caso de una forma
adverbial —mpdTws 0 TPdTOV—. Y SI bien ‘lo hago con reservas,
adopto en lo esencial la interpretacion tradicional, que se remonta a
Amonio (17 ys.): las palabras serian primeramente senales de las
“afecciones del alma”, y secundariamente, sefiales de los npayua‘(a

~ Status quaestionis

‘ Al exponer el status quaeStibnis,'Whitakgr (p. 18) observa que
hasta hoy se han propuesto tres interpretaciones principales. Los que

* 65 BRUNSCHWIG, J.: “Le Chapitre 1 du De inter})retatione. Aristote, Ammonius et
nousy, XIII Symposion Aristotelicum 9, 1993 (inédito).



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 111

las ‘proponen concuerdan en que el sentido de la frase es: “las
palabras son primeramente seifiales de las afecciones en el alma”. El
desacuerdo esta en decidir si “primeramente” califica a palabras, a
sefiales o a afecciones. En realidad, es preciso agregar a esas tres una
cuarta, aun cuando s6lo haya sido esbozada por su autor.

La primera interpretacion es la de Amonio (17 y s.): considera que
“primeramente” se refiere a “afecciones del alma”. Las palabras
serian primeramente sefiales de los pensamientos (interpretando asi

“afecciones del alma”), y secundariamente sefiales de otra cosa, esto
es, de los mpdyparta.

La segunda es la de Kretzmann, a quien sigue Pépin: adoptando
TpdTws, cree que el adverbio se refiere a ‘sefiales’. Los spoken
sounds —asi entiende Ta év Tfi Gwvi— serian primeramente
sefiales, y secundariamente, no sefiales de otras cosas, sino oUppola
de ellas.

La tercera interpretacion es la de Belardi:%” también adopta la
forma adverbial y la relaciona con las “cosas en la voz” (asi como
TaUTa), en el sentido de que primeramente ellas son las sefiales de
los pensamientos, y secundariamente otras cosas serian sefiales de
ellas, vale decir, los escritos.68

La cuarta es la de Montanari (1988, p. 45): defensor del genitivo
plural, encuentra que los Tp@Ta son “elementos constitutivos” de las
afecciones en el alma, es decir, algo asi como los “primeros
pensamientos”.

6 KReTZMANN, N.: “Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention”, en
CORCORAN, J. (comp.): Ancient Logic and Its Modern Interpretations, Dordrecht-
Boston: D. Reidel 1974, p. 3-21.

67 BeLARDI, W.: “Riconsiderando la seconda frase del De interpretatione”, Studi e
saggi linguistici, vol. 21, 1981, p. 79-83.
68 Belardi observa, ademds, que TpéTws aparece por primera vez en Aristoteles y

que con frecuencia fo usa no como grado superlativo, sino como comparativo,
oponiéndose a Sevtépus (p. 81; ¢ftn EN VIII 7, 1158b31).



112 ~ Toricos

La interpretacion de Belardi se excluye a priori si, como sostengo,
TadTa retoma Ta év T dwvii/Td ypaddpueva o dwvallypdppara.
En efecto, si el demostrativo se estd usando tanto para las cosas
dichas como para las cosas escritas, no se puede pensar, como lo
hace Belardi, que. las sefiales de los pensamientos serian
primeramente las cosas dichas y secundariamente las escritas.

En contra de la de Montanari es preciso decir que aqui todavia no
se ha hecho —por lo menos no explicitamente— la distincion entre
con composicion y sin ella, que aparece en seguida®® Y
precisamente la frase asertiva es significativa de afecciones del alma.
Ademas, la semejanza con las. cosas parece valer también para las
aserciones, como da a entender el capitulo 9, por lo menos para las
verdaderas (cfr. 19a33: Opolws ol Adyor dinBels domep Ta
mpdypaTa). De algan modo también vale para las falsas, puesto que
los contradictorios afirman y niegan lo mismo de la misma cosa (De
int. 6, 17a34-7).

En cuanto a las dos primeras interpretaciones, sea cual fuere la
lectio correcta, creo que en el fondo no son incompatibles. En la
medida en que los oUppola presentes en la voz no dejan de ser
voces (ésta es la materia de ellos), tendrian efectivamente dos
relaciones distintas con las afecciones en el alma,; por lo tanto, es
legitimo sostener que los sonidos vocales, que de por si son seiiales,
son en consecuencia oUpBola. Por otro lado, es igualmente legitimo
concluir que aquello que es seiial de las afecciones del alma. sea
también, de algin modo, sefial de las cosas, en la medida en que hay
afecciones que son, a su vez, semblanazas de las cosas.

69 A proposito, encuentro contradictorio que Montanari, vinculando TadTa a T& &
T dwvf] v Ta ypuddpeva —que, también segin €l, no se limitan a nombres y
verbos (p. 35)— v no considerando “afecciones en el alma” como sinémimo de
‘pensamientos’, pretenda que aqui se trate de algo asi como los “primeros
pensamientos”. Por lo demas, jpor qué deberia haber un paralelo, como pretende
Montanari, entre los “‘primeros pensamientos” y los caracteres y los sonidos vocales,
que también serian clementales, si éstos, para Aristoteles, son asemanticos (en el
plano del discurso)? ~ '




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 113

Sin embargo, es bueno precisar el sentido pos1ble de las primacias
mostradas. Por ahora, me limito a la primacia de la sefial sobre su
correspondiente, de que ya he hablado.

Kretzmann (p. 7-8) hace mucho hincapié en la diferencia entre
oquo)\ov y onuelov, pero en términos discutibles. Para él, lo
primero seria una indicacién natural, mientras que lo segundo, una
indicacién artificial. Como paradigma del oipBodov y del onetov,
Kretzmann (p. 8) adopta, respectivamente, la marca de identidad y ¢l
sintoma médico. Ahora bien, ya se vio cuan inadecuada es la idea de
sintoma para determinar la significatividad de la voz. Pero lo que es
mas problematico es que Kretzmann parece sobrentender que los
sonidos vocales, al pasar a ser oﬂuBo)\a dejan de ser gnpeta, pues
ésta seria su funcion primaria. Sin embargo, y Kretzmann es
. consciente de ello (cfr. p. 7), a continuacion, en el mismo tratado se
dice que los nombres y las frases son capaces de significar. Quiero
decir que las palabras significan las afecciones del alma no porque
sean todavia ‘sonidos vocales’, sino porque son ya ouppola.
Kretzmann cree .resolver el problema distinguiendo significacion
natural y significacion artificial, y que esta uitima coincidiria con la
“simbolizacién”; sin embargo, la significacion es siempre natural.

Una vez mas puede ser 1til la comparacion con la moneda. En si
ella no vale nada, pero si vale por su eventual valor de uso. Depende
de nosotros que la moneda llegue a valer o que deje de valer, o que
llegue a valer tanto 0 que deje de valer tanto (cfr. EN'V 8, 1133a31).
No obstante, no existen en realidad dos maneras de valer, una natural
y otra legal. Valer, digamos, es de por si valer por naturaleza, pues el
valor esta determinado por las necesidades comunes de los hombres.
Pero hay un modo de hacer que algo sustituya legalmente el valor de
las cosas para nuestra vida.

Del mismo modo, €l caracter convencional del lenguaje tampoco
modifica la significacion en el alma. Con el lenguaje cambia
solamente quién significa y lo que es significado, pues no es mas el
animal irracional al sefialar y no es mas la percepcion de lo
placentero y lo doloroso que se va a sefialar. En realidad, cambia
también la sefial. En el caso de la voz se trata de un sonido, mientras




114 TéPICOS

que en el caso del lenguaje es una serie de modificaciones hechas a
voluntad en ese determinado sonido que es la voz. Esta claro que ese
cambio es necesario para atender a las “nuevas” exigencias de
significar por concomitancia pensamientos y voluntades. Por cierto,
aunque no haya ninguin elemento seguro para afirmarlo, es probable,
incluso por la continuacion del texto, que la significacién que aqui se
trata sea la designacion.

En suma, lo que la interpretacion de Kretzmann tiene de verdadero
no invalida lo esencial de la interpretacion tradicional de Amonio, a
saber, que “primeramente” se refiere a “afecciones del alma”.

Sin embargo, el hecho de que Aristoteles diga que las afecciones
del alma son las mismas para todos puede producir cierto embarazo.
Ahora bien, los juicios de los hombres son ciertamente diferentes
(pero no necesariamente todos, o mejor, tal vez necesariamente no
todos). Aristoteles no puede estar diciendo lo contrario.”® No
obstante, todos tenemos esencialmente las mismas capacidades
cognitivas y desiderativas, y es eso lo que hace posible la
comunicacion y el lenguaje. Todo aquello que se puede entender
pueden entenderlo —y decirlo— todos, lo cual no impide que
algnien efectivamente ignore algo entendible (cfr. Met. © 10,
1051b22-8).7

\ v ~ M I3 I 3 s 7
[7-8] kaL wv TalTa opolwpaTa wpdyparta noén TavTd

Asi, pues, pasamos a la cuestion de la relacion de las afecciones
con los mpdypata. Al respecto, recordemos que solo aqui la palabra
castellana ‘cosas’ corresponde a un TpdypaTa en el texto griego. En
cuanto al %87 de la linea 8, De Rijk (p. 20, n. 55) toma ese ‘ya’ en el

70 Cfr. ANGIONI, p. 98-99.
" Veéase el caso del ciego de nacimiento en relacién con el nombre ‘color’ en Phys.
II'1, 193a3-9.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 115

sentido de “sin mas discusion”, traduciéndolo por ‘ciertamente’, lo
cual me parece aceptable.”?

Es importante observar, como lo hace Charles” (p. 42, n. 9), que
Arnistoteles no dice que todas las afecciones en el alma sean
opodpata de mpdypata —por cierto, aqui la expresion cambia
ligeramente hacia “afecciones del alma”. Pero antes de ver de qué
afecciones se trata, es preciso examinar el término Opoiwpa, a fin de
establecer en qué sentido las palabras pueden ser secundariamente
sefiales de los mpdypaTa.

opolwpa

Del término 6polwpa, no muy frecuente en Aristoteles, ademas de
ésta solo se pueden contar nueve apariciones mas en el Corpus, y
ninguna de ellas permite distinguirlo de pu{pnua, pace Pépin. Por el
contrario, una de ellas, en Pol. VIII 5, sugiere una total
identificacion.”

No puedo detenerme en la cuestion de la imitacion, o mejor dicho,
de la simulacion, que ya he tratado en diversos trabajos anteriores,
pero es preciso observar que un piumua no es necesariamente un
artefacto, pero si alguna propiedad (en sentido amplio) que una cosa
tiene en comun con alguna otra, y por medio de esa propiedad
idéntica en ambas, esa cosa puede ser tomada como si fuese la otra.
Asi, seria sOlo por una simulacion que los wpdypaTa son
significados por las “cosas en la voz” y por las “cosas escritas”.

72 Pero ya me parece diferente el caso de o... fi8n en De int. 9, 19a39, al cual De
Rijk remite.

3 Cuarves, D.: “Aristotle on Names and Their Signification”, en EVERsoN, S.
(comp.): Companions to Ancient Thought: 3 Language, Cambridge: Cambridge
University Press 1994, pp. 37-73.

74 86l estando deliberadamente en contra se puede evitar constatar la equivalencia
absoluta de las expresiones pipfiuata TOY ROV y Opotdpata TOV RBGV en
1340a34-40.




116 Tépricos

En ese sentido; las afecciones del alma no son un intermediario
entre las palabras y las cosas, como sugiere Amonio, situando a
Aristoteles entre los estoicos (17, 24-28; 24, 1-10). Por
consiguiente, no se trata, pace Cassin” (p. 93), de establecer una
transitividad, puesto que las relaciones no son exactamente del
mismo tipo. ' '

miBr’ma‘ra s Yuxfs, mpdypaTa

De cualquier forma, esta claro que los mpdypaTa no coinciden ni
con los opotwpaTa ni con el alma que los posee, o no tendria
sentido hablar en opowwpaTta. ;Pero cuales “afecciones del alma”
pueden ser consideradas semblanzas de las cosas? ;Y qué son
exactamente esos TpdypaTta?

En esta ocasion, las afecciones en cuestion se pueden buscar sélo
del lado de la capacidad cognitiva, pues no veo como el deseo en
cuanto tal pueda ser semblanza de las cosas. La tendencia dominante
es a identificar esas afecciones con los vofuaTa, incluso porque se
los menciona a continuaciéon en el texto. Y esto tiene sentido si
recordamos Pol. 12. En efecto, ‘mientras que un perceptible puede
ser placentero o doloroso, sélo algo inteligible puede ser bueno o
malo. Una accion, un caracter o un modo de vida son cosas que
entendemos, precisamente si lo hacemos a través de las cosas que
percibimos. En pocas palabras, las afecciones. del alma -son
ciertamente pensamientos. :

Con respecto a la interpretacion de Montanari de las lineas.6-7,
vimos que no era el caso excluir a priori uniones y separaciones de
pensamientos —por lo demas, mpaypa puede designar también
“estado de cosas” (¢fr. Met. © 10, 1051b4-5; Cat. 5, 4a34-bl)—.
Pero hay que tomar una precaucion: la opinion (o juicio) en el alma y
la asercion en la voz, que consisten en una unidn/separacion, tienen
entre ellas una relacion de correspondencia (excepto en el caso de la
mentira, obviamente), y no de designacion. No obstante, dado que no

i

5 Cassiv, B.: dristote et le logos, Paris: PUF 1997.




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 117

podemos tener opinién ni afirmar sin referimos a algo, o mejor
dicho, a dos cosas, hay designacion también en la opinién/asercion.
La designacion (o designaciones) es la misma para la afirmacion y la
negacion contradictorias, es decir, es la misma también para la
‘asercion falsa, de modo que también la asercion falsa tiene
semejanza con las cosas. Sin embargo, solo la opinién/asercion
verdadera tendra fambién semejanza con el estado de cosas como tal,
por el hecho de unir lo que estd unido y de separar lo que esta
separado. ‘Asi, es por los términos que se encuentran unidos o
separados en la opinién, y no por la propia unién/separacion, que la
opinién puede formar parte de las afecciones del alma que son
semblanzas de las cosas. En ese sentido, el presupuesto de la
posicién de Montanari no esta del todo equivocado.

En fin, las afecciones en cuestion en esas lineas son probablemente
los pensamientos que estan “aislados” o que entran en las
‘uniones/separaciones.

Pero existe una dificultad: ;por qué los pensamientos serian
semblanzas de cosas, o en su caso, de inteligibles, si Aristoteles no
se cansa de repetir que, por lo menos en acto, la inteleccion es
idéntica a lo inteligible (DA 111 7, 431al-5; 8, 431b20-8)? Ahora
bien, si hay una coincidencia efectiva en acto entre inteligible e
inteleccion; asi como entre perceptible y percepcion —y los entes
son perceptibles o 1ntehg1bles—— Aristételes no estaria autorizado a
considerar las intelecciones “semblanzas de cosas”,’¢ y las palabras
serian sefiales de las cosas inteligibles, sin mas.

76 Pace PoLanski, R., Kuczewski, M.: “Speech and Thought, Symbol and
Likeness: Aristotle’s De Interpretatione 16a3-9”, Apeiron, XXIII-1, 1990, p. 51—
63; p. 55. Me parece completamente inadecuada la idea de una “transferencia de
forma”, Form-transferring, propuesta por Charles (p. 42 y s.; ¢fr. WHITAKER, p. 14),
la cual presupone (erroneamente) que la inteleccién funcione como la percepeion.
Al respecto, véase NORMAN, R.: “Aristotle’s Philosopher God”, en BARNES, J.,

SCHOFIELD, M.," SoraBI, R. (comps.): Articles on Aristotle, 4, Psychology and
Aesthetics, Londres Duckworth 1979, p. 93-102; p. 96. En la misma linea de
Norman, ZINGANO, M.: Razdo e Sensagdo em Aristoteles. Um ensaio sobre De
anima /1] 4-5, Porto Alegre: L&PM 1998.




118 TépPiCcOSs

Sucede, sin embargo, que hay entes que, por asi decirlo, son tanto
perceptlbles como inteligibles. Estos no coincidiran, en acto, ni con
la percepcién ni con la inteleccion, aunque lo que tienen de
perceptibles coincida en acto con la percepcién y lo que tienen de
inteligibles coincida en acto con la inteleccion. Me refiero,
naturalmente, a los compuestos:

Una vez que son cosas diversas la magnitud y el ser para la
‘magnitud (T0 peyéet elval), asi como el agua y el ser para el agua
—vy asi en muchos otros casos, pero no en todos, pues en algunos es
la misma cosa—, se discrimina (kptvet) el ser para la came y la
came o bien mediante una [capacidad] diferente, o bien [por la
misma] de un modo diferente. En efecto, la cane no. es sin materia,
pero, exactamente como el achatado [i.e. de la nariz] (T0 oLpdv),
[es] esto en esto. Ahora bien, se discriminan mediante la capacidad
perceptiva lo caliente y lo frio, de los cuales la came es una
determinada proporcion (Aéyos), pero es por alguna otra [capacidad
de] [...] que se discrimina el ser para carne (DA III 4, 429b11-8).77

Por “cosas sin materia” no se debe entender solo el primer motor
inmovil, sino todas las formas inteligibles (Met. Z 7, 1032b13-4),
presentes en todas las categorias. A ésas se las designa sin mas. El
problema es que las cosas que tienen materia no son sélo inteligibles,
lo que hace que los pensamientos sobre éstas sean solo semblanzas.™
Se es verdad que Aristoteles en el pasaje antes citado distingue entre
la magnitud vy el ser para una magnitud, de algin modo ambos son
una sola cosa (¢fr. MA 7, 701b17-22). Asi, sblo es de cierto modo
que la inteleccion y la percepeion coinciden con los mpdypaTta que

7 Cfy. DA 111 5, 430a3-5: “En efecto, en lo que dice respecto de las cosas sin
materia, lo que se piensa (Td voolv) y lo que es pensado (Td vooUpevov) son lo
mismo, pues la ciencia contemplativa (emc‘rmu] 7 BewpnTikn) y lo que asi se
puede saber (10 oUTws émoTnTév) es lo mismo.’

78 El hecho de que Aristételes sugiera la existencia tanto de formas perceptlbles
como de formas inteligibles (¢fr. DA III 8, 432a3-431b28) no debe hacernos
suponer que existan dos materias: una “imperceptible” para la percepcién y una
“ininteligible” para la inteleccion. Por el contrario, una forma puede funcionar como
materia para la otra. '




COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 119

son tanto perceptibles como inteligibles.” En todo caso, no es
porque €l pensamiento se conciba como una “imagen mental” que
eventualmente puede considerarsele una semblanza, como sostiene
Ackiill (p. 113).

Por otro lado, si se requiere una razén para suponer que las
“afecciones del alma” coinciden con los pensamientos, es preciso
recordar que jamas pensamos sin una aparicion. En ese sentido, me
parece legitimo incluir las apariciones entre las cosas designadas:
ellas seran siempre codesignadas. O mejor dicho, son los
pensamientos que seran codesignados, o mejor todavia, que seran
designados por concomitancia, si es verdad que la designacion
depende de nuestra capacidad de recordar —y sélo por
concomitancia recordamos las cosas inteligibles. Es mas, las cosas
sin materia no constituyen una excepcion a la necesidad de una
aparicién —por lo demas, una misma aparicién puede servir a varios
pensamientos, como lo muestra De mem. 1. Ahora bien, una vez que
incluso hasta las cosas sin materia no pueden pensarse sin una
aparicion, éstas también son tratadas en el alma como se trata a los
compuestos. Por eso mismo pueden ser designadas por
concomitancia.

Ahora se entiende, finalmente, por qué para mi no se puede
atribuir a Aristoteles una distincion entre connotacion y denotacion,
o entre sentido y referencia. El nombrar aristotélico es, sin duda,
referencial, pero la referencia es a los vofuaTa, junto con los
davTdopaTa que permiten la identificacion de esos voipata, los
cuales coinciden en acto con los vonTd. Ahora bien, es sélo por
simulacién que nombramos las cosas dotadas de materia, que por
tanto son también perceptibles. Y tal concepcion me parece superior
a la distincion atribuida a los estoicos entre el significado

7 Esas cosas, aunque unitarias —ya que es unitario todo lo que se piensa y que se
percibe (Met. A 6)—, no son “simples”, como, por cierto, no es simple nuestra alma
cognitiva, a diferencia del primer motor inmovil (Mer. A 7, 1072a32). Y tampoco
coincidimos con nuestra propia capacidad cognoscitiva.




120 ‘ TérICOS

(onpatvdpevov) y el “portador del nombre” (T6 Tuyxdvov),® pero
ése es tema para otro estudio. ’ ‘ '

Traduccion: José Alberto Barrafion Cedillo
Revisién téchica de la traduccién: Ricardo Salles

80 SExTO EMPIRICO: Adversus mathematicos VIII'11-12 (A.A. Long y D.N. Sedley,
The Hellenistic Philosophers, 2 vols., Cambridge: Cambridge University Press

1987; 33B).





