
Comentario a las primeras iineas del capitulo primero
del De Interpretatione de Aristdteles

Claudio William Veloso
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

A Bernard Besnier y Jacques Brunschwig

En el presente trabajo solo me propongo esclarecer el sentido de
las dificilisimas lineas 16al-8, y en particular, de las lineas 3-8.' He
aqui el texto^ y ima primera traduccion:

[1] TTpcoTow 5et QeoQai TI 6vo\ia Kai TI pfipia, etreiTa TL
[2] eaTLv aTr6(})aaLs Kai KaTd(t)aais Kai dTT64)avaLS Kai
[3] eari |iev o w ra ev T\\ (jscovfl "^^^ ^^ '•'•n *\ivxx\ TTa0r|-
[4] |i.dTCi)v av\i.^o\a, Kai TO ypa^6\i.eva TWV ev T\\ (})a)vf|.
[5] Kai uCTTTep ou5e TO ypd\i\iaTa Trfiai TO auTd, ou8e ((xoval a l
[6] auTaC' u)v |ievTOL TauTa ar\\ieia TrpojTwv, TTPUTCOV, TTPWTOV.

[8] TI8TI TavTd [...] (De int. 1, 16al-8)

[1] Primero es preciso establecer lo que es nombre y lo que
es verbo, y, en seguida, lo que

[2] es negacion, afirmacion, asercion y fiase.

' Algunas de las cuestiones que aqui se tocan las trate con mayor profundidad en
Aristoteles Mimitico, Sao Paulo: Discurso Editorial 2004. Por otro lado, aqui se han
hecho reformulaciones con respecto al libro.
^ Aristotelis Categoriae et Liber de Interpretatione, ed. L. Minio Paluello, Oxford:
Clarendon 1949.

Topicos 28 (2005), 87-120



88 T6PIC0S

[3] Las cosas en la voz son, entonces, correspondientes a las
afec-

[4] dones en el alma, y las cosas escritas [son
correspondientes] a las cosas en la voz,

[5] Y como [ciertos] caracteres no [son] los mismos para
todos, tampoco [ciertos] sonidos vocales [son] los

[6] mismos. Sin embargo, las cosas de las cuales estos son
seMles primeramente^ [son], para todos, las mismas a-

[7-8] fecciones del alma, asi como ya [son] las mismas
cosas'^ aquellas de las cuales estas [i.e. afecciones del alma]
[son] semblanzas.

Comentario

[3-4] eaTL \i.iv ovv TO. kv Tfi <j)Ci)vfi jdv kv Tfi

Ta ev TTJ <})a)vfi

La primera dificultad se presenta inmediatamente en la expresion
Td ev TTi (t)a)vf), A pesar de lo que puedan sugerir algunas
traducciones modemas,^ esa expresion no designa algo asi como los

^ No sigo aqui el texto establecido por Minio-Paluello, en el que TrpwTMv deberia
leerse como si hubiese una atraccion hacia el relativo: iTpuTa wv, Siguiendo
precisamente el texto de Minio-Paluello, J,K, Ackrill lo toma como frase adverbial:
en primer lugar [en primer lugar] {Aristotle's Categories and De interpretatione,
Oxford: Clarendon 1963),
•* Notese que solo ese ultimo 'cosas' corresponde a un TrpdYp,aTa en el texto,
^ ACKRILL: spoken sounds [sonidos hablados]; TRICOT, J, (nueva traduccion y notas
de Aristote. Organon, I: Categories; II: De Interpretatione, Vrin, Paris, 1966
(1936)): les sons emis par la voix [los sonidos emitidos por la voz]; ZANATTA, M,
(introd,, trad, y comentarios de Aristotele. Della interpretazione. Bur, Milan, 1992):
;• suoni che sono nella voce [los sonidos que estan en la voz]; Th, Waitz comenta



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 89

elementos sonoros que constituyen el lenguaje, sino mas bien el
lenguaje oral mismo (GA V 8, 788b6: TOV ev Tf) cfxovf) Xoyov; cfr.
An. Pos. I 10, 76b24-5), es decir, las cosas dichas con la voz, como
observan Belardi* y Montanari'' (1988, pp. 35 y s.). Esto lo muestran
claramente dos pasajes del capitulo final:

Si, de hecho, las cosas en la voz acompafian a las cosas en el
raciocinio (dKoXou0et TOLS ev TTJ Siavoig), y alii es
opuesta la opinion del contrario [...], tambien en lo que se
refiere a las afirmaciones en la voz es necesario que las cosas
esten del mismo modo. (De int., 14, 23a32-5)

Por consiguiente, si es precisamente de ese modo en el caso
de la opinion, y las afirmaciones y negaciones en la voz son
correspondientes (au^poXa) a las del alma [...] (De int., 14,
24bl-2)

La expresion Td ev Tf[ cfjcovfj se refiere, entonces, a las cosas
mencionadas en la fi^ase anterior; a todas ellas y no solo al nombre y
al verbo, como pretende Amonio* (22, 3). La lista tampoco se agota
con la asercion.'

Hay que obserVar que las cosas enumeradas en el incipit son
heterogeneas —por cierto, siguen un orden un tanto extraflo—.'" El
nombre, el verbo y la fiase son, segun Poet. 20, partes del lenguaje,
|i.epTi Tfis Xe^ews, pero ese no es propiamente el caso de los otros

(Aristotelis Organon graece, Hahan, Leipzig, 2 vols., 1846): non verba intelliget,
sed quaecumque proferuntur per linguam [no las palabras que se inteligen, sino lo
que se profiere con la lengua].
^ BELARDI, W.: // linguaggio nella filosofia di Aristotele, Roma 1975; p. 84.
^ MoNTANARi, E.: La sezione linguistica del Peri Hermeneias di Aristotele,
Florencia: Studi e testi, 5 y 8,1984-1988,2 vols.
* A. Busse, editor de "Ammonius In Arist De interpretatione", en HAYDUCK, M. :
Commentaria in Aristotelem Graeca, 23 vols., Reimeri: Berolini 1882-1907,
vol. IV, parte 5,1897.
' Parece que asi lo cree BoRDONi, G. S.: Linguaggio e realta in Aristotele,
Bari/Roma: Laterza 1994; pp. 42 y s.
'° Puede verse una explicacion satisfactoria en WHITAKER, C. W . A.: Aristotle's De
inteipretatiorie. Contradiction and Dialectic, Oxford: Clarendon 1996; pp. 7-8.



90 T6PIC0S

elementos. En De int. 4 nos queda claro que la asercion es un tipo
determinado de fi-ase, a saber, la fi^e susceptible de ser verdadera o
falsa," cuyas modalidades son la afirmacion y la negacion. Al
informar al lector que el objeto principal de estudio sera la fi^ase
asertiva, Aristoteles menciona un segundo tipo de fi-ase, la peticion,
^vxy\, al que deja a un lado —lo mismo que a otros tipos— y para su
tratamiento remite a la tecnica oratoria y la tecnica poetica. ̂ ^ Ahora
bien, segun Poet. 19, la peticion es una figura del lenguaje, axfipia
jrys Xe^ews, al lado de la orden, el relato, la amenaza, la pregunta,
la respuesta, etc. De ahi deduzco que la asercion tambien es una
figura o un gmpo de figuras.'^ Por otro lado, en Poet. 20, Aristoteles
sugiere que en la pregunta y en la orden tenemos "fiexiones"
(TTTcoCTeis) del verbo "segun las cosas relativas a la recitacion"
(1457al8-23), de modo que la asercion seria la base sin fiexiones de
las demas figuras del lenguaje." En ese sentido, estas presuponen la
asercion, no solo "pragmaticamente",'' sino para su propia
inteligibilidad.'* De cualquier forma, me siento autorizado a incluir

" Sobre la necesidad de la biValencia para la asercidn, remito a mi "R6plica a
Ricardo Salles, El argos logos y su refutacion por Crisipo", incluida en este
volumen.
'^ No se trata exactamente de una remisi6n a la Retdrica ni a la Poetica, pero no me
fjarece ilegitimo tomarla tambien en ese sentido!
'^ Es dificil concebir una respuesta que no sea susceptible de ser verdadera o falsa,
es decir, que no sea asertiva {cfr De int. 5, 17al7-20; 10, 20a24-25; Top. v m 7,
130a23 ys.). Como observa Whitaker (pp.76, 102), "si" y "no" son s61o
abreviaciones {cfr. De int. 11, 20b22-26). Y el relato es una aserci6n sobre el
pasado {cfr. Rhef. Ill 16, 1417bl2 y s.). Podria preguntarse qu6 seria la ficcidn en
ese caso. Ahora bien, la ficcion no constituye un relato, es mis bien una imitacion, o
mejoi- aun, una simulacion de relato, como lo he mostrado en mi Aristdteles
Mimetico, pp. 56 y s., asi como en "La Poetica: scienza produttiva o logica?", en
LANZA, D . (comp.): La Poetica di Aristotele ela sua storia, Pisa: ETS 2002, pp. 93 -
113.
'^ Cfr. Aristote. Poetique, texto, trad., y notas Roselyne Dupont-Roc y Jean Lallot,
Paris:Seuill980;p. 332.
'^ Como lo sugiere Mado Mignucci, "Logica", en BERTI, E . (comp.): Aristotele,
Roma/Bari: Laterza 2000, pp. 47-101; p. 50.
'* Quien pregunta quiere que el interlocutor haga una aserci6n, y quien ordena
"jJuan, saiga!" quiere que Juan haga de tal modo que la asercion "Juan saUo" se
tome verdadera. Y, por cierto, la idea de la flexion me parece mas convincente que
la de una proposicion "neutra" a la que se da una fuerza ilocucionaria, como en



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 91

las demas figuras entre las "cosas en la voz". Esa inclusion revelara
su importancia para la correcta comprension de la expresion
"afecciones en el alma". '

Antes de seguir adelante, es bueno precisar en que sentido esas
cosas estarian en la voz. Segiin £M II 8, la voz es un determinado
sonido animal capaz de significar algo, producido en determinadas
condiciones, de las cuales la mas importante es que lo produzca una
parte animada y con una determinada (ti

En efecto, no todo sonido de animal es voz, como se ha
dicho, pues tambien es posible producir sonido con la lengua
y como los que tosen, mas es preciso que lo que suene este
animado y con una determinada aparicion (p.eTd
<t)avTaCTLas TLVOS). De hecho, la voz es ciertamente un
determinado sonido capaz de significar (arinavTLKOs), y no
del aire espirado, como la tos. Pero con este, [sc. el animado]
hace que el aire que esta en la traquea golpee contra esta
misma. (DA II 8, 420b29-33)

Por supuesto, ser capaz de significar algo no se reduce a ser
sefiaP'' de vida animal, porque, en ese caso, la tos tambien seria voz,
lo que Aristoteles niega, ya que la tos no es capaz de significar.
Como observa Hamlyn'* (ad. loc), ese sonido debe ser, de algun
modo, intencional;^^ el animal desea expresar, por inedio de aquel,
alguna cosa (cfr. 420bl9; kp\iT]veia).

SEARLE, J. R.: Speech Acts. Essay in the Philosophy of Language, Cambridge:
Cambridge University Press 1976 (1969); pp. 22 y s.

" Parece que no percibe la diferencia IRWIN, T. H.: "Aristotle's Concept of
Signification", en SCHOFIELD, M . y NUSSBAUM, M : (comps.): Language and Logos.
Studies in Ancient Greek Philosophy presented to G.E. Owen, Cambridge:
Cambridge University Press 1982, pp. 241-266; p. 254.
" ARISTOTLE: De Anima. Books II and III (with Passages from Bookl), trad, introd.
y notas de D.W. Hamlyn, Oxford: Clarendon 1993 (1968).
" El hecho de que la tos pueda sertomada eventualmente como serial de
enfermedad, por ejemplo, s61o es posible dentro de algun tipo de inferencia {An. Pr.
n 27, 70a6-7; 70bl0-38, acerca de las nubes que "sefialan" la lluvia). Cfr. CHIESA,
C: "Signe et symbole dans le De interpretatione", en JOLY, H . (coord.), Philosophie'
du langage et grammaire dans I'Antiquite, Ousia 1986, Cahiers de Philosophie



92 T6PIC0S

En cuanto a la mencion de la ^avrauia, el sentido es mas oscuro.
Para Hamlyn {ibid.), es necesaria porque el animal debe hacer un
movimiento para producir el sonido en cuestion, y la ^avTaaia es
necesaria para ello {cfr. DA III 10-1). Esto no deja de ser verdad,
pero debe tener una relacion mas estrecha con el caracter
significativo de la voz, dado que, en el texto, este ultimo explica la
necesidad de una determinada ^avraaia. La presencia de TLVOS

hace pensar que (^avTaaia no sea aqui una facultad (si es que existe
tal facultad) y si una aparicion, ^dvTaa\jia, como propone Hicks^"
{ad. loc). Y tambien, tratandose de animates irracionales, la
aparicion en cuestion no es otra sino la usada en el recuerdo o en la
anticipacion.^' El sonido vocal seria, entonces, la expresion natural y
perceptible del recuerdo y de la anticipacion:^^ la voz seria como una
4)dvTaap.a para los demas;^^ no obstante, el propio ^dvTaa\ia seria
significativo.'^* De hecho, en De mem. 1, la aparicion usada en el
recuerdo tiene caracter referencial, en la medida en que, por ella, nos
vemos remitidos a la percepcion de lo que se produjo, esto es, de lo
que ahora esta ausente (450a25 y s.).

Ancienne, 5, y Cahiers de Groupe de recherche sur la Philosophie et le Langage, 6-
7; p. 216.
^̂  ARISTOTLE: De Anima, trad., introd. y notas R.D. Hicks,
Hildesheim/Zurich/Nueva York/Cambridge: Georg Olms/Cambridge University
Press 1990(1907).
^' Remito al lector a mi traduccion comentada del De memoria et reminiscentia, en
Aristdteles. Da lembranga e da rememoragdo, trad., comentario y notas C.W.
Veloso, Cademos de Historia e Filosofia da Ciencia, s. 3, XII, numero especial,
2002, ad. I,4496bl5.
^̂  Aun cuando se trate de un pasado y de un futuro muy proximos. Esta claro que la
"cosa" percibida todavia puede estar presente, pero es preciso cierto lapso de tiempo
entre la percepcion y que se originen los movimientos que produciran los sonidos
vocales.
^̂  Sea cual fuere la relacion entre voz e imagen, no puede implicar ningun tipo de
"asociacion de ideas" como la que se encuentra en el recuerdo, ya que los demas
animales se encuentran desprovistos de ella, en la medida en que esta imphca el
pensamiento {cfr. De mem. 2,453a4 y s.). Antes bien, la relacion deberia ser causal.
^* Cfr. Temistio: iieTot (jjavTaaias armavTiKfis (HEINZE, R.: "Themistius In Arist.
De anima", en HAYDUCK, M.: Commentaria in Aristotelem Graeca, 23 vols.,
Reimeri, Berolini, 1882-1907, vol. V, parte 3,1899; 67,25).



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 93

De cualquier forma, a partir de los escritos biologicos sabemos que
la voz es la materia del discurso {GA V 7, 786b 18-22), y mas
precisamente, la articulacion de la voz con la lengua, o sea, la
SidXeKTOs {HA IV 9, 535a28-b3). Si el lenguaje tiene una causa
material, es oportuno investigar cuales serian sus otras causas. Un
pasaje famoso de la Politica ofrece una indicacion sobre su causa
final:

Pero es evidente por que el hombre es mas sociable
(TTOXLTIKOV) que todas las abejas y que todo animal gregario.
La naturaleza, como decimos, no hace nada en vano, y
solamente el hombre, entre todos los animales, tiene discurso
(Xoyos). La voz si es senal {or\\ieiov) de lo doloroso y lo
placentero, por eso tambien esta presente en los demas
animales —hasta ahi llego la naturaleza de ellos, esto es, a
tener percepcion del doloroso y el placentero y seiialarlos
(arifiaLveiv) entre si—; pero el discurso (Xoyos) es para
revelar (SrjXotiv) lo conveniente y lo perjudicial, de modo
que tambien lo justo y lo injusto. Todo esto, es decir, tener
percepcion de lo bueno y lo malo, de lo justo y lo injusto, y
de lo demas, es propio (L5LOV), en efecto, de los hombres,
con respecto a los animales en general: la comunion
(KOLvcovLa) de ellos origina la familia (OLKLO) y la ciudad.
{Pol.12, 1253a7-18)

Seiialar o revelar -creo que la distincion no es importante aqui-" la
percepcion seria el fin comun de la voz y del discurso. Naturalmente,
en el caso de la "percepcion de lo bueno y lo malo", el termino
ataGriaLs se emplea en su acepcion intelectiva. En el caso de la voz,
se entiende que la percepcion es preterita o es venidera; por ejemplo,
la voz puede servir a los fines del apareamiento {HA IV 9, 535b 11-
6), y el placer que proporcionan los a^poSiaia proviene del tacto
{EN III 13, 1118a30-2). Pero no sabemos si por "percepcion de lo

^^ Cfr. De int. 2, 16a28-29: "pues revelan (6T|Xoi)ai) por lo menos algo igual
sonidos marticulados [o 'inescribibles'] (dypatiiidToi 4'o<t)oi), por ejemplo, de los
bichos" {cfr. Poet. 20, 1456b24). Tal vez Arist6teles incluye aqui hasta los mismos
sonidos "no vocales" como la tos, tal como sugiere Whitaker (p. 49, n. 24).



94 TOPICOS ,

doloroso y lo placentero" se debe entender tambien el deseo
—ademas de la percepcion propiamente dicha— que nos presenta las
cosas deseables, Y lo mismo se aplica a la "percepcion de lo bueno y
lo malo". En efecto, el alma de los animales se caracteriza por dos
capacidades: la discriminativa o cognitiva, y la motriz o
desiderativa," pudiendo ser la primera perceptiva y/o intelectiva, y
la segunda, de apetencia y/o volitiva (DA III 9-13),28 Dg cualquier
forma, ambos tipos estan implicados en los fenomenos de la voz y
del lenguaje, respectivamente, y esto tambien en varios pianos.

El pasaje de Pol. 1 2 deja claro que los verdaderos sujetos que
senalan o que revelan son los seres vivos, y no los sonidos que ellos
producen, los cuales, en cierto sentido, no pasan de ser instrumentos
de la significacion, Los seres vivos, por medio de voces y/o palabras,
son los que designan sus propias percepciones, entendidas aqui en
sentido amplio,^' Mi propia sospecha es que la eapacidad de
significar, si no coincide con la eapacidad de recordar y anticipar,
por lo menos depende de ella, la cual, a su vez, esta subordinada a la
eapacidad de percibir —aqui en sentido estricto—, y solo por
concomitancia se aplica a los objetos de la inteleccion en la medida
en que estos siempre estan acompanados de apariciones,^° En ese
sentido, el significado del discurso se daria siempre por
concomitancia.

2* Cfr. PA II 17,. 661a6-8: "Todos los animales tienen apetito (eTTiev|iiav) de
alimento, como si todos tuviesen (us exovTa) la percepcion del placer que procede
del alimento: el deseo, de hecho, es de lo placentero",
^'' Ciertamente, esas dos capacidades no coinciden, pues todos los aniniales desean,
pero no todos son capaces de moverse a si mismos segun ellugar (cfr. DAR 3,
414a31-bl9; 415a6-7),
^^ Estoy simplificando las cosas. La percepcion noes un bloque indistinto y tambien
se encuentra la representacion (^avTaaia). Por otro lado, estoy omitiendo la
inipulsion, 9u|i6s,
^' El hablante es el sujeto de ar\\iaivh} en otro importante pasaje, a saber, el inicio
de la "demostracion por refutacion" del principio de no contradiccion, en Met. T 4
(1006a21: Kai avT& Kai dXXu),
^̂  Cfr, De mem. 1, 449b30 y s. Para recordar, por ejemplo, el ser de lo grande, lo
que es inteligible de el (DA HI 4), recordamos de algo grande lo que es perceptible
de esa cualidad, y pensamos el i ser de eso, de modo que solo por concomitancia
recordamos el ser de lo grande.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 95

Ademas, como productos, voz y lenguaje son ontologicamente
dependientes de quienes los producen, ya que estos no solo son su
causa motriz, sino que tambien su forma reside en ellos {Met. E 1;
Z 7).^' Sin embargo, en lo que se refiere al discurso, aimque no hay
duda de que requiere que se lo produzca, hay que observar que una
cosa es proferir sonidos vocales ardculados y otra cosa es hablar.

Sin recurrir a la teoria modema de los actos de habla, pero gracias
a varios pasajes de la EN, creo poder decir, dentro de la plena
ortodoxia aristotelica, que el hablante usa las palabras^^ que el
mismo produce al efectuar acciones como afirmar y pedir, con lo
cual realiza un acto intrinsecamente virtuoso o vicioso, conforme a
su eleccion y su caracter, es decir, conforme a la sinceridad (dXTieeta
0 TrappTiCTLa) o fingimiento (ijjeOSos o TTpoaTTOLTiaLs) en sus
expresiones habladas {cfr. ENII 7, 1108al9-22; IV 8, 1124b30 y s.;
rv 13).33 Aristoteles dice claramente que la vida en comun
(KOLVwvLa) esta hecha de discursos y acciones, XoyoL Kai TTpd^etg
(117, 1108al0-l; IV 14, 1128b5-9; IV 12, 1126blO ys.), y que
como cada uno es, asi habla, actua y vive (IV 13, 1127a24-30).

En suma, la causa motriz del discurso seria la eleccion {cfr. De
int. 5, 17al7-20), cuyos principios son el deseo (en su caso, la
voluntad tambien) y el raciocinio en vista de algo; en cuanto a su
causa formal, puede identificarse con el estado habitual del caracter
{ENYi 1)}* Naturalmente, aqui me refiero a la accion de hablar y no

^' Las acciones y los productos no serian sustancias propiamente, sino complejos de
sustancia y concomitantes.

^̂  Aristoteles afirma que el discurso es capaz de significar "no como un
instrumento" {De int. 4, 16b33-17al), y tal vez lo entiende como un instrumento
productivo, y no su uso o posesion {cfr. Pol. 14, 1254al y s.). En todo caso, el uso
en cuestibn no est^ determinado por caracteristicas intrinsecas de las palabras, pero
si por una convenci6n {cfr Whitaker, p. 10), como se vera mas adelante. Esta claro
que el significado esti garantizado por la Stdwoia del hablante, asi como por la del
oyente.

^̂  Es evidente que esto no coincide con la verdad o la falsedad de la asercion. Por
cierto, tal vez tambi6n es posible mentir o ser sincero al hacer preguntas y peticiones
0 al dar 6rdenes.

^ Cfr. ARISTOTLE: Etica Nicomachea, trad., introd. y notas Carlo Natali
Bari/Roma: Laterza 1999; n. 573.



96 TOPICOS

al lenguaje como "sistema de eomunicacion", lo que tendra como
causa motriz la convencion. Sea como fuere, para simplificar
podemos decir que, en ultima instancia, la causa de ser del lenguaje
es el alma intelectivo-volitiva {cfr. Amonio, 18, 2-7).

Esas "cosas en la voz" serian, entonces, correspondientes a las
afecciones en el alma. Al traducir aij|i.poXa como
"correspondientes" sigo una vez mas a Montanari (1988:
corrispettivi), pero confieso que ese asunto no esta del todo claro
para mi. En el intento de entender el significado de av\i^o\ov, es
casi inevitable pensar en el objeto asi denominado que usaban los
griegos, a saber, cada una de las dos mitades de una marca usadas
para el reconocimiento, como lo explica el Escoliasta de la Medea de
Euripides {Sch. Med. 613, 1).^' En ese caso debemos hablar siempre
en plural: uvii^oXa.^^ Pero el termino tambien puede designar
cualquier "billete" {cfr. Ath. Resp. 65, 2),' incluso la moneda {cfr.
Platon, Resp. ll, 371b). Sea como fiiere, el examen del uso del
termino —imposible en este caso— muestra que sugiere la idea de
complementariedad y/o de correspondencia.^^

Me parece suficientemente claro, en contrapartida, que la relacion
"simbolica" no coincida propiamente con la significacion,^* a pesar
de que aij|j.poXa y armeta aparezcan en el texto practicamente con
la misma locucion adjetiva. Podemos suponerlo por dos razones:

1. la significacion pertenece tambien a la voz, y por lo tanto
es anterior al lenguaje y al alma intelectivo-volitiva.

^̂  Cfr. Montanari (1988), p. 41; Belardi, // linguaggio..., p. 82 y s.; 198 y s.
^̂  Pero aqui se presenta una dificultad: en rigor, un a\i\iPoXoi' no corresponde a uno
de los portadores de auji.poXov, pero si al otro auiipoXoi/. Simplemente los
portadores se identifican por medio de ellos.
" Cfr. Platon, Symp. 191D3-5 ; Aiistoteles, GC II4, 331a23-32; G^ 118, 722blO-
3.
*̂ Pese a lo que dice Amonio (20, 6-7; cfr. 20, 26).



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 97

mientras que la "simbolicidad" no lo es {cfr. De sensu 1,
437al2-5);

2. la relacion "simbolica" se extiende a las cosas escritas;
ahora bien, como observa Montanari (1988, p. 34), es
improbable que, para Aristoteles, la palabra escrita
signifique la oral {cfr. Sadun Bordoni, p. 43, n. 9), pues, en
ese caso, bastaria oirla para tener acceso a su significado.^'

Aunque Aristoteles no mencione en esas lineas el caracter
convencional del lenguaje, el capitulo 2 da a entender que la relacion
de correspondencia dependa de aquel de algiin modo.

Y, por otro lado, [el nombre es capaz de significar] conforme
a una convencion (KaTot Q\)v'$ti\Yix\v), porque ningun nombre
es por naturaleza, sino cuando viene a ser un avupoXov. {De
int. 2, 16a26-8)

La ultima frase es ambigua. Probablemente aij|ipoXoy es sujeto,
como lo afirma Montanari (1988, p. 142), y no un predicativo, como
normalmente se entiende. Y es posible que el sentido sea el de
"acuerdo", como traduce Angioni.*' Con esa acepcion se usa en la
PoMca \unto con awGiiKTi {Pol. Ill 9, 1280a37-9). Sin embargo, la
mencion sucesiva de los sonidos "inescribibles" o "inarticulados"
^6^01 dYpdp.|j.aTOL muestra que Aristoteles esta pensando tambien
en la correspondencia entre lo que se dice y lo que se escribe.'"
Puede ser, entonces, que para el la nocion de convencion este
implicita en la de ov\i^o\ov. El pacto en cuestion establece la
correspondencia entre "cosas escritas", "cosas en la voz" y
"afecciones en el

^' Si, estando en Budapest, preguntara a un amigo hungaro el signitlcado de algo
que supongo es una palabra hungara escrita en algun lugar, yo, que no hablo
hungaro, esperaria que no se limitase a pronunciarla en hungaro.
'"' ANGIONI, L.: Ontologia e predicagdo en Aristdteles, texto, trad, y comentarios de
L. Angioni, Textos Didacticos IFCH/UNICAMP, Campinas 2000.
"1 Pero cfr. Whitaker, p. 49, n. 24.
"•̂  Y esa correspondencia es lo que ignora quien no habla determinada lengua,
cuando dice que no conoce el significado de alguna palabra en esa lengua.



98 Topicos

Los ov[i^o\a estarian asi en una relacion de reciprocidad, pero esa
idea puede inducir a engaiio. Las "afecciones en el alma" (sea cual
fuere el significado exacto de esta expresion) son, como se ha visto,
la causa del ser del lenguaje, de modo que tendriamos una relacion
de dependencia, y no de correspondencia. Sin embargo, un pasaje de
los Elencos sofisticos aclara que la correspondencia se refiere al uso
de las palabras:

De hecho, como no es posible discutir trayendo las cosas
mismas (auTct TOI Trpdyp.aTa SLaXeyeaSai (})6pou'Tas) y,
en lugar de las cosas, nos servimos de los nombres como
correspondientes (dXXd TOLS 6v6|j.aaLy d l
Trpay|j.dTa)y cos au^PoXois) [...] {SE 1, 165a6-7)

Sin embargo, aqui es preciso tomar dos precauciones: en primer
lugar, no se debe identificar apresuradamente tales tTpdy^LaTa con
los mencionados en la linea 16a7 de De int. 1. Esas "cosas" en lugar
de las cuales los nombres se usarian como correspondientes deberian
ser, antes bien, las afecciones en el alma.

En segundo lugar, el pasaje anterior sugiere que los aij|i.poXa sean
sustitutos y no correspondientes. No obstante, puede ser que las dos
nociones no disten mucho, y es porque hay correspondencia que algo
en la voz pueda sustituir algo en el alma.

De cualquier forma, esta claro que ni la correspondencia ni la
sustitucion coinciden con la significacion, puesto que significar es
remitir, referirse a algo. A pesar de esto, algo puede corresponder a
la significacion. Pienso que esta sea solo una de las cosas que se dan
en la voz en correspondencia con algo en el alma. Los nombres
significan algo porque corresponden a cosas o sustituyen cosas que
ya de por si significan algo. Por supuesto, a la convencion le
concierne corresponder, no significar.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 99

Tal vez sea el caso de hacer explicito el hecho de que por
"significacion" entiendo sobre todo designacion.''^ Como quedara
claro mas adelante, considero que no se puede aplicar a Aristoteles
una distincion entre connotacion y denotacion, o bien, entre sentido
(Sinn) y referencia (Bedeutung), o por lo menos en los terminos de
Stuart Mill** y de Frege/' respectivamente. El ejemplo del hirco-
ciervo {rpayiXa^os), que aparece en De int. 1, 16al6, tampoco
apunta en esa direccion. No me es posible tratar aqui la cuestion de
los llamados "nombres vacios"; pero tal vez sea opoituno decir que,
a mi entender, los "nombres vacios" constituyen una clase vacia en
Aristoteles. Un nombre sin referencia seria solo un nombre por
homonimia.

No obstante, por "significar" Aristoteles no entiende una unica
cosa, y lo mismo en relacion con el lenguaje. Las palabras significan
tambien en otros dos sentidos, por lo menos:

1) La formacion del nombre puede ser un indicio de algo de la
naturaleza de la "cosa" que el designa. Por ejemplo, al definir el
reconocimiento (avayvcupLais) en la Poetica, Aristoteles escribe
que "asi como tambien lo indica el nombre ((I)s Kal jo\jvo\i.a
aiiiiaLi'eL), es un cambio del desconocimiento hacia el
conocimiento" (eis yv&oiv) {Poet. 11, 1452a29-31). Y es bajo esta
luz como debe interpretarse el ejemplo de eTraKTpoKeXTis en De
int. 2, 16a24-6. Como lo muestra Montanari (1988, pp. 107 y s .)
partiendo del Lexikon (s.v.) de Harpocracio (siglbTI d.C), ese
nombre designa un barco de armamento mixto, compuesto a partir de
dbs tipos de barcos, ^TraKTpis y KCXTIS, es decir, algo como una

''̂  Agradezco al dictaminador anonimo la sugerencia de anticipar la consideracion
que sigue, la cual, en la version original, aparecia hasta el final del texto.

John Stuart Mill, A System of Logic Ratiocinative and Inductive..., Longmans,
d e e n and Col, Londres/Nueva York/Toronto, 1956 (1843).
"̂  FREGE, F . L. G.: "tlber Sinn und Bedeutung", Zeitschrit\ fUr Philosophie und
philosophische'Kritik, 100, 1892, p. 25-50; reimpreso en M. Textor (comp.),
Gottlob Frege. Fmktion-Begriffe-Bedeutmg, Gotinga: Vandenhoek und Ruprecht
2002, pp. 23^6.



100 TOPICOS

"bricbarca" (brie + barca)', Dentro del nombre, ninguna parte
designa por separado, tal como se dice en el inicio de De int. 2; no
obstante, la formacion compuesta del nombre da alguna indicacion
de la naturaleza compuesta del propio barco, Evidentemente, esto no
pasa de ser solo un indicio. De hecho, denpminamos "peixe-boi"
[pez buey] a un animal que no es propiamente ni pez ni buey, y que
incluso es un mamifero acuatico grande,""^

2) Una palabra puede indicar algo acerca del propio lenguaje; tal
es el caso del verbo, el cual "por aiiadidura significa
(TTpoaaritiaLvei) un tiempo" y "es seiial de lo que se dice de otro"
(De int. 3, 16b6 ys.). Ahora bien, como observa Whitaker (p, 53),
presumiblemente el nombre 'tiempo' es el que significa tiempo, de
modo que esa "significacion por anadidura" es, mas bien, una
indicacion acerca del tiempo en que debe tomarse la predicacion, es
decir, acerca del 'cuando' (cfr. Poet. 20, 1457al7), Y "ser sefial de lo
que se dice de otro" es indicacion de la predicacion. No obstante, el
verbo tambien tiene una funcion designativa en la cual no se
distingue del nombre (De int. 3, 16bl9 y s,), Y hay palabras que solo
tienen funcion de indicacion; por ejemplo, la "conjuncion"
(awSeap,os) se define como una (j)(jjvf| daTijios, "sonido vocal
incapaz de significar" (Poet. 19, 1456b38 y s,), entiendase como
incapaz de designar,'*^

* El termino "brie" procede del vocablo ingles brig, que designaba una barca de dos
palos. El bricbarca era un buque de tres mastiles en el que se combinaban
caracteristicas del bergantin y la goleta, [Nota del traductor,]
'^ Como existen muchas cosas diferentes, es esencial al lenguaje poseer nombres
diferentes, Por otro lado, es normal, e incluso por razones de memorizacion, que a
las cosas emparentadas les demos nombres emparentados, lo cual depende,
obviamente, de lo que pensemos de las cosas, Mientras tanto, asi como nada nos
asegura que dos nombres determinados efectivamente designen cosas diferentes o
que un unico nombre designe una iinica cosa, del mismo modo nada nos asegura que
los nonibres emparentados designen cosas realmente emparentadas,
'''' Para los asi Uamados sincategorematicos, cfr. LESZL, W,: Logic and Metaphysics
in Aristotle. Aristotle's Treatment of Types of Equivocity and Its Relevance to His
Metaphysical Theories, Padua: Antenore 1970; p, 34,



COMENTARIO A LAS PRIMERAS UNEAS ... 101

Sea que tengan funcion designativa y/o indicativa,"* las palabras
corresponden todas, convencionalmente, a las afecciones en el alma,
y solo a partir de esa correspondencia convencional pueden
significar.

Con ese proposito, puede ser litil hacer una comparacion con la
moneda:"'

Es preciso, entonces, que todas las cosas sean medidas con
referencia a algo unitario, como se dijo antes. Y, en verdad,
eso es la necesidad (xpeia), que mantiene juntas todas las
cosas —pues si no careciesen de nada o no de manera
semejante, no habria intercambio o este no seria lo mismo—;
por ejemplo, un sUstituto de la necesidad (uTTCtAXayii
XpeLas) vino a ser la moneda, segiin una convencion (
avvQr\KT\v), y por eso se llama moneda {v6\iiu\xa), ya que
no es por naturaleza, sino por ley (dXXd v6(ia)), y depende de
nosotros cambiar [su valor] y tomarla inutil (ec^' i]\ilv
[leTapaXetv KOL TTOLfiaaL dxpiiaTou'). (£WV 8, 1133a25-
31)

Notese que la moneda es considerada un sustituto de la necesidad
(£7V V 8, 1133a28), pero no de los bienes. Ahora bien, la necesidad,
cuyo correlato es el valor, esta en los hombres, en la relacion de
estos con los bienes necesarios para la vida. Ya es facil entender
tambien como se ubica la correspondencia: lo que sucede en la
moneda —cambio del metal, del peso o del grabado— corresponde a
un cambio en el yalor/necesidad.^" Podemos usar incluso bueyes

'•* Queda por determinar la relacion exacta entre la funcion designativa y la
indicativa, pero me parece que la primera es necesariamente mas fundamental.
*" Whitaker (p. 10) teimbien menciona la moneda, pero no saca de ahi ninguna
conclusion.
^'^ Cfr. Pol. I 9, 1257a31^1: "Una vez que aparecio el medio mas extemo para
importar las cosas de que se carecia y exportar las que se tenia en exceso,
necesariamente se introdujo el uso de la moneda. En efecto, no son facilmente
transportables cada una de las cosas necesarias por naturaleza. Por eso, para los
intercambios (aXfeyds) se convino (aui^eGevTo) algo de ese tipo para que se
pudiera dar y recibir, el cual, estando el mismo entre las cosas litiles, fuese de uso
( v ) corriente para la vida; por ejemplo, el Merro, la plata o alguna otra cosa de



102 Topicos

como unidad de medida en el intercambio (segun parece, asi
acontecio en la Grecia arcaica), pero esos bueyes tambien serian
sustitutos de la necesidad. Del mismo modo, hasta podemos Uevar
una manada de elefantes a nuestros interlocutores —aludiendo a un
gracejo de Cassin^' (p. 346)—, pero no podemos Uevarles nuestra
referencia (por concomitancia) al pensamiento del elefante, o mejor,
de lo que es un elefante, sino por medio de sustitutos perceptibles,
como los nombres.

En ese sentido, las palabras propiamente no significan las
afecciones del alma, pero sustituyen, gracias a la correspondencia
instituida mediante una convencion, una determinada afeccion en el
alma, que es la significacion. Nada impide que, en nuestra ahna,
designemos afecciones de nuestra alma, o mejor, nos refiramos a
afecciones de nuestra alma," que, a su vez, pueden ser del todo
semblanzas de cosas. Quiero decir que tanto el sujeto como el objeto
de la significacion, es decir, el significado, son afecciones del alma."
Asi como en el alma hay una afeccion correspondiente a la asercion,
0 sea, la opinion, en el alma hay tambien una afeccion
correspondiente al nombre, o sea, la designacion, la cual no seria
otra cosa sino el recuerdo/anticipacion (por concomitancia) de un
pensamiento.

Sin embargo, es evidente que no es por la misma razon que la
asercion y el nombre serian correspondientes. La asercion es

ese tipo. Al principio, el [valor] se determino simplemente por el tamafto y por el
peso, pero al final, [se determino] haciendo tambien una impresion (xapaKTiipa)
para librarse de hacer la medicion. De hecho, la impresi6n se pusp como sefial de la
cantidad (TOO iToaoD atijieiov)".
5' CASSIN, B.. L'Effetsophistique, Paris: Gallimard 1995.
2̂ Esto, ademas, tal vez explique el pequeiio cambio en la expresion en De int. 1: de

"las afecciones en el alma" a "afecciones del alma".
^̂  El texto que se presento al principio no contiene esa ultima frase, pero juzgue
oportuno agregarla con base en una observacion de un dictaminador anonimo: "el
autor afirma en dos ocasiones que la afeccion del alma 'es la significacion'. Me
parece mas clara la formulacion que el autor habia empleado antes, a saber, que las
afecciones del alma son cosas 'que significan algo'. Las afecciones no son
significados, sino cosas que tienen significado, esto es, son cosas que significan
otras." Ahora bien, las afecciones son tamfc/en significados.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 103

logicamente anterior a las afecciones en el alma correspondientes a
las diversas "figuras" del lenguaje. No puedo tener ima opinion
acerca de algo sin referirme antes a ese algo. No es en balde que la
afirmacion, la cual dice algo de algo, TL KaTci TLVOS, siempre dice
algo de im nombre o de un nombre indeterminado {De int. 10, 19b5-
12). Esto no quiere decir, sin.embargo, que los nombres y los verbos
no esten siempre enmarcados en alguna figura del lenguaje, in primis
en la asercion.

De cualquier forma, no es en cuanto asertiva, sino en cuanto frase,
que la fi'ase asertiva corresponde, ella tambien, a aquella afeccion del
alma que es la designacion {cfr. De int. 4, 16b26-8; Poet. 20,
1457a23-30). De hecho, creo que Aristoteles jamas hubiera, estado
de acuerdo con la idea de Frege (p. 34) segun la cual la referencia de
una asercion seria su valor de verdad, o sea, "lo verdadero". Verdad
y falsedad son ciertamente atributos de la opinion (juicio) y—por
correspondencia— de la asercion {Met. Q 10, 1051a34-bl7), en la
medida en que haya o. no semejanza —y no, notese bien,
correspondencia— entre esa union/separacion y la union/separacion
de las cosas {De int. 9, 19a33). Pero como tal, la fi^se asertiya no
designa la union/separacion en el alma. De hecho, dado que, para
que haya un par de aserciones contradictorias, es preciso afirmar y
negar lo mismo de la misma cosa {De int. 6, 17a25-37; DA III 3,
427b5-6), el par de aserci^ones contradictorias no designa cosas
diferentes,^'' o rnejor, no corresponden a designaciones diferentes.
No obstante, es evidente que una asercion y su contradictoria
corresponden a cosas diferentes en el alma, a saber, a opiniones
opuestas. Una vez mas, lo que designa la union o la separacion es,
respectivamente, el nombre 'union' y el nombre 'separacion', asi
como es el nombre 'verdad' lo que designa la verdad." La asercion

'•* Tambien De Rijk (p. 85) insiste en la importancia de ese hecho, pero obtiene
conclusiones inaceptables que, sin embargo, no puedo discutir aqui. •
' ' Lo que no implica rechazar la formulacion de Tarski: "A'es verdadero si y
solamente sip", donde Xes el nombre de la proposicion/? (TARSKI, A.: "The
Semantic Gonception of Truth and the Foundations of Semantics", en HARNISH., R.
(comp.): Basic Topics in the Philosophy of Language,- N.J.: Prentice Hall,
Englewoods Cliffs 1994, pp. 536-570; primera edicion en Philosophy and
PhenomenologicalResearch, vol. IW, \944).



104 T6PIC0S

no es solo un decir algo (4)daLs), sino un decir algo de algo {De int.
5, 17al7 y s.), y por eso la fi-ase puede no tener ningun verbo {Poet.
20, 1457a26-7), a pesar de que toda asercion tiene verbo {De int. 10,
19b 10-12). En fin, las afecciones en el alma a las que corresponden
las aserciones no son solo designaciones, sino designaciones de
designaciones,^* lo que no es posible hacer con designaciones
solamente.

ev TT)

Pero, finalmente, ,̂que vienen a ser exactamente esas "afecciones
en el alma"? Nada nos autoriza a identificarlas de antemano con los
pensamientos. Por lo demas, si fuese asi, ,̂por que Aristoteles no
habria dicho simplemente vormotTuv, como lo hace en la linea 10
(v6r|(ia)?

Si es verdad que los pensamientos estan entre las "afecciones en el
alma", creo, con base incluso en DA I 4, que la expresion debe
abarcar por lo menos los deseos, en los que incluyo las emociones.
Ademas, creo que el termino 'afecciones' debe entenderse
genericamente como 'acontecimientos' {cfr. 408b9-10)," como lo
sugiere Fedier^* (p. 38), de modo que la expresion podria traducirse
como "las cosas que acontecen en el alma", o mejor aun, las cosas
que acontecen en el hombre. Como dice Aristoteles, no es
propiamente el alma quien experimenta piedad, o aprende o razona,
sino el hombre por medio del alma (408b 14-15a).

'* Cfr. CELLUPRICA, V.: "Logica e semantica nella teoria aristotelica della
predicazione", Phronesis, vol. 32, no. 2,1987, pp. 166-187; p. 168.
'^ Lo que es frecuente en la Poetica, en la que tambien Trdeos y iTdSTiiia equivalen
muchas veces el uno al otro, e incluso probablemente en la definicion de tragedia
{Poet.d, 1449b28; 14, 1453bl6-22; 1454al2-13; 24, 1459blO-ll; 25, 1460bl2;
cfr. Met. A2\, 1022bl9-21). Acerca de la celebre KctGapais, remito a mi
"Depurando as interpretaijoes da kdtharsis na Poetica de Aristbteles", Sintese,
voL 31, no. 99, 2004, pp. 13-25.
5' FEDIER, F. : Interpretations, Paris: PUF 1985.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS .,, 105

La ampliacion de las "afecciones del alma" a los deseos es,
naturalmente, simetrica a la inclusion en las "cosas en la voz" de las
otras figuras del lenguaje, que no corresponden, o por lo menos no
en cuanto tales, a un conocimiento o una opinion, mas corresponden,
por asi decirlo, a ciertas actitudes nuestras frente a las cosas que la
eapacidad cognitiva nos presenta, A mi me parece que la expresion
"afecciones en el alma" abarca incluso hasta ciertos movimientos
corporales sin los cuales los deseos, asi como los propios
pensamientos, no ocurren en los seres humanos, A pesar de que
presentan el mismo tipo de construccion, es muy diferente la funcion
del locativo en las expresiones Tot kv TT) (j)a)yti y Ta kv TT] ^vxf\
TTa9i]|j,aTa, La voz es materia, mientras que el alma es forma. No
obstante, como sucede con las palabras, las afecciones tambien
tienen un aspecto material, o no habria posibilidad de que hubiera
correspondencia. Me explicare,

Como lo nota Sadun Bordoni (p, 86), el pensamiento humano
consiste en una serie discontinua de actos intelectivos (cfr.
Met. 0 6), la cual corresponde a la discontinuidad del lenguaje, Por
lo demas, segiin las Categorias, el discurso esta entre las magnitudes
discretas (Cat. 6, 4b32-36), Desde el punto de vista material, los
a{i|iPoXa no son solo sonido o voz, sino constituyen una serie de
sonidos vocales consecutivos que resulta de la articulacion, Por eso
no descarto que en la expresion Td ev TTJ (jjcovfj se sobreentienda
iTd9Ti|iaTa.5' Ahora bien, .̂como podria haber correspondencia
entre, por un lado, "las cosas en la voz" y, por el otro, algo
absolutamente incorporeo como el pensamiento? Como
movimientos, .̂pueden corresponder aquello que es actividad y la
actividad de ningun cuerpo (cfr. Met. Q 6, DAI 4, III, 1115)?
Sucede que el pensamiento humano no consiste solo en una serie de
actos intelectivos, sino tambien implica una secuencia de
movimientos corporeos. Nunca se piensa sin apariciones (DA III 7-
8; DMR I), y las apariciones son movimientos (DA III 3), Esa
secuencia de afecciones en el hablante es a la que debe corresponder
la secuencia de afecciones en la voz (que, por cierto, tambien esta en

' ' Cfr. Poet. 25, 1460bl2: TrdBTi TTIS Xe^eus, "modificaciones del lenguaje". Las
letras son denominadas de TTCISTI de la voz en Probl. X 38-39, 895a4-14,



106 TOPICOS

el hablante). Y es gracias a esas imagenes que podemos recordar y
luego designar —desde luego, por concomitancia— nuestros
pensamientos.

[4] KQL Tot Ypact)6|j.eva T&V ev

A continuacion se propone una analogia en la que TOL kv TTJ
constituye el termino medio en dos ocasiones. La relacion
"simbolica" entre TCI ev Tf] (})a)vfj y TOI ev Tfj ^\lvxx^ TTa9Ti[iaTa es
la misma que hay entre TO Ypa4)6|ieva y TQ ev Tfi <})covfi; por lo
tanto, debe haber transitividad. Si a los acontecimientos en el alma
corresponden los dichos, y a los dichos corresponden los escritos, a
los acontecimientos en el alma pueden corresponder los escritos
tambien, sin pasar por los dichos. Por Io menos en cuanto al uso, no
hay jerarquia entre lo oral y lo escrito; esto permite incluso que se
extienda la consideracion de Aristoteles a escrituras no alfabeticas o
silabicas.

Si hay correspondencia, es necesario que haya algo en comun, y en
comiin con los tres. Gonviene subrayar que si la eleccion del objeto
qiie da origen a los ov[i^oXa QS arbitraria, no es arbitraria la
correspondencia .entre las dos mitades, las cuales tienen algo en
comun, a saber, por lo menos el trazo de la linea que las divide.*°

En el caso del lenguaje, ese algo en comun se encuentra en los
movimientos O' series de movimientos. Y el movimiento es un
perceptible comun {DA II 6). Nuestra triada no esta constituida por el
triangulo fonico-mental-grafico, pero si por tres series paralelas de
afecciones, fonica-intema-grafica, todas ellas con el piano de fondo
de lo mental y sobre algtiri soporte material.

*" Digo por lo menos porque, segun parece, podian tambien formar una figura unica.
Por otra parte, el objeto escogido arbitrariamente es solo la matehalizacion de una
complementariedad anterior entre las partes del pacto.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS UNEAS . . . 107

[5-6] Kai d)CTTT€p ou5e Ypd^i|j.aTa Trdaiv TO avTa, ov8k (})a)val a l

La siguiente frase normalmente no suscita grandes discusiones;
muchos ni siquiera distinguen entre Ta ev TTI <i>^vr[ y (})a)vaL, como
tampoco entre TO Ypa4)6tieva y ypdiiiiaTa. La mayor parte de los
comentaristas ve ahi la diversidad de las lenguas; sin embargo, en
esta ocasion no parecen estar en cuestion las palabras, sino las letras.
No obstante, no creo que Montanari (1988, p. 38) tenga razon en
identificarlas solo como \os-singoli suoni [sonidos individuales] y
sus grafias correspondientes, pues existian tambien signos escritos
silabicos (y Aristoteles podia tener conocimiento de ello), en los que
una sola senal grafica puede corresponder a mas de una letra
proferida, y tambien una letra alfabetica puede tener una unica serial
grafica para lo que, en otra, es preciso usar dos. Por ejemplo, paralo
que los griegos escribian con ^P, nosotros debemos usar P y S.*'
Aristoteles si puede estar pensando en esas cosas, pero
presuponiendo ya la articulacion. Sin embargo, si los sonidos vocales
en 16a5 son articulados, no necesariamente son palabras, y lo mismo
vale para los caracteres.

De cualquier forma, la presente afirmacion no choca con HA 19,
donde se dice que los hombres emiten la misma voz (notese el
singular), pero no la misma "inflexion", StdXeKTOs (536b 19-20)."
La voz de los animales es siempre la misma dentro de un mismo
genero. Lo que varia, segun los lugares, es la voz' en las
articulaciones (536b8-9), lo cual no constituye una peculiaridad de
los hombres, pues se encuentra en los pajaros tambien.*^ Por cierto,
cuando Aristoteles afirma que la SidXeKTos es propia de los
hombres, la asercion tal vez este limitada al genero de los viviparos.

^' Aristoteles era consciente de que 4* esta compuesta partiendo de Z [Poet 21
1458a9-10).

*- Cfr. LABARRIERE, J.-L.: "Le Caractere musical de la voix chez Aristote. .Apotasis,
melos, dialektos", Philosophie Antique, vol. 2, 2002, pp. 89-108; p. 102 y s.
^̂  A diferencia de Whitaker, pp. 50 y s.



108 TOPICOS

Si la diversidad de los sonidos vocales depende de la articulacion,
no queda claro si esta depende, a su vez, de la convencionalidad.

Normalmente se identifica la articulacion con la convencionalidad,
asi como la diversidad con lo convencional, y la identidad con lo
natural {cfr. Chiesa, p. 208). Ahora bien, la articulacion y la
diversidad no son algo propio del discurso humano, mientras que la
convencionalidad si lo es. Los pajaros conocen la SidXeKTOs —por
ende, la articulacion— y la diversidad de las voces, pero no la
convencionalidad. No obstante, Aristoteles admite la existencia de la
ensefianza del canto entre los pajaros {HA\M 9, 536b 17-19).
Entonces, ^.reconoce o no una convencionalidad en las SLoXeKTOL de
los pajaros? No se puede saber de cierto, pero tiendo a creer que la
convencionalidad no co încide ni con la diversidad ni con la
articulacion. En ese caso, la no naturalidad de las lenguas no
coincide con la no universalidad de ellas. Ackrill {ad loc) observa
con razon ese hecho, mas se equivoca en atribuir tal identificacion a
Aristoteles, el cual ni siquiera habla de convencion aqui.

Hay independencia entre lo natural y lo universal, entendido este
como "en todos los casos". En GA V, Aristoteles se ocupa en forma
explicita de la variabilidad de ciertas caracteristicas naturales
accidentales (1, 778a32-4; cfr. cap. 7). Por ejemplo, por naturaleza
todos tenemos un determinado color de ojos, pero no todos los
hombres tienen el mismo color de ojos. En efecto, es en vista de algo
que tenemos ojos, pero no es en vista de nada que nuestros ojos
tengan ese color. Y lo mismo sucede con la voz: tenemos voz en
vista de algo. pero que nuestra voz sea mas aguda o mas grave no es
en vista de cosa alguna. Por otra parte, todos los seres humanos
podrian hablar la misma lengua —Alejandro podria haber dominado
el mundo entero e impuesto el griego a toda la humanidad— y no
por ello esa "lengua general" seria menos convencional.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LiNEAs ,,, 109

[6-7] wy |j.eyTOL ravTa a r n i e t a TTpcaTajs, ravra TrdaL TTa6T|ji,aTa

Asi, pues, hemos llegado a la frase de la discordia. Antes que nada,
es necesario establecer a que se refiere el Tavra de la linea 6,
Pepin^ prefiere relacionado con el Ta ev TTJ (t)a)yfj de la linea 3,
admitiendo precisamente que, en rigor, deberia retomar el 4)U)yaL de
la linea 5 —el neutro se explicaria por una atraccion de ur][i.ela—,
Ahora bien, TaOTa puede referirse tanto a ^iiiva'i como a
Ypd^L îaTa, lo cual explica mas facilmente la presencia del neutro,
mientras que Montanari (1988, p, 44) observa que es imposible que
estos sean considerados "senales de las afecciones del alma", porque
las letras tomadas individualmente son, para Aristoteles, asemanticas
(cfr. Poet. 20, 1456b22 y s,), Tambien segiin Montanari, el TaDTa se
relacionada con TOL kv TT\ (fjwvfj, asi como con Td ypa(\)6[ieva. No
obstante, el ravra puede referirse a (jjwvai y a ypd\i\iaTa si se
sobreentiende que estos ahora designarian las. palabras dichas y
escritas, a las que se Ilamada, en una especie de metonimia, con el
nombre de los elementos materiales de ellas mismas, Esto hace que
sea irrelevante establecer si TaOTa retoma (})a)i'aL/'ypd^ni,aTa o Td
ev Tfi ^uivf\/Ta Ypa4)6|ieya, En todo caso, el TauTa se usa para las
palabras en general, dichas y escritas.

Pasemos a la cuestion mas delicada, o sea, las diferentes lecciones:
TTpwTtoy, TTpcoTcos, TTpuToy, En realidad, TTpcoTcoy es una emendatio
de Minio-Paluello; sin embargo, se basa en las traducciones siria,
armenia y latina, que son anteriores a todos los manuscdtos en

^ PEPIN, J,: "ZunPoXa, arijieTa, opoiufiaTa, A propos de De interpretatione 1,
16a3-8 et Politique VIII 5, 1340a6-39'", en WIESNER, J,: Aristoteles Werk und
Wirkung, vol, I: Aristoteles und seine Schule, Berlin-Nueva York, 1985, p, 22^4 ,



110 TOPICOS

griego existentes. Aun mas, como observa Montanari (1988, p. 48;
cfr. 1984, p. 57-58), se fiinda incluso en la tradicion griega misma; a
saber, en el codice R {Vat. Barberianus Gr. 87, siglo X), asi como en
un fragmento del comentario perdido de Olimpiodoro (siglo VI d.C.)
que un comentarista sirio nos ha transmitido. Hay vestigios del
genitivo plural incluso en el comentario de Amonio (24, 5 y s.). Para
Montanari, se habria introducido el adverbio —sin necesidad— para
ajustar el texto a la interpretacion de Amonio, aunque tuvo como
resultado que se abrio espacio a otras interpretaciones mas.

Se ha discutido mucho al respecto. No veo elementos decisivos
para preferir alguna version, pero me inclino a pensar como
Bninschwig^ en que es necesario reinterpretar el testimonio de
Amonio. Brunschwig apunta que Amonio en verdad habria leido el
genitiyo plural y lo habria escrito en su comentario, pero que su
posicion en el texto lo incomodo hasta el punto de cambiarlo de
lugar para ponerlo cerca del .wv: coy TrpuTuv (24^ 6). En otras
palabras, Amonio no habria considerado el genitivo plural como una
buena version; por el contrario, un adverbio en ese preciso lugar —
opina Brunschwig— no produce problema alguno.

Sea como fiiere, la misma interpretacion de fondo se impone tanto
en el caso del genitivo plural —leido como si hubiese una atraccion
hacia el relativo: TrptiTa wv—, como en el caso de una forma
adverbial —TrpojTCJS o TTpcjToy—. Y si bien lo hago con reservas,
adopto en lo esencial la interpretacion tradicional, que se remonta a
Amonio (17 y s ) : las palabras serian primeramente senales de las
"afecciones del alma", y secundariamente, sefiales de los d

Status quaestionis

Al exponer el status quaestionis, Whitaker (p. 18) observa qiie
hasta hoy se han propuesto tres interpretaciones principales. Los que

^̂  BRUNSCHWIG, J.: "Le Chapitre 1 du De interpretatione. Aristote, Anunonius et
nous», XIII Symposion Aristotelicum 9,1993 (inedito).



COMENTARIO A LAS PRIMERAS UNEAS ... I l l

las proponen concuerdan en que el sentido de la frase es: "las
palabras son primeramente seiiales de las afecciones en el alma". El
desacuerdo esta en decidir si "primeramente" califica a palabras, a
senales o a afecciones. En realidad, es preciso agregar a esas tres una
cuarta, aun cuando solo haya sido esbozada por su autor.

La primera interpretacion es la de Amonio (17 y s.): considera que
"primeramente" se refiere a "afecciones del alma". Las palabras
serian primeramente seiiales de los pensamientos (interpretando asi
"afecciones del alma"), y secundariamente sefiales de otra cosa, esto
es, de los tTpdy|i.aTa.

La segunda es la de Kretzmann,^* a quien sigue Pepin: adoptando
TTp(j|jTa)s, cree que el adverbio se refiere a 'seiiales'. Los spoken
sounds —asi entiende TO ev Tti <t)a)yfi— serian primeramente
senales, y secundariamente, no sefiales de otras cosas, sino cnjtipoXa
de ellas.

La tercera interpretacion es la de Belardi :̂ ^ tambien adopta la
forma adverbial y la relaciona con las "cosas en la voz" (asi como
TaOTa), en el sentido de que primeramente ellas son las senales de
los pensamientos, y secundariamente otras cosas serian seiiales de
ellas, vale decir, los escritos.^*

La cuarta es la de Montanari (1988, p. 45): defensbr del genitivo
plural, encuentra que los iTpciiTa son "elementos constitutivos" de las
afecciones en el alma, es decir, algo asi como los "primeros
pensamientos".

^ KRETZMANN, N. : "Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention", en
CORCORAN, J. (comp.): Ancient Logic and Its Modem Interpretations, Dordrecht-
Boston: D. Reidel 1974, p. 3-21.

" ' BELARDI, W.: "Riconsiderando la seconda frase del De interpretatione", Studi e
saggi linguistici, vol. 21, 1981, p. 79-83.

^^ Belardi observa, ademas, que iTpuTus aparece por primera vez en Aristoteles y
que con frecuencia lo usa no como grado superlativo, sino como comparativo,
oponiendose a SeuTepus (p. 81; cfr. ENVlll 1, 1158b31).



112 T6PIC0S

La interpretacion de Belardi se excluye a priori si, como sostengo,
TaOTa retoma ra kv TTI (t)a)vf)/Td Ypa(t)6|i.eya o 4)a)yaL/ypd|j.|i.aTa.
En efecto, si el demostrativo se esta usando tanto para las cosas
dichas como para las cosas escritas, no se puede pensar, como lo
hace Belardi, que las sefiales de los pensamientos serian
primeramente las cosas dichas y secundariamente las escritas.

En contra de la de Montanari es preciso decir que aqui todavia no
se ha hecho —por lo riienos no explicitamente^- la distincion entre
con composicion y sin ella, que aparece en seguida.^' Y
precisamente la frase asertiva es significativa de afecciones del alma.
Ademas, la semejanza con las- cosas parece valer tambien para las
aserciones, como da a entender el capitulo 9, por lo menos para las
verdaderas {cfr. 19a33: 6p.oLCi)s ol Xoyoi dXr|6eLS' ugTTep TO
TTpdyiiaTa). De algun modo tambien vale para las falsas, puesto que
los contradictorios afirman y niegan lo mismo de la misma cosa (De
int. 6, 17a34-7).

En cuanto a las dos primeras interpretaciones, sea cual fiiere la
lectio correcta, creo que en el fondo no son incompatibles. En la
medida en que los ov[i^oXa presentes en la voz no dejan de ser
voces (esta es la materia de ellos), tendrian efectivamente dos
relaciones distintas con las afecciones en el alma; por lo tanto, es
legitimo sostener que los sonidos vocales, que de por si son sefiales,
son en consecuencia ov\i^o\a. Por otro,lado, es igualmente legitimo
concluir que aquello que es sefial de las afecciones del alma, sea
tambien, de algun modo, sefial de las cosas, en la medida en que hay
afecciones que son, a su vez, semblanazas de las cosas.

^' A proposito, encuentro contradictorio que Montanari, vinculando TauTa a TU kw
Tf) ^h)vr\ y Tci 7p(i4)6|ieva —que, tambien segun el, no se limitan a nombres y
verbos (p. 35)— y no considerando "afecciones en el alma" como sinonimo de
•pensamientos", pretenda que aqui se trate de algo asi como los "primeros
pensamientos". Por lo demas, ^por que deberia haber un paralelo, como pretende
Montanari, entre los "primeros pensamientos" y los caracteres y los sonidos vocales,
que tambien sedan elementales, si estos, para Aristoteles, son asemanticos (en el
piano del discurso)?



COMENTARIO A LAS PRIMERAS UNEAS ... 113

Sin embargo, es bueno precisar el sentido posible de las primacias
mostradas. Por ahora, me limito a la primacia de la sefial sobre su
correspondiente, de que ya he hablado.

Kretzmann (p. 7-8) hace mucho hincapie en la diferencia entre
CTij|iPoXov y or\\ieiov, pero en terminos discutibles. Para el, lo
primero seria una indicacion natural, mientras que lo segundo, una
indicacion artificial. Como paradigma del aiJ|iPoXoy y del arnietov,
Kretzmann (p. 8) adopta, respectivamente, la marca de identidad y el
sintoma medico. Ahora bien, ya se vio cuan inadecuada es la idea de
sintoma para determinar la significatividad de la voz. Pero lo que es
mas problematico es que Kretzmann parece sobrentender que los
sonidos vocales, al pasar a ser aufipoXa, dejan de ser or\\iela, pues'
esta seria su fiincion primaria. Sin embargo, y Kretzmann es

• consciente de ello {cfr. p. 7), a continuacion, en el mismo tratado se
dice que los nombres y las fi-ases son capaces de significar. Quiero
decir que las palabras significan las afecciones del alma no porque
sean todavia 'sonidos vocales', sino porque son ya ov\i.^o\a.
Kretzmann cree resolver el problema distinguiendo significacion
natural y significacion artificial, y que esta ultima coincidiria con la
"simbolizacion"; sin embargo, la significacion es siempre natural.

Una vez mas puede ser litil la comparaeion con la moneda. En si
ella no vale nada, pero si vale por su eventual valor de uso. Depende
de nosotros que la moneda llegue a valer o que deje de valer, o que
Uegue a valer tanto o que deje de valer tanto {cfr. ENV 8, 1133a31).
No obstante, no existen en realidad dos maneras de valer, una natural
y otra legal. Valer, digamos, es de por si valer por naturaleza, pues el
valor esta determinado por las necesidades comunes de los hombres.
Pero hay un modo de hacer que algo sustituya legalmente el valor de
las cosas para nuestra vida.

Del mismo modo, el caracter convencional del lenguaje tampoco
modifica la significacion en el alma. Con el lenguaje cambia
solamente quien significa y lo que es significado, pues no es mas el
animal irracional al sefialar y no es mas la percepcion de lo
placentero y lo doloroso que se va a sefialar. En realidad, cambia
tambien la sefial. En el caso de la voz se trata de un sonido, mientras



114 Topicos

que en el caso del lenguaje es una serie de modificaciones hechas a
voluntad en ese determinado sonido que es la voz. Esta claro que ese
cambio es necesario para atender a las "nuevas" exigencias de
significar por concomitancia pensamientos y voluntades. Por cierto,
aunque no haya ningiin elemento seguro para afirmarlo, es probable,
incluso por la continuacion del texto, que la significacion que aqui se
trata sea la designacion.

En suma, lo que la interpretacion de Kretzmann tiene de verdadero
no invalida lo esencial de la interpretacion tradicional de Amonio, a
saber, que "primeramente" se refiere a "afecciones del alma".

Sin embargo, el hecho de que Aristoteles diga que las afecciones
del alma son las mismas para todos puede producir cierto embarazo.
Ahora bien, los juicios de los hombres son ciertamente diferentes
(pero no necesariamente todos, o mejor, tal vez necesariamente no
todos). Aristoteles no puede estar diciendo lo contrario.^" No
obstante, todos tenemos esencialmente las mismas capacidades
cognitivas y desiderativas, y es eso lo que hace posible la
comunicacion y el lenguaje. Todo aquello que se puede entender
pueden entenderlo —y decirlo— todos, lo cual no impide que
alguien efectivamente ignore algo entendible {cfr. Met. Q 10,
1051b22-8).7i

[7-8] Kal uy TaCiTa 6|iOLCi)|i.aTa J\pay\iaja Ti

Asi, pues, pasamos a la cuestion de la relacion de las afecciones
con los TTpdyiiaTa. Al respecto, recordemos que solo aqui la palabra
castellana 'cosas' corresponde a un TTpdy^aTO en el texto griego. En
cuanto al fi8r| de la linea 8, De Rijk (p. 20, n. 55) toma ese 'ya' en el

™ Cfr. ANGIONI, p. 98-99.

^' Vease el caso del ciego de nacimiento en relacion con el nombre 'color' en Phys.
I l l , 193a3-9.



COMENTARlOALASPRIMERASLiNEAS ... 115

sentido de "sin mas discusion", traduciendolo por 'ciertamente', lo
cual me parece aceptable.''^

Es importante observar, como lo hace Charles^^ (p. 42, n. 9), que
Aristoteles no dice que todas las afecciones en el alma sean
6p.0Ld)|i.aTa de TrpdyiiaTa —por cierto, aqui la expresion cambia
ligeramente hacia "afecciones del alma". Pero antes de ver de que
afecciones se trata, es preciso examinar el termino 6̂ LOL0)|i.a, a fin de
establecer en que sentido las palabras pueden ser secundariamente
seiiales de los

Del termino ojioLco îa, no muy fi"ecuente en Aristoteles, ademas de
esta solo se pueden contar nueve apariciones mas en el Corpus, y
ninguna de ellas permite distinguirlo de liiiiTi^ia, pace Pepin. Por el
contrario, una de ellas, en Pol. VIII5, sugiere una total
identificacion.^''

No puedo detenerme en la cuestion de la imitacion, o mejor dicho,
de la simulacion, que ya he tratado en diversos trabajos anteriores.
pero es preciso observar que un HLnr||j.a no es necesariamente un
artefacto, pero si alguna propiedad (en sentido amplio) que una cosa
tiene en comiin con alguna otra, y por medio de esa propiedad
identica en ambas, esa cosa puede ser tomada como si fuese la otra.
Asi, seria solo por una simulacion que los Trpdy^aTa son
significados por las "cosas en la voz" y por las "cosas escritas".

'^ Pero ya me parece diferente el caso de ou... T\bx\ tnDe int. 9, 19a39, al cual De
Rijk remite.

'^CHARLES, D.: "Aristotle on Names and Their Signification", en EVERSON, S.
(comp.): Companions to Ancient Thought: 3 Language, Cambridge: Cambridge
University Press 1994, pp. 37-73.
' ' ' Solo estando deliberadamente en contra se puede evitar constatar la equivalencia
absoluta de las expresiones (ii|iri)iaTa TQIW rfiibi' y 6p.oiu(iaTa TUV qGciJu en
1340a34-40.



116 TOPICOS

En ese sentido, las afecciones del alma no son un intermediario
entre las palabras y las cosas, como sugiere Amonio, situando a
Aristoteles entre los estoicos (17, 24-28; 24, 1-10). Por
consiguiente, no se trata, pace Cassin^^ (p. 93), de establecer una
transitividad, puesto que las relaciones no son exactamente del
mismo tipo.

De cualquier forma, esta claro que los TTpdyiiaTa no coinciden ni
con los 6|j.0Lcj|j.aTa ni con el alma que los posee, o no tendria
sentido hablar en b\x.ovili\iara. ,̂Pero cuales "afecciones del alma"
pueden ser consideradas semblanzas de las cosas? ,̂Y que son
exactamente esos

En esta ocasion, las afecciones en cuestion se pueden buscar solo
del lado de la capacidad cognitiva, pues no veo como el deseo en
cuanto tal pueda ser semblanza de las cosas. La tendencia dominante
es a identificar esas afecciones con los voi^iiaxa, incluso porque se
los menciona a continuacion en el texto. Y esto tiene sentido si
recordamos Pol. 12. En efecto, mientras que un perceptible puede
ser placentero o doloroso, solo algo inteligible puede ser bueno o
malo. Una accion, un caracter o un modo de vida son cosas que
entendemos, precisamente si lo hacemos a traves de las cosas que
percibimos. En pocas palabras, las afecciones. del alma son
ciertamente pensamientos. ,

Con respecto a la interpretacion de Montanari de las lineas 6-7,
vimos que no era el caso excluir a priori uniones y separaciones de
pensamientos —por lo demas, TTpay îa puede designar tambien
"estado de cosas" {cfr. Met. 0 10, 1051b4-5; Cat. 5, 4a34-bl)—.
Pero hay que tomar una precaucion: la opinion (o juicio) en el alma y
la asercion en la voz, que consisten en una union/separacion, tienen
entre ellas una relacion de correspondencia (excepto en el caso de la
mentira, obviamente), y no de designacion. No obstante, dado que no

''- C.ASSIN, B.: Aristote et le logos, Paris: PUF 1997.



COMENTARlOALASPRIMERASLiNEAS ... 117

podemos tener opinion ni afirmar sin referimos a algo, o mejor
dicho, a dos cosas, hay designacion tambien en la opinion/asercion.
La designacion (o designaciones) es la misma para la afirmacion y la
negacion contradictorias, es decir, es la misma tambien para la
asercion falsa, de modo que tambien la asercion falsa tiene
semejanza con las cosas. Sin embargo, solo la opinion/asercion
verdadera tendra tambien semejanza con el estado de cosas como tal,
por el hecho de imir lo que esta unido y de separar lo que esta
separado. Asi, es por los terminos que se encuentran unidos o
separados en la opinion, y no por la propia union/separacion, que la
opinion puede formar parte de las afecciones del alma que son
semblanzas de las cosas. En ese sentido, el presupuesto de la
posicion de Montanari no esta del todo equivocado.

En fin, las afecciones en cuestion en esas lineas son probablemente
los pensamientos que estan "aislados" o que entran en las
uniones/separaciones.

Pero existe una dificultad: ,̂por que los pensamientos serian
semblanzas de cosas, o en su caso, de inteligibles, si Aristoteles no
se cansa de repetir que, por lo menos en acto, la inteleccion es
identica a lo inteligible (Dy4 III 7, 431al-5; 8, 431b20-8)? Ahora
bien, si hay una coincidencia efectiva en acto entre inteligible e
inteleccion, asi como entre perceptible y percepcion —y los entes
son perceptibles o inteligibles—, Aristoteles no estaria autorizado a
considerar las intelecciones "semblanzas de cosas",''* y las palabras
serian sefiales de las cosas inteligibles, sin mas.

^* Pace PoLANSKi, R., KuczEWSKi, M.: "Speech and Thought, Symbol and
Likeness: Aristotle's De Interpretatione 16a3-9", Apeiron, XXIII-l, 1990, p. 51-
63; p. 55. Me parece corhpletamente inadecuada la idea de una "transferencia de
forma". Form-transferring, propuesta por Charles (p. 42 y s.; cfr. WHITAKER, p. 14),
la cual presupone (erroneamente) que la inteleccion funcione como la percepcion.
Al respecto, vease NORMAN, R.: "Aristotle's Philosopher God", en BARNES, J.,
ScHOFELD, M.,' SORABJI,' R. (comps.): Artictes on Aristotte. 4, Psychotogy and
Aesthetics, Londres: Duckworth 1979, p. 93-102; p. 96. En la misma linea de
Norman, ZINGANO, M.: Razao e Sensagao em Aristoteles. Um ensaio sobre De
anima /// 4-5, Porto Alegre: L&PM 1998.



118 TOPICOS

Sucede, sin embargo, que hay entes que, por asi decirlo, son tanto
perceptibles como inteligibles. Estos no coincidiran, en acto, ni con
la percepcion ni con la inteleccion, aunque lo que tienen de
perceptibles coincida en acto con la percepcion y lo que tienen de
inteligibles coincida en acto con la inteleccion. Me refiero,
naturalmente, a los compuestos:

Una vez que son cosas diversas la magnitud y el ser para la
magnitud (TO p.eye9ei elvat), asi como el agua y el ser para el agua
—y asi en muchos otros casos, pero no en todos, pues en algunos es
la misma cosa—, se discrimina (Kpivel) el ser para la came y la
came o bien mediante una [capacidad] diferente, o bien [por la
misma] de un modo diferente. En efecto, la came no es sin materia,
pero, exactamente como el achatado [i.e. de la nariz] (TO QLIIOI'),

[es] esto en esto. Ahora bien, se discriminan mediante la capacidad
perceptiva lo caliente y lo frio, de los cuales la came es una
determinada proporcion (Xoyos), pero es por alguna otra [capacidad
de] [...] que se discrimina el ser para came {DA III 4, 429b 11-8).^''

Por "cosas sin materia" no se debe entender solo el primer motor
inmovil, sino todas las formas inteligibles {Met. Z 7, 1032b 13-4),
presentes en todas las categorias. A esas se las designa sin mas. El
problema es que las cosas que tienen materia no son solo inteligibles,
lo que hace que los pensamientos sobre estas sean solo semblanzas.''*
Se es verdad que Aristoteles en el pasaje antes citado distingue entre
la magnitud y el ser para una magnitud, de algiin modo ambos son
una sola cosa {afr. MA 1, 701bl7-22). Asi, solo es de cierto modo
que la inteleccion y la percepcion coinciden con los TTpdy^aTa que

^̂  Cfr. DA in 5, 430a3-5: "En efecto, en lo que dice respecto de las cosas sin
materia, lo que se piensa (TO l^oouv) y lo que es pensado (TO i/ooufievoi/) son lo
mismo, pues la ciencia contemplativa (eTTiCTTriiiTi f) 9eupT)TiKT|) y lo que asi se
puede saber (TO OVTUS emaTTiTov) es lo mismo."
^̂  El hecho de que Aristoteles sugiera la existencia tanto de formas perceptibles
como de formas inteligibles {cfr. DA III 8, 432a3^31b28) no debe hacemos
suponer que existan dos materias: una "imperceptible" para la percepcion y una
"ininteligible" para la inteleccion. Por el contrario, una forma puede funcionar como
materia para la otra.



COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS ... 119

son tanto perceptibles como inteligibles.^' En todo caso, no es
porque el pensamiento se conciba como una "imagen mental" que
eventualmente puede considerarsele ima semblanza, como sostiene
Ackrill (p. 113).

Por otro lado, si se requiere una razon para suponer que las
"afecciones del alma" coinciden con los pensamientos, es preciso
recordar que jamas pensamos sin una aparicion. En ese sentido, me
parece legitimo incluir las apariciones entre las cosas designadas:
ellas seran siempre codesignadas. O mejor dicho, son los
pensamientos que seran codesignados, o mejor todavia, que seran
designados por concomitancia, si es verdad que la designacion
depende de nuestra capacidad de recordar —y solo por
concomitancia recordamos las cosas inteligibles. Es mas, las cosas
sin materia no constituyen una excepcion a la necesidad de una
aparicion —por lo demas, una misma aparicion puede servir a varios
pensamientos, como lo muestra De mem. 1. Ahora bien, una vez que
incluso hasta las cosas sin materia no pueden pensarse sin una
aparicion, estas tambien son tratadas en el alma como se trata a los
compuestos. Por eso mismo pueden ser designadas por
concomitancia.

Ahora se entiende, finalmente, por que para mi no se puede
atribuir a Aristoteles una distincion entre connotacion y denotacion,
0 entre sentido y referencia. El nombrar aristotelieo es, sin duda,
referencial, pero la referencia es a los foiip.aTa, junto con los
cj)avTda|iaTa que permiten la identificacion de esos voi^^aTa, los
cuales coinciden en acto con los vor\Td. Ahora bien, es solo por
simulacidn que nombramos las cosas dotadas de materia, que por
tanto son tambien perceptibles. Y tal concepcion me parece superior
a la distincion atribuida a los estoicos entre el significado

^' Esas cosas, aunque unitarias —ya que es unitario todo lo que se piensa y que se
percibe {Met. A 6)—, no son "simples", como, por cierto, no es simple nuestra alma
cognitiva, a diferencia del primer motor inmovil {Met. A 1, 1072a32). Y tampoco
coincidimos con nuestra propia capacidad cognoscitiva.



120 TOPICOS

{oy]\iaiv6[ievov) y el "portador del nombre" (TO rvyxoivov),^° pero
ese es tema para otro estudio.

Traduccidn: Jose Alberto Barrandn Cedillo
Revision tecnica de la traduccidn: Ricardo Salles

*̂  SEXTO EMPIRICO; Adversus mathematicos Vliri 1-12 (A.A. Long y D.N. Sedley,
The Hellenistic Philosophers, 2 vols., Cambridge; Cambridge University Press
1987; 33B).




