
Phantasia em Platao

Marcelo Marques
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

This paper deals with the meaning of phantasia in Plato's
dialogues, taking into account the dialectical contexts in which
different representations and opinions are examined and submitted
to refutation: the gods' apparitions as pictured by the poets are not
a good basis for the citizens' paideia {Republic), nor are the
apparitions in perception solid knowledge {Theaetetus)\ the verbal
images produced by the sophists are unsound {Sophist) and should,
like the images projected on the liver {Timaeus), be the object of
critical analysis and interpretation. Nevertheless, it is argued that,
in the dialogues as a whole, phantasia is not, a priori, false.

Neste artigo, interrogo a nofao de phantasia (aparifao,
representa9ao imagetica, simulacro), a partir das ocorrencias do
termo no corpus platonico: uma na Republica, duas no Teeteto,
quatro no Sofista e uma no Timeu. De lun modo geral, me interessam
como objeto de pesquisa as modalidades do "aparecer" nos dialogos
de Platao, na medida mesma em que questiono preconceitos e
lugares comuns com rela9ao a aparencia e o aparecer. Como
introdu9ao, me limitarei a alguns comentarios a proposito de um
classico.

Em sua tradu9ao comentada do Sofista, Comford (1935) fala de
um "mundo das aparencias, oposto a realidade inteligivel" e, com

T6picos 28 (2005), 57-82



58 T6PIC0S

rela9ao a imagem, de uma "especie de irrealidade do objeto"'. 0
autor pensa que Platao nao enfrenta o problema da imagem, pois ele
nao 0 resolve no Sofista ou em nenhum dos outros dialogos.
Comford adota a tese segundo a qual, em Platao, ha graus de
realidade, e a imagem e um fantasma que nao e realmente real ("not
really real"); Platao sustentaria, no Sofista, uma velha doutrina da
irrealidade parcial dos objetos sensiveis, mesmo se, segimdo ele,
Platao nao tenha jamais estabelecido que grau de realidade possui
ixm fantasma^.

Antes de tudo, eu acredito que a ontologia da imagem e enfrentada
de modo plenamente suficiente no Sofista, segundo as exigencias
dialeticas pertinentes a esse dialogo, como veremos adiante. A meu
ver, uma formulafao como a de Comford produz uma situafao
paradoxal: ela tende a fixar o estatuto das imagens, ao mesmo tempo,
reificando-as e irrealizando-as, o que me leva a levantar, com Bluck,
a seguinte questao: o que pode significar a ideia, comum e
geralmente aceita sem perplexidade, de que uma coisa e menos real
que outra?^ Na tradu9ao do Sofista, feita por Dies em 1925, a
imagem ja havia se tomado "lun nao-ser irreal" ("un non-etre
irreel"). 0 texto desta passagem, tal como foi estabelecido por Dies,
assim como sua tradu9ao estao na base das leituras feitas por J.-P.
Vemant (1975), que teve e tem a difusao e a penetra9ao que sabemos
queteve'*.

' CORNFORD, F. M.: Plato's theory of knowledge. The Theaetetus and the Sophist of
Plato. London^ Kegan Paul, Trech, Trubner. New York: Harcourt Brace 1935, p.
321.
2 "what kind of reality a ghost has". CORNFORD, F . M.: Plato's theory..., pp. 322-
323.
3 BLUCK, R. S.: Plato's Sophist, a commentary. Manchester: G. C. Neal Ed. 1975,
pp. 61-68.
" PLATON: Sophiste. Trad. A. Dies, Paris: Les Belles Lettres, 1925. VERNANT, J.-P.:
"Image et apparence dans la th6orie platonicienne de la mimesis". Journal de
Psychologie Normale et Pathologique 62 (1975), pp. 133-160. Quanto ao
estabelecimento da passagem 240A7-C6 do Sofista, ver o Anexo II de PLATON:
Sophiste. Trad. N. L. Cordero, Paris: GF-Flammarion, 1993, p.288-290. Ver
tamb6m a critica a Vemant feita por DESCLOS, M . L.: "Idoles, icones et phantasmes
dans les dialogues de Platon", Revue de Metaphysique et de Morale 3 (2000)
pp.301-302.



PHANTASIA EM PLATAO 59

Em segundo lugar, nao concordo com aqueles que pensam que,
nos dialogos platonicos, a aparencia e sempre falsa e, neste artigo,
vou tentar mostra-lo com rela9ao a phantasia.

A questao e que o que aparece, enquanto tal, nao pode dar razao de
si mesmo, ou seja, ele nao fomece o criterio de sua propria
veracidade (ou falsidade). 0 que aparece deve sempre ser submetido
a media9ao progressiva do dialigesthai, para que se possa
estabelecer, caso a caso, o que e e o que nao e {Teeteto 161E-162A).

Finalmente, recuso ainda a no9ao arraigada de que, em Platao, haja
um "mundo das aparencias"^ A meu ver, o aparecer deve ser
considerado como um momento na experiencia dialetica do
conhecimento, cujo valor e significa9ao devem ser sempre postos em
questao*. Desde Parmenides, as aparencias {ta dokoHnta) sao
reconhecidas como estando por toda parte "atravessando todas as
coisas em sua totalidade" {did pantds pdtnta perdnta) sem que por
isso elas constituam um mundo a parte. Penso que o que acontece e
exatamente o inverso: ao serem destacadas pela deusa, elas sao mais
incluidas que excluidas; elas sao integradas, como problema, sao
postas como fazendo parte do primeiro projeto de pesquisa da
historia da filosofia: "mas entretanto tambem isso aprenderas"
{all'impes kai tauta math^seai) (Parmenides, fi-ag. I, 31-32)''.
Tambem desde esse momento inaugural, somos advertidos com

' Ver, por exemplo, WATSON, G.: "Imagination: the Greek background". The
Irish Theological Quarterly 52, 1 (1986) pp. 54-65, para quem a aparencia,
em Platao, constitui um "mundo" que se op5e ao "mundo das formas",
etc. Ele produz a famosa doutrina dos dois mundos, a partir de Timeu 27D -
28A.

* A titulo de exemplo: a critica feita por Platao a mimetica dos poetas, {Republica
n-ni) visa, particularmente, situa95es nas quais a imitafao 6 valorizada em
detrimento daquilo que e imitado; o que nos permite dizer que o que e recusado nao
e 0 que aparece, enquanto tal, mas o uso que e feito dele e o valor que lhe e
atribuido. THAYER, H. S.: "Plato on the morality of imagination". The Review of
Metaphysics 4 (1977) pp. 594-618. Com relafao a imagem como mimema, ver
tambem DESCLOS, M . L.: "Une fa9on platonicienne d'etre une image: le mimema"
CLASSICA 13/14 (2000/2001) p. 205-217.
'' Trad. D. O'Brien e J. Frere. In: P. AUBENQUE: Etudes sur Parmenide, Paris: Vrin
1987, vol.1.



60 T6PIC0S

rela9ao a importancia ou a necessidade de uma abordagem critica de
sua imediaticidade: as aparencias e as opinioes dirigem os mortals
em suas a^oes, "pois a impotencia (a feita de recursos, o imediato)
guia em seus peitos uma inteligencia errante" (amekhanie gdr en
autdn stithesin ithUnei planktdn ndon) (Parmenides, ftag. 6, 5-6)'.

Quando utilizo a expressao "em Platao", estou me referindo aos
exames dialeticos expostos nos dialogos escritos por Platao, nos
quais Socrates e o Estrangeiro de Eleia atuam. Nao podemos
estabelecer o que pensa o proprio Platao, mas podemos, sim,
perceber que, atraves desses personagens, ele encena o
enfrentamento critico das representa96es de diferentes cidadaos e
pensadores. Nesse sentido, creio poder afirmar que, na efetiva9ao de
suas critieas, as concep?oes as quais recorrem esses personagens nao
configurariam, se reunidas em uma linica perspectiva, uma visao que
pudessemos dizer que condena a imagem, pura e simplesmente, ou
que constroi um "mundo" paralelo de aparencias.

Republica

No livro II da Republica, encontramos os termos phantasia,
phdntasma e phantdtzesthai, no contexto da discussak) da arte do
poeta; nao se trata de excluir os poetas da cidade, pura e
simplesmente, nem importa se eles falam com ou sem metro; o que
conta sao as no96es e os valores que eles (re)presentam em seus
poemas (380D). Esse e o campo de significa9ao de todo o problema
da phantasia nos dialogos; nao apenas com rela9ao aos poetas, mas
com rela9ao a todos os que sustentam pretensoes ao saber e ao poder,
no jogo antilogico por excelencia que e a arena politica. Quanto aos
poetas, dependendo do que disserem, podemos deixa-los falar. Mas
ha uma coisa que deve ser impedida a todo custo, se quisermos
estabelecer boas leis: dizer que o deus, que e bom, e a causa de

^ MARQUES, M.: 0 caminho poetico de Parmenides, Sao Paulo: Loyola 1990, pp.
83-94.



PHANTASIA EM PLATAO 61

males. E a primeira lei a ser respeitada: que o deus nao e causa de
todas as coisas, mas apenas das boas (379A-B).

Em II 380D1-6, Socrates pergxmta a Adimanto se, por lun lado, ele
acredita que o deus e um mago que, quando quer, mostra-se ou
aparece em imagens iphantdzesthai), ora numa forma, ora noutra
(alldte en Mais id^ais); ora e ele mesmo que vem a ser, isto e, que
altera sua forma propria (allaionta to hautu eidos), adquirindo
multiplas formas (eis polMs morphds), ora nos fazendo crer que esse
genero de coisas Ihe ocorre. Ou, por outro lado, se ele acredita que o
deus e um deus simples que abandona sua propria forma (tes heaoutu
idias) menos que todos (os seres).

Uma coisa que abandona sua forma propria se transforma
(methistasthai) por si so, ou e transformada por uma outra. Os
melhores dos seres sao aqueles que se modificam ou sao
modificados o menos possivel; o que e mais saudavel e mais
vigoroso e o que muda menos. No caso de uma alma: a mais viril,
corajosa e mais sabia, inteligente e a que e menos afetada por um
pdthos exterior. Do mesmo modo, com rela9ao aos objetos
fabricados: os melhores sao aqueles que sao menos alterados pelo
tempo ou por outras afec9oes. Tudo aquilo que e mais belo, natural
ou fabricado, recebe o menos possivel de mudan9a vindo de uma
outra coisa. Uma vez que o divino e o que ha de melhor, ele e o que
menos assume outras formas. Com rela9ao a questao de se saber se
ele (o deus) pode se alterar, a resposta e que, se ele pode, e para pior;
porque o deus e o que ha de melhor, nao Ihe falta nada de belo, nem
de excelente; entao, se ele se modifica, ele so pode tomar-se pior.
Portanto, nenhum dos deuses ou nenhum dos homens toma-se pior
deliberadamente, de qualquer modo que seja; cada um dos deuses
permanece sempre simples e em sua propria forma'. Que os poetas

' Essa passagem e compardvel aos versos 8, 1-21 de Parmenides na medida em que
0 filosofo procede com relafSo ao deus do mesmo modo que a deusa o faz com
rela9ao ao ser. O deus do fil6sofo so e estabelecido negativamente. Socrates despoja
progressivamente o que era o deus dos poetas de tudo o que e proprio dos seres
particulares (no caso, os seres humanos): a multiplicidade, o movimento, a
instabilidade e a imperfei9ao, para toma-lo uno, estavel, imovel e e perfeito, isto e,
mais "divino", do ponto de vista das novas exigencias morais e politicas dos



62 TOPICOS

nao nos digam que "os deuses, assumindo a aparencia de
estrangeiros {theoi xeinoisin eoikdtes allpqpoisi) vindo de outros
lugares, assumindo todas as formas, vagueiam pelas cidades,,,"'".

Socrates discute e recusa a possibilidade de que os deuses sejam,
neles mesmos, tais que nao se modificam mas nos fazem, assim
mesmo, acreditar que eles "aparecem" (phainesthai, 381E) de todos
OS modos, nos enganando e nos enfeiti9ando, Ele recusa a ideia que
o deus possa dizer o falso ou mentir, seja em discurso, seja em a9ao,
produzindo um simulacro (phantasma, 382A) em seu lugar, Segundo
ele, a verdadeira mentira (alethos pseudds), todos a detestam,
homens e deuses; ninguem quer receber o falso deliberadamente, na
parte soberana de si mesmo, pois todos o temem. Para a alma, no que
conceme aos seres, o que e menos aceitayel e receber o falso, ser sua
vitima, pois isso significa ser ignorante, E o que Socrates chama de o
verdadeiro faJso (ou a verdadeira mentira): a ignorancia na alma, A
mentira nos discursos e uma imitagao daquela que esta na ahna; uma
imagem (eidolon) que vem a ser depois, em um segundo momento.
0 que e realmente falso e detestado por deuses e homens. A mentira
nos discursos pode ser util, mas apenas aos homens, enquanto
phdtrmakon, contra os inimigos ou aqueles que tentam nos fazer mal;
ou ainda na fabrica?ao de mitos, quando nao sabemos onde esta o
verdadeiro com rela9ao as coisas passadas e tomamos o falso
semelhante ao verdadeiro o maximo possivel (381-382),

Mas 0 falso pode ser util ao deus? Seria risivel admitir que sim,
por ignoranci^ das coisas passadas, Ora, o deus nao ignora nada e
nao quer produzir o falso, logo ele nao tera nenhum interesse em

filosofos, de Xenofanes a Platao, Com rela9ao ao ppema, ver os comentarios de D,
O'Brien e de J, Frere, em AUBENQUE, Etudes sur..., pp, 33-37, Com relafao ao
dialogo, ver M, P, VILLELA-PETIT, "Platao e a poesia na Republica", Kriterion 107
(2003) pp. 51-71,

'" Ver Odisseia XVII, v,485 ss, Nessa passagem, fica manifesto o quanto o
vocabulario do aparecer e do devir e posto em oposi9ao aqtiilo que e divino,
simples, uno e permanente, Mais ainda, ha uma transposi9ao gradual do vocabulario
do piano do sensivel para o piano do inteligivel, Os termos idda, morphe e eidos,
por exemplo, geralmente utilizados enquanto forma, aparencia sensivel, na medida
em que eles passam a ser toniados no sentido do divino, tendem a assumir a
conotafao do inteligivel que eles tem em Platao,



PHANTASIA EM PLATAO 63

mentir. Nao ha, portanto, no deus, um fabricador do falso. Outras
possibilidades sao descartadas: admiti-lo, junto aos deuses, por medo
dos inimigos, por loucura ou delirio {dtnoian e manian) daqueles que
sao proximos. Nenhum dos loucos ou daqueles que deliram sao
amigos dos deuses. Efetivamente, nao ha nada em vista do que o
deus diria o falso; o demoniaco e o divino sao absolutamente nao-
falsos, isentos de mentira.

Logo, 0 deus e um ser perfeitamente simples e verdadeiro
em atos e palavras e ele mesmo nao se modifica, nem tenta
enganar os outros, nem atraves de apari^oes {phantasias),
nem atraves de discursos, nem pelo envio de sinais, nem na
vigilia, nem em sonho {Republica II 382E8-11)".

Nessa passagem da Republica , a. phantasia diz respeito a aparifao
por imagens, em geral, e, em particular, a apari9ao mentirosa do
deus, produzida enquanto tal pelos poetas. A rigor, Socrates nao
exclui a possibilidade de apari9des verdadeiras, mesmo se a maioria
dos humanos tende a produzir falsidades, no que conceme aos
deuses. Se as apari^oes ocorrem nas a96es, pode haver a^oes nas
quais o deus aparece de modo verdadeiro, tais como as a96es do
filosofo. 0 termo phantasia tem aqui o sentido de apari9oes do deus
(do poeta) ou de falsas aparencias, simula96es que se opoem a
verdadeira a9ao divina que (para o filosofo) deve ser simples e pura.
Na medida em que ela e pensada de modo critico pelo filosofo,
contra o poeta, a apari9ao e pensada como estando circunscrita ao
piano da falsidade; e o contexto de aguda critica etica e politica que
explica que um tal destaque seja dado a sua falsidade.

Ao expor tais principios metodologicos, Socrates esta dirigindo
uma critica ao falso no discurso (dos poetas), ou seja, as
representa96es injustas dos deuses, e ao falso nas a96es (dos deuses
dos poetas); tais deuses alteram suas formas (se transformam),
adquirindo multiplas figuî as e, assim, enganam os homens. A

" Ko|j,i6f) fipa 6 9EO5 AJIXOOV x a i dX.T)9e5 £v xs EQYW xai. 6v X6yoi
\xeQiaxaxai OIQTS (XXXoug fe^artaTai, OUTE x a t a (t)avTaoCa5



64 TOPICOS

falsidade tem a ver com um modo de afetar a alma; e um problema
grave simplesmente porque ela determina os modos de agir e de
pensar dos individuos, Quando ele critica a produ^ao da mentira por
parte dos poetas, Socrates esta fazendo um passo decisivo na dire9ao
de elaborar a nofao da "verdadeira mentira"; o que o incomoda e a
mentira ou o falso fabricado, na medida em que ele e visado numa
perspectiva etica e politica, de forma9ao intelectual e moral,

E relevante observar que o termo phantasias encabe9a a lista que
enumera os possiveis meios de engano, sendo secundado pelos
discursos e pelos signos, ambos instrumentos de significa9ao que
podem ser tanto verdadeiros como falsos, Por outro lado, e inegavel
que o contexto parece abordar esses "instrumentos" como se eles
fossem necessariamente sempre falsos, como se sua propria natureza
de signos, por ela mesma, determinasse sua falsidade intrinseca, Ora,
essa posi9ao nao e de modo algum evidente para Platao, tanto que
ele escrevera todo um dialogo (o Sofista) para esclarece-la. No
contexto da Republica, Socrates esta preocupado com a posi9ao de
no96es e modelos, assim como de valores que guiam a a9ao e a
formafao dos cidadaos, Nao e o caso de se fazer, neste contexto,
uma reflexao mais aprofiindada sobre a natureza dos signos
(apari96es ou imagens) ou sobre as condi96es ontologicas e logicas
necessarias para se pensar o "verdadeiro falso".

Teeteto

No Teeteto, no contexto da primeira defmi9ao de episteme, parece
a Teeteto que aquele que sabe algo tem a percep9ao (aisthanesthai)
daquilo que ele sabe e tal como ela Ihe aparece (phainetai) neste
momento, a ciencia (episteme) nao e nada alem da percep9ao
sensivel (aisthesis) (151D7-E3), Socrates aceita a posi9ao de
Teeteto, fazendo o elogio de seu modo de falar: e assim que se deve
falar, tomando manifesto ou fazendo aparecer (apophainomenon) o
que se pensa, 0 que diz Teeteto e tambem o que dizia Protagoras,
mas de outro modo; ele diz que de todas as coisas, a medida e o



PHANTASIA EM PLATAO 65

homem, das que sao enquanto sao, das que nao sao enquanto nao sao
(151E4-152A5).

Socrates parafraseia a senten9a de Protagoras: tal como me aparece
{phainetai) cada. coisa, tal ela e para mim, tal como (ela aparece)
para ti, tal, por sua vez, ela e para ti, pois eu e tu somos homens, nao
somos? (152A6). Ele desdobra o raciocinio protagorico: o mesmo
vento faz tremer um de nos e nao o outro; ou faz com que um trema
um pouco e o outro muito. 0 vento ele mesmo, por ele mesmo {autd
ep'heautou td pneuma), diremos que ele e fHo, nao fho, ou seremos
persuadidos por Protagoras, para quem, para o que treme ele e frio,
para o que nao treme, nao? E assim, portanto, que, para Protagoras, o
vento aparece {phainetai) a cada um; donde, conclui-se que o
"aparece" {phainetai), que acabou de tomar o lugar do "e", e
equivalente a "tem-se a percep9ao" {aisthdnetai) (152B1-10).

Pois apari9ao (phantasia) e percep9ao sensivel sao o mesmo,
no que conceme o calor e em todos os casos parecidos. De
fato, tais como cada um percebe as coisas, tais, para cada
um, elas acontecem ser (152Cl-3)'^

Podemos dizer que, na passagem em que e formulada a primeira
defini9ao de ciencia (151C1-3), ao ajudar Teeteto a dar a luz seu
Idgos, Socrates mostra-lhe que, segundo o que ele mesmo, Teeteto,
disse ao sustentar as teses de Protagoras, o aparecer {phainetai) de
alguma coisa seria redutivel a ter a percep9ao {aisthanetai) desta
mesma coisa, o que implicaria que apari9ao (aparencia) {phantasia)
e percep9ao sensivel {aisthesis) sao a mesma coisa {tautdn). Se a
ciencia e percep9ao, toda percep9ao e sempre do que e e e, portanto,
sempre nao-mentirosa {apseudis). 0 aparecer reduzindo-se a
percep9ao, e esta sendo equivalente a ciencia, a phantasia seria
sempre apari9ao daquilo que e e do que e verdadeiro. Logo, o que
aparece a cada um e sempre verdadeiro'^

dga xai alo9T)oig ta^iTdv £v TE 9EQHO15 xai Jtdoi T0I5
. ydq alo9dvExai ExaoTog, Toiauta fexdoTCO xai XIV8;JVET3EI

Elvai.
'^ Thayer atribui a Platao a ideia, presente no Teeteto, segundo a qual a percep9ao e
infalivel; que o eiro nao reside na experiencia sensivel mas nos julgamentos que sao



66 T6PIC0S

Na sequencia do dialogo, encontramos a critica a posi9ao que
acabamos de analisar: se a ciencia e percep9ao sensivel, todos os
seres capazes de percep9ao sensivel sao sabios (160E-163A).
Segundo Protagoras, o que parece (td dokoHn) a caxla um e o que e.
0 que e surpreendente, porque nos o admiramos como a um deus por
seu saber e ele, segundo o que ele mesmo diz, nao e, no que
conceme a inteligencia (eis phrdnesin), melhor que um girino
(161C2-162A2),

Se todas as opinioes se equivalem, isto e, se sao todas igualmente
verdadeiras, nao havera mais verdade, nem ciencia, nem qualquer
base para se estabelecer quem sabe, quem nao sabe,

E ainda, quanto ao que me e proprio e a minha arte da
maieutica eu me calo, pelo quanto somos condenados a fazer
rir, e tambem, creio, a pratica do dialogar em sua totalidade,
diz Socrates, Pois o examinar e tentar refutar as
representa9oes (phantasias) e as opinioes uns dos outros,
que, por serem proprias a cada um, sao corretas, nao seria
uma grande e enorme tagarelice, se a Verdade de Protagoras
e verdadeira e nao um jogo, sendo proclamada a partir do
santuario de seu livro? (161E4-162A3)^'',

Em uma tal perspectiva relativista, a maieutica e a pratica socratica
do dialogar tomam-se objeto de desprezo e deveriam reduzir-se ao
silencio, Na verdade, tentar examinar e refutar as phantasias
(representa96e^, imagens-apari96es) e as opinioes uns dos outros
toma-se uma atividade sem sentido, se as phantasias de todos e cada
um dos homens sao justas, 0 pdthos da percep9ao sensivel

feitos dela, A essa interpreta9ao de Teeteto 155-160 (errada, na minha opiniab), ele
articula a ideia que, para Platao, uma imagem e sempre verdadeira sao as opinioes
que fazem com que certas imagens tomem-se verdadeiras e outras nao, THAYER:
"Plato on the,,,", pp, 604-605,

''' TO TE bi\ k\i6y T8 xai xr\i; k.\xr\<; T^X^TIS TT)5 [iaisiJTixfis aiyd) 6oov
6(t>Xioxdvo|x£v, oVo"- Se xai a-6\inaaa f| xov SiaX^YEoSai

, TO Y«0 feJtioxojielv xai fenixeieelv i.Myx^i'v Tag dXXi\X(a\
TE xai Sd^ag, 6e9dg kKdaxov oi5oag, oi) [iaxgd |i^v xai

t)^^)aQta, EI dXT|9r]g f)'AXT^98ia nQCOTaydgoi) &KKd \ii\ naiX,ovaa
fex xov &bvxov Trig



PHANTASIA EM PLATAO 67

individual anula a alteridade, tomando indistintos e indistinguiveis o
verdadeiro e o falso. O que toma manifesta, por oposi9ao, a tarefa
primordial da dialetica socratica que e justamente examinar e
submeter a prova as phantasiai e as opinioes dos outros, para ver se
sao verdadeiras ou falsas. As phantasiai, questionadas na perspectiva
dialetica, serao objetos de exame e nao sao, agora, indiferentemente
verdadeiras ou falsas; pelo contrario, devem ser consideradas como
eiquilo em rela9ao a que podemos estabelecer se as opinioes sao
verdadeiras ou falsas. Depende de cada caso.

A partir das passagens do Teeteto, fica claro que temos que levar
em conta a oposi9ao entre a perspectiva do sofista (Protagoras) e a
do filosofo (Socrates). A phantasia e, para Protagoras, a opiniao que
ocprre a alguem do fato da percep9ao sensivel; umpdthos exclusivo,
proprio a cada lun; aquilo que cada um representa para si proprio;
aquilo que, na medida em que alguma coisa aparece a alguem,
constitui nele e para ele uma representa9ao; uma apari9ao, uma
representa9ao particular, na alma, equivalente a sensa9ao. A partir
dai, na confronta9ao entre a atitude relativista protagorica'^ e a
posi9ao socratica (dialetica), poderiamos dizer que as duas atitudes
se distinguem segundo o modo pelo qual cada uma aborda a
phantasia. Para Protagoras, as representa96es sao tomadas
imediatamente como sendo percep9oes verdadeiras. Para Socrates, o
exame das opinioes e das phantasiai e o ponto de partida para o
exercicio do discemimento (progressivo, mediatizado) que distingue
0 que e verdadeiro daquilo que e falso, sempre sabendo que essas
apari95es nao podem ser a realiza9ao plena do diakrinein, mas que
elas sao boas ocasioes para o inicio do exame dialetico, isto e,
diacritico e dieretico'*.

'* Em oposi9ao i leitura de Bumyeat, Fine compreende a posi9ao de Protagoras
como um "infalibilismo" mais do que um "relativismo perceptivo". BURN YE AT, M.:
Introduction au Theitite de Platon. Trad. M. Narcy, Paris: Puf 1998. FINE, G.:
"Conflicting appearances: Theaetetus 153D-154B". In: GILL, C , MCCABE, M.: Form
and argument in late Plato, Oxford: OUP 2000, pp. 105-133.
'* Cf. Republica VII 523B-C; 524A-D. 0 exame dialetico se inicia a partir da
insuficiencia da percep9ao: as coisas que levam a uma percep9ao contraria solicitam
a inteligencia.



68 T6PIC0S

Socrates pensa a phantasia na contraposi9ao a Protagoras, fezendo
a antilogia da antilogia. Ao contrapor-se desse modo, ele insiste que
as phantasiai nao sejam aceitas, sem mais, como verdadeiras.
Portanto, trata-se de toma-las como objeto de exame, como
suscetiveis de serem inclusive refiitadas. Essa tarefa e possivel
porque, no jogo de oposi9oes entre as phantasiai e as opinioes dos
interlocutores, ha diferen9as que superam a mera reciprocidade
redutora que as toma indistintamente equivalentes. Para alem do
ambito proprio e particular de cada sujeito da percep9ao, busca-se o
ambito maior do dialogo ou da contraposi9ao de representa9oes que
devem poder ser contra-estabelecidas como justas ou falsas. Faz
sentido, sim, dialetizar, isto e, examinar e refUtar as representa96es
uns dos outros, A atitude de Socrates-Platao e francamente critica e
desmistificadora da sacraliza9ao que envolve os escritos
protagoricos.

Sofista

No Sofista, 0 vocabulario do "aparecer" esta presente ao longo de
todo 0 texto e de modo especialmente concentrado e relevante em
algumas passagens", Vou, aqui, concentrar-me na passagem 260C6-
264B1, na qual se pergunta o que e o discurso e se ele pode ser falso,
aplicando-se, em seguida, a mesma pergunta ao pensamento, a
opiniao e k phantasia.

Pois, uma vez que o discurso pode ser verdadeiro e falso, e
que, dentre os discursos, o pensamento apareceu (ephdtne)
como um dialogo da alma consigo mesma, e a opiniao como

'^ 1, no prologo (216C2-D2); 2, ao longo das seis primeiras divisoes (218B8-
231A1); 3, no balan90 que e feito das primeiras divisoes (231C1-233C11); 4, na
primeira parte da setima divisao - a arte da produfao de imagens (234D7-237D1); 5,
na seqUencia das aporias (239A2-249B1), em particular a 4a, aporia, que discute o
que e a imagem; 6, nas passagens dedutivas da posifao dos cinco generos maiores
(249D6-258A8); 7, na discussao sobre o que e o discurso, se ele pode ser falso; e
ainda o que sao o pensamento, a opiniao e a phantasia (260C9-264B1); 8, na
retomada final da setima divisao (264C1-268C9),



PHANTASIA EM PLATAO 69

a conclusao de um pensamento, enquanto aquilo de que
dizemos 'aparece' {phainetai) e mistura de percep9ao e
opiniao, e necessario que, sendo esses aparentados ao
discurso, alguns deles, algumas vezes, sejam falsos {Sofista
264 A

A que refere-se o Estrangeiro, quando fala sobre "aquilo de que
dizemos 'aparece'"? A imagem como um todo, e nao a sua parte, que
e 0 simulacro, a imagem falsa, fonte de engano e ilusao. 0 que e
instigante no problema da imagem, tal como ele e formulado no
Softsta, e que ela pode ser tanto obstaculo como estimulo para o
pensamento; em sua aporicidade reside justamente seu poder de
levar a mais inteligibilidade". Na perspectiva que adoto, aporicidade
e contradi9ao sao compreendidas como fatores fundamentais de

No Sofista, na medida em que ha uma critica efetiva ao eleatismo
que, entretanto, lhe e constitutivo, aprendemos que para o
Estrangeiro a imagem nao e sempre falsa^'. Antes de tudo, porque,
na medida em que o Estrangeiro comete o parricidio, a alteridade da
imagem nao pode, sem mais, ser reduzida a falsidade^^. A alteridade

Xdyog dXtieî g f\\ xal H)8Tj8tJ5, TOIJTWV 6' fe(j)dvTi 6idvoia
feaiJTt]v ijJuxTlS 6101X0705, Sd^a 68 6iavoLas djtoTeXeiJTTioig,

ai" 6E O Xgyoixev oi5|xn8i|i5 01061^0805 "«•• 6d^Tig, &vdynr\ br\ xal
TO) Xdyco avyyzvm 6vxw\ \j)8u6f| yz aiixwv gvia xai. fevCoT8 8lvai.

" MARQUES, M. : "Imagem e aporia no Sofista de Platao", CLASSICA 13/14
(2000/2001) pp. 189-204.
^° MARQUES, M.: "A significa9ao dialetica das aporias no Eutidemo de Platao".
Revista Latinoamericana de Filosofia XXIX, 1 (2003) pp. 5-32, especialmente pp.
25-31.
^' Discordo da perspectiva segundo a qual a imagem e sempre falsa, podendo ser
apenas boa ou md, ser bem ou mal usada, mas nunca verdadeira. Ver, por exemplo,
DiXSAUT, M.: Le naturel philosophe. Essai sur les dialogues de Platon, Paris: Vrin
(1985)1994.
^̂  L. Palumbo explica a utiliza9ao equivoca qiie faz Platao dos termos "verdadeiro"
e "real" como uma diferen9a relativa as circunstancias de enuncia9ao: seja, quando
ele quer por em evidencia a distin9ao entre 0 original e suas imagens, ele "deixa na
sombra" a diferen9a entre verdadeiro e falso, seja, quando ele quer por em evidencia
a distin9ao entre verdadeiro e falso, ele omite a diferen9a entre original e imagem.



70 TOPICOS

da imagem com rela9ao aquilo de que ela e imagem passa a ser
condi9ao tanto para sua falsidade, como para sua verdade^^. A
equivaiencia entre apari9ao e falsidade e questionada e ultrapassada,
Parece-me, portanto, que a diairesis da eidolopoHM deve ser
compreendida nesse sentido (266E)2''. Se a possibilidade do
estabelecimento dialetico do eidolon, com suas modalidades, e o
ponto de partida e a referencia para se pensar o Idgos, e crucial que o
Estrangeiro e Teeteto estabele9am os dois tipos de imagens, uma
verdadeira, a outra nao. Da diferen9a entre eikdn e phdntasma
depende a estrutura do dialogo, E por nao saber onde se encontra o
sofista, se na eikastiki ou na phantastiki, que a diairesis e
interrompida e e feita a pesquisa ontologica sobre a possibilidade do
discurso falso, E mSis, me pareceria surpreendente pensar que o
Estrangeiro utiliza, em 260C, tres termos (eidola, eikones e
phantasiai) para dizer exatamente a mesma coisa, a saber, a imagem,
que, alem disso, seria sempre falsa, Finalmente, o proprio deus, que
e simples e verdadeiro, aparece nesse dialogo enquanto um, deus
artesao que e, ele tambem, produtor de imagens (265B sq,), produtor
de imagens que nao poderiam ser sempre falsas, se levamos a serio o
contexto da critica dos deuses dos poetas da Republica, que
acabamos de ver.

Se, em sua obra sobre o imaginario na Antigtiidade, M. V. Bundy
propoe uma visao em certo sentido criticavel, esquematica,
evolucionista da obra de Platao, associando o que ele chama de
"early platonism" a uma visao nao menos simplista de Parmenides^^,

PALUMBO, L,: // non essere e I'apparenza. Sui Sofista di Platone, Napoli: Loffredo
Editore, 1994, p, 268, n,4,
^̂  Contrariamente ao que diz S, Said, o nao-ser nao e "o quinhao do eidolon", pelo
menos segimdo o Estrangeiro de Eleia, no Sofista. 0 que caracteriza o eidolon e
justamente o estranho entrela9amento entre ser e nao-ser, que deve ser enfrentado no
cora9ao aporetico do dialogo (240C), SAID, S,: "Deux noms de l'image en grec
ancien: idole et icone", Comptes Rendues de I'Academie des Inscriptions et des
Belles Lettres, 1987, pp, 309-330,
'̂* PALUMBO: / / non essere..., pp, 47-50,

^̂  "the view attributed to Parmenides that he conceived reality not only as but
entirely separate from sensible experience", BUNDY, M, W,: The theory of
imagination in classical and mediaeval thought, Urbana: Univ, of Dlinois 1927,
p,20.



PHANTASIA EM PLATAO 71

por outro lado, ele propoe distin9oes pertinentes com rela9ao a teoria
platdnica da imagem, Ele compreende que ha uma fun9ao
"imaginativa" diferente da fun9ao "fentastica" das imagens (ou
aparencias), Ele propoe que a fun9ao "imaginativa" tem a ver com a
produ9ao de semelhan9as, sugerindo que ha uma perspectiva
construtiva, no sentido cognitivo, do processo de representa9ao por
imagens; seria o caso das imagens dianoeticas da Republica e da
eikastiki, assim como os eikones no Sofista. Sendo que a fun9ao
"fantastica" da produ9ao de aparencias inclui a imagem separada do
conhecimento do objeto imitado; trata-se dos phantdsmata do Sofista
e da produ9ao de imagens dos poetas da Republicd^^.

Vejamos o que caracteriza a phantasia. 0 termo aparece pela
primeira vez na retomada daquela especie de leitmotiv que liga a
possibilidade do discurso falso a possibilidade das imagens:

Estrangeiro - Se ha o falso ha o engano,
Teeteto-Sim
Estrangeiro - E, se ha o engano, tudo e necessariamente
cheio de imagens, de semelhan9a e de simulacros
(phantasias) (260C6-9)".

A primeira,vista, os tres termos referentes a imagem pareceriam
ser tomados como se nao houvesse nenhuma diferen9a entre eles,
mas, como sabemos, nao e bem assim, E justamente atraves da
diferencia9ao entre eidolon (imagem), eikon (semelhan9a) e
phdntasma (simulacro, imagem falsa), considerados como um todo e
suas duas partes, que podemos discemir a arte do sofista na sua
diferen9a propria (Sofista 233D3-235B7 - prepara9ao da divisao;
235B8-236D4 - primeira parte da setima divisao, retomada em
264B11-268D5)2«.

2* BUNDY: The theory..., pp: 21 -26,

" HE. 'OvTog 8^ ye ipEî Soug gotiv dndxT), 0 E , NaL HE, Kai ̂ TJV
dndTT)5 o<ioT)5 E16OSX,(OV TE xat elxdvaiv i\bx\ xai ((javTaotag JiCivTa 6i\dyKr\
\ieaxd elvaL
*̂ S. Said defende que M, no uso anterior a Platao, uma diferenfa de valores entre

eidolon e eikon, a partir de dados etimol6gicos e servindo-se de passagens
principalmente de Homero, O eidolon seria "copia da aparencia sensivel".



72 TOPICOS

A argumenta9ao desenvolve-se da seguinte maneira: o discurso
origina-se do entrela9amento das formas, mas trata-se de uma
participa9ao seletiva, isto e: nem nada mistura-se com nada, nem
tudo mistura-se com tudo, Algumas formas misturam-se com outras,
outras nao, 0 discurso participa do ser e tambem o nao-ser e um
genero entre outios, 0 que deve ser mostrado e que o nao-ser
mistura-se com a opiniao (ddxa) e com o discurso {Idgos), pois o
falso no pensamento e no discurso consiste em pensar e dizer o que
nao-e como sendo (dizer nao-seres como seres),

Consequentemente, mesmo mantendo a coerencia com a primeira
parte da divisao, devemos QniQVidGr phantasia, nesta passagem, como
sendo equivalente a phantdsmata, isto e, simulacro, imagem falsa; o
eiddlon seria o todo, cujas partes sao o eikdn e ZL phantasia^^.

O Estrangeiro lembra a Teeteto que eles haviam concordado que o
sofista havia buscado refugio na impossibilidade do discurso falso,
dizendo que o falso nao existe, o que ele justificava atraves da
famosa tese segundo a qual ninguem pensa ou diz o nao-ser, cuja
condi9ao seria, para o Estrangeiro, que o nao-ser nao participe do ser
de nenhum modo, Ora, a analise que acabaram de fazer mostrou que
0 nao-ser participa do ser (Sofista 258A-259B), o que deveria
desarmar o sofista, A nao ser que ele restrinja a a9ao do nao-ser, que
limite sua universalidade, dizendo que algumas formas participam do
nao-ser e outras nao, o discurso e a opiniao encontrando-se entre as
ultimas, Se o discurso e a opiniao nao se comunicam com o nao-ser,
nao havera nenhuma arte da produ9ao de imagens, nem da produ9ao
de simulacros, exatamente o lugar onde haviam dito que se
encontrava o sofista, E para mostrar que ha efetivamente

implicando "uma identidade de superficie e de significante" com seu modelo;
enquanto o eikon indicaria uma transposi9ao da essencia, no piano da estrutura
profunda e do significado. SAID: "Deux noms,,,", pp, 310-311, Essa distinfao e util
para uma boa parte do uso de eidolon nos dialogos, mas deve ser revista a partir da
divisao do Sofista, onde e antes o phdntasma que e caracterizado por aquilo que a
autora identifica como sendo o eidolon.
^' S, Said fala do valor simbolico do eikon, no contexto homerico, na medida em
que ele remte o objeto a seu tipo, "a imagem exemplar de sua natureza propria".
SAID: "Deux noms,,,", p, 322,



PHANTASIA EM PLATAO 73

comunica9ao entre os discursos (e a opiniao) e o nao-ser que eles
devem buscar dizer o que sao o discurso, a opiniao e a phantasia.

Vejamos a proxima passagem:

por isto devemos examinar primeiro o que sao o discurso, a
opiniao e a representa9ao (phantasian), a fim de que, uma
vez que estes tenham sido mostrados, nos possamos ver
tambem sua comunica9ao com o nao-ser,., (26OE3-261A1)^°,

Precisamos, nesta passagem, de um sentido mais abrangente para
phantasia, que possa incluir tanto a representa9ao (por imagem)
verdadeira, como a representa9ao (por imagem) falsa^', Devemos
entao compreender que phantasia aqui significa imagem em geral,
Esta formula9ao nos permite claramente pensar que cada um dos tres
pode ser ou verdadeiro ou falso, o que nos indica que phantasia
adquire aqui o sentido "generico" de representagao imag^tica. Trata-
se de um momento do processo de questionamento das
representa96es, no qiial a verdade e a falsidade sao postas em
suspenso, justamente para que uma ou outra seja mostrada. No
dialogo em questao, essa busca de defini9ao tem como objetivo
tomar manifesta a comunica9ao da imagem com o nao-ser, condi9ao
para que haja o falso e para que o sofista seja capturado,

Terceira ocorrencia de phantasia. E preciso ainda demonstrar a
possibilidade do discurso falso, o que sera feito em 259D9-

^° (,„) 6id xavx' oiiv \6yov jtQWTOv xat b6i,a\ xai ^avxaaiay b\ZQZv\y\xioy
8x1 not" SoTi, Xva (j>av^vTa)v x a i TT^V xoivwvCva auTcov TCO ixt] (3VTI

8
^' Depois de ter hesitado entre "aparencia" e "imagem", decidi seguir a opiniao de J,
Frere e traduzir phantasia, nesses casos, por representa9ao, na linha tambem de L,
Robin (PLATON: OEuvres Completes. Trad, L, Robin, Paris: Gallimard, 1959-1960),
que utiliza "representation imaginee", J, Frere fala da representafao-imagem em
Platao, sobretudo como ilusao; mas, quanto a esse ponto preciso (que toda imagem e
ilusao), eu nao estou mais de acordo corn ele, FRERE, J,: "Les origines grecques du
probl^me de la representation", Actes du Congres de I'Association des Societes de
Philosophie de Langue Frangaise 18(1980)pp, 194-197,



74 T6PIC0S

264B1032, Apos ter demonstrado que o discurso (Idgos) pode ser
falso, 0 Estrangeiro considera como evidente que pensamento,'
opiniao ephantasia podem, eles tambem, ser verdadeiros ou falsos:

E entao? Nao e manifesto que pensamento, opiniao e
representa9ao (phantasia) sao todos generos que vem a ser
em nossas almas, falsos ou verdadeiros? (263D68)3^

Mais uma vez, a phantasia e tomada em um piano generico, a
totalidade das apari95es ou das representa9oes imageticas, como
sendo algo que pode ser verdadeiro ou falso,

0 Estrangeiro pergunta pela diferen9a: e necessario que Teeteto
apreenda o que e cada uma dessas coisas, perguntando-se em que
elas diferem umas das outras. Pensamento e discurso sao a mesma
coisa, exceto que um e o dialogo da alma consigo mesma e o outro e
0 fluxo que emana da alma passando pela boca, com voz, Nos
discursos temos afirma9ao e nega9ao, Quando isso acontece na alma,
pelo pensamento, em silencio, temos a opiniao,

- Mas quando ela (a opiniao) apresenta-se a alguem, nao por si
, propria, mas atraves de uma percep9ao sensivel, uma tal

afecfao, por sua vez, e possivel e correto chama-la de outia
coisa que nao seja representa9ao (phantasia)! (264A4-6)^

Portanto, a phantasia e redutivel a uma opiniao misturada com a
percep9ao, e se a opiniao pode ser verdadeira ou falsa, o mesmo
pode ser ditb com rela9ao a ela. Phantasia deve, entao, ser
compreendida como o todo, todas as formas de apari9ao (imagens,
semelhan9as e simulacros), logo, como representa9ao, Nos discursos,
o pensamento e o dialogo da alma consigo mesma e a opiniao uma

32 NSo e 0 caso de repassar aqui a argumenta9ao em detalhe, pois nao e isto o que
nos interessa; ver defini9oes do discurso Mso-Sofista 259D9-264B10,
^^SE -TC 6E 6T^ ; 6idvoid te xai 6<5?a xai ^avxaaOi, ncov o*x fj6Ti SriXov
6x1 xauxa xd yivr\ \^zvbr\ xe xai dX.T)9fi Jtdv9' tipicov fev xalg

' S E - Tt S'fixav (XT] xa9'a'()xd &KKd 6i"alo9fjOE(05 Jiagfj xivi, xd xoioixov
I ndQoc, do' oldv XE 6^6g elnziy ExEgdv xi nkr\y (pavxaoCav;



PHANTASIA EM PLATAO 75

interrup9ao do pensamento, enquanto o que chamamos imagem (ou
aparifao) e uma mistura de percep9ao e opiniao. Para poder passar
da demonstra9ao segundo a qual o discurso pode ser falso, a
afirma^ao de que as outras coisas em questao podem tambem ser
falsas, 0 Estrangeiro teve que considera-las como sendo aparentadas
ao discurso. A phantasia nasce quando o discurso e interrompido,
constituindo uma opiniao, afirmando ou negando, nao apenas atraves
do pensamento, mas tambem atraves da percep9ao, sempre na alma,
sem voz e sem se dirigir a alguem. Ela e, portanto, uma afec9ao
(pdthos) do pensamento, na medida en que ele apresenta-se como
estando misturada a percep^ao. A phantasia e a opiniao misturada
com a percep9ao sensivel, e a opiniao "imageada" (imaginada).

Na etapa final da argumenta9ao, referindo-se ao discurso, a
opiniao e aquilo de que dizemos "aparece" (phainetai), o Estrangeiro
afirma que:

se estas coisas sao aparentadas ao discurso, e necessario que
algumas sejam as vezes falsas (264B2-4) 5̂.

0 pensamento pode ser verdadeiro ou falso porque ele e dialogo
interior da alma consigo mesma; sendo dialogo ele e um discurso;
ora, ja foi mostrado que o discurso pode ser verdadeiro ou falso,'
portanto o pensamento tambem pode ser verdadeiro ou falso. A
opiniao pode ser verdadeira ou falsa porque ela e o discurso
interrompido; ela tambem e derivada do discurso; ora, ja foi
mostrado que o discurso pode ser verdadeiro ou falso, e a opiniao
tambem, por sua vez, podera ser verdadeira ou falsa. Segundo o
mesmo raciocinio, mesmo a phantasia deve poder ser verdadeira ou
falsa, porque ela e a opiniao misturada com a sensa9ao. Ora, se a
opiniao e a intemip9ao do discurso, a phantasia e o discurso
interrompido e misturado com a percep9ao; ela tambem pode
portanto ser verdadeira ou falsa. 0 que nos sugere que devemos
compreender o termo como designando, novamente, neste contexto.
imagem ou representagao imagitica. Como ficou estabelecido que

35
6r] xai TOIJTCOV TCO Xdyco OUYYEVWV dvxcov ^^^vbr\ yz autcov

xai fevCoTS elvai.



76 T6PICOS

ha discurso verdadeiro e falso; como as naturezas do pensamento, a
da opiniao e tambem a da phantasia foram tomadas como sendo
aparentados ao discurso, e necessario que algumas delas sejam, as
vezes, falsas (264A8-B4; B6-10), 0 Estrangeiro considera sua tarefa
cumprida,

M. L, Desclos questiona de modo veemente a aceita9ao tacita da
posi9ao segundo a qual Platao faria equivaler, pura e simplesmente,
imagem e ilusao, reduzindo tudo o campo dos "idolos, icones e
fantasmas" ao piano inferior e negativo de uma mimesis, por sua vez,
tambem valorizada negativamente^^ Segundo a autora, toda tekhne,
segundo a habilidade que Ihe e propria e segundo os principios do
que Ihe convem, pode produzir belas e boas imagens, Os dialogos
estao cheios desse bom uso da imagem, Mais ainda, a imagem,
quando ela e bem trabalhada, pode, mesmo sendo imagem, participar
do belo, da propor9ao e da verdade, Tanto na Republica como no
Filebo, as imagens sao estapas decisivas no caminho da aquisi9ao,
mesmo indireta, do que e bom, Portanto, toda imagem nao e
necessariamente falsa, Ela tem fun^oes diversas, heuristica, didatica,
mas sempre sob o controle do conhecimento do modelo, por parte
daquele que sabe, Alem disso, fica manifesto que ha, nos dialogos,
seja com Socrates, seja com o artesao de imagens verbais que e
Platao, um bom uso, justo e belo das imagens, intimamente
articulado a argumenta9ao discursiva, A imagem, mesmo quando ela
e phantasma, nao e enganadora nela mesma: tudo depende do modo
com e utilizada, Desclos prop5e uma "ftin9ao indicativa" da imagem:
mesmo se ela nao nos mostra diretamente a essencia, a imagem pode
fazer sinal em sua dire9ao, Nessa perspectiva, a imagem pode ser, na
pior das hipoteses, um obstaculo superavel e, de certo modo, mostrar
a dire9ao a ser seguida,

Portanto, no Sofista, a phantasia nao e uma "outra coisa" qualquer,
mas algo de determinado, Ela e uma afec9ao que se torna presente na
alma, com rela9ao a alguma outra coisa, Ela e um tipo de imagem,
Seu modo de tomar-se presente na alma ocorre quando o
pensamento mistura-se com a percep9ao, de modo que e atraves da

M,-L, DESCLOS, "Holes, icones,,,", pp, 301-327,



PHANTASIA EM PLATAO 77

percep9ao sensivel e nao so atraves do pensamento que a alma,
afetada deste modo, representa um objeto qualquer. 0 phantasma,
pelo contrario, foi claramente posto como sendo a imagem produzida
sem que se leve em conta as propor96es do objeto; e a imagem feita
em vista de um outro qualquer, daquele que a olha (ou que a ouve),
sem tomar como medida as rela96es objetivas que a coisa
representada contem. 0 simulacro foi portanto definido como sendo
sempre falso (Sofista 233D3-236D4).

Das quatro ocorrencias de phantasia no Sofista, uma corresponde
claramente a phdtntasma, simulacro, imagem falsa; todas as outras
tres referem-se a apari9ao em geral ou a imagem, ao todo das
representa96es imageticas, podendo ser verdadeiras ou falsas.

Timeu

No Timeu, no contexto da analise da coopera9ao entre razao e a
necessidade {Timeu 69A-81E), Timeu descreve as partes mortais da
alma humana (69A-73B), logo antes de descrever as partes do corpo
humano (73B-76E). A alma imortal e estabelecida na cabe9a,
considerada como a acropole do corpo humano. A alma mortal e
situada no torax, entre o pesco9o e o unibigo; a parte agressiva no
cora9ao e a parte apetitiva no ventre. E esta topica corporal que
permite que ele explique a estrutura e o papel do figado (71A-72C).

Os deuses auxiliares, mesmo sabendo que a parte apetitiva nao
seria receptiva a razao, que ela seria de noite e de dia seduzida por
imagens e por simulacros (eiddlon kai phantasmdtton), decidiram
elaborar um projeto e constituiram assim o figado, espesso, liso e
brilhante. Como um espelho, ele receberia impressoes, produzindo
imagens (eidola) de modo que o poder dos pensamentos vindos do
intelecto pudesse mobiliza-lo ou assusta-lo. Portanto, os
pensamentos vindos do intelecto se imprimem sobre o figado como
imagens. A natureza desses pensamentos deve ser tal que eles se
"tornam" imagens, ao encontrar a superficie lisa do figado. Surge a
questao sobre o que isso quer dizer sobre a natureza de uma tal



78 TOPICOS

imagem, se ela nao e um tipo de pensamento ou de Idgos tomado
"sensivel" ou misturado ao sensivel, Nesse sentido, a imagem no
Hgado deve, de fato, ser vista como um modo de indicar a verdade,

Os deuses auxiliares seguem a recomenda9ao do derniurgo de
fabricar o genero humano da melhor maneira possivel, Eles tentam
assim recuperar aquilo que temos de mais inferior, a parte apetitiva,
afim de que, de um certo modo, esta parte possa atingir a verdade,
estabelecendo nela a sede da adivinha9ao, o figado,

Isto e um indicio de que um deus enviou a adivinha9ao inspirada
para tomar o lugar da razao quando ela nao pudesse intervir (71E2-
72B5), Trata-se de uma situa9ao de "perda" de razao, na qual os
discursos sao proferidos ou as apari9oes (phantdsmata) chegam em
sonho ou sob o efeito do entusiasmo, Nessa situa9ao, e preciso que o
homem com discemimento (imphronos) tente rememorar e
compreender, explicando atraves do raciocinio, o que significa
(semainei) tudo o que ele disse ou que Ihe apareceu (que ele viu e
ouviu) (taphdnenta kai phonithenta). A interpreta9ao deve ser feita
em termos daquilo que e bom ou mau, com rela9ao ao passado, ao
presente e ao futuro, Mas e justo o velho ditado que diz que "so ao
sabio convem realizar a tarefa que e a sua e conhecer a si mesmo", E
justamente por isso que a lei estabeleceu os profetas que sao juizes
em materia de oraculos inspirados,

A estes mesmos (profetas) alguns dao o nome de adivinhos,
ignorando totalmente que sao interpretes de palavras e de
apari9oes' (phantdseos) enigmaticas e nao adivinhos; e, por
isso poderiam ser chamados muito justamente de profetas
(interpretes) das coisas que sao vaticinadas (adivinhadas)

72B1-5)",

Nesta passagem phantdsmata e phantdseos, sao afec96es vivida^
quando a razao nao intervem mas que constituem, mesmo assim.

" T I - „, 0D5 [idvxEig auxoOg 6 v o n d ^ o u o t v XIVE?, xd Jtctv tiYVOTixdTEg 6x1
xfjg 8i ' alviYHCov ofixoi ^i\\im ' ' " i (tsavxdoBwg hnoKQixaU x a i O d e i g

f 6 e 6 i x a i d x a x a 6voi id^oivx ' fiv.



PHANTASIA EM PLATAO 79

objetos do discemimento do homem sabio, suscetiveis de serem
explicadas pelo raciocinio, como algo que pode ser bom ou mau.
Phdntasma significa aqui a imagem em geral; o termo e utilizado
pam indicar o aparecer em geral, que sera objeto do discemimento
do sabio. 0 estatuto da phantasia enquanto imagem enigmatica
exige uma demarche interpretativa, para que se possa determinar o
que ela pode significar, na medida em que e este ser (bom ou mau)
no qual a verdade toma-se problema. 0 fato de que a interpreta9ao
de phantasia e compreendida como uma tarefa propria do sabio,
estando inserida no dominio do conhecimento de si, indica-nos, mais
uma vez, que o que aparece ao homem atraves da iniagem Ihe faz
exercer seu discemimento, se ele quer que seu pensamento se tome
conhecimento.

Podemos dizer que s. phantasia e ophdntasma, no Timeu, referem-
se as apari96es enigmaticas no figado, produzidas expressamente
pelos deuses auxiliares, como dispositivos de persuasao e de
intera9ao entre as partes da alma, para a integra9ao do ser humano,
tendo em vista sua justi9a, sua verdade e seu bem.

Conclusao

Em primeiro lugar, considero importante reconhecer as hesita96es
terminologicas, por parte, seja de Socrates, seja do Estrangeiro de
Eleia no que conceme o vocabulario do phainetai, em geral. A meu
ver, as questoes terminologicas, em Platao, devem ser sempre
referidas a seus contextos dialeticos, pois a univocidade nao e nem
buscada, nem valorizada por Platao e, nele, a ambiguidade toma-se
um modo de pensar.

Ao ler OS dialogos, em vez de pressupor distin96es, devemos tentar
surpreender o processo mesmo de estabelecimento de diferen9as no
movimento dialetico. E o caso do que Diotima diz a proposito do
amor e da produ9ao no Banquete, que considero um uso metonimico



80 T6PIC0S

dos termos^l Podemos dizer o mesmo a respeito dos termos mimesis
ou mi me tike.

Nas passagens do Sofista 236B1 e 236C1, por exemplo, o termo
mimetike e utilizado como sendo equivalente a produ9ao de imagens
como um todo, mas em 267A8 o uso de mimesis e restrito a uma
especie ou parte da produ9ao de imagens, a parte que produz
phantdsmata, a phantastike, que e a produ9ao de imagens que nao
respeitam as propor9oes presentes nos seus modelos, sendo assim
sempre falsas, E o que ocorre com phantasia e phdntasma. 0 termo
phantasia e as vezes utilizado para designar o todo, a totalidade das
apari96es e das representa96es imageticas, verdadeiras ou falsas, as
vezes ele so designa as imagens falsas, tal como phdntasma.

0 termo phantasia e utilizado sempre em contexto polemico, em
uma discussao que envolve a contraposi9ao do filosofo a algum
outro ator social: os poetas (Republica), Protagoras (Teeteto), os
sofistas em geral (Sofista) e mesmo os adivinhos (Timeu). E,
portanto, um conceito no qual convergem diferentes demarches
criticas, por parte de Platao, As apari96es imaginarias dos deuses,
descritas pelos poetas, nao sao confiaveis, nao devendo ser mais
fonte de engano para os homens, a nao ser que tenham a referencia
de uma paideia filosofica,

Contrariamente ao que pensa Protagoras, as apari96es e
representa96es da percep9ao sensivel sao claramente insuficientes
para constituir um conhecimento solido ou ciencia, A critica a
produ9ao de representa96es ou imagens por parte dos sofistas e uma
oportunidade para o exame do discurso (Idgos) como um todo, no

^* "Separando uma certa forma de amor (erotos), portanto, uma de suas partes, nos
Ihe damos o nome do todo, amor, enquanto para as outras formas nos utilizamos
outros nomes" (Banquete 205B4-6), Este modo de utilizar os nomes explicaria
porque nos dizemos que uns amam e os outros nao, Ou ainda o caso da produfao
(poiesis) que e algo de miiltiplo, pois ela recobre todos os casos de passagem do nao
ser ao ser. "Todas as obras das artes sao produfoes (poieseis), assim como seus
artistas sao produtores (poietai)", mas nao e o que ocorre, pois os artistas tem
outros nomes. Como no caso precedente, mesmo quando uma parte toi destacada,
"ela continua a receber o nome do todo" (Banquete 205B8-C9).



PHANTASIA EM PLATAO 81

sentido de se analisar seu enraizamento ontologico e de se
estabelecer a possibilidade de que ele diga tambem o falso. As
apari96es enigmaticas no figado sao mais objeto de interpreta9ao do
que materia para as especula96es arbitrarias dos adivinhos. Nesses
contextos, tipicos dos dialogos, Socrates e o Estrangeiro "examinam
e poem a prova da refuta9ao as representa96es e opinioes uns dos
outros", a saber, de todos os que tem pretensoes ao saber e ao poder
na cidade. Nesse processo, eles acabam por por em questao o ser
mesmo das representa9oes, sejam elas imagens poeticas, "o que
aparece" na percep9ao sensivel, imagens verbais dos falsos sabios ou
imagens enigmaticas na alma.

As phantasiai concemem sobretudo as a96es dos homens, ou dos
deuses, na niedida em que sao representados pelos homens; elas
concemem a9oes e discursos (Republica), opinioes e percep96es
(Teeteto), produ96es humanas visuais e verbais, assim como
representa96es na alma (Sofista) e, finalmente, imagens internas a
alma, pondo em questao sua rela9ao com o corpo (Timeu). Mas, em
ultima instancia, e na alma, que o que aparece deve ser- posto em
questao; e enquanto residente no psiquismo que o verdadeiro falso
deve ser examinado (Republica) e estabelecido como possivel
(Sofista)^ pois e ali que o mal ou o bem maiores residem.

No Sofista, e a "redu9ao" da phantasia a algo aparentado ao Idgos
que a toma suscetivel de ser examinada como sendo verdadeira ou
falsa, na medida em que o Estrangeiro tenta reconhecer, la onde nao
haveria mais do que a imediaticidade de um aparecer, uma dimensao
de racionalidade que seria suscetivel de avalia9ao e de
ultrapassamento, A meu ver, o que e problematizado tem mais a ver
com a imediaticidade do aparecer que seu carater propriamente
sensivel, 0 que e posto em evidencia e que o imediato nao fomece
elementos que podem tomar inteligivel o que aparece. No fluxo de
apari96es, passamos de uma representa9ao diretamente a outra, sem
que possamos avaliar o que elas querem dizer,

A representa9ao, enquanto phantasia, tende a permanecer aderida
a sua dimensao sensivel e e essa adesao ou nao-media9ao que e o
objeto da critica platonica, E mais, a critica a alteridade aleatoria na



82 T6PIC0S

qual sao tomadas as representa96es por parte de Protagoras (Teeteto)
toma evidente a impossibilidade de se estabelecer verdadeiras
diferen9as no piano do puro aparecer,

Ao analisar sua ftin9ao pragmatica ou seu papel na persuasao
pedagogica, Platao aos poucos remete as phantasiai a sua rela9ao
com o Idgos e examina sua pretensao a verdade, Nas passagens
analisadas, trata-se do questionamento da verdade ou da falsidade
das representa9oes; nao se pode saber previamente se uma tal
imagem e verdadeira ou falsa; para estabelece-lo, e preciso submete-
la ao exame e a refiita9ao,

Nos podemos, assim, dizer que a phantasia nao e, a priori, nem
verdadeira, nem falsa^', mesmo se o ambiente da pesquisa e sempre
0 da critica a falsidade das representa9oes dos pretensos sabios; isso
indica de modo bastante claro que nao ha equivaiencia simples e
direta entre aparencia e falsidade. Finalmente, a partir da reflexao
aqui desenvolvida sobre a phantasia, estou convencido de que temos
elementos decisivos para questionar a suposta "condena9ao filosofica
da imagem" por parte de Platao,

3̂  Ver Filebo 38A-39C, sobre imagens {eikones) que podem ser verdadeiras ou
falsas, "As imagens das opinioes e dos discursos verdadeiros sao, portanto,
verdadeiras, e falsas as das opinioes e discursos falsos"(39C4-5), Nessa passagem,
trata-se de mostrar que a percep9ao pode falhar na identificai;ao de alguma coisa, e
do mesmo modo a representajao do prazer pode ser falsa Na metafora proposta, o
pintor trabalha apos o escritor; a imagem segue o discurso, Segundo Teisserenc, a
imagem, nesse caso, e reprodutiva e ilustrativa; ela representa o resultado da ddxa,
sua percep9ao e conforme ao seu julgamento, TEISSERENC, F,: "L'empire du faux ou
le plaisir de l'image, Philebe 37A^1A", In: DIXSAUT, M , (Dir,): Lafelure duplaisir.
Etudes sur le Philebe de Platon, Paris: Vrin, 1999, pp, 267-297,




