Phantasia em Platao

Marcelo Marques
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

This paper deals with the meaning of phantasia in Plato's |
dialogues, taking into account the dialectical contexts in which
different representations and opinions are examined and submitted
to refutation: the gods' apparitions as pictured by the poets are not
a good basis for the citizens' paideia (Republic), nor are the
apparitions in perception solid knowledge (Theaetetus); the verbal
images produced by the sophists are unsound (Sophisf) and should,
like the images projected on the liver (Zimaeus), be the object of
critical analysis and interpretation. Nevertheless, it is argued that,
in the dialogues as a whole, phantasia is not, a priori, false.

Neste artigo, interrogo a nogdo de phantasia (aparigio,
representagdo imagética, simulacro), a partir das ocorréncias do
termo no corpus platonico: uma na Republica, duas no Teeteto,
quatro no Sofista e uma no Timeu. De um modo geral, me interessam
como objeto de pesquisa as modalidades do "aparecer" nos didlogos
de Platdo, na medida mesma em que questiono preconceitos €
lugares comuns com relagdo a aparéncia € o aparecer. Como
introdug¢do, me limitarei a alguns comentarios a propdsito de um
classico.

Em sua tradugdo comentada do Sofista, Cornford (1935) fala de
um "mundo das aparéncias, oposto a realidade inteligivel" e, com

Tépicos 28 (2005), 57-82




58 TérICOS

relagio 4 imagem, de uma "espécie de irrealidade do objeto"!. O
autor pensa que Platio nfo enfrenta o problema da imagem, pois ele
nio o resolve no Sofista ou em nenhum dos outros dialogos.
Comford adota a tese segundo a qual, em Platdo, ha graus de
realidade, e a imagem € um fantasma que ndo é realmente real ("not
really real"); Platdo sustentaria, no Sofista, uma velha doutrina da
irrealidade parcial dos objetos sensiveis, mesmo se, segundo ele,
Platdo ndo tenha jamais estabelecido que grau de realidade possui
um fantasma?.

Antes de tudo, eu acredito que a ontologia da imagem ¢ enfrentada
de modo plenamente suficiente no Sofista, segundo as exigéncias
dialéticas pertinentes a esse dialogo, como veremos adiante. A meu
ver, uma formulagio como a de Cornford produz uma situagio
paradoxal: ela tende a fixar o estatuto das imagens, ao mesmo tempo,
reificando-as e irrealizando-as, o que me leva a levantar, com Bluck,
a seguinte questio: o que pode significar a idéia, comum e
geralmente aceita sem perplexidade, de que uma coisa € menos real
que outra?. Na tradugdo do Sofista, feita por Diés em 1925, a
imagem ji havia se tornado "um ndo-ser irreal" ("un non-ftre
irréel”). O texto desta passagem, tal como foi estabelecido por Dies,
assim como sua tradugdo estio na base das leituras feitas por J.-P.
Vernant (1975), que teve e tem a difusdo € a penetragdo que sabemos
que teve*. ' )

1 CornFORD, F. M. Plato’s theory of knowledge. The Theaetetus and the Sophist of
Plato. Londons Kegan Paul, Trech, Trubner. New York: Harcourt Brace 1935, p.
321.

2 "what kind of reality a ghost has". CorNFORD, F. M.: Plato's theory..., pp. 322-
323.

3 BLuck, R. S.: Plato’s Sophist, a commentary. Manchester: G. C. Neal Ed. 1975,
pp. 61-68. :

4 PLATON: Sophiste. Trad. A. Diés, Paris: Les Belles Lettres, 1925. VERNANT, J.-P.:
"Image et apparence dans la théorie platonicienne de la mimesis", Journal de
Psychologie Normale et Pathologique 62 (1975), pp. 133-160. Quanto ao
estabelecimento da passagem 240A7-C6 do Saofista, ver o Anexo II de PLaToN:
Sophiste. Trad. N. L. Cordero, Paris: GF-Flammarion, 1993, p.288-290. Ver
também a critica a Vernant feita por DEscLos, M. L.: "Idoles, icones et phantasmes
dans les dialogues de Platon", Revue de Métaphysique et de Morale 3 (2000)
pp.301-302.



PHANTASIA EM PLATAO 59

Em segundo lugar, nio concordo com aqueles que pensam que,
nos dialogos platonicos, a aparéncia ¢ sempre falsa e, neste artigo,
vou tentar mostra-lo com relagéo a phantasta.

A questdo € que o que aparece, enquanto tal, nio pode dar razio de
si mesmo, ou seja, ele ndo fornece o critério de sua prépria
veracidade (ou falsidade). O que aparece deve sempre ser submetido
a mediagdo progressiva do dialégesthai, para que se possa
estabelecer, caso a caso, 0 que ¢ e o que ndo é (Teefeto 161E-162A).

Finalmente, recuso ainda a nogio arraigada de que, em Platdo, haja
um "mundo-das aparéncias"’. A meu ver, o aparecer deve ser
considerado como um momento na experiéncia dialética do
conhecimento, cujo valor ¢ significagio devem ser sempre postos em
questdo®. Desde Parménides, as aparéncias (ta dokofinta) sio
reconhecidas como estando por toda parte "atravessando todas as
coisas em sua totalidade" (did pantos pdnta perénta) sem que por
isso elas constituam um mundo & parte. Penso que o que acontece é
exatamente o inverso: ao serem destacadas pela deusa, elas sdo mais
incluidas que excluidas; elas sdo integradas, como problema, sio
postas como fazendo parte do primeiro projeto de pesquisa da
histéria da filosofia: “mas entretanto também isso aprenderas”
(all'émpes kai taita mathéseai) (Parménides, frag. I, 31-32)".
Também desde esse momento inaugural, somos advertidos com

3 Ver, por exemplo, WaTsoN, G.: "Imagination: the Greek background”, The
Irish Theological Quarterly 52, 1 (1986 ) pp. 54 - 65, para quem a aparéncia,
em Platdo, constitui um "mundo" que se opde ao "mundo das formas”,
etc. Ele produz a famosa doutrina dos dois mundos, a partir de Timeu 27D -
28A.

6 A titulo de exemplo: a critica feita por Platdo 4 mimética dos poetas, (Republica
[I-II) visa, particularmente, situagBes nas quais a imitagdo ¢ valorizada em
detrimento daquilo que ¢ imitado; 0 que nos permite dizer que o que é recusado néio
€ 0 que aparece, enquanto tal, mas o uso que é feito dele e o valor que lhe ¢
atribuido. THAYER, H. S.: "Plato on the morality of imagination", The Review of
Metaphysics 4 (1977) pp. 594-618. Com relagdo & imagem como mimema, ver
também DEescLos, M. L.: "Une fagon platonicienne d'étre une image: le mimema",
CLASSICA 13/14 (2000/2001) p. 205-217.

7 Trad. D. OBrien ¢ J. Frére. In: P. AUBENQUE: Etudes sur Parménide, Paris: Vrin,
1987, vol.1.




60 . TépPICOS

relagfio a importancia ou a necessidade de uma abordagem critica de
sua imediaticidade: as aparéncias e as opinides dirigem os mortais
em suas agdes, "pois a impoténcia (a falta de recursos, o imediato)
guia em seus peitos uma inteligéncia errante" (amekhanie gar en
autén stéthesin ithinei plankton néon) (Parménides, frag. 6, 5-6)%.

Quando utilizo a expressdo “em Platdo”, estou me referindo aos
exames dialéticos expostos nos didlogos escritos por Platdo, nos
quais Socrates € o Estrangeiro de Eléia atuam. Ndo podemos
estabelecer o que pensa o proprio Platio, mas podemos, sim,
perceber que, através  desses personagens, ele encena o
enfrentamento critico das representagdes de diferentes cidaddos e
pensadores. Nesse sentido, creio poder afirmar que, na efetivagéo de
suas criticas, as concepgdes as quais recorrem esses personagens nio
configurariam, se reunidas em uma unica perspectiva, uma visao que
pudéssemos dizer que condena a imagem, pura e simplesmente, ou
que constréi um “mundo” paralelo de aparéncias.

Republica

No livro II da Repiblica, encontramos os termos phantasia,
phantasma € phantdzesthai, no contexto da discussdo da arte do
poeta, ndo se trata de excluir os poetas da cidade, pura e
simplesmente, nem importa se eles falam com ou sem metro; o que
conta sdo as nogdes e os valores que eles (re)presentam em seus.
poemas (380D). Esse é o campo de significagdo de todo o problema
da phantasia nos dialogos; ndo apenas com relagdo aos poetas, mas
com relagdo a todos os que sustentam pretensdes ao saber e ao poder,
no jogo antilogico por exceléncia que € a arena politica. Quanto aos
poetas, dependendo do que disserem, podemos deixa-los falar. Mas
h4 uma. coisa que deve ser impedida a todo custo, se quisermos
estabelecer boas leis: dizer que o deus, que ¢ bom, € a causa de

8 MARQUES, M.: O caminho poético de Parménides, Séo Paulo: Loyola 1990, pp.
83-94.



PHANTASIA EM PLATAO 61

males. E a primeira lei a ser respeitada: que o deus ndo é causa de
todas as coisas, mas apenas das boas (379A-B).

Em II 380D1-6, Socrates pergunta a Adimanto se, por um lado, ele
acredita que o deus ¢ um mago que, quando quer, mostra-se ou
aparece em imagens (phantdzesthai), ora numa forma, ora noutra
(alldte en dllais idéais); ora é ele mesmo que vem a ser, isto €, que
altera sua forma propria (allatonta to hauti eidos), adquirindo
multiplas formas (eis pollds morphds), ora nos fazendo crer que esse
género de coisas lhe ocorre. Ou, por outro lado, se ele acredita que o
deus ¢ um deus simples que abandona sua propria forma (tes heaoutu
idéas) menos que todos (os seres).

Uma coisa que abandona sua forma propria se transforma
(methistasthai) por si so, ou ¢ transformada por uma outra. Os
melhores dos seres sdo aqueles que se modificam ou sdo
modificados o menos possivel, o que é mais saudavel ¢ mais
vigoroso € o que muda menos. No caso de uma alma: a mais viril,
corajosa € mais sabia, inteligente € a que € menos afetada por um
pdthos exterior. Do mesmo modo, com relagio aos -objetos
fabricados: os melhores sdo aqueles que sio menos alterados pelo
tempo ou por outras afec¢es. Tudo aquilo que é mais belo, natural
ou fabricado, recebe o menos possivel de mudanga vindo de uma
outra coisa. Uma vez que o divino € o que ha de melhor, ele ¢ o que
menos assume outras formas. Com relagdo a questio de se saber se
ele (o deus) pode se alterar, a resposta € que, se ele pode, ¢ para pior;
porque o deus ¢ o que ha de melhor, nio lhe falta nada de belo, nem
de excelente; entdo, se ele se modifica, ele s pode tornar-se pior.
Portanto, nenhum dos deuses ou nenhum dos homens torna-se pior
deliberadamente, de qualquer modo que seja; cada um dos deuses
permanece sempre simples € em sua propria forma®. Que os poetas

° Essa passagem ¢é comparavel aos versos 8, 1-21 de Parménides na medida em que
o filosofo procede com relagéo ao deus do mesmo modo que a deusa o faz com
relagdo ao ser. O deus do filésofo s6 € estabelecido negativamente. Sécrates despoja
progressivamente o que era o deus dos poetas de tudo o que é proprio dos seres
particulares (no caso, os seres humanos): a multiplicidade, o movimento, a
instabilidade e a imperfeig8o, para torna-lo uno, estavel, imével e e perfeito, isto é,
mais "divino", do ponto de vista das novas exigéncias morais e politicas dos




62 ToérPICOS

ndo nos digam que "os deuses, assumindo a aparéncia de
estrangeiros (theo! xeinoisin eoikdtes allpapoisi) vindo de outros
lugares, assumindo todas as formas, vagueiam pelas cidades..."!°.

Socrates discute € recusa a possibilidade de que os deuses sejam,
neles mesmos, tais que ndo se modificam - mas nos fazem, assim
mesmo, acreditar que eles "aparecem" (phainesthai, 381E) de todos
os modos, nos enganando e nos enfeiticando. Ele recusa a idéia que
o deus possa dizer o falso ou mentir, seja em discurso, seja em agéo,
produzindo um simulacro (phdntasma, 382A) em seu lugar. Segundo
ele, a verdadeira mentira (alethds pseudds), todos a detestam,
homens e deuses; mnguem quer receber o falso deliberadamente, na
parte soberana de si mesmo, pois todos o temem. Para a alma, no que
concerne aos seres, 0 que ¢ menos aceitavel € receber o falso, ser sua
vitima, pois isso significa ser ignorante. E o que Sécrates chama de o
verdadeiro falso (ou a verdadeira mentira): a ignorancia na alma. A
mentira nos discursos ¢ uma imitagdo daquela que esta na alma; uma
imagem (eidolon) que vem a ser depois, em um segundo momento.
O que ¢é realmente falso é detestado por deuses € homens. A mentira
nos discursos pode ser util, mas apenas aos homens, enquanto
phdrmakon, contra os inimigos ou aqueles que tentam nos fazer mal,
ou ainda na fabricagdo de mitos, quando nio sabemos onde esta o
verdadeiro com relagdo as coisas passadas e tornamos o. falso
semelhante ao verdadeiro o maximo possxvel (381-382).

Mas o falso pode ser 1til ao deus? Seria risivel admitir que sim,
por ignorancig das coisas passadas. Ora, o deus ndo ignora nada e
ndo quer produzir o falso, logo ele ndo terd nenhum interesse em

filésofos, de Xenofanes a Platdo. Com relago ao poema, ver os comentérios de D.
OBrien e de J. Frére, em AUBENQUE, Etudes sur..., pp. 33-37. Com relagéo ao
didlogo, ver M. P. ViLLELA-PETIT, "Platfio e a poesia na Repiiblica", Kriterion 107
(2003) pp. 51-71.

10 Ver Odisséia XVII, v.485 ss. Nessa passagem, fica manifesto o quanto o
vocabulario do aparecer e do devir é posto em oposigo aquilo que € divino,
simples, uno e permanente. Mais ainda, h4 uma transposigdo gradual do vocabulario
do plano do sensivel para o plano do inteligivel. Os termos idéa, morphé e eidos,
por exemplo, geralmente utilizados enquanto forma, aparéncia sensivel, na medida
em que eles passam a ser tomados no sentido do divino, tendem a assumir a
conotacdo do inteligivel que eles tém em Platso.



PHANTASIA EM PLATAO 63

mentir. Ndo ha, portanto, no deus, um fabricador do falso. Outras
possibilidades sdo descartadas: admiti-lo, junto aos deuses, por medo
dos inimigos, por loucura ou delirio (¢dnoian e manian) daqueles que
sdo proximos. Nenhum dos loucos ou daqueles que deliram sdo
amigos dos deuses. Efetivamente, ndo ha nada em vista do que o
deus diria o falso; o demoniaco ¢ o divino sdo absolutamente nio-
falsos, 1sentos de mentira.

Logo, o deus ¢ um ser perfeitamente simples ¢ verdadeiro
em atos e palavras e ele mesmo ndo se modifica, nem tenta
enganar os outros, nem através de aparigdes (phantasias),
nem através de discursos, nem pelo envio de sinais, nem na
vigilia, nem em sonho (Republica 11 382E8-11)!".

Nessa passagem da Republica , a phantasta diz respeito a aparigdo
por imagens, em geral, e, em particular, a apari¢gdo mentirosa do
deus, produzida enquanto tal pelos poetas. A rigor, Sdcrates ndo
exclui a possibilidade de aparigdes verdadeiras, mesmo se a maioria
dos humanos tende a produzir falsidades, no que conceme aos
deuses. Se as-aparigdes ocorrem nas agdes, pode haver agdes nas
quais o deus aparece de modo verdadeiro, tais como as ag¢des do
filosofo. O termo phantasia tem aqui o sentido de aparigdes do deus
(do poeta) ou de falsas aparéncias, simulagdes que se opdem a
verdadeira agdo divina que (para o filosofo) deve ser simples e pura.
Na medida em que ela é pensada de modo critico pelo fildsofo,
contra o poeta, a aparigdo ¢ pensada como estando circunscrita ao
plano da falsidade; ¢ o contexto de aguda critica ética e politica que
explica que um tal destaque seja dado a sua falsidade.

Ao expor tais principios metodologicos, Socrates esta dirigindo
uma critica ao falso no discurso (dos poetas), ou seja, as
representagGes injustas dos deuses, e ao falso nas a¢des (dos deuses
dos poetas); tais deuses alteram suas formas (se transformam),
adquirindo multiplas figuras e, assim, enganam os homens. A

1 Kowdn} doa b Bcog amhovv war éhndeg Ev te Eoywm xal Ev Adym xa
otite avtog pedloratar oUte dAloug tEanatal, ovte xata ¢aviadlug olits
®ard Adyovg olite xata onuelwv moundg, ol nag ovd Svag.




64 TépriCOS

falsidade tem a ver com um modo de afetar a alma; ¢ um problema
grave simplesmente porque ela determina os modos de agir e de
pensar dos individuos. Quando ele critica a produgdo da mentira por
parte dos poetas, Socrates estd fazendo um passo decisivo na diregdo
de elaborar a nogdo da "verdadeira mentira"; o que o incomoda ¢é a
mentira ou o falso fabricado, na medida em que ele ¢ visado numa
perspectiva ética e politica, de formagao intelectual e moral.

E relevante observar que o termo phantasias encabega a lista que
enumera os possiveis meios de engano, sendo secundado pelos
discursos e pelos signos, ambos instrumentos de significagdo que
podem ser tanto verdadeiros como falsos. Por outro lado, ¢ inegavel
que o contexto parece abordar esses "instrumentos" como se eles
fossem necessariamente sempre falsos, como se sua propria natureza
de signos, por ela mesma, determinasse sua falsidade intrinseca. Ora,
essa posigdo ndo ¢ de modo algum evidente para Platdo, tanto que
ele escrevera todo um didlogo (o Sofista) para esclarecé-la. No
contexto da Republica, Socrates esta preocupado com a posigdo de
nogdes ¢ modelos, assim como de valores que guiam a agdo € a
formagdo dos cidaddos. Ndo € o caso de se fazer, neste contexto,
uma reflexdo mais aprofundada sobre a natureza dos signos
(aparigdes ou imagens) ou sobre as condigdes ontologicas e logicas
necessarias para se pensar o "verdadeiro falso".

Teeteto

No Teeteto, no contexto da primeira definigdo de epistéme, parece
a Teeteto que aquele que sabe algo tem a percepgao (aisthanesthai)
daquilo que ele sabe e tal como ela lhe aparece (phainetai) neste
momento, a ciéncia (epistéme) ndo ¢ nada além da percepgio
sensivel (aisthesis) (151D7-E3). Soécrates aceita a posigdo de
Teeteto, fazendo o elogio de seu modo de falar: € assim que se deve
falar, tornando manifesto ou fazendo aparecer (apophaindmenon) o
que se pensa. O que diz Teeteto € também o que dizia Protagoras,
mas de outro modo; ele diz que de todas as coisas, a medida € o




PHANTASIA EM PLATAO 65

homem, das que s3o enquanto sio, das que ndo sdo enquanto ndo sdo

(151E4-152A5).

Socrates parafraseia a sentenga de Protagoras: tal como me aparece
(phainetai) cada coisa, tal ela ¢ para mim, tal como (ela aparece)
para ti, tal, por sua vez, ela € para ti, pois eu € tu somos homens, nio
somos? (152A6). Ele desdobra o raciocinio protagérico: o mesmo
vento faz tremer um de nods e ndo o outro; ou faz com que um trema
um pouco e o outro muito. O vento ele mesmo, por ele mesmo (auto
ep’heautoil to pneiima), diremos que ele € frio, ndo frio, ou seremos
persuadidos por Protagoras, para quem, para o que treme ele ¢ frio,
para o que ndo treme, ndo? E assim, portanto, que, para Protagoras, o
vento aparece (phainetai) a cada um; donde, conclui-se que o
"aparece" (phainetai), que acabou de tomar o lugar do "¢", €
equivalente a "tem-se a percepgdo” (aisthdnetai) (152B1-10).

Pois aparigio (phantasia) e percepgdo sensivel sdo o mesmo,
no que concerne o calor e em todos os casos parecidos. De
fato, tais como cada um percebe as coisas, tais, para cada
um, elas acontecem ser (152C1-3)*?

Podemos dizer que, na passagem em que € formulada a primeira
defini¢do de ciéncia (151C1-3), ao ajudar Teeteto a dar a luz seu
légos, Socrates mostra-lhe que, segundo o que ele mesmo, Teeteto,
disse ao sustentar as teses de Protagoras, o aparecer (phainetai) de
alguma coisa seria redutivel a ter a percepgdo (aisthdnetai) desta
-mesma coisa, 0 que implicaria que aparigdo (aparéncia) (phantasia)
e percepgdo sensivel (aisthesis) sdo a mesma coisa (tautdn). Se a
ciéncia € percepgio, toda percepgo é sempre do que € € €, portanto,
sempre ndo-mentirosa (apseudés). O aparecer reduzindo-se a
percepgdo, € esta sendo equivalente a ciéncia, a phantasia seria
sempre aparigdo daquilo que é e do que é verdadeiro. Logo, o que
aparece a cada um é sempre verdadeiro®3.

2 @aviacla dpa xai aloBnolg TodTov Ev te Oeguolg ol TAOL TOLG
Towovtol. cwr Yoo olofdveran Exaotog, towlta Exdote xal xvOuveder
elval.

13 Thayer atribui a Platdo a idéia, presente no Teeteto, segundo a qual a percepgéo ¢
infalivel, que o erro ndo reside na experiéncia sensivel mas nos julgamentos que sdo




66 ToéPICOS

Na seqiiéncia do dialogo, encontramos a critica & posi¢do que
acabamos de analisar: se a ciéncia é percepgdo sensivel, todos os
seres capazes de percepgdo sensivel sdo sabios (160E-163A).
Segundo Protagoras, o que parece (f0 dokofin) a cada um € o que €.
O que ¢ surpreendente, porque nés o admiramos como a um deus por
seu saber e ele, segundo o que ele mesmo diz, ndo ¢, no que
concemne a inteligéncia (eis phronesin), melhor que um girino
(161C2-162A2).

Se todas as opiniGes se equivalem, isto &, se sdo todas igualmente
verdadeiras, ndo havera mais verdade, nem ciéncia, nem qualquer
base para se estabelecer quem sabe, quem ndo sabe.

E ainda, quanto ao que me é proprio € a minha arte da
maiéutica eu me calo, pelo quanto somos condenados a fazer
rir, ¢ também, creio, a pratica do dialogar em sua totalidade,
diz Socrates. Pois o examinar e tentar refutar as
representagdes (phantasias) e as opinides uns dos outros,
que, por serem proprias a cada um, sdo corretas, ndo seria
uma grande e enorme tagarelice, se a Verdade de Protagoras
¢ verdadeira e nio um jogo, sendo proclamada a partir do
santuario de seu livro? (161E4-162A3)74.

Em uma tal perspectiva relativista, a mai€utica e a pratica socratica
do dialogar tornam-se objeto de desprezo e deveriam reduzir-se ao
siléncio. Na verdade, tentar examinar e refutar as phantasias
(representagdes, imagens-aparigdes) € as opinides uns dos outros
torna-se uma atividade sem sentido, se as phantasias de todos e cada
um dos homens sdo justas. O pdthos da percepgdo sensivel

feitos dela. A essa interpretagdo de Teeteto 155-160 (errada, na minha opinigo), ele
articula a idéia que, para Platfo, uma imagem é sempre verdadeira, séo as opinides
que fazem com que certas imagens tornem-se verdadeiras € outras ndo. THAYER:
"Plato on the...", pp. 604-605. '
14 15 18 On 2udv Te wol trg Eung téXVNG TS palevtkig oy Soov
véhota OpAioxdvopev, olpor O wal ovumaca f tov  SohéyeoBou
moaynotelo. TO Yoo Emoxomelv ol Emuxewpewy EAEyxew tdg GAMAwv
davraclag 1€ xal O6Eag, Ogbdg Exdotov olicag, ob poxgd pév xai
Suwidylog prvagla, & dhndrig 1’ AMifewa ITowtaydgov drha w1 malfovoa
tx tou &dvtou Trg BBAov E¢pBeyEaTo.



PHANTASIA EM PLATAO 67

individual anula a alteridade, tornando indistintos e indistinguiveis o
verdadeiro e o falso. O que torna manifesta, por oposigdo, a tarefa
primordial da dialética socratica que € justamente examinar e
submeter a prova as phantastai e as opinides dos outros, para ver se
sdo verdadeiras ou falsas. As phantasiai, questionadas na perspectiva
dialética, serdo objetos de exame e nio sdo, agora, indiferentemente
verdadeiras ou falsas; pelo contrario, devem ser consideradas como
aquilo em relagdo a que podemos estabelecer se as opinides sdo
verdadeiras ou falsas. Depende de cada caso.

A partir das passagens do Teeteto, fica claro que temos que levar
em conta a oposi¢ido entre a perspectiva do sofista (Protagoras) € a
do filésofo (Socrates). A phantasia €, para Protagoras, a opinido que
ocorre a alguém do fato da percepgdo sensivel; um pdrhos exclusivo,
proprio a cada um; aquilo que cada um representa para si proprio;
aquilo que, na medida em que alguma coisa aparece a alguém,
constitui nele e para ele uma representagdo; uma aparigio, uma
representagdo particular, na alma, equivalente a sensagdo. A partir
dai, na confrontagdo entre a atitude relativista protagorical> ¢ a
posi¢do socratica (dialética), poderiamos dizer que as duas atitudes
se - distinguem segundo o modo pelo qual cada uma aborda a
phantasia. Para Protdgoras, as representagdes sdo tomadas
imediatamente como sendo percepgGes verdadeiras. Para Socrates, o
exame das opinides € das phantasiai é o ponto de partida para o
exercicio do discernimento (progressivo, mediatizado) que distingue
o que € verdadeiro daquilo que ¢ falso, sempre sabendo que essas
apari¢bes ndo podem ser a realizagdo plena do diakrinein, mas que
elas sdo boas ocasides para o inicio do exame dialético, isto €,
diacritico e dierético'S.

15 Em oposigdo 4 leitura de Burnyeat, Fine compreende a posigdo de Protagoras
como um "infalibilismo" mais do que um "relativismo perceptivo”. BURNYEAT, M.
Introduction au Théététe de Platon. Trad. M. Narcy, Paris: Puf 1998. FINE, G.:
"Conflicting appearances: Theaetetus 153D-154B". In: GILL, C., MccaBE, M.: Form
and argument in late Plato, Oxford: OUP 2000, pp. 105-133.

16 Cf. Repiiblica VII 523B-C; 524A-D. O exame dialético se inicia a partir da
insuficiéncia da percepgdo: as coisas que levam a uma percepgdo contraria solicitam
a inteligéncia.



68 ToérPICOS

Socrates pensa a phantasia na contraposi¢io a Protagoras, fazendo
a antilogia da antilogia. Ao contrapor-se desse modo, ele insiste que
as phantasiai n3o sejam aceitas, sem mais, como verdadeiras.
Portanto, trata-se de toma-las como objeto de exame, como
suscetiveis de serem inclusive refutadas. Essa tarefa € possivel
porque, no jogo de oposigdes entre as phantastai ¢ as opinides dos
interlocutores, ha diferencas que superam a mera reciprocidade
redutora que as torna indistintamente equivalentes. Para além do
ambito proprio e particular de cada sujeito da percepgdo, busca-se o
ambito maior do dialogo ou da contraposigdo de representagdes que
devem poder ser contra-estabelecidas como justas ou falsas. Faz
sentido, sim, dialetizar, isto é, examinar e refutar as representagdes
uns dos outros. A atitude de Socrates-Platdo ¢ francamente critica e
desmistificadora da sacralizagdo que envolve os escritos
protagoricos.

Sofista

No Sofista, o vocabulario do "aparecer" esta presente ao longo de
todo o texto e de modo especialmente concentrado ¢ relevante em
algumas passagens'’. Vou, aqui, concentrar-me na passagem 260C6-
264B1, na qual se pergunta o que é o discurso ¢ se ele pode ser falso,
aplicando-se, em seguida, a mesma pergunta ao pensamento, a
opinido € a phantasia.

Pois, uma vez que o discurso pode ser verdadeiro e falso, e
que, dentre os discursos, o pensamento apareceu (ephdne)
como um dialogo da alma consigo mesma, € a opinido como

17 1. no prélogo (216C2-D2), 2. ao longo das seis primeiras divisdes (218BS-
231A1), 3. no balango que é feito das primeiras divises (231C1-233C11); 4. na
primeira parte da sétima divisdo - a arte da produgdo de imagens (234D7-237D1); 5.
na seqiléncia das aporias (239A2-249B1), em particular a 4a. apona, que discute o
que é a imagem; 6. nas passagens dedutivas da posigdo dos cinco géneros maiores
(249D6-258A8);, 7. na discussdo sobre o que ¢ o discurso, se ele pode ser falso; e
ainda o que s3o o pensamento, a opinido e a phantasia (260C9-264B1), 8 na
retomada final da sétima divisdo (264C1-268C9).




PHANTASIA EM PLATAO 69

a conclusio de um pensamento, enquanto aquilo de que
dizemos ‘'aparece' (phainetai) ¢ mistura de percepgdo e
opinido, é necessario que, sendo esses aparentados ao
discurso, alguns deles, algumas vezes, sejam falsos (Sofista
264 A8-B4)'s.

A que refere-se o Estrangeiro, quando fala sobre "aquilo de que
dizemos ‘aparece’ "? A imagem como um todo, € ndo  sua parte, que
¢ o simulacro, a imagem falsa, fonte de engano e ilusdo. O que €
instigante no problema da imagem, tal como ele ¢ formulado no
Sofista, ¢ que ela pode ser tanto obstaculo como estimulo para o
pensamento; em sua aporicidade reside justamente seu poder de
levar a mais inteligibilidade!®. Na perspectiva que adoto, aporicidade
¢ contradigio sdo compreendidas como fatores fundamentais de
dialeticidade?0.

No Sofista, na medida em que ha uma critica efetiva ao eleatismo
que, entretanto, lhe ¢ constitutivo, aprendemos que para o
Estrangeiro a imagem ndo é sempre falsa?'. Antes de tudo, porque,
na medida em que o Estrangeiro comete o parricidio, a alteridade da
imagem ndo pode, sem mais, ser reduzida a falsidade®. A alteridade

8 Odwouv Emclmeg Adyog ahndric fiv xal Yeudric, Tovtwv & Eddvn didvoa
wev abrrg medg Eouthv Yuyng duiloyog, 66Ea 68 Savolag dmorehevtnow,
"palveton” 88 O Aéyouev ovupellg aioBfioewg xav O6EMg, dvdyxn 07 xol
ToUtv T Ay ovyyevav Svtmv yevdn ve abtov Evia xal tviote elval
19 MARQUES, M.: "Imagem e aporia no Sofista de Platdo", CLASSICA 13/14
(2000/2001) pp. 189-204.

20 MarQUES, M.: "A significagdo dialética das aporias no Eutidemo de Platdo".
Revista Latinoamericana de Filosofia XXIX, 1 (2003) pp. 5-32, especialmente pp.
25-31.

21 Discordo da perspectiva segundo a qual a imagem ¢ sempre falsa, podendo ser
apenas boa ou ma4, ser bem ou mal usada, mas nunca verdadeira. Ver, por exemplo,
DixsauT, M.: Le naturel philosophe. Essai sur les dialogues de Platon, Paris: Vrin
(1985) 1994,

221, Palumbo explica a utilizagdo equivoca que faz Platio dos termos "verdadeiro"
e "real" como uma diferenga relativa as circunstincias de enunciagdo: seja, quando
ele quer por em evidéncia a distingio entre o original e suas imagens, ele "deixa na
sombra" a diferenga entre verdadeiro e falso, seja, quando ele quer pér em evidéncia
a distingdo entre verdadeiro e falso, ele omite a diferenca entre original € imagem.



70 ToérPICOS

da imagem com relagio aquilo de que ela é imagem passa a ser
condicdo tanto para sua falsidade, como para sua verdade®. A
.equivaléncia entre aparigdo e falsidade ¢ questionada e ultrapassada.
Parece-me, portanto, que a diafresis da eidolopoiiké deve ser
compreendida nesse sentido (266E)**. Se a possibilidade do
estabelecimento dialético do eidolon, com suas modalidades, é o
ponto de partida e a referéncia para se pensar o /dgos, € crucial que o
Estrangeiro ¢ Teeteto estabelegam os dois tipos de imagens, uma
verdadeira, a outra ndo. Da diferenga entre eikdn e phdntasma
depende a estrutura do dialogo. E por ndo saber onde se encontra o
sofista, se na eikastiké ou na phantastiké, que a diairesis ¢é
interrompida e ¢ feita a pesquisa ontologica sobre a possibilidade do
discurso falso. E mdis, me pareceria surpreendente pensar que o
Estrangeiro utiliza, em 260C, trés termos (eidola, eikones e
phantasiai) para dizer exatamente a mesma coisa, a saber, a imagem,
que, além disso, seria sempre falsa. Finalmente, o proprio deus, que
¢ simples e verdadeiro, aparece nesse didlogo enquanto um, deus
artesdo que ¢, ele também, produtor de tmagens (265B sq.), produtor
de imagens que ndo poderiam ser sempre falsas, se levamos a sério o
contexto da critica dos deuses dos poetas da Republica, que
acabamos de ver.

Se, em sua obra sobre o imaginario na Antigiiidade, M. V. Bundy
propde uma visdo em certo sentido criticavel, esquematica,
evolucionista da obra de Platdo; associando o que ele chama de
"early platonism" a uma visdo ndo menos simplista de Parménides?,

PaLumso, L.: Il non essere e l'apparenza. Sul Sofista di Platone, Napoli: Loffredo
Editore, 1994, p. 268, n.4.

23 Contrariamente ao que diz S. Said, o ndo-ser ndo ¢ "o quinhdio do eidolon", pelo
menos segundo o Estrangeiro de Eléia, no Sofista. O que caracteriza o eidolon é
justamente o estranho entrelagamento entre ser e ndo-ser, que deve ser enfrentado no
coragdo aporético do didlogo (240C). SaD, S.: "Deux noms de l'image en grec
ancien: idole et icone". Comptes Rendues de I'Académie des Inscriptions et des
Belles Lettres, 1987, pp. 309-330.

24 PALUMBO: Il non essere..., pp. 47-50. .

25 “the view attributed to Parmenides that he conceived reality not only as but
entirely separate from sensible experience”. BunDYy, M. W.. The theory of
imagination in classical and mediaeval thought, Urbana: Univ. of Illinois 1927,
p.20.



PHANTASIA EM PLATAO 71

por outro lado, ele propde distingGes pertinentes com relagio a teoria
platnica da imagem. Ele compreende que ha uma fungio
"imaginativa" diferente da fungio "fantastica" das imagens' (ou
aparéncias). Ele propde que a fungdo "imaginativa" tem a ver com a
produgdo de semelhangas, sugerindo que hia uma perspectiva
construtiva, no sentido cognitivo, do processo de representagdo por
imagens; seria o caso das imagens dianoéticas da Republica ¢ da
eikastiké, assim como os etkones no'Sofista. Sendo que a fungio
“fantastica" da produgfo de aparéncias inclui a imagem separada do
conhecimento do objeto imitado; trata-se dos phantdsmata do Sofista
¢ da producdo de imagens dos poetas da Republica®®.

Vejamos .o que caracteriza a phantasta. O termo aparece pela
primeira vez na retomada daquela espécie de leitmotiv que liga a
possibilidade do discurso falso a possibilidade das imagens:

Estrangeiro - Se ha o falso ha o engano. .

Teeteto — Sim :

Estrangeiro - E, se ha o engano, tudo ¢ necessariamente
- cheio de imagens, de semelhanga ¢ de simulacros

(phantasias) (260C6-9)?".

- A primeira.vista, os trés termos referentes 4 imagem pareceriam
ser tomados como se ndo houvesse nenhuma diferenga entre eles,
mas, como sabemos, nio ¢ bem assim. E justamente através.da
diferenciagdo entre efdolon (imagem), eikon (semelhanga) e
Pphdntasma (simulacro, imagem falsa), considerados como um todo e
suas duas partes, que podemos discernir a arte do sofista na sua
diferenca propria (Sofista 233D3-235B7 - preparagdo da divisdo;
235B8-236D4 - primeira parte da sétima divisdo, retomada em
264B11-268D35)%.

26 BUNDY: The theory...; pp. 21-26. .

21 EE. 'Oviog 8¢ ye yevdoug Eouv éndry. OE. Nal EZE. Kai uriv
anding olong dwhav te xal eludvov 1jdy xoi davraolag ndvra dvdyxn
peotd elva,

% 5. Said defende que ha, no uso anterior a Platéio, uma diferenga de valores entre
eidolon e eikon, a- partir - de dados etimolégicos e servindo-se de passagens
principalmente de Homero. O eidolon seria "copia da aparéncia sensivel",




72 TérPICOS

A argumentagio desenvolve-se da seguinte maneira: o discurso
origina-se do entrelagamento das formas, mas trata-se de uma
participagdo seletiva, isto ¢: nem nada mistura-se com nada, nem
tudo mistura-se com tudo. Algumas formas misturam-se com outras,
outras nio. O discurso participa do ser ¢ também o ndo-ser € um
género entre outros. O que deve ser mostrado € que o néo-ser
mistura-se com a opinido (déxa) e com o discurso (/dgos), pois 0
falso no pensamento e no discurso consiste em pensar e dizer o que
ndo-¢ como sendo (dizer ndo-seres como seres).

Conseqiientemente, mesmo mantendo a coeréncia com a primeira
parte da divisdo, devemos entender phantasia, nesta passagem, COmo
sendo equivalente a phantdsmata, isto ¢, simulacro, imagem falsa; o
eidélon seria o todo, cujas partes sdo o eikon e a phantasia®®.

O Estrangeiro lembra a Teeteto que eles haviam concordado que o
sofista havia buscado refiigio na impossibilidade do discurso falso,
dizendo que o falso ndo existe, o que ele justificava através da
famosa tese segundo a qual ninguém pensa ou diz o ndo-ser, cuja
condigio seria, para o Estrangeiro, que o ndo-ser ndo participe do ser
de nenhum modo. Ora, a analise que acabaram de fazer mostrou que
o ndo-ser participa do ser (Sofista 258A-259B), o que deveria
desarmar o sofista. A ndo ser que ele restrinja a agdo do ndo-ser, que
limite sua universalidade, dizendo que algumas formas participam do
ndo-ser e outras ndo, o discurso € a opinido encontrando-se entre as
ultimas. Se o discurso € a opinido ndo se comunicam com 0 nio-ser,
nio havera nenhuma arte da produgio de imagens, nem da produgéo
de simulacros, exatamente o lugar onde haviam dito que se
encontrava o sofista. E para mostrar que ha efetivamente

implicando "uma identidade de superficie e de significante" com seu modelo,
enquanto o eikon indicaria uma transposigdo da esséncia, no plano da estrutura
profunda e do significado. SAID: "Deux noms...", pp. 310-311. Essa distingdo ¢ util
para uma boa parte do uso de eidolon nos dilogos, mas deve ser revista a partir da
divisdio do Sofista, onde ¢ antes o phdntasma que ¢ caracterizado por aquilo que a
autora identifica como sendo o eidolon. :
29 3. Said fala do valor simbélico do eikon, no contexto homérico, na medida em
que ele remte o objeto a seu tipo, "4 imagem exemplar de sua natureza propria”.
SaIp: "Deux noms...", p. 322.




PHANTASIA EM PLATAO 73

comunicagdo entre os discursos (¢ a opinido) e o ndo-ser que eles
devem buscar dizer o que sdo o discurso, a opinido e a phantasia.

Vejamos a proxima passagem:

por isto devemos examinar primeiro o que sdo o discurso, a
opinido € a representagdo (phantasian), a fim de que, uma
vez que estes tenham sido mostrados, nds possamos ver
também sua comunicagdo com o nfo-ser... (260E3-261A1)%°.

Precisamos, nesta passagem, de um sentido mais abrangente para
phantasia, que possa incluir tanto a representagdo (por imagem)
verdadeira, como a representagio (por imagem) falsa3'. Devemos
entdo compreender que phantasia aqui significa imagem em geral.
Esta formulag@o nos permite claramente pensar que cada um dos trés
pode ser ou verdadeiro ou falso, o que nos indica que phantasia
adquire aqui o sentido "genérico" de representagdo imagética. Trata-
sc de um momento do processo de questionamento das
representagdes, no qual a verdade e a falsidade s3o postas em
suspenso, justamente para que uma ou outra seja mostrada. No
dialogo em questdo, essa busca de definigdo tem como objetivo
tornar manifesta a comunicagdo da imagem com o ndo-ser, condlq,ao
para que haja o falso e para que o sofista seja capturado

Terceira ocorréncia de phantasia. E preciso ainda demonstrar a
possibilidade do discurso falso, o que sera feito em 259D9-

30 )ﬁta Tavt olv Adyov mowtov xal dSEav xoi $avractav ngeuvntéov
St not’ ¥ow, tva ¢avéviov xal v xowveviva altov t® pur Svii
xottdmpey (...)

3! Depois de ter hesitado entre "aparéncia” e "imagem", decidi seguir a opinido de J.
Frére e traduzir phantasia, nesses casos, por representagéio, na linha também de L.
Robin (PLATON: OEuvres Complétes. Trad. L. Robin, Paris: Gallimard, 1959-1960),
que utiliza "représentation imaginée". J. Frére fala da representagdo-imagem em
Platdo, sobretudo como ilusfio; mas, quanto a esse ponto preciso (que toda imagem é
ilusdo), eu ndo estou mais de acordo comi ele. FRERE, J.: "Les origines grecques du
probléme de la représentation", Actes du Congrés de I'Association des Sociétés de
Philosophie de Langue Frangaise 18 (1980) pp. 194-197.



74 TorICOS

264B10%2. Apos ter demonstrado que o discurso (ldgos) pode ser
falso, o Estrangeiro. considera como evidente que pensamento,’
opinifio e phantasia podem, eles também, ser verdadeiros ou falsos:

E entdo? Nio ¢ manifesto que pensamenfo, opinido €
representagdo (phantasia) s3o todos géneros que vém a ser
em nossas almas, falsos ou verdadeiros? (263D6-8)%.

Mais uma vez, a phantasia é tomada em um plano genérico, a
totalidade das aparigdes ou das representagdes imagéticas, como
sendo algo que pode ser verdadeiro ou falso.

O Estrangeiro pergunta pela diferenca: ¢ necessario que Teeteto
apreenda o que ¢ cada uma dessas coisas, perguntando-se em que
elas diferem umas das outras. Pensamento ¢ discurso sdo a mesma
coisa, exceto que um é o dialogo da alma consigo mesma € o outro €
o fluxo que emana da alma passando pela boca, com voz. . Nos
discursos temos afirmagio € nega¢do. Quando isso acontece na alma,
pelo pensamento, em siléncio, temos a opinido.

- Mas quando ela (a opinido) apresenta-se a alguém, néo por si
. propria, mas através de uma percepgdo sensivel, uma tal .
afeccdo, por sua vez, é possivel e correto chama-la de outra
coisa que ndo seja representagio (phantasia)'? (264A4-6)*

Portanto, a phantasia ¢ redutivel a uma opinido misturada com a
percepgdo, € se a opinido pode ser verdadeira ou falsa, o mesmo
pode ser difo com relagdo a ela. Phantasia deve, entdo, ser
compreendida como o todo, todas as formas de aparigdo (imagens,
semelhangas e simulacros), logo, como representagdo. Nos discursos,
o pensamento é o didlogo da alma consigo mesma e a opinido uma

32 Niio é o caso de repassar aqui a argumentagio em detalhe, pois nfo € isto o que
nos interessa, ver deﬁmqoes do discurso falso - Sofista 259D9-264B10.

BEE -TC de Bﬁ dudvoid e xai d6Ea xal pavraoia, pmv odx ﬁ&n Gnkov
St tavta td yévn pevdn te xal dnBn mdve' tuwv Ev Talg Yuyaig
tyylyvetay;

MEE - T( §6vav uij xad’abtd dihd OV aloﬂﬁoemg RO TLVL, TO TOLOUTOV
ad naeog dg’ oidv e égﬂmg_e‘tnaw t1egdv 1L v davraolay;




PHANTASIA EM PLATAO 75

interrupgdo do pensamento, enquanto o que chamamos imagem (ou
apari¢do) ¢ uma mistura de percepgio e opiniio. Para poder passar
da demonstragio segundo a qual o discurso pode ser falso, a
afirmagdo -de que as outras coisas em questio podem também ser
falsas, o Estrangeiro teve que considera-las como sendo aparentadas
ao discurso. A phantasia nasce quando o discurso ¢ interrompido,
constituindo uma opinido, afirmando ou negando; nio apenas através
do pensamento, mas também através da percepgdo, sempre na alma,
sem voz ¢ sem se dirigir a alguém. Ela ¢, portanto, uma afec¢do
(pathos) do pensamento, na medida en que ele apresenta-se como
estando misturada & percepgdo. A phantasia é a opinido misturada
com a percepgdo sensivel, € a opinido "imageada" (imaginada).

Na etapa final da argumentagio, refefindo-se ao discurso, a
opinido e aquilo de que dizemos "aparece" (phainetai), o Estrangeiro
afirma que: : .

se estas coisas sio aparentadas ao discurso, é necessario que
algumas sejam as vezes falsas (264B2-4) 35..

O pensamento pode ser verdadeiro ou falso porque ele ¢ dialogo
interior da alma consigo mesma; sendo dialogo ele ¢ um discurso;
~ora, ja foi mostrado que.o discurso pode ser verdadeiro ou falso,
portanto o pensamento também pode ser verdadeiro ou falso. A
opinido pode ser verdadeira ou falsa porque ela é o discurso
interrompido; ela também ¢ derivada do discurso; ora, ja foi
mostrado que o discurso pode ser verdadeiro ou falso, e a opinido
também, por sua vez, podera ser verdadeira ou falsa. Segundo. o
mesmo raciocinio, mesmo a phantasta deve poder ser verdadeira ou
falsa, porque ela é a opinido misturada com a sensagdo. Ora, se a
opinifio € a interrupgdo do discurso, a Phantasia é o discurso
interrompido € misturado com a percepgdo; ela também - pode
portanto ser verdadeira ou falsa. O que nos sugere que devemos
compreender o termo como designando, novamente, neste contexto,
imagem ou representagdo imagética. Como ficou estabelecido que

35 avdynn 81 xal TovTeV 16 Adyw oUYYEVOV Svtwv Yeudn ve adtov Evia
xo Eviote elval .




76 TéPICOS

ha discurso verdadeiro e falso; como as naturezas do pensamento, a
da opinifo ¢ também a da phantasia foram tomadas como sendo
aparentados ao discurso, ¢ necessario que algumas delas sejam, as
vezes, falsas (264A8-B4; B6-10). O Estrangeiro considera sua tarefa
cumprida. '

M. L. Desclos questiona de modo veemente a aceitagdo tacita da
posigdo segundo a qual Platdo faria equivaler, pura € simplesmente,
imagem e ilusdo, reduzindo tudo o campo dos "idolos, icones e
fantasmas" ao plano inferior e negativo de uma mimesis, por sua vez,
também valorizada negativamente?. Segundo a autora, toda tékhne,
segundo a habilidade que lhe ¢ propria e segundo os principios do
que Ihe convém, pode produzir belas e boas imagens. Os dialogos
estio cheios desse bom uso da imagem. Mais ainda, a imagem,
quando ela é bem trabalhada, pode, mesmo sendo imagem, participar
do belo, da proporgdo e da verdade. Tanto na Republica como no
Filebo, as imagens sio estapas decisivas no caminho da aquisi¢do,
mesmo indireta, do que é bom. Portanto, toda imagem ndo ¢
necessariamente falsa. Ela tem fungdes diversas, heuristica, didatica,
mas sempre sob o controle do conhecimento do modelo, por parte
daquele que sabe. Além disso, fica manifesto que ha, nos didlogos,
seja com Socrates, seja com o artesdo de imagens verbais que ¢
Platio, um bom uso, justo e belo das imagens, intimamente
articulado a argumentago discursiva. A imagem, mesmo quando ela
¢ phdntasma, nio é enganadora nela mesma: tudo depende do modo
com é utilizada. Desclos propde uma "fungdo indicativa" da imagem:
mesmo se ela ndo nos mostra diretamente a esséncia, a imagem pode
fazer sinal em sua diregdo. Nessa perspectiva, a imagem pode ser, na
pior das hipéteses, um obstaculo superavel e, de certo modo, mostrar
a diregdo a ser seguida. -

Portanto, no Sofista, a phantasia ndo ¢ uma "outra coisa” qualquer,
mas algo de determinado. Ela é uma afecgdo que se torna presente na
alma, com relagdo a alguma outra coisa. Ela € um tipo de imagem.
Seu modo de tornar-se presente na alma ocorre quando o
pensamento mistura-se com a percepgdo, de modo que ¢ através da

36 M -L. DescLos, "Idoles, icones..."”, pp. 301-327.




PHANTASIA EM PLATAO 77

percepgao sensivel e ndo sé através do pensamento que a alma,
afetada deste modo, representa um objeto qualquer. O phdntasma,
pelo contrario, foi claramente posto como sendo a imagem produzida
sem que se leve em conta as propor¢des do objeto; é a imagem feita
em vista de um outro qualquer, daquele que a olha (ou que a ouve),
sem tomar como medida as relagdes objetivas que a coisa
representada contém. O simulacro foi portanto definido como sendo
sempre falso (Sofista 233D3-236D4).

Das quatro ocorréncias de phantasia no Sofista, uma corresponde
claramente a phdntasma, simulacro, imagem falsa; todas as outras
trés referem-se a aparigio em geral ou & imagem, ao todo das
representagdes imageéticas, podendo ser verdadeiras ou falsas.

Timeu

No Timeu, no contexto da analise da cooperagdo entre razio ¢ a
necessidade (7imeu 69A-81E), Timeu descreve as partes mortais da
alma humana (69A-73B), logo antes de descrever as partes do corpo
humano (73B-76E). A alma imortal € estabelecida na cabega,
considerada como a acropole do corpo humano. A alma mortal ¢
situada no torax, entre 0 pescogo € 0 umbigo; a parte agressiva no
coragdo € a parte apetitiva no ventre. E esta topica corporal que
permite que ele explique a estrutura e o papel do figado (71A-72C).

Os deuses auxiliares, mesmo sabendo que a parte apetitiva ndo
seria receptiva a razio, que ela seria de noite ¢ de dia seduzida por
imagens e por simulacros (eiddlon kai phantasmdton), decidiram
elaborar um projeto e constituiram assim o figado, espesso, liso e
brilhante. Como um espelho, ele receberia impressdes, produzindo
imagens (eidola) de modo que o poder dos pensamentos vindos do
intelecto  pudesse mobiliza-lo ou assusti-lo. Portanto, os
pensamentos vindos do intelecto se imprimem sobre o figado como
imagens. A natureza desses pensamentos deve ser tal que eles se
"tornam" imagens, ao encontrar a superficie lisa do figado. Surge a
questdo sobre o que isso quer dizer sobre a natureza de uma tal




78 TérPICOS

imagem, se ela ndo ¢ um tipo de pensamento ou de l6gos tomado
"sensivel” ou misturado ao sensivel. Nesse sentido, a imagem no
figado deve, de fato, ser vista como um modo de indicar a verdade.

Os deuses auxiliares seguem a recomendagio do demiurgo de
fabricar o género humano da melhor maneira possivel. Eles tentam
assim recuperar aquilo que temos de mais inferior, a parte apetitiva,
afim de que, de um certo modo, esta parte possa atingir a verdade,
estabelecendo nela a sede da adivinhagdo, o figado.

Isto é um indicio de que um deus enviou a adivinhagdo inspirada
para tomar o lugar da razdo quando ela nio pudesse intervir (71E2-
72B5). Trata-se de uma situagio de "perda" de razdo, na qual os
discursos sdo proferidos ou as apari¢des (phantdsmata) chegam em
sonho ou sob o efeito do entusiasmo. Nessa situagdo, € preciso que o
homem com discernimento (émphronos) tente rememorar ¢
compreender, explicando através do raciocinio, o que significa
(semainei) tudo o que ele disse ou que lhe apareceu (que ele viu €
ouviu) (td phdnenta kai phonéthenta). A interpretagdo deve ser feita
em termos daquilo que é bom ou mau, com relagéo ao passado, ao
presente e ao futuro. Mas ¢ justo o velho ditado que diz que "s6 ao
sabio convém realizar a tarefa que é a sua e conhecer a si mesmo”. E
justamente por isso que a lei estabeleceu os profetas que sdo juizes
em matéria de oraculos inspirados.

A estes mesmos (profetas) alguns dio o nome de adivinhos,
ignorandg totalmente que sdo interpretes de palavras ¢ de
aparigdes (phantdseos) enigmaticas ¢ ndo adivinhos; e, por
isso poderiam ser chamados muito justamente de profetas
(interpretes) das coisas que sdo vaticinadas ‘(adivinhadas)
(Timeu 72B1-5)*".- :

Nesta passagem phantdsmata € phantdseos, so afecgbes vividas
quando a razio ndo intervém mas que constituem, mesmo assim,

3L - .. ofg pdvies abtolg dvopdtouoty Tves, 10 mav fyvonrsteg BTl
tiic &' aviypav ofitor ¢riung ol pavrdoeng Hmoxoural, xal olUTL WAVTELS,
noodntar O pavicvoptvoy duxardrata dvopudfovt Gv.




PHANTASIA EM PLATAO 79

objetos do discernimento do homem sabio, suscetiveis de serem
explicadas pelo raciocinio, como algo que pode ser bom ou mau.
Phdntasma significa aqui a imagem em geral; o termo é utilizado
para indicar o aparecer em geral, que sera objeto do discernimento
do sabio. O estatuto da phantasia enquanto imagem enigmatica
exige uma démarche interpretativa, para que se possa determinar o
que ela pode significar, na medida em que § este ser (bom ou mau)
no qual a verdade torna-se problema. O fato de que a interpretagio
de phantasia é compreendida como uma tarefa propria do sabio,
estando inserida no dominio do conhecimento de si, indica-nos, mais
uma vez, que o que aparece ao homem através da imagem lhe faz
exercer seu discernimento, se ele quer que seu pensamento se torne
conhecimento.

Podemos dizer que a phantasia e o phantasma, no Timeu, referem-
se as aparigdes enigmaticas no figado, produzidas expressamente
pelos deuses auxiliares, como dispositivos de persuasio e de
interagdo entre as partes da alma, para a integragdo do ser humano,
tendo em vista sua justiga, sua verdade e seu bem.

Conclusio

Em primeiro lugar, considero importante reconhecer as hesitagdes
terminologicas, por parte, seja de Socrates, seja do Estrangeiro de
Eléia no que concerne o vocabulario do phainetai, em geral. A meu
ver, as questdes terminologicas, em Platdo, devem ser sempre
referidas a seus contextos dialéticos, pois a univocidade nio é nem
buscada, nem valorizada por Platio e, nele, a ambigiiidade torna-se
um modo de pensar.

Ao ler os didlogos, em vez de pressupor distingdes, devemos tentar
surpreender o processo mesmo de estabelecimento de diferengas no
movimento dialético. E o caso do que Diotima diz a propdsito do
amor ¢ da produgio no Banquete, que considero um uso metonimico



80 TorPiICOS

dos termos38. Podemos dizer o mesmo a respeito dos termos mimesis
ou mimetiké.

Nas passagens do Sofista 236B1 e 236C1, por exemplo, o termo
mimetiké é utilizado como sendo equivalente a produgdo de imagens
como um todo, mas em 267A8 o uso de mimesis é restrito a uma
espécie ou parte da produgdo de imagens, a parte que produz
phantdsmata, a phantastiké, que ¢ a produgdo de imagens que ndo
respeitam as proporgdes presentes nos seus modelos, sendo assim
sempre falsas. E o que ocorre com phantasia ¢ phdntasma. O termo
phantasia é as vezes utilizado para designar o todo, a totalidade das
aparigdes e das representagdes imagéticas, verdadeiras ou falsas, as
vezes ele so designa as imagens falsas, tal como phdntasma.

O termo phantasia ¢é utilizado sempre em contexto polémico, em
uma discussdo que envolve a contraposicdo do filosofo a algum
outro ator social: os poetas (Republica), Protagoras (Teefeto), os
sofistas em geral (Sofista) ¢ mesmo os adivinhos (Timeu). E,

portanto, um conceito no qual convergem diferentes démarches
criticas, por parte de Platdo. As aparigdes imaginarias dos deuses,
descritas pelos poetas, ndo sdo confiaveis, néo devendo ser mais
fonte de engano para os homens, a ndo ser que tenham a referéncia
de uma paidéia filosofica.

Contrariamente ao que pensa Protagoras, as aparigdes ‘€
representagdes da percepg¢do sensivel sdo claramente insuficientes
para constituir um conhecimento sélido ou ciéncia. A critica a
produgdo de representagdes ou imagens por parte dos sofistas € uma
oportunidade para o exame do discurso (/6gos) como um todo, no

3% "Separando uma certa forma de amor (érotos), portanto, uma de suas partes, nos
lhe damos o nome do todo, amor, enquanto para as outras formas nds utilizamos
outros nomes" (Banquete 205B4-6). Este modo de utilizar os nomes explicaria
porque noés dizemos que uns amam e os outros ndo. Ou ainda o caso da produg&o
(poiesis) que ¢ algo de multiplo, pois ela recobre todos os casos de passagem do néo
ser ao ser. "Todas as obras das artes sdo produgbes (poieseis), assim como seus
artistas sdo produtores (poietai)”, mas ndo é o que ocorre, pois os artistas tém
outros nomes. Como no caso precedente, mesmo quando uma parte foi destacada,
"ela continua a receber o nome do todo" (Banquete 205B8-C9).




PHANTASIA EM PLATAO 81

sentido de se analisar seu enraizamento ontolégico ¢ de se
estabelecer a possibilidade de que ele diga também o falso. As
aparigBes enigmaticas no figado sdo mais objeto de interpretagdo do
que matéria para as especulagdes arbitrarias dos adivinhos. Nesses
contextos, tipicos dos didlogos, Socrates € o Estrangeiro "examinam
¢ péem a prova da refutagdo as representagdes e opinides uns dos
outros”, a saber, de todos os que tém pretensdes ao saber € ao poder
na.cidade. Nesse processo, eles acabam por pdér em questdo o ser
mesmo das representagdes, sejam elas imagens poéticas, "o que
aparece” na percepgdo sensivel, imagens verbais dos falsos sabios ou
imagens enigmaticas na alma.

As phantasiai concernem sobretudo as a¢des dos homens, ou dos
deuses, na medida em que sdo representados pelos homens; elas
concemnem agdes e discursos (Repiiblica), opinides e percepgdes
‘(Teeteto), produgbes humanas visuais e verbais, assim como
representagdes na alma (Sofista) e, finalmente, imagens internas a
alma, pondo em questdo. sua relagio com o corpo (Timeu). Mas, em
ultima instincia, ¢ na alma. que o que aparece deve ser-posto em
questdo; ¢ enquanto residente no psiquismo que o verdadeiro falso
deve ser examinado (Republica) e estabelecido como possivel
(Sofista), pois € ali que o mal ou 0 bem maiores residem.

No Sofista, ¢ a "redugdo" da phantasia a algo aparentado a0 légos
que a torna suscetivel de ser examinada como sendo verdadeira ou
falsa, na medida em que o Estrangeiro tenta reconhecer, 14 onde ndo
haveria mais do que a imediaticidade de um aparecer, uma dimensio
de racionalidade que seria suscetivel de avaliagio e de
ultrapassamento. A meu ver, o que ¢ problematizado tem mais a ver
com a imediaticidade do aparecer que seu carater propriamente
sensivel. O que € posto em evidéncia é que o imediato ndo fornece
elementos que podem tomnar inteligivel o que aparece. No fluxo de
aparigbes, passamos de uma representagdo diretamente a outra, sem
que possamos avaliar o que elas querem dizer.

A representagdo, enquanto phantasia, tende a permanecer aderida
a sua dimenséo sensivel ¢ ¢ essa adesdo ou nio-mediagdo que € 0
objeto da critica platonica. E mais, a critica 4 alteridade aleatéria na



82 ToPICOS

qual sdo tomadas as representag8es por parte de Protagoras (Teeteto)
torna evidente a impossibilidade de se estabelecer verdadeiras
diferengas no plano do puro aparecer.

Ao analisar sua fun¢io pragmatica ou seu papel na persuasdo
pedagogica, Platdo aos poucos remete as phantasiai a sua relagdo
com o ldgos e examina sua pretensdo a verdade. Nas passagens
analisadas, trata-se do questionamento da verdade ou da falsidade
das representagdes; nio se pode saber previamente se uma tal
imagem ¢ verdadeira ou falsa; para estabelecé-lo, € preciso submeté-
la a0 exame e a refutagio.

Nos podemos, assim, dizer que a phantasia ndo €, a priori, nem
verdadeira, nem falsa®, mesmo se o ambiente da pesquisa ¢ sempre
o da critica a falsidade das representagdes dos pretensos sabios; isso
indica de modo bastante claro que ndo hi equivaléncia simples e
direta entre aparéncia e falsidade. Finalmente, a partir da reflexéo
aqui desenvolvida sobre a phantasia, estou convencido de que temos
elementos decisivos para questionar a suposta "condenagdo filosofica
da imagem" por parte de Platdo.

39 Ver Filebo 38A-39C, sobre imagens (eikones) que podem ser verdadeiras ou
falsas. "As imagens das opinides e dos discursos verdadeiros séo, portanto,
verdadeiras, e falsas as das opinides e discursos falsos"(39C4-5). Nessa passagem,
trata-se de mostrar que a percepgdo pode falhar na identificagéio de alguma coisa, €
do mesmo modo a representagdo do prazer pode ser falsa. Na metafora proposta, o
pintor trabalha apés o escritor, a imagem segue o discurso. Segundo Teisserenc, a
imagem, nesse caso, é reprodutiva e ilustrativa; ela representa o resultado da doxa,
sua percepgdo é conforme ao seu julgamento. TEISSERENC, F.: "L'empire du faux ou
le plaisir de l'image. Philebe 37A-41A". In: DIXSAUT, M. (Dir.). La félure du plaisir.
Etudes sur le Philébe de Platon, Paris: Vrin, 1999, pp. 267-297.






