Réplica a: La unidad de la filosofia de Heraclito

: : . José Molina
Universidad Nacional Auténoma de México

- El mismisimo Socrates. dijo a Euripides respecto de la obra
heracliteana: “lo que entendi es excelente, y pienso que también lo
que no entendi; s6lo que se precisa de algin buzo profesional™. De
manera . que el solo hablar de Heraclito es tarea en si misma
encomiable. Reponiéndonos de la tristeza por lo que se ha perdido,
los fragmentos de la obra de Heraclito nos han llegado bajo la
mirada de quienes los citan, como se verian a través de una lente que
. a veces los engrandece, y a veces los deforma. Tienen la ventaja de
hacemnos ver lo que de otro modo acaso hubiera pasado inadvertido,
pero debemos. cuidarnos tanto de la deformacion que han sufrido por
el contexto en el que estan citados, como por la deformacion que
siguen experimentando bajo nuestra mirada. Por otra parte, un
-fragmento siempre invita a la reconstruccion, a inventar de nuevo el
conjunto del que forma parte, y pese a la existencia de otros
fragmentos del mismo conjunto, en el caso de Heraclito, son las
indeterminaciones las que se multiplican. ;Coémo los ha visto
Enrique Hiilsz? Da la impresion que no quiso perder ninguno de los
puntos de vista, dada la bibliografia en que se apoya; en muchos
sentidos sigue de cerca a Kahn, quien también habia hablado de la
densidad y de la resonancia de los fragmentos. Quiere abarcar todos
los fragmentos. En ellos se mueve como ese buzo del que hablaba
Socrates, si hemos de creerle a Didgenes Laercio, y como buzo
prudente, matiza todas sus afirmaciones, a fin de poder salir a flote,
yo quiero ver si lo consiguid.

'D.L.1L, 22.

Tépicos 28 (2005), 51-56




52 TéPICOS

De acuerdo con lo que hemos escuchado, la unidad de la obra
heracliteana, entendida como la unidad formal de los fragmentos, ha
dado lugar a multiples reconstrucciones que giran basicamente sobre
los logoi mencionados por Didgenes Laercio. En este sentido, tal vez
cabria anotar que La vida de los filésofos mds ilustres, como se
conoce su obra, se parece, por decir lo menos, a Casandra, esa
profetiza que recitaba sus oraculos, condenada por Apolo a que nadie
los creyera. Asi, a Didgenes nadie le cree, aunque todos lo citan. De
la mano de Enrique Hiilsz podemos también no creerle, y pensar que
la division referida de la obra de Heraclito es exdgena e impuesta por
la particién que de la filosofia hacia el helenismo. Sin embargo,
también se puede y se debe atender dicha division, precisamente por
no concordar con la divisién de la filosofia en fisica (o metafisica),
ética y logica, tipica desde el platonmico Polemon, sancionada por
Zenoén de Citio y permanente ya en tiempos del mismo Didgenes?.
Podriamos creer que la falta de correspondencia entre la division de
la obra de Heraclito y la divisidén de la filosofia en su tiempo, en
especial el logos teoldgico —al que Enrique Hilsz muestra ciertas
reticencias—, sea precisamente la razén de que Didgenes haya creido
necesario consignarla. De cualquier manera, Didgenes Laercio
apunta a la unidad de la obra de Heraclito, pero también existe el
testimonio segun el cual desde su composicion la obra parecia
incompleta, y unas partes diferian de otras®, de manera que aun
suponiendo que pudiéramos reconstruir los argumentos que se
implican en los fragmentos, . estamos limitados a llegar
inevitablemente a un callejon sin salida o a una salida falsa. La
verdad es que no sabemos si podemos reconstruir plausiblemente esa
unidad, y acaso tampoco sea lo mas importante. Se puede
reconstruir, por ejemplo, el Partenon, pero, ;seria deseable?
Reconstruir un espacio no es reconstruir un ambiente; la Atenas de
Pericles se ha ido para siempre. '

De Heraclito, quedan esos fragmentos, nada mas, pero nada
menos. Tenemos la altemativa de dejarlos seguir aguijoneando
nuestro espiritu, o la de llegar a contentarnos con una reconstruccion

ID.L.L 18
3D.L.1L 8.




REPLICA A: LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 53

que nos haga precisamente situarnos entre aquellos a quienes
Heraclito Ilamaba dormidos y sordos, eso si llenos de erudicién y de
la polimathia que no ensefia entendimiento. La otra unidad, ya no
formal, sino tematica, en la obra de Heraclito es la que mas ha
consumido las horas que Enrique Hiilsz se ha sumergido en esas
aguas profundas, para seguir con la imagen utilizada por Socrates.
La clave, nos dice, estd en el logos. La estructura del ser se
corresponde con la estructura del pensar; que es la estructura del
decir y del contradecir, que debiera ser la estructura del poder; la
actividad por la cual la mente del hombre avanza en la comprensién
del mundo estd en armonia con la estructura del mundo que se
percibe. Pero esa armonia sélo se capta mediante un acto, digamos,
holistico y trascendente, capaz de mirar al mundo no en el ambito de
los particulares, sino desde fuera como un todo.

A partir de estos argumentos se puede pensar en muchas cosas, y se
pueden preguntar otras varias. Me viene a la cabeza Wittgenstein, si
es verdad que €l dijo eso.de que “el limite de mi mundo es el limite
de mi lenguaje”, con la salvedad de que acaso en Wittgenstein hay
tantos mundos como individuos, mientras que en Heraclito, segin lo
ve Enrique Hilsz, sélo hay un inico mundo, un solo logos que le dio
principio, que lo comprende, que lo expresa, y que deberia
gobernarnos. Me pregunto, y me imagino que también ustedes, y
acaso nos lo aclare el propio Enrique Hiilsz, en qué se distingue ¢l
logos de Heraclito como €l lo ve, de ese logos de los estoicos, que
también era y no era Zeus, destino, necesidad, principio del cosmos,
segun el cual sucede todo, capaz de ser comprendido por el hombre y
de ser expresado por su lenguaje. Llamo poderosamente mi atencion
la opinién del gramatico Diddoto, que menciona Hiilsz; afirma aquél
que la obra de Heraclito es primordialmente una obra de caracter
politico*. Cabe recordar que por ‘“‘gramatico” debe entenderse
“filélogo”. Y estoy tentado a darle la razon por simple simpatia con
el gremio, dado que no soy ni pretendo ser filosofo. Se trata de un
intento de desmontar el enfoque predominante, segun el cual
Heraclito es un filésofo de la naturaleza. Debe tomarse en cuenta que
la interpretacién de Diddoto puede, a fin de sernos mas provechosa,

‘D.L.I




54 TérPicos

oponérsele no sélo a la interpretacion cosmoldgica, sino a aquella
que concede al /logos una categoria revestida exageradamente de
metafisica y de trascendencia, tal como lo leyeron acaso los estoicos
en el pasado’, o como pudieron leerlo Hegel o Nietzche, o como
puede leerlos cualquiera de nosotros. Esto no significa quitarle a
Heraclito importancia alguna ni como humanista ni como mero
filésofo; significa solamente ubicarlo en su época, en su ambiente, y
desmitificarlo. ;Qué pasaria si tomamos mas en serio a Diédoto? A
la luz de la ponencia de Enrique Hiilsz, la vision politica en su plena
significacion, sin atenuarla tomandola como antropologica, pareceria
casi un desvario. Personalmente me hubiera gustado tomar mas en
serio a Diédoto, pero tuve la suerte, ignoro si buena o mala, de dar
con el libro de Antonio Capizzi, Eraclito e la sua leggenda, a quien
Enrique Hiilsz sin duda conoce, ya que lo cita en su bibliografia
sumaria. Imaginemos tan so6lo, que los fragmentos donde Heraclito
despotrica contra Homero, Hesiodo o Arquiloco, no son mas que una
disputa entre su expresion en prosa y la recitacién poética.’ Con
frases que a todos nos han conmovido, por ejemplo: “es dificil luchar
con ¢l deseo, lo que quiera lo compra con el alma”; la guerra es
padre y rey de todas las cosas”, se trata de impulsar una campafia de
austeridad en el gobierno, y hacer una exhortacion militar proselitista
en contra del imperio de Dario, quien habria incluso en ese tiempo
asolado Jonia y arruinado a Mileto. En esta reconstruccion de
Capizzi, el fragmento primero® adquiere totalmente otro significado:
el logos que existe siempre, no es la razon que le da existencia al
cosmos; se trata simplemente de una legislacion, cuyo autor es
Hermodoro, ¢l mismo a quien, segun otros fragmentos, los efesios
habian desterrado y cuya ley habian despreciado. ;Qué significa que
los hombres se hagan incapaces de comprension antes de escuchar y
una vez que han escuchado? Imaginemos a un juez o jueces
analfabetas, como era normal en aquellos tiempos. Al llegar el

3 Debe tenerse en cuenta que un estoico como Crisipo, segin el testimonio de
Cicerén (cfr. Cic., Nat. D., 1, 3941), buscaba, adaptando la interpretacion de las
fabulas, que incluso Homero y otros de los autores antiguos, como Orfeo, Museo y
Hesiodo, fueran estoicos.

6 Cabe hacer notar que se atnbuye este lugar a ese fragmento, tesis de la que parece
querer separarse Hillsz, gracias al testimonio de Aristoteles en su Retdrica, de donde
también sabemos que a Heréclito se le acusaba de “oscuro”.




REPLICA A: LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 55

acusado, hacian leer esa legislacion, nueva en ciertos sentidos, para
vér de qué manera se aplicaba al caso particular. A pesar de tener
experiencia, parecen no tenerla: se vuelve necesario repetirla y
explicarla segun el caso y de acuerdo con el espiritu de ia ley. Asi se
entiende que quienes no advierten las cosas cuando estan despiertos
igual que las olvidan cuando estan dormidos, sean en el texto otros
hombres, distintos de aquellos a quienes Heraclito explica la ley de
Hermodoro. Por lo demas, para Capizzi, el logos como razon
universal, el correr de todas las cosas, la cosmologia del fuego, ya
han sido interpretaciones de los fragmentos heracliteanos refutadas
por estudiosos como Reinhardt, Kirk, Calogero, Mc Diarmid,
Chemniss y Havelock’. Probablemente Kahn no tuvo en cuenta la
sugerencia de Capizzi, debido a la simultaneidad de los trabajos.
Obviamente Capizzi aporta mas datos, mas testimonios, mas
argumentos para apuntalar su tesis. Muy brevemente expuse aqui
esta reconstruccion, heterodoxa e impopular, si quieren, solo para
hacer notar que esos mismos fragmentos pueden ser vistos de una
manera totalmente distinta, pero igualmente valida, a pesar de que
nuestro celo humanistico y filoséfico se vea, una vez mas, golpeado.
Es normal que esto suceda. Lo mismo ocurre con la frase por todos
conocida: “soy humano, y nada de lo humano me es ajeno”, que
suele ya sin remedio cargarse de humanismo, pero que en el texto
original de Terencio no significa mas que la expresion de una
curiosidad malsana®. Acaso sea util comparar los fragmentos de
Heraclito con alguna pieza artistica: un edificio antiguo, una
escultura, una pintura. Apreciamos la Afrodita de Melos, o Venus de
Milo, como se la conoce, aun sin brazos; también esperamos que
ningun “genio” termine Los Esclavos de Miguel Angel. Imaginemos
como hubiera sido reconstruido, si solo se hubieran conservado la
cabeza y las manos del David del mismo autor. Por lo demas, el peor
restaurador de una pintura, dicen los entendidos, es: otro pintor. Lo
que se entrega a la restauracion, no es la obra de arte, sino la materia

7 Capizzi, A.: Eraclito e la sua leggenda. Proposta di una diversa letttura dei
Sframmenti, Roma: Edizioni dell’ateneo & Bizzari (Filologia e critica, 34/Istituto di
filologia classica, Universita di Urbino) 1979, p. 9.

8 Cfr. ALBRECHT, M.: Historia de la literatura romana. Desde Andronico hasta
Boecio, trads. Dulce Estefania y Andrés Pocifia. Madrid: Herder 1997, vol. I, p. 239.



56 TbéricOS

de la obra de arte. Ignoro, lo confieso, si ocurre lo mismo en ¢l caso
de la filosofia. Kahn teme que el resultado sea similar al de pelar una
cebolla. Por mi parte, no creo que haya buenas o malas
reconstrucciones, sino afortunadas y desafortunadas. En todo caso,
todas son buenas, si somos capaces de desprendernos de ellas y de
volver de inmediato a los fragmentos; cualquiera es pésima, si nos
aferramos a ella. Regresando a la comparacion con las obras de arte,
el criterio actual es que toda restauracion debe ser removible.
Imagino los fragmentos como un rompecabezas de muchas
soluciones, si existiera, que pueden dar siempre pretexto a que nos
sigamos reuniendo.






