Alfarabi y el rol de la poética

Luis Xavier Lopez-Farjeat
Universidad Panamericana

Alfarabi ocupa un lugar central en la recepcién arabe del Organon
aristotélico*. Al igual que otros comentadores, Alfarabi situd a la
Retdrica 'y ala Poética junto a los tratados analiticos, las Categorias,
el Peri Hermeneias, los Tépicos y las Refutaciones Sofisticas. Su
comprension de la Poética es especialmente original. Leer la
Retdérica como un tratado de logica no supone demasiados
problemas, pues el propio Aristoteles sefiala cuales son los
silogismos que ha de utilizar un retérico. En cambio, estudiar la
Poética con la intencion de integrarla a la 16gica, nos obliga a pensar
en la posibilidad de un silogismo poético del que Aristételes no
habla en ninguna parte del corpus. Ha de advertirse, sin embargo,
que aunque en la Poética no se utilizan los términos “silogismo
poético”, - Aristdteles si afirma que el mito permite razonar —:
syllogizesthai (Poética 1448 b 13-20).

Como primera parte de este trabajo, ubico la Poética. dentro del
Organon de acuerdo con la ordenacion de los tratados que lo
componen, segun Alfarabi. Para ello, reviso algunas aportaciones de
los alejandrinos que influyeron en el filosofo arabe y presento la
clasificacién de los tratados de logica en una obra titulada Catdlogo
de las ciencias (lhsa’ al-‘uliim). Posteriormente, analizo las
similitudes que Alfarabi establece entre retdrica y poética al explicar
su modo de operar en los Fusul [al- ‘ilm] Al- Madani o Articulos de

* Agradezco las observaciones de Héctor Zagal, Vicente de Haro, Maria Feméhdez,
Maria Elena Garcia y Karen Gonzélez. Elaborado con el apoyo del proyecto de
investigacion CONACYT 2002-C01-42166.

Tapicos 28 (2005), 273-303




274 TorICOS

la Ciencia Politica'. Por ltimo, me detengo en algunos aspectos del
denominado ‘silogismo poético’ (‘algiydsul al §'riy'yun). Alfarabi
reflexiona sobre la dimensién argumentativa de la poesia para
mostrar la utilidad de los discursos que recurren a imagenes
persuasivas.

Un estudio sobre la dimension argumentativa de la poética nos
lleva a plantear el tema ya aludido del silogismo poético. Es
oportuno, desde ahora, apuntar la complejidad que implica esta clase
de presunto silogismo. El tema es ambiguo, incluso en los intérpretes
de Alfarabi. Fuad Said Hadad, por ejemplo, sostiene que, aunque
Alfarabi habla de cinco artes logicas y en ellas incluye a la poética,
ésta no utiliza ninguna clase de silogismo. Por ello, sefiala, no es
oportuno referirse a la poética como un arte silogistico. Es, mejor
dicho, el arte de la comunicacion. Y, en efecto, la comunicacion
puede ser asilogistica?. Ademas, uno de los estudios mas completos
sobre la logica farabiana, el de Joep Lameer, no mencioha el
silogismo poético’, aunque si se refiere a la explicacion de la
analogia que aparece en el breve comentario de Alfarabi a los
Analiticos Primeros. Por otra parte, como registra Salim Kemal, es
verdad que en los Cdnones del Arte Poético, Alfarabi sostiene que el
discurso poético recurre a cierto tipo de silogismo*. En otro estudio,
he defendido que el silogismo poético no aparece como tal porque se
incluye en las denominadas “formas mixtas del silogismo”. Esto
significa que pueden darse combinatorias silogisticas. El ejemplo
comun es el discurso poético, pues en €l se mezclan silogismos
dialécticos, retéricos y sofisticos’. En su Carta introductoria a la

1 Utilizo la edicién bilingiie de Rafael Ramén Guerrero, incluida en ALFARABL:
Obras Filosdfico- Politicas, Madrid: Debate CSIC 1992.

2 Cf. FUAD SAID HADDAD: Alfarabi’s Theory of Comunication, Lebanon: American
University of Beirut 1989, pp. 117-119.

3 Cf. LAMEER, J.: Alfarabi and Aristotelian Syllogistics, The Netherlands: E. J. Brill,
Leiden 1994. ‘

4 Cf KEMAL, S.: The poetics of Alfarabi and Avicenna, The Netherlands: E.J. Bnll,
Leiden 1991, p.108.

5 Cf LopEz- FAREAT, L. X., SANCHEZ, M.: Analogia poética en Alfarabi,
promanuscrito, 2002 (aparecerd publicado en 2004 en la Revista espafiola de
Filosofia Medieval). Este es un trabajo en donde se apuntan algunos aspectos
clarificadores sobre la analogia. Sin embargo, en ese desarrollo ain aparecen




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 275

Logica o Tratado con el que comienza el libro (Risalah sudira biha
al-kitab), Alfarabi escribe:

Las artes son en parte silogisticas y en parte no-silogisticas.
Las silogisticas son aquellas que, cuando sus partes estan
integradas y perfeccionadas, tienen como accidn suya, en
consecuencia, el uso de silogismo; mientras que las no-
silogisticas son aquellas que, cuando sus partes estan
integradas y perfeccionadas, tiene como accién suya y fin, el
hacer algiin trabajo particular, tal como la medicina, la
carpinterfa, la construccidn, y otras artes que estan
designadas para producir algun trabajo o alguna accién.
Ahora, las artes silogisticas son cinco: la filosofia, el arte de
"la dialéctica, el arte sofistico, el arte retérico y el arte de la
poesias.

Este texto debe comprenderse a la luz del Breve comentario a
Analiticos Primeros en donde Alfarabi expresa con claridad lo que
debe entenderse por silogismo. Ese trabajo funge como una especie
de manual para comprender el silogismo. Por ello, en los distintos
manuscritos y referencias que hay sobre él, recibe varios nombres:
Breve tratado sobre el silogismo (Kitab al-giyas al saghir), Breve
compendio sobre la naturaleza del silogismo (Kitab al-mukhtasar al-
saghir fi-'l-kaifiyyah al-qiyas),; Breve compendio de logica a la
manera de los mutakallimim o tedlogos (Kitab al-mukhtasar al-
saghlr fi-’l-mantiq‘ala tarigah al- mutakallimim). En este
comentario puede reconocerse la influencia de personajes griegos
como Alejandro de Afrodisia, especialmente, pero también de
Porfirio, Temistio, Amonio, Filopon, Simplicio y Olimpiodoro. Gran

algunas ambigtiedades en la definicion del silogismo poético. Es verdad que puede
haber formas mixtas de silogismo. No obstante, todo indica que Alfarabi piensa en
algo mucho més sencillo que lo que hemos desarrollado en ese articulo Y que para
comprender el silogismo poético basta con apoyarse en la transferencia analégica
descrita en el comentario breve a los Analiticos Primeros. Valga aquel articulo
como una pieza intermedia en este proceso de desentrafiar qué quiere decir Alfarabi
cuando afirma que la poesia usa un tipo de silogismo.

¢ Utilizo la versién bilingte de DunLop, D. M. publicada como: Alfarabi’s
Introductory Risalah on Logic, The Islamic Quarterly 3, 1956-1957, p. 230.



276 TOPICOS

parte de los trabajos de estos filosofos fueron estudiados por los
traductores sirios. En el pasaje 250:12-18 se define el silogismo:

Un silogismo es un cuerpo discursivo elaborado con
premisas constituidas de tal modo que si se unen se sigue de
ellas, esencialmente y no por accidente, otra mas, algo
distinto como resultado. Cualquier conocimiento al que se
llega por el silogismo -se denomina conclusion |y
consecuencia. Un silogismo esta compuesto de premisas que
se comprenden en alguno de estos “cuatro modos™.
También podria estar compuesto de premisas que son
conclusiones de otros silogismos cuyas premisas se reducen
a la comprensién de alguno de estos “cuatro modos”. Un
silogismo. esta, al menos, compuesto de dos premisas que
tienen una “parte” (juz’) comun. Los silogismos pueden estar
compuestos de premisas condicionales y de premisas
categoricas. :

Esta definicion es similar a la aristotélica. Puede adelantarse que el
silogismo poético del que se hablara mas adelante se ajusta de un
modo particular a esta estructura. En la seccion ocho de este mismo
comentario, Alfarabi estudia la inferencia por transferencia en
donde se explica la analogia que, como estudiaremos, bien podria
fungir como un silogismo poético. Aun asi, como mostraré, la
peculiaridad del silogismo poético es que funciona como una
analogia impropia, muy similar a la que actia en un paradigma. Es
esto lo que propondré hacia las ultimas lineas.

7 Se refiere a los cuatro. modos que han sido descritos en su breve comentario
(250:2-10) y que corresponden, como hace notar RESCHER, N. (Short Commentary
on Aristotle’s Prior Analytics, traduccién de-N. Rescher, University of Pittsburgh
Press 1963, n.12, p.68), a los que se mencionan en Analiticos Primeros 24a23 y
Tépicos 100a29, 101a12, 104a7 y 105a36: opinién comun, opinién aceptada por la
mayoria o por los mas sabios, conocimiento sensofial y conocimiento evidente.




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 277
1. Retérica y Poética en el Organon

En uno de sus ya clasicos articulos, R. Walzer® desarrolla el debate
helénico y arabe sobre la inclusion de la Retérica y la Poética como
parte de la logica aristotélica. Walzer nos recuerda que la
incorporacion de esos tratados al Organon no fue una iniciativa de
los arabes. Fueron los filosofos alejandrinos quienes habian
establecido tiempo atras esa clasificacién: Amonio, Filopon, Elias y
algunos otros.

En el comentario de Amonio a los Analiticos Primeros, por
ejemplo, aparece un pasaje relevante al respecto:

Aristoteles dijo que hay tres especies de silogismo, el
apodictico, el dialéctico y el sofistico, y hablé sobre el
apodictico en Analiticos Posteriores, sobre el dialéctico en
Tépicos, y sobre el sofistico en Refutaciones Sofisticas. Pero,
(donde podemos clasificar la Retdrica y la Poética?
Aristételes los entiende como tratados de légica. Por
supuesto debe decirse que es verdad que los tratados
stlogisticos son una cosa y los légicos otra. De ser asi, si
podemos dividir los tratados silogisticos, debemos hacerlo,
como hemos dicho, conforme a las tres especies de
silogismos y, en estos dos saberes tentativos, los silogismos
parecen los mismos que los sofisticos. (...) Y no debemos
menospreciar la discusion sobre si la Retdrica y la Poética
son silogisticas. Porque si hiciésemos una divisién de la
logica la dividiriamos en silogistica y asilogistica, la
silogistica es la apodictica, la dialéctica y la sofistica; la
asilogistica es la métrica y la amétrica, la métrica seria la
Poética, la amétrica la Retdrica®.

8 Cf. WaLzER, R.; “Zur Traditionsgeschichte dér Aristotelischen Poetik”, en Greek
into arabic: essays in islamic philosophy, Oxford: Oriental Studies number 1,
Cassirer 1962.

% AMMONIUS: In Aristotelis Analyticorum priorum librum | commentarium, 11, 22-
38, ed. M. Wallies, Commentaria in Aristotelem Graeca, vol. 4, pt. 6, Berlin, 1890.




278 TépPICOS

La triple division mencionada ahi, se encuentra en Tdpicos VIII,
11, 162 a 15-18: “El filosofema es un razonamiento demostrativo, el
epiquerema, un razonamiento' dialéctico, el sofisma; ‘un
razonamiento eristico, y €l aporema, un razonamiento dialéctico’ de
contradiccion”. No debe asombramos qué la retérica aparezca como
asilogistica. Recuérdese que el entimema ha . sido. excluido de
Tépicos. Al hablar de Retdrica y Poética como asilogisticas;- Amonio
esta refiriéndose, sin embargo, a una forma argumental. El entimema
no nos presenta todas las premisas y, por ello, lo mas comun es
referimos a él como un silogismo abreviado.

En el capitulo cuarto del Peri Hermeneias, Aristoteles afirma que
los discursos no apofanticos no pueden clasificarse segun su verdad
o falsedad y, por eso, parece -que estan fuera de la- logica. El
Estagirita termina diciendo que por no ser verdaderos ni falsos, seran
estudiados en la Retérica y la Poética, no en Peri Hermeneias'.
Amonio interpreta que ambos discursos; el apofantico y: el no
apofantico, se relacionan con el lenguaje: uno con los discursos que
se dan ante un auditorio.(no apofantico), el otro con lo que las cosas
son en si mismas y lo que las palabras significan (el apofantico). El
primero es el del réfor y el poeta porque ambos se relacionan con un
auditorio al que hay que persuadir y conmover con'lo que se dice. El
segundo, el apofantico, es el del filosofo, porque a él le corresponde
estudiar la relacion que hay entre la palabra y la cosa.-De modo que
cabria pensar que la division de Amonio estd pensada a partir de los
distintos usos que puede tener un discurso. Ha de recordarse que
Alfarabi también mostré gran interés en las ciencias del lenguaje Y,

en particular, en la gramatlca

En los comentadores alejandrinos hay distintas aproximaciones al
Organon. Sin embargo, a pesar de las discrepancias que pueda haber
entre unos y otros, es comun encontrar una divisién tripartita del
Organon aristotélico’. El punto focal en estos esquemas es la logica

10 Cf. ARISTOTELES: Peri Hermeneias. 4, 17a 1-8.

11 Esta division tripartita es similar a la que aparece en el comentario de ToMAS DE
AQUINO a los Analiticos Posteriores: In Aristotelis libros Peri Hermeneias et
Posteriorum analytzcorum expositio, Ed. R. M. Spiazzi, Turin: Marietti, 1955.
Ademas, esta misma division se encuentra en varios alejandrinos. Por ejemplo, en




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 279

como un método concebido estrictamente - como la regla del
conocimiento ‘apodictico. Este método tiene tres partes. La primera
estudia - sus. principios: un prerrequisito indispensable es,
precisamente, estudiar el propio método. De -esto se encargan
Categorias, Peri Hermeneias y Analiticos Primeros. La segunda
parte es la principal y estudia el silogismo o conocimiento apodictico
como tal, en:Analiticos Posteriores. Por 1ltimo, la tercera’ parte
puede considerarse como un -accesorio para -’ los ‘métodos
demostrativos. Esta incluye la mayor parte de los tratados de logica:
Tépicos, Refutaciones- Sofisticas y, también, Retorica y Poética. En
el caso” de los traductores y comentadores "arabes; estos ultimos
textos se estudiaron antes que los Analiticos Posteriores. Los: sirios
cristianos que transmitieron la légica a los arabes sospecharon que la
doctrina aristotélica de la-ciencia era incompatible con la teologia.

Retorica y poética son las formas no apodicticas de razonamiento.
Se trata de ramificaciones no demostrativas. Esto no quiere decir que
la retorica y la poética estén construidas con falacias y paralogismos.
Decir que lo mas importante de la légica es la demostracion o
apodictica (dlta lim albr'jany); no quiere decir que no existan otras
formas validas de razonamiento: 51gn1ﬁca que hay argumentos que
operan: de un modo distinto, menos riguroso, que son capaces de
engendrar alguna conviccion.

Entonces habria que plantear si existe un silogismo en los ambitos
no apodicticos y, concretamente, en la retorica y la poética. No
habria que descartar que ambas fuesen ramas de la dialéctica.
Podriamos encontrar similitudes entre los silogismos retéricos y los
dialécticos, entre los poéticos y los sofisticos. La retorica podria ser
una subclase o una contraparte, una antistrofa —en palabras de
Aristoteles— de la'dialéctica'?. En la tradicion arabe, como en el

AMMonIUs: In Categorias Commentarius, ed. A Busse, CAG, vol. 4, pt. 4, Berlin,
1895; 5.6-8; en OLIMPYODORUS: Prolegomena et In Categorias commentarium, Ed.
A. Busse, CAG, vol. 12, pt. 1, Berlin: Reimer, 1902, 8.4-10; en ELias:In Aristotelis
Categorias commentarium, Ed. A. Busse, CAG, vol. 18, pt. 1., Berlin: Reimer,
1900, 116.29-35; en PHiLOPONUS: In Aristotelis Categorias commentarium, Ed. A.
Busse, CAG, vol. 13, pt.1., Berlin, 1888, 5.8-14. '
12 Cf. ARISTOTELES: Retorical, 1354 a 1.




280 -TorPICOS

aristotelismo, los silogismos-propios de la retérica son el entimema y
el paradigma®®. En el caso de la poética, Alfarabi apunta la
posibilidad de un silogismo poético. En ello radica su innovacién
interpretativa. En el silogismo poético es muy relevante el papel de
la imaginacion (fajdy yulun)'4. Se explicara mas adelante que la
caracteristica principal del discurso poético, ademas de su ritmica y
musicalidad, es la evocaciéon de imagenes (m 'tdldt). En ello fueron
insistentes Alfarabi y, posteriormente, Avicenal®.

El interés por estudiar las caracteristicas de la argumentacion y, en
concreto, de los argumentos retdricos y po€ticos reaparece, pues, en
algunos intérpretes arabes. Desde el afio 450 d. C., los sirios
tradujeron algunos textos sobre teologia y, ademas, los seis tratados
aristotélicos de logica. Estos les interesaban por dos razones:
primero, porque eran utiles para argumentar en los debates
teologicos; segundo, porque estaban interesados en la medicina y, en
ese entonces, la mas avanzada era la de Galeno, vinculada con la

logica.

Después de una larga historia de expansion musulmana, al norte de
Siria se produjeron copias de traducciones de la Introduccion a las
Categorias de Aristoteles de Porfirio, de las Categorias, el Peri
Hermeneias y los Analiticos Primeros. Los cristianos orientales
adoptaron varios planteamientos del neoplatonismo alejandrino, en
especial de Amonio y Filopén. Por ejemplo, organizaron el estudio

13 Cf. ALFARABL: Kitab al-Hataba, en Deux Ouvrages Inédits sur la Réthorique,
publicacion preparada por J. Langhade y M. Grignaschi, Beirut: Dar El-Machreq
Editeurs, 1986.

14 Cf. LopEz-FARJEAT, L. X Teorias anstotehcas del dtscurso Pamplona: EUNSA
2002, pp. 237-289. Tamblgn Lopez Farjeat: “El silogismo poético y la imaginacién
en Alfarabi”, en Tépicos, revista de Filosofia de la Universidad Panamericana, nim.
18, México, 2000, pp. 97-113. Este -iltimo, es un articulo al que actualmente
incorporo algunas modificaciones, pues he ido descubriendo algunas imprecisiones
conforme avanzo en mis investigaciones sobre Alfarabi. En Teorias aristotélicas
opté, erroneamente, por vincular el silogismo poético con un entimema. Como
mencionaré en este articulo, todo indica que se aproxima mas a un paradigma.

15 Cf. AVICENA: Al-Chifa’ (La logique. 9. La Poetique), texto arabe presentado por
A. Badawi, Comité pour la Commémoration du millénaire d’Avicenne, El Cairo,
1966.




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 281

de la logica en nueve materias: 1) Introduccion a las Categorias; 2)
Categortas, 3) Peri Hermeneias, 4) Analiticos Primeros; 5)
Analiticos Posteriores; 6) Tépicos, T) Refutaciones Sofisticas; 8)
Retorica; 9) Poética.
1

De la tradicion siria y cristiana, el mundo arabe heredé varios
aspectos transmitidos por las escuelas de Bagdad y Jundishapur: 1)
dividieron la légica en nueve ramas; 2) valoraron los comentarios de
alejandrinos neoplaténicos y adoptaron su método de trabajo; 3)
también por influencia neoplatonica, intentaron reconciliar el
platonismo y el aristotelismo?é; 4) ensefiaron a los estudiantes de
Filosofia los primeros cuatro tratados del Organon evitando, como
se ha dicho, la lectura de los Analiticos Posteriores; 5) se promovid
el estudio de la logica como la preparacién para saberes avanzados
como la ciencia, la medicina y la teologia.

Entre los afios 900 y 1000 un grupo de traductores mejord las
versiones del Organon dando a conocer, por fin, los Analiticos
Posteriores. En este grupo destaca Abu Bishr Matta de Bagdad (870-
940), quien tradujo y comentd casi todo el Organon. Este traductor
estaba mas familiarizado con el arabe. Toda la primera generacion de
logicos y filosofos islamicos trabajaron con sus traducciones e
incluso Alfarabi fue su discipulo.

2. Los tratados de légica en el /hsa’ al-‘ulim

Uno de los trabajos mas importantes de Alfarabi es su Jhsa' al-
‘uliim"?. Ahi aparece el siguiente indice:

Articulo I
Sobre la ciencia del lenguaje.

16 Asi lo intenta también Alfarabi. Cf. Alfarabi’s Philosophy of Plato and Aristotle,
New York: Free Press of Glencoe, Macmillan Co. 1962.

17 Cf. ALraraBl: Catdlogo de las Ciencias, edicion y traduccién de Angel Gonzalez
Palencia, Madrid-Granada: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas 1953.




282 - ToérPIcos

Articulo I1 _
Sobre la utilidad de la logica

Articulo III
De la ciencia de las matematicas

A + Articulo IV
Sobrg la ciencia fisica y la ciencia metafisica

: Articulo V-
‘Sobre la c1enc1a polmca la ciencia del derecho y la teologla

 Me centro unicamente en el Artlculo [I. Para Alfarabi existen
cinco artes-logicas. Independientemente de la necesidad de conocer
todo el Organon, al hablar de argumentacién, Alfarabi se interesa en
Analiticos Posteriores, Tdpicos, Refutaciones Sofisticas, Retérica y
Poética: En cada uno de estos tratados se estudla un arte légico o
argumentatlvo dlstmto Escrlbe Alfarabl

Las partes de la logica son ocho. En efecto: las especies de
silogismo y las especies de elocucion que pueden emplearse
para demostrar una opinion ‘0 cuestion cualquiera, y las
especies de las artes cuya funcion propia  (cuando son
perfectas) consiste en servirse del silogismo elocutivo,
pueden reducirse, en suma, a cinco: apodicticas, polémicas,
sofisticas, retdricas y poéticas'®,

Mas adelante explica el contenido de cada uno de los ocho libros
de logica y muestra en cudl de ellos se encuentra cada silogismo y
especie de elocucion:

Libro 19 que contiene los canones de las ideas aisladas y de
las palabras que las expresan. Este libro es el titulado en
arabe al-magilat (Los predzcamentos) y en griego
Koa'myoplat (Categorzas)

18 ALFARABI: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., pp. 25-26.




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA

Libro 2° que contiene los canones de las - elocuciones
simples, las cuales constan de dos solas ideas aisladas o de
las dos palabras que las expresan. Este libro se titula en
arabe al- ‘ibara (La interpretacion), y en griego
IMepr t-:punvetocg (Sobre la interpretacion). -

Libro 3° que contiene los canones, medlante los cuales se
aquilata el valor de las especies de demostracion comunes a
las cinco artes demostrativas. Este libro se titula en arabe al-
givas (El silogismo), 'y ‘en- griego AVQAUTIKOV
npotépwv (Analitica primera). ' :

Libro 4° que contiene los canones, mediante los cuales se
aquilata el valor de las elocuciones apodicticas y aquellos
por los que se rige la sistematizacion de los problemas de la
filosofia para que sus investigaciones tengan el éxito mas
.perfecto, mas excelente y mas completo. Este libro se titula
en arabe Kitab -al-burhan (Libro de la demostracion
apodictica), y en grlego Avorvtikadv botépwy (Analttzca
segunda). :

Libro 5° que contiene los canones, mediante los cuales se
aquilata el valor de las elocuciones polémicas, el método de
la objecion y de la respuesta dialécticas y, en suma, los
canones por los que se rige la sistematizacion del arte de la
controversia para que sus. operaciones todas resulten lo mas
perfectas, excelentes y eficaces que sea posible. Este libro se
titula en arabe Kitab al-mawadi ‘i al-yddabiyya (Libro de los
lugares dialécticos), y en gnego Tomm)v (Lugares o
Topzcos) :

Libro 6° que contiene primeramente los canones'para el uso
de los medios, cuya funcidon propia es extraviar al
entendimiento del camino de la verdad, engaiiarlo'y dejarlo
perplejo. En €l se enumeran todos’los recursos de que se
sirve el que se propone alterar la verdad y falsificarla
sutilmente en los conocimientos y en las elocuciones.

283




ToriCcOS

Después enumera ademas los necesarios para encontrar €sas
elocuciones sofisticas de que se sirve el falsario y el farsante;
explica como se resuelve y qué es lo que debe recusarse y
c6mo ha de preservarse el hombre de caer en un sofisma en
sus investigaciones o de inducir a error a los-demas. Este
libro se llama en grego I[lept 1wV copLoTik@Wy EAEYXWV
(Sofistica), que quiere decir la sabiduria falsificada.

Libro 7° que contiene los canones mediante los cuales se
examina y aquilata el valor de las elocuciones retoricas, de
las varias especies del discurso oratorio, de las maneras de
hablar empleadas por los literatos y oradores, a fin de
averiguar si-se acomodan o no al método propio de la
retorica. En dichos canones se enumeran todos los elementos
que contribuyen a integrar el organismo del arte de la
retorica, dando a conocer la manera artificiosa de componer
en cada materia las elocuciones de este arte y los recursos
por los cuales haya de resultar lo mas excelente y perfecto
que sea posible, y sus operaciones lo .mas eficaces y
elocuentes que quepa. Este libro se llama en griego

Propuict), que es (en arabe) al-jitaba (Retorica).

Libro 8° que contiene los canones mediante los cuales se
someten a examen las poesias y las elocuciones poéticas
artificiales en general, y aquellas que particularmente se
componen para cada género poético segun las materias. En
esos canones se enumeran todos los elementos que integran
el organismo del arte de la poesia,ccuantas son sus partes,
cuantas clases hay de poesias y de elocuciones poéticas, cual
es la manera artificiosa para componer cada una de ellas, con
qué recursos se puede contar para su composicion, como se
consigue que la poesia sea un todo organico, y que resulte
dotada de la mayor belleza, énfasis, brillo y gusto posibles vy,
en fin, qué cualidades debe reunir para que su elocuencia
produzca el efecto maximo. Este libro se llama en griego




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 285

Ilepy moutikig (Poética), que es (en arabe) Kitab al-§i‘ ar
(Libro de la poesia)®®.

En resumen, si nos concentramos en las formas silogisticas
podemos establecer que la primera forma argumentativa trata sobre
la conviccidn y la certeza, y es la demostracion (Sarhun). La segunda
solamente consigue una conviccién que nos aproxima a la certeza, y
es la dialéctica (tahlilun mantiqiy’yun). La tercera es la sofistica
(mantiqiy’ yatun), el arte de hacer creer al interlocutor que uno es
sabio y conocedor. La cuarta es la retorica (‘albaldgatu) o arte de la
persuasion cuya finalidad es convencer. El ultimo arte- es,
precisamente, la poesia ('a$'Si ‘ru). Su propésito, al menos en el Thsa’
al-‘uliim, se reduce hasta aqui a simples consideraciones técnicas
que debe tener en cuenta aquél que se propone componer poemas.
No obstante, mas adelante encontraremos que su proposito es evocar
imagenes que son similitudes de las cosas pero no las cosas en si
mismas. Puede analizarse con mas detalle cada una de-estas formas.
Alfarabi distingue cada una de ellas considerando la composicion de
sus premisas, el campo gnoseologico que abarcan y su objeto:

a) La demostracién

En la Risalah Alfarabi anota que “El discurso filosofico se
denomina demostrativo. Busca ensefiar y hacer clara la verdad en las
cosas que son tales que arrojan cierto conocimiento”?. Alfarabi
considera que la demostracion esla mas elevada y noble de las cinco
artes " logicas porque conduce a la certeza. El objeto de la
demostraciéon es comunicar un conocimiento Certero o necesario
(daruriy'yun) sobre la existencia y las causas de lo real. La certeza
gnoseologica de la demostraciéon no sé reduce al acto de entender,
sino también a la capacidad para comunicar lo certero y evidente.
Escribe Alfarabi: :

19 ALraRraBL: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., pp. 32-35.
20 ALFARABI: Introductory Risalah on Logic, The Islamic Quarterly 3, 1956-1957,
p. 231.



286 - -TOPICOS

Las elocuciones apodicticas son aquellas cuya: funciéon
consiste en producir un conocimiento cierto acerca de la
cuestion cuya resolucion se busca; y esto, tanto si el hombre
‘las emplea dentro de.su propio espiritu para investigar €l
mismo dicha cuestién, como si se sirve .de. ellas para
- demostrarsela a otro; como si otro las usa para demostrarsela
a él. En todos estos -casos la funcion propia de tales
elocuciones es dar por resultado un conocimiento cierto. El
conocimiento es cierto, cuando -lo conocido no cabe
absolutamente que sea de otro modo; cuando no, cabe en
modo alguno y por ninguna causa. que el hombre que lo
posee se.retracte de €l, ni que él mismo conciba como . -
. posible: tal retractacion; cuando. no cabe que le -ocurran
sospechas de erior, ni le venga a las mentes sofisma alguno
que le obligue a rechazar lo que ya conoce, ni dudas ni .
conjeturas?l.. . - .. : . o

b) La dialéctica o.elocuciones polémicas

Es el arte que engendra una conviccion cercana a la certeza. A este
tipo de convicciéon Alfarabi le llama “creencia” (dlzn). Alfarabi
asume la posicion aristotélica descrita en los Tdpicos, segun la cual
la dialéctica es un proceso de. discusién que tiene. lugar al menos
entre dos  contrincantes: uno cuestiona y el otro contesta. Quien
pregunta intenta refutar. la posicion del cuestionado y éste responde
procurando resistir las objeciones de su contrincante. Las premisas
de la dialéctica son las opiniones generalmente aceptadas y las
opiniones aceptadas por autoridad. En el primer caso, el de-las
opiniones generalmente aceptadas, la fuerza de una conviccion
radica en el testimonio o el criterio de la mayoria: algo pasa como
verdadero porque la mayoria opina que ha de- ser asi. Escribe
Alfarabi: ' R

Las elocuciones polémicas se emplean en dos casos: 1°
cuando uno arguye con afirmaciones de comun sentir, de

21 AL raRABL: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., p.26.




ALFARABL Y EL ROL DE LA POETICA 287

ésas que todos los hombres admiten, tratando sélo de vencer
al adversario sobre una tesis de cuya verdad éste responde, o
defender contra €l otra tesis con afirmaciones de aquel
mismo género. Si el que arguye se propone vencer al
defensor, pero con afirmaciones o medios que no sean de
comun sentir; y si el defensor intenta sostener su tesis o
propugnarla, pero con afirmaciones que no sean tampoco de
comun sentir, entonces la funcion de ambos no pertenece al
método ‘polémico; 2°, cuando el hombre se sirve de
afirmaciones de comiun sentir como medios para sugerir
sospechas vehementes de error en su propio animo o en el de
otra persona, respecto de una opinic’m cuya verdad intenta
comprobar, llegando hasta i 1mag1nar que es cierta, sin que en
realidad lo sea??.

c) La sofistica

Es un arte logico que hace pasar las opiniones generales por
silogismos El sofista es lo suficientemente habil para presentar una
opinién de manera que pueda parecer versado en la materia sobre la
que habla?:

Las elocuciones sofisticas son aquellas cuya funcién propia
consiste en inducir a error al entendimiento, extraviarlo y
confundirlo, a fin de que llegue a sospechar que es verdad lo

- que no lo es-y reciprocamente; que es un eminente sabio el
que no lo es en realidad; y que no es un filésofo verdadero y
un sabio el que realmente lo es?*.

Las premisas que se usan en la sofistica parecen ser familiares para
todos, pero no es asi. El sofista utiliza opiniones generalizadas que
llegan a confundirse con universales, pero que en realidad tienen una

22 ALFARABL: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., pp. 26-27.
3 Cf. FUAD SAID HADDAD: Alfarabi's Theory of Comunication, ed. cit., pp.111-113°
23 ALFARABL: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., pp. 27.




288 TérPICOS

parte de falsedad que queda disfrazada porque la mayoria las acepta.
No obstante, la diferencia que existe entre un sofista, un dialéctico y
un retorico no se define tan claramente por la estructura de sus
silogismos, sino por su intencién y su objetivo. En este sentido, €l
objetivo de un sofista es el engafio. Por ello, la sofistica puede
producir falsas creencias. Por estas razones, Alfarabi afirma que:

El discurso sofistico busca superar al interlocutor por una
supuesta victoria en las cosas que son pensadas como
ostensiblemente sabidas, sin ser asi. Su objetivo es empujar
al interlocutor y a los oyentes al error, asi como a la
falsificacion y el engafio, y que el orador debe producir la
opinién sobre si mismo de que es alguien que posee la
sabiduria y el conocimiento, sin ser asi. Por ello, el nombre
de ese arte se deriva de la falsa sabiduria de la que se piensa
que es sabiduria, sin ser asi; viz., sophia, sabiduria, € istes,
falsificacion®. '

3. La funcion de la retérica y la poética

Sobre el discurso retorico y el poético pueden leerse algunas
consideraciones en varios textos de Alfarabi. Recurriré a las que
aparecen en el Thsa’ al-‘uliim y a las de la Risalah. Sin embargo, me
centraré especialmente en la explicacion que aparece en los Fusul
[al- ‘ilm] Al- Madani porque ahi se destaca una curiosa diferencia
entre estos dos discursos, a saber, la distincion entre asentimiento y
simple disposicion. Viene al caso, pues, en primer lugar, recordar la
explicacion del Ihsa’ al- ‘ulum:

Las elocuciones retdricas son aquellas cuya funciéon propia
consiste en conseguir persuadir al hombre acerca de
cualquier opinion, haciendo que su espiritu se-incline a
confiar en la verdad de lo que se le dice y otorgar a ello su
asentimiento, con intensidad mayor o menor; porque las
adhesiones fundadas en la mera persuasion, si bien son

25 ALFARABI: Introductory Risalah on Logic, ed. cit., p. 231.




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 289

inferiores en intensidad a la opinion muy probable, admiten
entre si varios grados, siendo unas mas firmes que otras,
segun que lo sean las elocuciones que las producen, puesto
que, indudablemente, ciertas elocuciones persuasivas son
mas eficaces, mas elocuentes, mas fidedignas que otras; lo
mismo ocurre con los testimonios: cuantos mas en numero,
tanto mas elocuentes y eficaces son para persuadir y
convencer de la verdad de una noticia y para obtener un
asentimiento mas firme respecto de la verdad de aquello que
se dice. Mas, a pesar de esta variedad de grados en la
intensidad de la persuasion, ninguna de las elocuciones
retoricas puede llegar a producir el asenso propio de la
opinién muy probable, proxima a la certeza. Y en esto se
diferencia, bajo este respecto, la retorica de la polémica®.

Hasta aqui la explicacion sobre la retorica. Las premisas de la
retorica pueden versar sobre cualquier tema y con ellas se intenta
hacer que un sujeto se incline hacia cierta creencia. Se admiten,
segun Alfarabi, distintos grados de persuasion porque han de tenerse
en cuenta distintos factores: la fuerza de la elocucion, los
testimonios, etcétera. Aunque en este pasaje Alfarabi no lo
menciona, ha de tenerse en cuenta, incluso, el talante det orador. Un
buen retoérico trata de obtener un asentimiento lo mas firme posible.
Mas adelante, observaremos que este aspecto es importante en los
Fusul. Se suma una cuestion mas que merece comentarse, a saber, la
diferencia entre retérica y dialéctica. Segin Alfarabi, mientras que la
dialéctica podria engendrar una opinién muy cercana a la certeza, no
sucede lo mismo con la retérica. A mi parecer, esta distincion no es
clara y planteada de esa manera en vez de atender a la fuerza
argumentativa o a los usos silogisticos, es muy discutible. Si bien un
argumento dialéctico puede ser mas firme desde el punto de vista
logico, uno retorico puede ser mas persuasivo. La versatilidad de un
retorico y su habilidad para tener en cuenta los factores emocionales
pueden permitirle una capacidad mayor para que alguien crea que
una opinién es cercana a la certeza, aun cuando los versados en
logica pueden percatarse de que no es asi.

26 ALFARABI: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., p.29.




290

- ToéPICOS

Comentemos ahora las lineas dedicadas a la poética:

Las elocuciones poéticas son aquellas que se componen de
elementos cuya funcién propia consiste en provocar en el
espiritu la representacion imaginativa de un modo de ser o
cualidad de la cosa de que se habla, sea esta cualidad
excelente o vil, como, por ejemplo, la belleza, la fealdad, la
nobleza, la abyeccion u otras cualidades semejantes a éstas.
Al escuchar las elocuciones poéticas, nos ocurre, por efecto
de .esa sugestion imaginativa que en nuestros espiritus
provocan algo analogo a lo que nos pasa cuando miramos un
objeto parecido a otro que nos repugna, porque
inmediatamente que lo miramos,'la imaginaciéon nos lo
representa como algo que nos disgusta, y nuestro espmtu se
aparta y huye de él, aunque estemos bien ciertos de que el tal
objeto no es en realidad tal como nos lo imaginamos. Asi,
pues, aunque sepamos que lo que nos sugieren las
elocuciones poéticas respecto de un objeto no es tal como
ellas nos lo sugieren, sin embargo obramos tal y como
obrariamos si estuviésemos seguros de que es asi, porque el
hombre muchas veces obra en consecuencia de lo que
imagina, mas que siguiendo lo que opina o sabe; y muy a
menudo resulta que lo que opina o sabe es contrario a lo que
imagina, y en tales casos, obra conforme a lo que imagina y
no segun lo que opina o sabe. Esto mismo nos ocurre cuando
miramos a las imagenes representativas de una cosa o a los
objetos qye se parecen a otro.

Las elocuciones poéticas se emplean inicamente cuando se
dirige la palabra a un hombre a quien se le desea excitar a
que haga una cosa determinada provocando en su espiritu
una emocion o sentimiento ¢ inclinandole asi con arte a que,
la realice. Mas esto no puede ser sino en dos hipétesis: o
cuando el hombre ese a quien se trata de inducir es un
hombre falto de reflexidn para dirigirse por ella, y, por tanto,
tiene que ser excitado a obrar lo que se le propone por medio.
de la sugestion imaginativa, la cual hace para él las veces de
la reflexién; o cuando se trata ya de un hombre dotado de




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 291

espiritu reflexivo, pero se quiere conseguir de ¢l que realice
algin acto que, si él lo examina reflexivamente, no es seguro
que lo haga; y en este caso se le aborda de improviso con
frases poéticas a fin de que la sugestion imaginativa preceda
a su reflexion y se lance de este modo, por la precipitacion, a
realizar aquel acto, antes de que la reflexion acerca de sus
consecuencias le hagan retractarse de su proposito y se
abstenga en absoluto de realizarlo o se decida a no
apresurarse y a dejarlo para mas adelante, en vista de la
conveniencia de estudiarlo detenidamente. Por esta razdn, las
elocuciones: poéticas son las unicas que se presentan
hermoseadas, adornadas, llenas de énfasis y redundancias,
pulidas con el esplendor y brillo que proporcionan los
- recursos de que trata la ciencia de la logica?’.

En este pasaje destaca la capacidad del discurso poético para
generar una especie de afeccion emotiva en el alma valiéndose de
una representacion. Cuando esto sucede, podemos actuar conforme a
los dictados de la imaginacién y no de acuerdo con la realidad. Hay
una cuestion relevante a este respecto: la accion. Alfarabi hace ver
que este discurso es util cuando queremos que alguien actie de
manera determinada. En otras palabras, los discursos poéticos
conducen & la accion. Esta es la razon por la que son utiles en la
educacién de las personas. Al mismo tiempo, habria que ser
cuidadoso con las representaciones porque, como se ha explicado,
éstas poseen una capacidad sugestiva que resulta determinante al
momento de actuar. En-este pasaje Alfarabi se refiere una vez mas a
la capacidad de la elocucion poética para incitar a la accion.

Me refiero ahora a las descripciones de la retérica y la poética que

aparecen en los Fusul [al- ‘ilm] Al- Madani. Se lee en el aforismo
54

La .retorica es la capacidad de hablar por medio de
locuciones, por la que se da excelencia en persuadir sobre
algunas de las cosas posibles cuya naturaleza consiste en ser

27 ALFARABL: Catdlogo de las Ciencias, ed. cit., pp.29-31.




292 TOPICOS

elegidas o evitadas. Sin embargo, el virtuoso que posee esta
facultad se sirve de ella para las buenas acciones, mientras
que el astuto se sirve de ella en las malas.

La retdrica no tiene un objeto definido, pero es util para cualquier
topico. Su campo de accion es entonces muy amplio. Sus premisas
son, como en la dialéctica, las “cosas posibles (mumkinun) cuya
naturaleza consiste en ser elegidas o evitadas”. Cuando una de estas
opiniones alcanza tal grado de verosimilitud que casi se confunde
con lo verdadero, entonces es util para el retérico, no por su cercania
a la verdad, sino por su aceptacion generalizada. He aqui el gran
parecido con la dialéctica. El proposito de la retdrica es persuadir. La
persuasion engendra una creencia con respecto a algo necesario o
plausible. La plausibilidad que utiliza un retérico para engendrar una
creencia no apunta a la esencia de las cosas, sino a un estado de la
mente en el que podemos llegar a creer algo independientemente de
que no tengamos ninguna certeza de ello.

Como se sabe, la persuasion retorica estd basada en el uso de
entimemas y paradigmas. Los retéricos no son solamente
argumentativos sino que sus razonamientos también apelan a la
emocion de los oyentes (ira, gratitud, simpatia, descortesia). Este
ultimo es un recurso muy efectivo. En la descripcion de los Fusul
[al- ‘ilm] Al- Madani se agrega la doble cara de la Retdrica: si el
retorico es virtuoso, persuade al bien; si es perverso, seduce hacia el
vicio. Con ello, Alfarabi concede un espacio a la retdrica ante
quienes piensan en su parentesco con la sofistica. -

En el aforismo 55 de los Fusul [al- ‘ilm] Al- Madani se lee:

La excelencia en poder evocar imagenes [es decir, la
poctica] es distinta de la excelencia en persuadir. La
diferencia entre ellas consiste en que con la excelencia en
persuadir se intenta que el oyente haga algo después de
asentir a ello, y con la excelencia en poder evocar imagenes
se pretende excitar en el alma del oyente el deseo de lo
imaginado y huir de ello, o tender hacia ello o aborrecerlo,
aunque no haya asentimiento, como cuando un hombre




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 293

detesta algo al ver que se parece a lo que de verdad detesta,
aunque esté cierto de que lo que ve no es aquello mismo que
detesta.

La excelencia en poder evocar imagenes es empleada en lo
que causa indignacion y satisfaccion, miedo y confianza, en
lo que aplaca o endurece el alma, y en las restantes
afecciones del alma. Con la excelencia en poder evocar
imagenes se pretende inducir al hombre a aceptar algo y a ir
hacia ello, aunque su conocimiento de eso precise de lo
contrario de lo que se le ha evocado en su imaginacion. La
mayoria de los hombres s6lo aman y odian algo, solo lo
eligen y lo rechazan, por la imaginaciéon, no por la
deliberacion, sea porque carecen de deliberacion por
naturaleza o porque la han rechazado en sus asuntos.

En la primera parte de este aforismo aparece una diferencia
importante entre la retérica y la poética: la primera persuade y, por
tanto, consigue el asentimiento del oyente y lo incita a la accion. Por
ello, Alfarabi le otorga un lugar importante en sus articulos de
ciencia politica. La nocion de “asentimiento” (tasdiq) es innovadora
en la interpretacion farabiana y es posible que la haya adoptado de la
légica estoica®®. Retorica y poética tienen en comun su capacidad
para inducir a la accién. Sin embargo, la retorica podria conseguir el
‘asentimiento’ de una creencia, es decir, la habilidad de un réror
consistiria en hacer que alguien admitiera algo como cierto. En
cambio, al referirse a la poética, Alfarabi le concede una funcién
pedagogica, pero en ese caso se trata de despertar en el alma ciertas
emociones sin necesidad del asentimiento del oyente. Un poeta
provoca la atraccion o el rechazo hacia algo a través de su
representacion. Por esta razon, en el aforismo 56 de los Fusul [al-
‘ilm] Al- Madani, Alfarabi explica por qué las imagenes poéticas
pueden mejorar y corregir las afecciones del alma?.

28 Cf. Lopez FAREAT, L. X.; SANCHEZ, M. T.: Analogia poética en Alfarabi,
promanuscrito, 2002,

2 Cf. ALFARABL: Fusul [al- ‘ilm] Al- Madam 56. Alfarabi afirma ahi la existencia
de seis tipos: de poesia. Los tres primeros estan aprobados porque sirven para
enaltecer la virtud;.los otros tres estan censurados porque promueven el vicio,

I3
-5



294 TorPICOS

El rechazo de un vicio o la aceptacion de una virtud a través de las
imagenes poéticas no implican necesariamente un asentimiento. El
retorico consigue el asentimiento acudiendo a una serie de
argumentos persuasivos. Todo indica que los argumentos retoricos
permiten cierta accién deliberativa. Ante un discurso retdrico, el
oyente sopesara las razones ofrecidas en el argumento retorico y
conciuird actuando.conforme a la opciéon mas convincente para €l.
En cambio, la poesia dispone al oyente excitando en su alma el deseo
o la aversién por via imaginativa y omitiendo cualquier proceso
deliberativo. Podriamos decir que Alfarabi concede cierto poder a las
imagenes poéticas al proponer que los poemas se dirigen a la
imaginacién y no a la razén deliberativa. ‘Habria que determinar
entonces cudl es el papel de la imaginacion y su relacion con el
discurso poético.

4. El silogismo poético y la imaginacién.

La posibilidad del silogismo poético resulta polémica. En la
Poética, Aristételes nunca utiliza la expresion ‘silogismo poético’.
Alfarabi entiende, observa Salim Kemal, que el discurso poético es
imaginativo, asocia imagenes y representaciones y- produce
sentimientos. Se caracteriza por estar vinculado con la imaginacion.
Alfarabi se refiere a esa facultad en los siguientes términos: :

La [facultad] imaginativa (al-quwwa al-mutajayyila) es la

que conserva las impresiones de los sensibles después de

haber desaparecido el ejercicio de los sentidos sobre ellos.

Combina unos con otros de muy diversas maneras y separa

unos de otros de muchas y diferentes formas, unas .
verdaderas y otras falsas, tanto durante la v1g1ha como.

_durante el suefio®°.

Aristételes, por su parte, se refiere a la imaginacion en De anima.
En III, 428 a 1-5 explica que en primera instancia, la :imaginacion
seria el proceso por el cual decimos que una imagen esta presente en

. . wnbi o, o

30 ALrARABL: Fusul [al- ‘ilm] Al- Madani 7.



ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 295

la mente y, por tanto, podria servimos para-juzgar y discernir entre lo
verdadero y lo falso, tal- como lo. hariamos con las siguientes
potencias: aisthesis, epistéme, nous, y doxa. No obstante, Aristoteles
se dedica a distinguir a la imaginacion de cada una de éstas:

a) La imaginacion no ‘es aisthesis porque” se da
independientemente de que la serisacion esté en’poténcia o
en acto, es decir,'aunque toda imagen sé produce a partir de
los sentidos, ‘cuando la sensacién estd en potenma la
1mag1nac10n puede actuar con autonomla :

b) La imaginacién ‘tampoco ‘puede Ser epistéme o nous
por'que se trata de faciltades que son siempre verdaderas y,
en cambio, ‘el valor verltatnvo delai 1magmac1on es amblguo
y ex1ge matices;

c) La 1magma010n ni 51qu1era es doxa porque ésta va
acompanada de conviccién y existen animales con
imaginacion y sin conviccion.

En De anima i, 428 b 1-16, Aristoteles caracteriza a la
1magmac1on como un movimiento que se produce a partir de la
sensacion. Alfarabi recurre a esta misma idea ¢ insiste también en
que la i 1magmac1on ha de situarse entre la sensacién y la razon. Le
atnbuye ademas,’ la capacidad de recibir, componer y dividir
1magenes Pero también le asigna una funciéon mas, a saber, la
mimesis (muhdkd). Alfarabi escribe en La ciudad Ideal “Junto con
la conservac1on de las  impresiones sensibles y la combinacion de
unas con otras, tiené una tercera operacion: la. imitacion™!,
Precisamente el discurso poético es imitativo. '

Salim Kemal expone las tres caracterizaciones del discurso poético
que aparecen en Alfarabi®2. En éstas se pone especial énfasis en la
nocién de mimiesis. Esta consisté en una presentacién analoga de la

31 ALFARABI: La ciudad ideal, traduccion de Manuel Alonso, Madrid: Tecnos 1985,
p.74.

32 Cf. KEMAL, S.: The poetics of Alfarabi..., ed. cit., pp. 106-120.




296 TépPICOS.

realidad. Ello implica, ademas de la retencion de imagenes, la
combinacion, separacién y recomposicion de unas con otras. Estas
tres caracterizaciones son las siguientes y en ellas se involucra a la
imaginacion en el silogismo:

a) Primera caracterizacion: ésta pertenece a la Risalah. Ahi
se afirma que el discurso poético posee una forma silogistica
y que, aunque no'es demostrativa, usa silogismos. Se dice
que a través de imagenes el poeta logra que alguien conciba
una imagen y, por tanto, su poder radica en la capacidad de
la imaginacion para retener y manipular representaciones. El
problema es que hay una especie de confusion: silogizar es
una capacidad raciocinante y la razon actia también sobre
representaciones de la imaginaciéon. Como Alfarabi no ha
distinguido entre las representaciones a las que recurre la
razén para demostrar y a las que recurre la poesia, parece
que esta explicacion todavia es fallida. Alfarabi tendria que
explicar la peculiaridad de la representacion de la poesia.

b) Segunda caracterizacion: ésta aparece en los Cdnones.
Ahi-- Alfarabi afirma que el discurso poético no es
demostrativo ni argumentativo, no retérico ni sofistico; es
imitativo, .significante y falso si lo consideramos en su
dimensién logica. No obstante, Alfarabi establecera que,
aunque el discurso poético es logica y noéticamente falso, es
comunicativo.

En términos generales, las palabras pueden tener o no,
significado. Las palabras con significado pueden encontrarse
en composiciéon. Aquellas en composicion pueden formar o
no aseveraciones. De las aseveraciones, unas son categoricas
y otras no. De las categoricas unas son verdaderas y otras
falsas. De las falsas, unas traen a la mente del escucha el
objeto referido como una aseveracion directa, mientras que



ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA

otras traen a la mente la imitacion del objeto. Estos son los
discursos poéticos3.

S1 el significado del discurso poético permite cierto tipo de
conocimiento, entonces es categorico porque afirma algo y
eso ha de hacerlo en alguna forma silogistica. Luego, si es
categorico, las representaciones de la imaginacion han de
tener alguna conexion con la realidad. Esta es la razon por la
que el pasaje farabiano en el que se declara la falsedad del
discurso poético puede ser cuestionado y puede concluirse,
por tanto, que esta segunda caracterizacion es fallida. Esto
no quiere decir que debamos alegar la verdad del discurso
poético sino, mas bien, plantearnos que posiblemente
carezca de valor veritativo. Incluso, si como veremos mas
adelante, la funcion pedagogica de este discurso es relevante,
luego, el énfasis ha de ponerse en-su capacidad persuasiva y
moral mas que en su valor logico.

c) Tercera caracterizacion: ésta también es de los Cdnones.
El discurso poético es analégico. Eso significa que admite
una deduccion analdgica. Se trata, pues, de un silogismo en
el que opera la generalizacion y la transferencia de una
premisa universal a una particular; ésta a su vez vuelve a
transferirse a un universal. Es la misma estructura de un
paradigma: si Dionisio pide una escolta, quiere la tirania
porque Pisistrato y Teagenes pidieron la escolta y se
convirtieron en tiranos (Ret. 1357b 26-38). Asi se ha
establecido el caracter silogistico de la poesia. Pero hay un
elemento mas: como hace notar Kemal, podemos asociar los
elementos que intervienen en el silogismo a partir de la
imaginacion. El discurso poético es, pues, silogistico por el
ejemplo o paradigma y se formaliza tal como aparece al final
del breve comentario a Analiticos Primeros, a través de una
transferencia por analogia. Alfarabi escribe: “(...) el discurso

3 ALFARABI: “Canons of Poetry”, texto bilingtte y traduccion a cargo de A. L
Arberry, en Rivista degli Studi Orientali XVII, Universita di Roma, Roma, 1938, p.




TérPICOS”

poético es aquél que no es demostrativo ni argumentativo ni
retdrico ni sofistico. No obstante, pertenece a cierta especie
de silogismo o lo que sigue del silogismo. Por lo que sigue,
quiero decir, deduccion, imagen, intuicion o algo similar con
la misma fuerza que una’ analogia. Aunque bastante.
ambiguo,. este pasaje destaca .el  caracter' analogico del
silogismo - poético.. Enumerar juntos una . deduccién, una
intuicién-y una imagen no aclara demasiado. No obstante,
¢reo .que lo que podria interpretarse es que Alfarabi intenta
rescatar la inteligibilidad .del discurso poético. .El discurso
_poético. es silogistico " porque discurre a' través de un
paradigma. En el paradigma hay .una sucesion' inteligible
entre las premisas que conducen a una conclusion a través de
una transferenc1a analoglca

La cond1c1on analoglca del dlSCllI'SO poetlco €8 comphcada en la
descripcion que aparece en los Cdnones. Por ejemplo, Alfarabi
explica que “(...) La aseveracion analdgica puede ser potencial .o
actual. ‘La potencial puede ser deductiva.o mimética. La mimesis es
generalmente usada:en el arte de la poética. Por ello, es claro que el
discurso poético es una mimesis™*. Alfarabi concede importancia a
la analogia para el conocimiento de los inteligibles. Esto es, quiza, lo
que quiere decir cuando habla de una aseveracion analdgica actual.
Sin embargo; ha' de -hacerse notar queéste -es un- aspecto
controvertido del que no me haré.cargo. Anoto, sin embargo, el
pasaje en donde Alfarabi se expresa al respecto:

(...) del entendimiento -agente .viene unas veces a la
imaginativa. cierta- emanacion"y el entendimiento .agente
realizara entonces en ella-una accion. que proporcionara
aquellos inteligibles de cuya naturaleza es que se produzcan
en la razon especulativa, otras veces presentara los objetos
particulares sensibles de cuya naturaleza.es que se produzcan
en la razon practica. De este modo la imaginativa recibira los:
inteligibles mediante las representaciones € imitaciones

34 ALFARABI: “Canons..:’,’,“ed. cit., p. 274.
35 ALFARABI: “Canons...”, ed. cit., p. 274.




ALFARABI Y EL'ROL DE LA POETICA 299

sensibles que ella misma compuso y recibird los objetos
particulares; unas veces imaginandolos como ellos son en si,
y otras imaginandolos mediante otras imitaciones o
representaciones sensibles®. -

Enseguida Alfarabi comenta que la intervenciéon del. intelecto
agente en la imaginacion se da, por lo general, -durante el . suefio;
aunque en el caso de los profetas puede darse en la vigilia. Con el
vinculo establecido entre intelecto agente ¢ imaginacion, Alfarabi
piensa que ha justificado la racionalidad de las revelaciones
proféticas.

Considero importante detenerme un poco mas en lo que Alfarabi
denomina ‘aseveracion analdgica potencial’. Alfarabi-menciona que
ésta puede ser deductiva o mimética. Al hablar de una-‘analogia
deductiva’, me parece que se refiere simplemente a una estructura
sﬂoglstlca Estaesladela analogia de proporcion: A es a B como C
a D. .Con la analogia mimética podria estarse refiriendo a una
analogia de proporcién impropia.. Esta tendria la misma estructura
sxloglstlca Sin embargo, mientras que los-términos de la analogia
propla se relacionan en funcion de un género comun, los de la
impropia son de género distinto. Por ello, para establecer la relacion
entre los términos de una analogia impropia, se requiere descubrir-un
simil desde la imagen, no desde el género o por el concepto. Por
ejemplo, en un poema de Al-Tajal (siglo IX) se lee: “Trajo el vino, y
fue como si en. su vasija / refulgiera y espumajease el mismo planeta
Marte”. En este ejemplo se ha establecido un simil entre el vino y el
planeta Marte en funcion de su color y, quiza, a partir de algunos
aspectos simbolicos que pueden atribuirseles a ambos.

- Es esta comprension de la funcién cognoscitiva de la analogia
impropia lo que permite a Alfarabi articular un silogismo poético; es
decir, si el razonamiento analogico, aun el impropio del discurso
mimético, nos permite discurrir de lo mas a lo menos. evidente —

36 ALFARABI: La ciudad ideal, ed. cit., pp. 77-T8.




300 : TérPICOS

como se sefiala en Analiticos Primeros®’—, la poesia admite cierta
estructuracion logica. Paraddjicamente, esta estructuracion no
minimiza en lo absoluto el papel de la imaginacién en el discurso
poético, por el contrario, permite que los efectos animicos de las
imagenes poéticas sean articulados y dirigidos con cierto grado de
inteligibilidad. Para que las imagenes —incluso las oniricas y las
proféticas— tengan una resonancia ética (tal es la pretension de
‘Alfarabi), un eco en las disposiciones del alma, han de ser en cierto
modo inteligibles, aunque no apodicticas.

5. Conclusiones

Conviene destacar que en muchas ocasicnes la analogia impropia
puede llegar a ser mas convincente que un argumento perfecto. Para
Alfarabi, la conviccién que puede engendrarse a partir de un discurso
es sumamente importante porque-se trata de conseguir ‘estados
mentales’. De algun modo, el conocimiento consiste en estos estados
mentales: lo apodictico de la filosofia nos conduce a la certeza; lo
dialéctico a la opinion, lo retorico y lo poético a la creencia, aunque
con medios distintos (la primera con la elocucién y la segunda con
las imagenes). El discurso filoséfico es demostrativo, aspira al
conocimiento cierto y, para ello, se vale de la facultad racional; el
poético recurre a la imaginacion, una facultad inferior. Por ello, el
silogismo poético es imperfecto ante uno demostrativo o apodictico.
Sin embargo, no es menos importante ni es tan arbitrario como
podria parecer. Todo lo contrario, a pesar de su falsedad logica los

37 Cf. ALraRaBL: Short Commentary on Aristotle’s Prior Analytics, edited by
Mubahat Turker, Ankara Universitesi, 1958, pp. 93ss. He tomado como fuente
primera el texto arabe, aunque lo he confrontado con la traduccién al inglés de
Nicholas Rescher (Al-Farabi's Short Commentary on Aristotle’s Prior Analyfics,
University of Pittsburgh Press, 1963). En la primera parte de la seccion 8 (266:16-
18) se lee: “Que una cosa sea conocida por la sensacion y que una cierta materia esté
en una cierta condicion, y que una cierta cosa esté presente en una cierta materia; el
intelecto transfiere esta condicion o cosa de esta materia [conocida) a otra materia
similar [desconocida)], y por lo tanto, juzga con respecto a ella [esto es, la otra,
materia desconocida] bajo las bases [conocidas]”.




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 301

discursos poéticos son legitimos y se ayudan con la dialéctica y la
retorica:

Puesto que la dialéctica proporciona una poderosa opinion
alli donde las demostraciones proporcionan certeza, o en la
mayoria de los .casos, y la retorica produce persuasién en la
mayoria de los casos en que no hay demostracion ni tampoce
consideracién dialéctica, y puesto que la religién virtuosa no
es solo para los filosofos ni para aquellos cuya situacién es
comprender filoséficamente lo que se dice, sino que la
mayoria de aquellos a quienes se les hace comprender las
opiniones de la religion y aceptan sus acciones no estan en
aquella situacion —sea por naturaleza, sea porque se han
despreocupado de ello—, no siendo de aquellos que no
comprenden las opiniones generalmente conocidas o los
argumentos persuasivos, entonces, por- esa razon, la
dialéctica y la retorica son de gran utilidad para que por
medio de ellas, esas opiniones sean auxiliadas cuando se
presente quien quiera inducir a error y a equxvocacwn a sus
habitantes por medio de.la palabra®.

Aunque en este pasaje se habla exclusivamente de la utilidad de la
dialéctica y la retorica para hacer accesible la religion virtuosa, me
parece que el discurso poético y su capacidad para evocar imagenes
son igualmente importantes en vistas de que la religion y la poesia se
parecen en cuanto a su capacidad persuasiva. La poética guarda
algunas similitudes con la dialéctica y la retérica, aunque también se
distinga claramente de ellas. Situar la Poéfica como parte del
Organon (recuérdese la division del Ihsa’ al-‘uliim) y la descripcion
que aparece en los Cdnones sugieren la existencia del silogismo
poético. Me parece que éste es un tema que permite- ahondar en
varios topicos, por ejemplo en la fuerza de la imaginacion y en
como pueden conseguirse estados mentales a partir de ella, en
especial, las creencias o convicciones. Estas, por lo general, estan
involucradas con un modo especifico de actuar. El silogismo poético

38 ALFARABL Libro de la religion (Kitab Al- lela) 3, en Obras Filosdfico-
Politicas, ed. cit.




302 _ . . Téricos

podria ‘ tener “laestructura . de una. analogia impropia. Ademas,
permite interferencias de la imaginacion y las emociones. Por ello;
desde el punto de vista logico es débil; desde el punto de vista
comunicativo, puede ser el mas efectivo. En el caso de la poética la
intervencion de la facultad imaginativa -es determinante. En la
filosofia islamica, -la -imaginacion tiene, ademas de una funcién
epistemologica, una ética. Sobre la primera, baste con decir que su
papel es central en la operacion gnoseologica porque del sentido
comun recibe la forma material de los sentidos externos, de la
memoria las nociones particulares no sensibles de los objetos
externos —como sucede en el caso del miedo que experimenta la
oveja ante el lobo. Alfarabi escribe: “La facultad imaginativa es
intermediaria entre la sensible y la racional. Cuando los auxiliares de
los sentidos sienten en acto y realizan su operacion, la facultad
imaginativa se comporta pasivamente respecto.a ellos, ocupandose
de los sensibles que los sentidos le presentan y grabandolos en ella;
también se ocupa de servir a la facultad racional™.

En lo que respecta a la funcion ética de la imaginacion, Shams
Inati y Elsayed Omran®, observan como para la mayor parte de los
filésofos musulmanes la poesia es un discurso imaginativo capaz de
disponer a la accion. Por tanto, en la poesia es determinante el modo
en que la imaginacion representa un objeto: si lo hace ver como algo
agradable, se dispone al alma para dirigirse a €l; st la representacion
es desagradable,- el alma se alejara de ella. Esto significa que la
imaginacién genera deseos y aversiones que, al mismo tiempo,
pueden suscitarse conforme a los principios del intelecto-practico o
de manera independiente. Cuando la imaginacién se guia por los
principios’ del intelecto practico, la accion humana es racional.
Cuando actia con independencia, la accién humana es ambigua, -es
decir, se conduce a través de imagenes que, aunque son falsas desde
la logica, . podrian contener un valor veritativo cognoscitivo si las
comprendemos desde una perspectiva ética-pedagogica: la poesia
intenta representar imagenes. agradables para disponer a las acciones

39 ALFARABL: On the perfect State, ed. cit., p. 210.
40 Cf INaTL S., OMRAN, E.: “Literature”, en History of Islamic Philosophy, ed. cit.,
pp. 886-897. o




ALFARABI Y EL ROL DE LA POETICA 303

virtuosas y hacer compatible la presencia de la imaginacion y la del
intelecto practico. En este sentido, Alfarabi, al igual que Avicena y
- Averroes, recupera la funcion educativa de la poesia: la poesia
dispone el alma del modo mas efectivo.

Demostracion, dialéctica y sofistica utilizan un proceso
argumentativo y racional especifico. Pero éstas no son la unica
opcién que existe para persuadir ni tampoco para comunicamnos.
Existen personas a las que se les incita con mayor fuerza a través de
buenas elocuciones o de imagenes. En el caso de la retorica, se
recurre a los entimemas y paradigmas. En la poesia se evocan
imagenes que, al parecer, solamente disponen al alma.

Es cierto que en ocasiones es mas efectivo persuadir con
elocuciones o imagenes que con razonamientos demostrativos. Al
hablar de la poesia, Alfarabi explica que existen quienes poseen una
imaginacion tan activa que les resulta dificil controlarla! En
consecuencia, responden inmediatamente a los dictados de las
imagenes que ellos abrigan. La centralidad de la imaginacion y de la
funcién mimética son aspectos que le otorgan a la filosofia farabiana
una originalidad indiscutible. Con ello, el filosofo arabe se aleja de la
mera parafrasis de Aristoteles. :

Lo imaginado es a la poesia como la certeza a la demostracion, la
opinién a la dialéctica y la persuasion a la retorica. Asi como
podemos convencernos por la demostracion, la opinion o la
persuasion, también hay quienes se convencen por lo imaginado. Lo
imaginado, como el conocimiento, las opiniones y las persuasiones,
puede incitar a los hombres a varios tipos de comportamientos?. El
hecho de que lo imaginado incite comportamientos es significativo:
la poesia es una de las fuentes que proporciona imagenes mentales
que disponen para la acciéon humana. Segun Alfarabi, la poesia
dispone; la retorica, en cambio, es capaz de provocar un
asentimiento. Estas dos disciplinas resultan insoslayables en la
comunicacion humana.

41 Cf. KEMAL, S.: The poetics of Alfarabi and Avicenna, ed. cit., pp. 89-107.
2 Cf. ALFARABL: Fusul [al- ilm] Al- Madani 56, ed. cit.






