
Replica a: El argos logos y su refutacidn por
Crisipo

Claudio William Veloso
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Antes de tudo, quero agradecer a Ricardo Salles o convite para esta
Oficina, bem como a escolha para a replica a sua comunica^ao. Devo
acrescentar, todavia, que nao sou um estudioso do estoicismo, de
modo que me limitarei ao que conhe^o melhor, ou seja, Aristoteles.
A esse proposito, tenho duas observa96es a fazer, que dizem respeito
as seguintes questoes:

1. 0 sentido geral de De int. 9;

2. 0 papel da deliberatao em De int. 9.

1. O sentido geral de De int. 9

Discordo daqueles interpretes que acreditam que em De int. 9
Aristoteles admita uma exce9ao ao principio de bivalencia ou ao
principio do terceiro excluido (cf Salles, p. 236)'. Nao entrarei aqui
nas razoes do debate contemporaneo acerca da famigerada batalha

' MiGNUCCi, M.; "Logiea", em BERTI, E. (a cura di): Guida ad Aristotele, Bari-
Roma: Laterza, pp. 47-101, observa (p. 54) que a Iimita9ao do principio de
bivalencia nao necessariamente comporta a do principio do terceiro excluido.

Topicos 28 (2005), 255-271



256 TOPICOS

naval^, mas tenho a impressao de que esteja no mesmo piano da
questao da kdtharsis na Poetica. ambos os debates sao exteriores a
Aristoteles. Alias, se no primeiro, que remonta ao Renascimento
italiano, e facilmente detectavel uma infiuencia neo-platonica^ no
segundo —que comega com Ross"* e Lukasiewicz^ nos anos 20 do
sec. XX— haveria justamente uma influencia estoica*.

Para desmentir esses interpretes bastaria lembrar algumas
passagens aristotelicas, onde se diz categoricamente que toda
afirma^ao ou que toda nega9ao e verdadeira ou falsa. Uma esta,
alias, em De int. 10, 20a 34, ou seja, no capitulo imediatamente

^ Para um panorama sobre a bibliografia, ver Appio GROSSATO, "La critica del
capitolo 9 del De interpretatione di Aristotele mediante la logiea formale modema",
em ZADRO, A. (a cura di): Aristotele. De interpretatione. Napoli: Loffredo 1999, pp.
397^43.
^ A tal proposito, ver o meu «Depurando as interpreta9oes da katharsis na Poetica
de Arist6teles», Sintese XXXI-99 (2004), pp. 13-25; especialmente p. 20.
'' Cf Ross, D. (a revised text with introduction and commentary by): Aristotle's
Metaphysics, 2 voll., Oxford: Clarendon Press 1997 (1924); vol. I, p. lxxxi.
^ Cf LUKASIEWICZ, J.: Estudios de Ldgica y Filosofia, seleeeion, traduccion y
presentacion de Alfredo Deafio, Madrid: Biblioteca de la Revista de Occidente 1975
(a partir da sele9ao de L. Borkowski traduzida em ingles: Selected Works,
Amsterdam-Varsovia: North-Holland Pubhshing Company e Panstwowe
Wydawnictwo Naukowe 1970). Na verdade, a posi9ao de Lukasiewicz acerca da
contribui9ao de Aristoteles para a logiea nao-bivalente nao e nitida e nem sempre foi
a mesma, eomo salientou GOURINAT, J . -B . em sua conferencia "Le De
interpretatione et la logique contemporaine non-classique" (Seminaire Leon Robin,
Universite de Pads IV, 20 de Fevereiro de 2004). Na "Aula de despedida" (p. 37) de
1918 e no artigo "Sobre a logiea trivalente" (p. 41) de 1920, Lukasiewicz considera
a logiea trivalente como nao-aristotelica, enquanto em "Sobre o determinismo" (p.
58) —texto de 1946 publicado apenas em 1961, mas versao revisada de uma
eonferencia de 1922— ele considera que ARIST6TELES, em De int. 9, solapa o
principio de bivalencia —e nao tanto o do terceiro excluido. E em "Observaciones
filosofieas sobre os sistemas polivalentes de logiea proposieional" (p. 83), de 1930,
ele sugere que os sistemas pohvalentes nao seriam nao-aristotelicos, e sim "nao-
crisipeus" (sed p. 84). Em todo caso, Aristoteles so teria chegado perto de uma
coneep9ao logiea polivalente, segundo Aristotle's Syllogistic from the Standpoint of
Modem Formal Logic, Second Edition enlarged, Oxford, Clarendon Press 1957
(1951); p. 205.

^ Sobre a rela9ao entre os estoicos e Aristoteles, cf BOERI, M.: "Aristoteles, el
Estoicismo Antiguo y lo que depende de nosotros",Methexis X (1997), pp. 161-72.



REPLICA A : EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACION POR CRISIPO 257

posterior ao cap. 9 .̂ Mas e bom mencionar sobretudo a explicita
extensao da bivalencia as asser^oes fiituras acerca de individuais
presente em DA III 6:

Mas, entao, pelo menos, a falsidade ou verdade esta nao
somente [em dizer] que Cleon e branco, mas tambem [em
dizer que] que era ou sera (estaif [sc. branco] (DA III 6,
430b 4-5).

Mas vejamos o De interpretatione. Tem razao Whitaker' (p. 109;
131) quando observa que a questao das asser9oes fiituras acerca de
individuais deve ser examinada no interior do contexto do pequeno
tratado, mais especificamente dos cap. 7-9, e nao como se o cap. 9
fosse uma especie de tratado independente sobre o fatalismo.

De Int. 4-6

No cap. 6 Aristoteles estabelece a no9ao de pares contraditdrios,
ou seja, as afirma96es e nega9oes que se opoem entre si. Mas
Aristoteles ja havia dito, pelo menos a partir do cap. 4, que toda fiase
assertiva e passivel de ser verdadeira ou falsa:

E frase (logos) e um som vocal capaz de significar, do qual
alguma das partes e capaz de significar em separado, como
enuncia9ao (phdsis), e nao como afirma9ao (kataphasis) [...]
E toda frase e capaz de significar, nao, porem, como um
instrumento, e sim, como foi dito, segundo uma conven9ao.
E nem toda [fi-ase] e assertiva, mas [e assertiva] aquela em

'^ Cl De int. 2, 16b 1-5; Mer Gamma 4,1055b 1 s.; 7, 1011b 28; Caf. 10, 13a37-b;
4,2a 7-10. Cf WHITAKER [1996], p. 126.

^ No manuscrito X (Ambrosianus H 50, sec. XII-XIII) temos esti, 'e', segundo o
aparato de JANNONE, A. (texte etabli par) e BARBOTIN, E. {trad, et notes de),
Aristote. De I'dme, Pads, Les Belles Lettres 1989 (1966). Mas a frase nao teda
sentido nesse caso.
' WHITAKER, C : Aristotle's De interpretatione. Contradiction and Dialectic,
Oxford: Clarendon Press 1996.



258 T6PIC0S

que esta presente o estar no verdadeiro ou no falso, e nem
em todas esta presente. Por exemplo, o pedido [e] sim uma
fi"ase, mas [nao e] nem verdadeira nem falsa. As outras,
entao, sejam deixadas de lado, pois a investiga9ao e mais
apropriada a [tecnica] oratoria ou a compositiva [i.e.
poetica], enquanto a assertiva cabe ao presente estudo (De
int. 4, 16b 26-17a 7)10.

M. Kneale" (p. 48) observa que, quando Aristoteles diz que
verdadeiro e falso sao predicados apenas de fi"ases assertivas, isso
pode significar que so estas sao capazes de ser verdadeiras ou falsas
mas nao que todas o sao necessariamente. Todavia, nao parece ser
esse 0 sentido da passagem acima mencionada: Aristoteles parece
entender, antes, que sao assertivas apenas as fi"ases passiveis de
verdade ou falsidade. De resto, e possivel apenas unir ou separar (cf
De int. 1, 16a 12-3), Por conseguinte, asser96es nao verdadeiras ou
falsas simplesmente nao seriam asser96es, senao por homonimia.

De qualquer forma, no cap. 5 ficamos sabendo que as asser9oes
sao afirmativas ou negativas. Ja no cap. 1, havia sido dito que o
verdadeiro e o falso dao-se acerca de uma reuniao e de uma divisao
(ou separa9ao) (16a 12-3). Com efeito, a asser9ao afirmativa atribui
algo a algo (ti kata tinds), enquanto a negativa mantem algo
separado de algo (ti apd finds). Assim e, pelo menos, a asser9ao
simples (5, 17a 20-1). E no cap. 6, entao, que finalmente e
mencionada a contraditoriedade. Digo 'finalmente', pois, como
observa Whitaker [1996] (p. 2)^ ,̂ os pares contraditdrios constituem
o principal assunto do De interpretatione, o que, alias, confere a essa

'" A partir do texto grego estabelecido por MINIO-PALUELLO, L. (edidit): Aristotelis
Categoriae et Liber de Interpretatione. Oxford: Clarendon Press 1949.
" KNEALE, M.: " O Organon de Aristoteles", em KNEALE, W. e KNEALE, M.: O
Desenvolvimento da Ldgica, trad. port, de M. S. Louren9O, Lisboa: Funda9ao
Calouste Gulbenkian 1972, pp. 25-114 (odginal em ingles: The Development of
Logic, Oxford: Clarendon 1962).
'^ Mas ja KNEALE, M. (ibidem).



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACI6N POR CRISIPO 259

obra uma forte preocupa9ao com questSes dialeticas'^. Vale a pena
ler todo o capitulo:

E afinna9ao e uma asser9ao de algo a respeito de algo,
enquanto nega9ao e uma asser9ao de algo a parte de algo.
Mas, uma vez que e possivel asserir o pertencente (td
hupdtrkhon) como se nao pertencesse (hos hupdrkhon) e o
nao pertencente como se pertencesse, bem como [asserir] o
pertencente como se pertencesse e o nao pertencente como
se nao pertencesse —e igualmente acerca [dos tempos] fora
do agora—, seria possivel tanto afirmar tudo o que se negou
quanto negar tudo o que se afirmou. Por conseguinte, e
evidente que para toda nega9ao ha uma afirma9ao oposta e
que para toda afirma9ao ha uma nega9ao [oposta]. E isso
seja a contraditoriedade (antiphasis), a saber, afinna9ao e
nega9ao que se opoem. E digo que se opoe a do mesmo a
respeito do mesmo, mas nao por homoniniia; e
acrescentamos todas as outras coisas desse genero relativas
aos distiirbios sofisticos (6, 17a 25-37).

Aqui esta estabelecido o que Whitaker (p. 79) chama de "Regra
dos Pares Contraditorios" (doravante RPC), a saber: de todo par de
asser96es contraditorias, uma e verdadeira, enquanto a outra e falsa.
E, segundo Whitaker (p. 111 s.), os eapitulos seguintes estudariam,
entao, exce96es a essa regra, e nao ao Principio de Bivalencia
(doravante PB). Todavia, eu nao vejo como questionar a RPC sem
questionar o PB. E, pace Whitaker (p. 202), tampouco vejo como
questiona-los sem questionar o Principio de Nao-Contradi9ao
(doravante PNC)'".

E preciso reconhecer com Whitaker que a RPC nao coincide com o
PB. Com efeito, o PB conceme a uma asser9ao tomada

'^ Diversamente DE Rinc, L. : Aristotle. Semantics and Ontology, vol. I (General
Introduction. The Works on Logic), Leiden-Boston-Koln: Brill 2002; p. 91.
'"* Cf HiNTiKKA, J.: "The once and future sea fight: Aristotle's discussion on future
contingents in De interpretatione 9", em Time & Necessity. Studies in Aristotle
Theory of Modality, Oxford: Clarendon Press 1975 (1973), pp. 147-78 (pdmeira
pubhca9ao: Philosophical Review 73 (1964), p. 461-92); p. 148.



260 T6PIC0S

individualmente, enquanto a RPC conceme justamente a pares de
asserfoes. Nao obstante, parece-me inegavel que a RPC derive
diretamente do PB e, mais em geral, da natureza da frase assertiva.
Ou melhor, entre a RPC e o PB haveria uma implica5ao reciproca, e
ambos tem sua propria base ontologica no PNC. Assere-se
afirmando ou negando, e tudo o que se afirma pode ser negado, e
vice-versa. Se e verdadeiro atribuir o branco a Socrates,
necessariamente sera falso recusa-lo, e vice-versa, visto que Socrates
nao pode, ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto, ser branco e nao
ser branco. E desde ja —e bom notar— esse principio e estendido
aos tempos diferentes do tempo presente.

Por conseguinte, ao contrario do que acredita Whitaker (p. 80 s.),
OS capitulos sucessivos, a saber, os capitulos de 7 a 9, nao abrem
exce96es nem ao PB nem a RPC. O objetivo deles e, antes, o de
reafirmar esses principios, esclarecendo os casos que apenas
aparentemente os desmentem. Com efeito, assim como a frase que
violar o PB simplesmente nao e assertiva, a asser9ao que violar a
RPC, simplesmente nao e contraditoria, senao por homonimia.

Deint.7

No cap. 7, trata-se de mostrar que em certos casos so
aparentemente temos um par contraditorio (cf Zadro, p. 242). E o
que acontece quando se assere acerca de universais de maneira nao
universal.

Aristoteles, nesse capitulo, distingue tres tipos de
afirma^ao/nega^ao. Podemos afirmar ou negar algo: 1) de coisas
individuais (por ex. "Socrates e branco"; "Socrates nao e branco"); 2)
de coisas universais e de maneira universal (por ex. "Todo homem e
branco"; "Nem todo homem e branco"; "Nenhum homem e branco" ;
"Algum (tis) homem e branco"); 3) de coisas universais e de maneira
nao universal (por ex. "Homem e branco"; "Homem nao e branco").



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACION POR CRISIPO 261

A contraditoriedade no primeiro grupo nao coloca problemas, pelo
menos no que diz respeito ao presente e ao passado, ja que o caso
das asser^oes acerca do futuro de individuais sera examinado
justamente no cap. 9.

No segundo, as afirmagoes/negafoes podem ser tanto contrdtrias
("Todo homem e branco" / "Nenhum homem e branco") quanto
contraditdrias ("Todo homem e branco" / "Nem todo homem e
branco"; "Nenhum homem e branco" / "Algum homem e branco").
Note-se que em De int. 7 Aristoteles nao toma as
afirma^oes/nega^oes parcias (en m^rei ou kata m^ros) como um
gmpo separado, como faz nos Primeiros Analiticos (An. pr.W, 24a
17; 2, 25a 8 s.; II 1, 53a 3 s.)''. As parciais sao as contraditorias das
universais (cf 17a 16-20).

Mas o terceiro gmpo apresenta um problema de anfibolia (cf 17b
8; SE 1). Com efeito, "homem e branco" e "homem nao e branco"
podem equivaler, respectivamente, a "todo homem e branco" e
"nenhum homem e branco" (cf 17b 34 s.) —bem como a "algum
homem e branco" e "algum homem nao e branco" (cf An. pr. I 7,
29a 27 s.). Nesse caso, as asser^oes "homem e branco" e "homem
nao e branco" enquadram-se no segundo gmpo, quer como universal
quer como parcial. Propriamente, todavia, elas indicam que certo
predicado cabe a um universal, como observa Whitaker (p. 91). Nao
obstante, isso so e possivel em virtude de o predicado pertencer a
alguma parte ou a todas as partes do universal em questao (Cat. 5, 3a
4-5). A natuceza dos universais e tal que, quando subjacentes a
alguma atribui^ao sem quantificadores, nunca podemos estar certos
de que nos referimos realmente a mesma coisa:

Mas no caso de todas as [asser^oes] que se referem a
universais nao de maneira nao universal, nem sempre a
[contraditoria] e verdadeira ou falsa. Com efeito, e
juntamente possivel dizer com verdade que 'homem e
branco' e que 'homem nao e branco', bem como que 'homem
e belo' e 'homem nao e belo' —e se vem a ser algo, ainda nao

'^ Mas delas ha menfao em De int. 13,23a 16 s. Cf. WHITAKER, p. 86.



262 T6PIC0S

e, De imediato pode-se crer que e absurdo pelo fato de a
frase 'homem nao e branco' parecer significar ao mesmo
tempo tambem 'nenhum homem e branco', mas nem significa
0 mesmo nem e necessariamente ao mesmo tempo, Mas e
manifesto tambem que ha uma unica negafao de uma linica
afinna9ao, pois e preciso que a negafSo negue exatamente o
mesmo que a nega5ao nega, e que [o] negue do mesmo, seja
esta alguma das coisas individuals ou proveniente de alguma
das universais, quer de maneira universal quer de maneira
nao universal (7, 17b 29-18a 1),

Mais uma vez pace Whitaker (p, 92-3), Aristoteles nao esta
admitindo uma exce?ao, e sim reafirmando tanto o PB qliahto a
RPC, 0 que Aristoteles questiona e a contraditoriedade de certas
asserfoes, para alem da veste sintatico-gramatical das mesmas. As
asser96es 'homem e branco' e 'homem nao e branco' nao sao
realmente contraditorias, e so por isso a RPC nao se aplica a elas'^,
Embora a pseudo-contraditoriedade nao esteja baseada em uma
homonimia, podemos dizer que essas asserijoes constituem um par
contraditorio por homonimia, Ainda que impropriamente, elas
tambem podem ser chamadas de contraditorias, E e nesse sentido
que, na conclusao do capitulo, Aristoteles diz que "nem toda
contraditoria e verdadeira ou falsa" (18a 10-1), Se a asser9ao na voz
corresponde a uma opiniao (ou juizo) na alma {De int. 14), quem
tivesse uma dessas duas opini5es ('homem e branco' e 'homem nao e
branco') nao teria uma opiniao oposta a de quem tivesse a outra.
Alias, a mesma pessoa te-las-ia sem estar em contradigao consigo
mesma, E quem deduzisse uma delas nao estaria refutando quem
sustenta a outra (cf Whitaker, p, 94), justamente por elas nao serem
opostas (cf SE 1, 165a 2-3), Nao se trata de dizer, entao, que, no
caso das asser96es acerca de universais e de maneira nao universal,
ambas as contraditorias sao verdadeiras, como faz Whitaker (p, 109),
Como esta dito no cap, 14 (24b 6), uma opiniao verdadeira jamais se
opoe a uma opiniao verdadeira.

'* Em De int. 10 Aristoteles parece trata-las como contraditorias, mas ele ali esta
interessado apenas nas negaf oes.



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACION POR CRISIPO 263

De int. 8

0 caso do cap. 8 e mais simples, e esta baseado na homonimia'^.
Retomando uma questao ja abordada no cap. 5, Aristoteles comefa
dizendo que uma afirma^ao e una se significa uma linica coisa de
uma unica coisa (18a 12-3). Mas se um linico nome vale para duas
coisas das quais nao resulta uma linica coisa, a assertao que o
contem nao sera uma asser9ao unitaria (18a 18 s.). Por exemplo, se
se desse o nome 'manto', himdtion, a cavalo e a homem'*, a frase
"manto e branco"'^ nao seria uma linica afirmafao, e sim duas
("cavalo e homem sao brancos" ou "cavalo e branco e homem e
branco")2o, apesar de seu aspecto sintatico-gramatical (cf SE2] 17).
Por conseguinte, nâ o e necessario que a contraditoria "manto nao e
branco" seja verdadeira ou falsa (18a 26-7). Mas isso porque
tampouco essa asser9ao sera unitaria, de modo que, mais uma vez;

'^ Pace WHITAKER (p. 96 s.; 102) e ACKRILL, i.: Aristotle's Categories and De
interpretatione, Oxford: Clarendon Press 1963; p. 131. Esses comentadores parecem
nao entender que ambiguidade e homonimia'nao sao a mesma coisa. A ambigUidade
e apenas um efeito possivel da homonimia. .
'* Esses termos estao sem artigo. Aristoteles estaria pensando em um nome proprio?
Mas esses exemplos aparecem como nomes comuns em PlatSo, Crat. 385a.
'^ Note-se que as asser^oes aqui mencionadas entrariam na categoria das asser9oes
nao universias acerca de universais, ja que nao ha nenhum quantificadof explicito
em "homem e branco" e "cavalo e branco".

-'' Aristoteles levanta tambem a possibilidade de a frase nao significar coisa alguma
(18a 25). Na verdade, nao se tem uma altemativa, pois, segundo Met. Gamma 4
(1006b 7), nao significar uma linica coisa e significar nada. Nao ha, entao, duas
possiyeis interpreta95es da frase, pace Whitaker (p..97). O falante, se realmente ele.
significa algo, necessariamente significa uma unica coisa, mas justamente nao
sabemos o que. Tampouco e possivel que o falante signifique, errando, as duas
coisas juntamente como se constituissem umii unidade, como sugere Whitaker (p.
97; 102). O falante pode ignorar a diferen9a entre cavalo ou honiem, e, nesse caso,
tera opinioes erroneas sobre os dois; contudo, o eiro estara sempre no juizo, jamais
na significa9ao (cf De int. 1). E se ele entende realmente ambas, ele esta fazendo
realmente duas asser9oes, ainda que materialmente a asser9ao seja unica, o que
constitui sem duvida um caso de anfibolia/homonimia. Ao dizer que a frase "manto
e branco" nao e uma linica afinna9ao. Aristoteles quer dizer, antes, que ela deve ser
analisada como duas. Aristoteles p6e-se na posi9ao de um interlocutor dialetico que
nao poderia refutar a tese pposta de uma unica maneira ou que nao poderia
responder de uma vez so a uma pergunta que contem tal termo sem se expor a uma
refutagao (cf WHITAKER, pp. 99 s.; ARIST. Top. V 2).



264 TOPICOS

apenas por homonimia ela e a contraditoria da afirma9ao "manto e
branco", Assim, nao se trata de dizer que ambas as asser9oes sao
falsas, como faz Whitaker (p, 109), mas que ambas sao duas
asser96es, ou seja, exprimem duas opinioes, de modo que nao temos
um unico par contraditorio.

De int. 9

Chegamos, assim, ao fatidico cap, 9, Ele e demasiadamente
extenso para que possamos le-lo todo aqui, Aristoteles come9a, ao
mesmo tempo, resumindo os capitulos anteriores e reafirmando a
RPC em rela9ao as coisas que sao e as que ocorreram, tanto para
asser96es acerca de universais e de maneira nao universal quanto
para as singulares. Mas logo acrescenta que "no caso das coisas
individuais e que estao para ser, nao e do mesmo modo" (18a 33-4),
A partir dai temos o argumento fatalista ou determinista, que vai de
18a 34 a 19a 6, Ele pode, contudo, ser dividido em tres segmentos, 0
primeiro limita-se as proposi9oes (18a 33-b 4),

Se, com efeito, toda afirma9ao ou nega9ao e verdadeira ou
falsa, e necessario tambem que toda coisa ou perten9a ou nao
perten9a, Se, com efeito, alguem disser que sera algo ou um
outro disser que nao sera essa mesma coisa, e evidente que e
necessario que um deles esteja na verdade, se toda afinna9ao
e verdadeira ou falsa. Com efeito, ambas nao pertencerao ao
mesmo tempo, em rela9ao a tais coisas^', Se, com efeito, e
verdadeiro dizer que e branco ou que nao e branco, e
necessario que seja branco ou nao branco, e se e branco ou
nao branco,,era verdadeiro afirmar {phdnai) ou negar, E se
nao pertence, estara no falso, e se estara no falso, nao

21 Escreve ZADRO: In questa parte del luogo I'inciso ampho gar oukh huparxei
hdma epi tois toioutois. (18a 35-38) riguarda I'attribuzione del predicato, piuttosto
che quella della propriety di essere vero o falso, di cui non si discute, e il futuro e
quello abbastanza usato nelle dimostrazioni come indicativo delle conseguenze
necessarie {op. cit. p, 248,adloc).



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACION POR CRISIPO 265

pertence, de modo que e necessario que a afirma^ao ou a
nega^ao seja verdadeira (9,18a 33-b 4).

0 segundo segmento conclui, a partir do primeiro, a necessidade
de tudo 0 que e e vem a ser (18b 5-25) —e ai que a famigerada
batalha naval e mencionada pela primeira vez (18b 25). Aqui
Aristoteles formula uma reflitafao erronea do argumento fatalista,
que consistiria em dizer que nenhuma das duas contraditorias e
verdadeira (18b 17-8). E no terceiro segmento Aristoteles resume o
argumento fatalista (18b 26-19a 6). E aqui, alias, que aparece o
assim chamado "argumento pregui^oso", que seria formulado pelo
proprio fatalista.

No resto do capitulo, Aristoteles fomece a sua propria t ,
refiitando a tese fatalista (19a 7-b 3). Vejamos a parte fmal da
refuta?ao de Aristoteles:

E necessario, entao, que o que e seja quando for, e que o que
nao e nao seja quando nao for. Mas decerto nao [e
necessario] nem que seja necessario que tudo o que e seja
nem que tudo o que nao e nao seja. Com efeito, nao e a
mesma coisa que tudo o que e seja por necessidade quando e
e 0 ser sem mais por necessidade. E de semelhante tambem
para o que nao e. Para a contraditoria tambem [vale] o
mesmo discurso. Tudo e necessario que seja ou nao seja, e
pelo menos que haja de ser ou nao, mas decerto nao e
necessari9, separando-a, dizer uma das duas. Entendo, por
exemplo, que e necessario que amanha haja de ser uma
batalha naval ou nao haja de ser. Todavia, nao e necessario
que amanha venha a ser uma batalha naval nem que nao
venha a ser. Mas e necessario que venha a ser ou nao venha
a ser. Por conseguinte, uma vez que as frases sao verdadeiras
assim como as coisas, e evidente que todas as coisas que
estao de maneira tal a ser de qualquer dos dois modos em
que calhar que se de^^ e a admitir os contrarios, e necessario
que a contraditoria tambem esteja de maneira semelhante. E

Para tal tradu9ao da expressao hopdter'etukhe, cf. ZADRO, p. 248 s.



266 T6PIC0S

o que acontece com todas as coisas que nem sempre sao ou
que nem sempre nao sao. Com efeito, destas e necessario
que a outra parte da contraditoria seja verdade ou falsidade,
mas nao esta ou aquela, e sim qualquer uma das duas que
calhar que se de, e verdadeira antes uma do que a outra, nias
nao decerto ja^^ verdadeira ou falsa. Por conseguinte, e
evidente que nao e necessario que de toda afirma9ao e
nega9ao dos opostos uma seja verdadeira e a outra, falsa,
pois nao como para as coisas que sao assim estao as coisas
para as que nao sao mas que podem ser ou nao ser, e sim
como foi dito (De int. 9, 19a 22-b 4).

Apesar de parecer acreditar que Aristoteles recuse o PB em De int.
9, Alonso Mufioz '̂' (p. 360 s.) identifica bem o problema: nas linhas
19a 27-32 Aristoteles esta denunciando a falacia devida a
transposi9ao de operadores modais. Como observa Alonso Mufioz
(p. 367), uma senten^a do tipo "necessariamente: A ou B" nao
permite inferir uma do tipo "necessariamente A ou necessariamente
B"'^^. Mas justamente por isso Aristoteles nao tem a menor
necessidade de admitir uma exce9ao ao PB, como tampouco a RPC.
Ou melhor, fica claro que ele nao tem a menor inten9ao de faze-lo.

Ao mesmo tempo, o caso de De int. 9 nao e como os dois
anteriores, entendo, os dos cap. 7 e 8. Aqui temos efetivamente um
par contraditorio, e um so. Qual e o problema, entao?

Cpmo observa Zadro:

"rindeterminazione apofantica delle proposizioni in
questione e soltanto temporanea e durera fino a che gli
accadimenti futuri, nel divenire presenti, non fomiranno alle

^̂  A tradu9ao de Anscombe de ou mentoi ede por not thereby, acolhida por
WHITAKER (p. 123; cf. Ackrill, p. 141), nao se justifica.
•̂̂  ALONSO, A.: Liberdade e Causalidade. AqSo, responsabilidade e metafisica em

Aristoteles, Sao Patilo: Discurso Editorial 2002.
^̂  Cf. tambem ZADRO, pp. 265-6.



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACI6N POR CRISIPO 267

singolari future la loro base semantica di cui sono
momentaneamente prive (p. 82)"^^

Essa tese pode ser trivial (cf Salles, p. 235), mas, com alguns
ajustes, me parece decididamente verdadeira, tanto no que diz
respeito ao texto de Aristoteles quanto ao que diz respeito a
realidade.

No final das contas, Aristoteles nao faz outra coisa senao aplicar o
seu "realismo" aos eventos futuros. Diz ele em Met. Theta 10, "nao
por acharmos com verdade que es branco es branco, e sim por' seres
branco nos, que dizemos isso, estamos na verdade" (Met. Theta 10,
1051b 6-9). Mas se os fatos ou estados de coisas ainda nao sao, nao'
podemos dizer qual das duas contraditorias e verdadeira. Se' nao
depende de minha opiniao verdadeira o fato de Socrates ser branco
agora, tampouco pode depender de minha opiniao verdadeira o fato
de Socrates vir a ser branco amanha.

Enfim, Aristoteles nao considera que as asser96es sobre eventos
futuros nao sejam necessariamente ou verdadeiras ou falsas,
tampouco que uma asser9ao possa ser verdadeira sem que sua
contraditoria seja falsa. Com efeito, quando uma for verdadeira, a
outra sera necessariamente falsa. 0 linico problema e que nos, agora,
nao podemos saber qual das duas contraditorias e verdadeira, pois'
ainda falta o fato com base no qual elas sao verdadeiras ou falsas. Se
amanha havera ou nao uma batalha naval, so saberemos amanha,
pois so amanha se verificara ou nao o fato.

E preciso esclarecer, contudo, como e possivel falar de algo que
ainda nao e. Em outras palavras, e preciso esclarecer ainda em que
sentido se trata de asser96es "individuais futuras". Segundo Zadro (p.
251), uma batalha naval de per si nao e um individual, mas se toma
tal quando acontecer e tomar o nome do lugar em que sedeu. Mas
isso e um tanto equivoco.

^* Pace HiNTiKKA, p. 166.



268 TOPICOS

Em primeiro lugar, e preciso esclarecer em que sentido se trata de
uma asser9ao acerca de algo individual. Assim como no caso de DA
III 6, citado no inicio desta replica, ou seja, no caso de "Cleon sera
branco", deve haver uma substancia que funciona como subjacente a
predica9ao, bem como um concomitante que lhe e atribuido, se isso
ha de ser uma asser9ao, ou seja, algo passivel de ser verdadeiro ou
falso (cf An. po. I 22, 83a 1-9). 0 exemplo da batalha naval nao
deve entao, induzir em engano: perguntar "se amanha havera ou nao
uma'batalha naval" significa perguntar "se amanha certa pessoa
combatera navalmente com outras pessoas". Com efeito, nao ha
batalhas sem combatentes —lembro, alias, que "homem caminha"
equivale a "homem e caminhante" (De int. 12, 21b 9-10). Assim,
individual e a substancia de que se predica, nao propnamente o
suposto evento.

Em segundo lugar, e preciso esclarecer em que sentido se trata de
uma asser9ao acerca de algo Juturo. Cleon ja e Clcon, ou melhor, um
homem, uma substancia. 0 que ele sera ou nao, e o concomitante
branco —os "eventos" muitas vezes nao passam de coneomitantes
das substancias^^. Ora, o futuro diz respeito justamente ao fato de
pertencer ou nao. Com efeito, em De int. 3 (16b 4 s.) Aristoteles
identifica tres fun9oes do verbo, rhema: 1) significar (semainein)] 2)
"ser sinal (semeion) do que e dito de outro"; 3) "significar em
acrescimo (prossemainein) um tempo". Apesar de Aristoteles usar
sempre, para as tres fun96es, membros da familia do verbo semaino,
a significa9ao em questao nas duas ultimas nao e da mesma ordem
da significa9ao em questao na primeira. A primeira significa9ao e da
ordem da designagao, e por ela o verbo nao se distingue do nome
(16b 19 s ) Nas outras duas, o verbo e um indicador. Com efeito, o
verbo indica o quando (Poet. 20, 1457a 17),relativamente ao
presente do falante, e nao designa o tempo, o que presumivelmente e
feito pela nome 'tempo', como observa Whitaker (p. 53). E o mesmo
vale para a atribui9ao: e o nome 'atribui9ao' o que designa a
atribui9ao. Ora, a indica9ao temporal esta relacionada a atribui9ao ou
predica9ao28. E e na fun9ao de indicador que "sera" pode ser

2-7 Fato de que Alonso MtJNOz (pp. 329-30, a 3) talvez nao se aperceba.
28 DE RIJK (p. 28; 131) nao tem razao em distinguir entre predica9ao e atribuifao.



: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACI6N POR CRISIPO 269

considerado uma "flexao" (ptosis) de 'e' (cf 16b 14-8). Por
conseguinte, em "Cleon sera branco", o fiituro diz respeito, por assim
dizer, a rela9ao entre "Cleon" e "branco".

2. 0 papel da deliberagao em De mt 9.

Quanto a men9ao da delibera9ao em De int. 9, devo dizer, antes de
tudo, que nao concordo com Salles qu^do este afirma que o
raciocinio pratico "parte de una meta deseada y emprende la
busqueda retroactiva de los medios para alcanzarla" (p. 9). Isso
caracteriza, antes, o raciocinio produtivo (cf. Met. Zeta 7-9), embora
um raciocinio pratico possa requerer um raciocinio produtivo. Alias,
0 raciocinio produtivo sempre esta subordinado a num raciocinio'
pratico (cf EN VI 2, 1139b 1-4) - a l e m do mais, ha uma certa
liberdade por parte de Aristoteles no uso dos. verbos que designam o
fazer, Nao obstante, a assim chamada "necessidade a partir de um
pressuposto" orienta o raciocinio produtivo, nao o pratico, ou pelo
menos nao do mesmo modo. As "coisas relativas ao fim", ta pros ta
tele, acerca das quais se da o raciocinio pratico (EN III 5, 1112b 12
s.), nao tem propriamente o carater de etapas de um processo. Como
observa Besnier^^ (p. 158), "trata-se antes da opera9ao pela qual
determinamos que um comportamento e aquilo mediante o que se
realizara tal fim que perseguimos no momento" (cf EE II 10, 1226b
33 s.). E verdade que essa a9ao nao deixa de ser um movimento
necesario a partir do fim pressuposto, que, no caso da a9ao e a
eupraxia (WEN VI 2, 1139b 3), mas justamente nao constitui'uma
etapa necesaria na realiza9ao do fim. Em todo caso, o raciocinio
produtivo tambem pode estar presente em De int. 9, no moniento do
"argumento pregui9oso":

Estas e outras desse genero sao as coisas que se seguem, se
de toda afirma9ao e nega9ao, quer para as coisas ditas das
universais de maneira universal quer para as coisas
individuais, e necessario que, entre as opostas, uma seja

^' BESNIER, B . "A distin9ao entre praxis e poiesis em Aristoteles", trad.' port, de
Vivianne de Castilho Moreira, ̂ na/ytoa 3 (1996), pp. 127-163.



270 T6PIC0S

verdadeira e a outra, falsa, e nenhuma, nas coisas que vem a
ser, se de qualquer um dois dos modos de que calha que se
de e todas sejam e venham a ser por necessidade. Por
conseguinte, nao deveriamos nem deliberar nem empenhar-
nos (pragmateuesthai) de inodo que, se fizermos isso ai, sera
isto aqui, e se nao fizermos isso aqui, nao sera (18b 26-33).

A delibera9ao e um raciocinio pratico, mas o que vem depois pode,
talvez, indicar um raciocinio produtivo. Seja como for, importa
observar que tanto a delibera9ao quanto o raciocinio produtivo ndo
sao centrais na refiita9ao aristotelica do fatalismo. Central e a ideia,
digamos, da "abertura" do fiituro para determinadas coisas, a saber,
para as coisas que nem sempre sao nem sempre nao sao:

Se decerto tais coisas sao impossiveis —^vemos, com efeito,
que ha um principio das coisas que serao, ou seja, [as coisas
que serao] partem tanto do deliberar quanto do ter feito
(prdxai) algo, e [vemos] que, em geral, nas coisas que nao
estao sempre em ato se da que o possivel (dunatdn) seja ou
nao, nas quais sao possiveis (end^khetai) ambos, tanto o ser
quanto o nao ser, e de consequencia tanto o vir a ser quanto
0 nao vir a ser; e nos e manifesto que muitas coisas estejam
assim, por exemplo, que e possivel que esse manto seja
cortado e nao sera cortado, mas se tera consuniido antes;
mas de maneira semelhante o nao ser cortado tambem e
possivel, pois nao Ihe pertenceria o nao ser ele antes cortado,
se pelo menos nao fosse possivel o nao ser cortado, de modo
que, inclusive para os outros processos de vir a ser, todos os
que se diz que se daO segundo urha capacidade desse
genero—, e evidente, entao, que nem todas as coisas sao ou
vem a ser por necessidade, mas umas [acontecem] em
qualquer vim dos dois modos em que calhar que se de e,
l^aia estas], nao mais ou a afirma9ao ou a nega9ao e
verdadeira, outras rhais uma das duas, a saber, a que se da no
mais das vezes de um dos dois modos, e, contudo, admitem
que venha a ser o outro tambem, e nao o primeiro dos modos
(9, 19a 7-22).



REPLICA A: EL ARGOS LOGOS Y SU REFUTACI6N POR CRISIPO 271

Tanto o raciocinio pratico quanto o produtivo sao acerca de coisas
que podem ser diversamente (EN VI 3-5 e 8; Rhet. I 3-4), E quem
raciocina em termos praticos ou produtivos ("se fizer isso ai, sera
isto aqui, e se nao fizer isso aqui, nao sera") implicitamente admite a
"abertura" do fiituro. E e nesse sentido que a delibera9ao e
mencionada em 18b 31 s,, e nao propriamente como algo ligado a
"liberdade" (cf Zadro, p. 253). Para Aristoteles nem a delibera9ao
nem o raciocinio produtivo sao condi9des suficientes para que certa
coisa venha a ser. Ha sempre a possibilidade de obstaculos. Assim
como o manto pode consumir-se antes e por isso nao ser cortado, e
possivel deliberar e nao ter sucesso na a9ao, eupraxia. Alias, no caso
da delibera9ao o impedimento pode estar no proprio individuo. E a
falta de autocontrole, akrasia (EN VII 2-10; 11, 1152a 28 s.). Por
isso, o exemplo da batalha naval e eloquente. Uma batalha naval e,
como observa ainda Zadro (p. 251), "uno degli eventipiii aleatori nel
mondo stesso del divenire, daccM i condizionato dalla incertezza
della condizione degli uomini nel mare". Que uma batalha naval se
de ou nao, nao e determinado pela delibera9ao, mesmo convergente,
dos homens envolvidos, mas depende de tantos outros fatores (cf
Phys. II 4-6)30.

Se nao atentarmos para isso, corremos o risco de atribuir a
Aristoteles o contrario do que ele parece entender. E por isso mesmo
Salles pode dizer que "Crisipo tambien esta en posicion de hacer
justicia al supuesto que Aristoteles nos atribuye a todos, a saber, que
«si hacemos esto, aquello sucedera, pero si no lo hacemos, entonces
no sucedera»" (p. 244),

30 Sobre o papel das causas acidentais, cf. MUNOZ, A. pp. 370 ss.




