Replica a: Nuevos Sentidos del Concepto de pipnoic en
la Poética de Aristételes

Alberto Ross
Universidad Panamericana

Agradezco la oportunidad de replicar el trabajo de Virginia Aspe,
que me ha permitido encontrar varios puentes entre la Poética de
Aristoteles y otras areas de la filosofia aristotélica que me resultan
mas familiares. En la réplica, quisiera centrarme en dos cosas. En
primer lugar, en el énfasis que pone la autora en la nocién de
“hilazon” (perainousa), pues resulta muy sugerente, incluso para la
interpretacion de otros textos del mismo Aristételes. En concreto, me
parece que esa nocion puede ser interesante para un lector de las
obras aristotélicas de Filosofia de la Naturaleza, como es mi caso. En
la Fisica, por mencionar alguna de sus obras, Aristoteles echa mano
en varias ocasiones de ejemplos tomados de la actividad artistica
como parte de su.argumentacion. La definicion de naturaleza (cf
Fis. 192b8ss), de sus acepciones (cf. Fis. 193a9ss) y de las causas
que intervienen en sus procesos se remiten constantemente al caso de
la téchne como elemento de comparacion. Aristételes sostiene que la
semejanza arte-naturaleza es tal, que deben descartarse las
explicaciones materialistas bajo el supuesto de que el arte imita a la
naturaleza y, por tanto, si el artista obra por un fin, debe decirse lo
mismo en el caso de los entes naturales (cf. Fis. 199a8-20).

Al pensar en qué consiste esa relacion en términos de imitacion,
creo que la referencia a la hilazén de la tragedia (perainousa) que
sefiala Virginia Aspe en su trabajo es sumamente interesante. La
“forma” en el caso de los entes naturales es un principio de unidad y

Tépicos 28 (2005), 235-237




236 TéPICOS

tiene, al parecer, un cierto correlato en las representaciones artisticas.
Me gustaria saber si la autora estaria de acuerdo con esto.

En segundo lugar, quisiera introducir en esta réplica -algunos
comentarios acerca del “razonamiento practico” con el fin de que
Virginia abunde un poco mas en la explicacion de este punto de su
trabajo. La intencién de su ponencia es probar que si la mimesis es
capacidad hacedora por téchne, dicha actividad se daria conforme a
las reglas del silogismo practico. El alcance de esta tesis no es menor
pues como sefiala la autora, siguiendo a Aristdteles, la mimesis se
presenta como un término comin en las distintas artes. Bien. A la
pregunta “;por- qué afirmar que la mimesis sigue las reglas del
silogismo practico?”, encuentro como respuesta en el texto que esto
se debe a que si bien la tarea del arte es un asunto prioritariamente
gnoseoldgico, trasciende ‘el conocimiento porque la conclusion es
una accién o movimiento, es decir, que la mimesis es racional pero
rebasa las condiciones intelectuales.

A pesar de esa aclaracién, no me queda del todo claro en qué
sentido la mimesis artistica sigue lo que en su texto llama “reglas del
silogismo practico”. En Aristoteles, el tema del silogismo practico
hace referencia, en efecto, a un esquema formal que sirve para la
explicacion. de las acciones mismas y que permite identificar sus
elementos. Es decir, el silogismo practico no es un instrumento
destinado a hacer posible la derivacién de acciones correctas a partir
de un conjunto de principios universales, sino que lo explicado es la
accién misma. Hasta este punto, creo que la mimesis artistica podria
verse como algo cercano al silogismo practico. .

Si quisiéramos representarnos formalmente el silogismo,
tendriamos algo como lo siguiente:

-a. Premisa mayor: todo lo-dulce debe ser probado

b. Premisa menor:-esto es dulce

c. Conclusion: accion de probar




REPLICA A “NUEVOS SENTIDOS DEL CONCEPTO DE WILNoLg ... 237

Este seria el esquema formal de una accién y junto con esto se
podria hablar también de verdad practica. Esta incluye entre sus
requerimientos una cierta identidad entre lo que afirma el légos y lo
que persigue la drexis como resultado de una proairesis previa que
es fundamental (cf. EN 1139a21ss).

Si esta interpretacion de Aristételes es correcta, no termino de ver
que éste sea el caso en la téchne. Es decir, no me resulta evidente
que ¢l esquema del silogismo practico, sin mas, sea lo que subyace a
la mimesis como una capacidad hacedora. En Fisica II 8, Aristoteles
discute con un oponente imaginario que alega la ausencia de
proairesis en los procesos naturales para descartar la presencia de
causas finales en ellos y el autor descalifica en ese texto la objecién
oponiendo a su interlocutor justamente el caso del arte (cf. Fis.
199b26-33). En su opinion, es absurdo alegar la falta de deliberacion
para desacreditar las explicaciones teleologicas en la naturaleza,
porque el arte, en su ejecucion, no supone deliberacion alguna y
nadie duda que obre por un fin. El ejemplo de Aristételes es que si el
arte de construir barcos estuviese en la madera, haria lo mismo por
naturaleza. Por lo tanto, si la deliberacion es condicion necesaria
para la verdad practica, el texto de Il 8 parece imponer una
restriccion al arte como ejemplo del silogismo practico, por lo
menos, en el sentido mencionado. Quizas habria que introducir algun
otro matiz para afirmar esto.

Ahora bien, aun en el caso de que el arte siguiera las reglas del
silogismo practico, hay otra tesis en la que me gustaria que la autora
abundara un poco mas. Estoy de acuerdo en que el silogismo
practico tiene un paralelismo formal con el razonamiento deductivo
en la medida que se puede formar también con dos premisas y una
conclusion. Sin embargo no veo en qué sentido se puede decir, en
€se contexto, que perainousa tiene caracter de necesidad en el
sentido de causa material y eficiente segun los modelos establecidos
en Analiticos Posteriores 11-11, como sefiala la autora. De entrada,
me parece mas probable que si la conclusion es una accion y el fin es
lo que le da unidad de sentido, entonces sea ésta la “causa” que da
razon de la conclusion (i.e. la accién), pero no veo como explicar
esto a partir de la materia o la causa eficiente.






