
Nuevos sentidos de [ACixrioig en la Poetica de Aristoteles

Virginia Aspe
Universidad Panamericana

Introduccion

En esta investigacion nos proponemos rastrear textos aristotelicos
extemos e intemos a la Poetica\ que nos permitan rebasar la actual
interpretacion cognitivista del concepto [ii(xiioig, Nos preocupa su
reduccion pues nos parece que Aristoteles considera la (ii(ir|oi5 en la
Poetica no solo como simulacion^ o esquematizacion representativa^
-es decir como una operacion cognoscitiva- sino como eapacidad
natural de producir y generar imagenes a partir de un modelo y para
mstaurar nuevos tipos y modelos. La traduccion que mas se acerca a
la que queremos rescatar es la de Garcia Bacca: imitaciones por
reproduccion, Asi lo traduce desde el inicio de Poetica 1447 a 16:
Jtctoai TUYxdvouoiv oijoai ixiixfjoeig TO

Citaremos la edicion directa que controntamos del griego: RODULFUS K •
Aristotelis. De arte poetica liber. Oxford: Oxford Classical Texts 1965 Utilizamos
la traduccion al espanol de Garcia Bacca en ARISTOTELES: Poetica. Mexico: UNAM

- El termino "simulacion" es, segun el analisis de Claudio Veloso el unico
sigmticado en que puede inteipretarse la mimesis en la Poetica Cfr VELOSO C -'11
problema dell' imitare in Arostotele", en Quademi Urbinati di Cultura Classica
Nuova Serie 65, No, 2, Pisa 2000, pp, 80-82,
J^En peculiar traduccion de DUPONT-ROC, R,, LALLOT, J,: La Poetique d'Aristote
Paris: Editions Du Seuil 1980, p, 145, Cabe mencionar tambien la traduccion que
Garcia Bacca hace del termino: reproducciones por lmitacion en ARISTOTELES-
Poetica. Mexico: UNAM 1946, Nosotros optamos por poner simplemente ufnnoic o
representacion, t^^\ ^

3

Tcpicos28(2005), 2



202 TOPICOS

La interpretacion del concepto de \iimoiq en La Poetica surgio a
raiz de los trabajos de Sorbom^ quien rastreo el termino "desde la
literatura griega de Pindaro y Herodoto hasta Platon y Aristoteles
pasando por Tucidides y Xenofonte"^, separando el termino del
mimo en el sentido en que, por ejemplo, KoUer̂  lo interpretaba,
devolviendo al concepto caracter de accion de los personajes y no de
representacion en escena. Pero la influencia de la interpretacion
platonica y exclusivamente cognitivista del termino en Anstoteles
nos parece que se debe al trabajo de Pierre Auhenquel Gros.w
modo, Aubenque sostiene que la Vii^oiq en Platon y Aristoteles
tiene un desarrollo paralelo y que no cabe autonomia alguna del
concepto en la Poetica. Para el, la interpretacion artistico-poetica del
termino no es adecuada al espiritu de la filosofia del Estagirita.
Considera que el significado aristotelieo de \ii[i^a\.<; debe tomarse de
las obras de Platon, de alli conectarlo con las obras naturalistas de
Aristoteles para, al fmal, hacer la interpretacion del concepto de

en la Poetica a la luz de ese significado.*

4 Cfr SoRBOM G • Mimesis and Art: sUidies in the origin and the early development
of an aesthetic vocabulary. Stockholm: Svenska Bokforlaget, Uppsala Univentet
1966 Sobonn hizo el rastreo completo y adecuado del tennino a la luz de la tamilia
mi/mhsqai Le atribuyo al concepto un significado prioritariamente artistico.
Nosotros pensamos que la iiCunoic en Aristoteles tiene un significado artistico pero
tambien otras significaciones, por ejemplo, la naturalista en Hist. An., 597 b 24.
Aristoteles nunca da un sentido estricto al concepto de litniioic.
5 Cfr XENOFONTE: Memorabilia. 3.10. 1 - 3. En dicha obra Socrates le pregunta a
Parasio si la pintura involucra la reproduccion de apariencias visuales, a lo que
Parasio accede. Socrates despues le pregunta si el arte puede mostrar imagenes de
los caracteres del alma de los hombres, a lo que Parasio contesta que no, que solo
puede haber nlnnoic de las cosas fisicas y sus atnbutos visuales. Pero Socrates le
demuestra que el pintor imita con los gestos faciales el caracter y la emocion del
alma de los personajes en las puituras. El dialogo prueba que desde Xenoionte ya
hay una conciencia de - al menos - una doble distincion del tennino iiCuriotc: como
representacion visual y como representacion de caracteres y atributos no matenales.
Este ultimo es el sentido que caracteriza a Platon, aunque inciuye otros sentidos en
su filosofia. Stephen Halliwell ha vuelto a rescatar este planteamiento en: Aristotle's
on Poetics. Univ. of Chicago Press, 1998. "Mimesis" pp. 109 - 138.
6 Cfr. ROLLER, H.: Die Mimesis in der Antike. Bem: Nachahmung, Darstellung,
Ausdruck, A. Francke 1954.
7 AUBENQL-E, P.: Ei Concepto del Ser en Aristoteles. Madnd: Ed. Taunis 1984.
* Cfr. AUBEtJQUE, P.: El Concepto del Ser en Aristoteles. p. 82.



NUEVOS SENTIDOS DE fxifXTioLg... 203

Influidos por esta perspectiva se encuentran autores como Leon
Oolden^ Dupont-Roc y Lallot,'o y Claudio Veloso" que se apartan
de la interpretacion de Ross'^ y Gerald Else'^. Estos ultimos
consideran que la [^i^^^ol(; tiene tambien sentido artistico.

En terminos generales, aunque precisando diferencias
significativas entre ellos, los cognitivistas rechazan que la (iCixtjoig en
la Poetica tenga un sentido artistico. Para ellos, el unico sentido en
que puede tomarse el termino [ii\ir\aiq es desde la perspectiva del
conocimiento, Es nuestra conviccion que para Aristoteles la \ii\ir]ai<;
no solo se entiende gnoseologicamente sino como una facultad
generativa, Esta precision implica entender el concepto a la luz de la
teoria del acto y la potencia, es decir, concebir la fiifiriotg como una
eapacidad activa, generadora de fiinciones analogas a las de la
naturaleza. En la Poetica, Aristoteles no solo concibe el concepto
como representacion de modelos sino en un sentido dinamico y
causal, Por eso hemos titulado nuestra investigacion "Nuevos
sentidos de (xtfiriaig,,," porque consideramos que se ha restringido la
lnteipretacion del concepto en la Poetica y que es menester volver
sobre los otros sentidos del ser que establece Met. VI,, 3 y 414
recuperando la autentica significacion del termino.

^GOLDEN, L,: Aristotle's Poetics. New Jersey: Englewood Cliffs, Prentice Hall
I yoo.

'"DUPONT-ROC et LALLOT : La Poetique d'Aristote.

" VELOSO, C : "// problema dell' imitare in Aristotele", op, cit y "La Poetica-
Sciencia produttiva o logica" en LANZA, D, (comp,) Pisa: Univ, degli Studi di Pavia

^^ Ross: Aristotle's Poetics. Oxford 1965,

'3 ELSE, G,: Aristotle's Poetics: The argument. Cambridge: Harvard Univ, Press

'"Por sentidos del ser Aristoteles sefiala cuatro Xe
1, TO nard av\i^z§e'>i6c,
2, TO (bg &Qr\9i^, xg xd |iti fiv (bg TO pEiifi
3, gTi nagd xama na\xa TO 6\Jvd|X8i xai
4, CQ g
Por significados de ser Aristoteles entiende la quididad y algo determinado: Met.
VU-l , 1028 a 11: ar\\Laiu yog TO (IEVTC £OTI xai z6bE n.



204 TOPICOS

Tanto para Platon como para Aristoteles, la \ii\i^ai<; es un concepto
analogo pero Aristoteles, en la Poetica otorga al termino una cierta
independencia frente a su maestro, Esta autonomia del concepto
consiste en superar la dependencia pasiva a modelos y paradigmas
para, en cambio, representar la fiincion teleologica de los seres vivos
mediante ritmo y armonia,

Es en esta peculiar vertiente, en que consideramos que en la
Poetica el tema clave que se desarrolla es la redefinicion de
concepto de liCtirioig frente a Platon, No por ello otorgamos al
termino una significacion estetica muy lejana al interes griego, pero
si intentamos probar que el termino ^Cixrioig rebasa las condiciones
cognitivistas que le otorgo Platon en la Republica: alii, la 1x11x11015
artistica se entendia como copia de la copia, que era la naturaleza; es
decir la niixrioLg artistica suponia una triple pauperizacion ontologica
por e'l conocimiento, en cambio, el termino |xi|xiioi5 en La Poetica
denota eapacidad activa que produce un movimiento 0 produccion.

En la secuencia: - |xi|XTioig (representacion), • xexvil (habito),
Jioirioig (produccion) -, hay categorias y sentidos extralogicos, Lo
probaremos a traves de textos extemos e internos a la Poetica que
muestran una diferencia crucial frente a Platoh: la consideracion de
una tecnica de xaXoxdyaeCa en el quehacer poetico, '̂

Cuando la Poetica considera asi el sentido de |xC|xrioi5 instaura un
modo de discurso y racionalidad distinto al apodictico, al topico e
incluso al narrativo, pues trata de la eapacidad de reconstruir a
fiincion intema de la naturaleza mediante imagenes, Esta es a
redefinicion del concepto de |xi|xrioi5 que nos interesa recalcar de a
Poetica- el termino involucra una participacion mas activa de la
imaginacion, Pmeba de ello es que el quehacer mimetico da lugar a
un razonamiento cuyo fm es transitivo. En su conclusion, lo que
aparece es una nueva entidad, la obra. En este sentido hablamos de
categorias extracognitivas, , .

•5 En precisa terniinologia de GARCIA BACCA Op, cit, p, XVI: "bondad bella de

ver".



NUEVOS SENTIDOS DE (xiiXTiaig... 205

Esta tesis la demostraremos mediante pasajes intemos y extemos a
la Poetica endos frentes:

• Probando la analogia del termino y la falacia de interpretarlo de
modo univocista-cognitivista.

• Mostrando el sentido generativo que involucra el concepto
cuando Aristoteles establece analogia entre la fiincion mimetica y el
hilemorfismo natural.

• Separando el significado del termino del concepto que le dio
Platon en La Republica.

.' • 0

• Probando categorias extralogicas en algunos pasajes claves de la
Poetica.

• Mostrando un desempefio activo de la imaginacion que da lugar
a Un peculiar razonamiento que culmina en produccion. Por la
produccion se rebasan las condiciones exclusivamente cognitivas del
concepto.

Concluiremos que la |XIHT]OI5, en la Poetica reclama tambien un
sentido extracognitivo; su fin es generar nuevas visiones, no solo
asemejar.

I. La analogia dei t§rmino (iCnTioig en la Poetica.

Es indispensable comenzar nuestra investigacion justificando por
que la jiCjiTioig no puede tener un sentido univoco sino analogo de
interpretacion. Para Aristoteles las causas y los principios de las
cosas diferentes son, en un sentido, diferentes; pero, en otro sentido
SI se habla universal y analogicaniente, son los mismos para todas las
cosas'*. . .

16 , n. Met., Xn-5, 1070 b 26,1071 a 18.



206 T6PIC0S

La analogia del termino \ii\i\\oi(; se debe a que Aristoteles entiende
al concepto como eapacidad; las capacidades se diversifican segiin
sus actos, pero previo a estos, el termino debe interpretarse segun la
analogia, Lo enfatiza en Met., IX-6, 1047 b 35 y ss: "No es necesario
requerir la definicion de todo, sino tambien mirar a la analogia y, por
tanto, ver que el construir esta con la habilidad de construir en la
misnia relacion en que la vigiha esta con el dormir, el ver con el
tener los ojos cerrados, la elaboracion del material con el matenal
mismo y la cosa formada con la cosa informe"", Se trata de la
analogia de proporcion que exige distintos sentidos del ser al
considerar los terminos analogos. La falta de esta precision metodica
ha Uevado a algunos interpretes de la Poetica a darle al termino un
sentido exclusivamente cognitivo, Pero, desde el primer capitulo de
la Poetica, Aristoteles anuncia que el arte poetico tiene distintas
especies; que estas se distinguen porque cada una tiene su propia
finalidad'^ y que lo comun a todo arte poetico es la "

Desde el comienzo del tratado Aristoteles muestra la maleabilidad
del termino; es lo comun a todo arte: la epopeya, la tragedia, la
comedia, poesia ditirambica, obras para fiauta y citara, etc, 2° pero, a
la vez, la niixtjoig es lo que las distingue y separa: es lo comun y lo
especifico, en consecuencia, \ii\ir\aii; es un termino analogo^' que
visto genericamente carece de definicion^^.

r, IX-6,1047 b 35 ss,
'«Cfr,Poef,, 1447 a 8-12,
" Cfr, Poer,, 1447 a 13-15,
20 "Todo de estas artes y cada una de ellas es nCntioi?" Poet., 1447 a 16,

Cfr, C a r e g , , l , l a 5 a ,
22 En Categ. 1, 1 a, se definen los terminos homonimos como "aquellos que solo
tienen en comun el nombre y la defmicion que los sigue es diferente." Los terminos
homonimos en Aristoteles se definen no solo en Categ.,. 1, 1 a - 10 a, smo en
especial en Perihermeneias. 13, 23 a 8-10, En dicho pasaje se sostiene que "algunas
capacidades son homonimas. Esto quiere decir que se dicen de mds de una manera:
o porque es verdad en la medida en que estan actualizadas, o porque podian
actualizarse." El sentido del pasaje consiste en algo implicito: los homonimos son
generos indeterminados cuando son capacidades y solo se definen al ser
actualizados, antes no tienen necesidad esencial. Si la [xCmhsij es eapacidad, el
termino requiere ser dispuesto (xfexvti) y activarse (noCtiois) para determinarse. Hay
una tendencia a separar la homonimia de la analogia en Aristoteles, pero en Met.,



NUEVOS SENTIDOS DE (xifiriaig... 207

El pasaje 1447 a 16 intensifica aiin mas la analogia del concepto
pues sostiene que las distintas artes se distinguen por la (xinTioig que
cada una realiza; sentencia que las artes se especifican por una triple
razon: por los medios con que imitan, por los distintos objetos que
imitan y por la diversa manera en que realizan la imitacion. La triple
especificacion de cada arte en Aristoteles prueba la apertura de lo
mimetico pues hay tantas artes como medios, modos y maneras de
representar. Por la |ii[iTioi5 de cada arte Aristoteles establece la
jerarquia entre ellas, siendo la mas perfecta la tragedia.

Vemos como desde el capitulo primero el termino |xi[iT)oi5 carece
de significacion univoca. Por eso no nos sorprende que el Estagirita
introduzca el termino sin precisarlo. En realidad la defmicion de

^̂  se da hasta la defmicion de tragedia, es decir, el termino
se defme hasta que se especifica en 6, 1449 b 20 -30, y mas

plenamente se esclarece hasta 9, 1452 a 1-11, pues es alli en donde
se introducen todos los elementos de la tragedia. A pesar de ello, ni
el capitulo 6 ni el 9 aportan una defmicion estricta de la [iiiiTjaig
tragica pues al tratarse la tragedia de una realidad extra - logica,
rebasa el nivel de la conceptualizacion y solo puede ser descrita.

Porque la utixTjoig en la Poetica reclama distintos sentidos del ser
para interprestarse adecuadamente, pensamos que el concepto se
separa del significado prioritariamente cognitivista que le dio Platon.

Los elementos que incorpora Aristoteles respecto de la tragedia en
9, 1452 a 1-10 nos parece que marcan la independencia de la (iiiXTioig
fi'ente a Platon. En el capitulo 9 Aristoteles separa la representacion
del modelo pues pone en la fortuna la causa de los eventos que
producen asombro (eau|j.d^eiv). Aristoteles tiene una vision laica, no
religiosa, de la tragedia. Para el, los eventos fortuitos maravillan
porque van contra la aspiracion humana, no porque se deban a la

IX-5,1047 b 35 dice que estos terminos han de mirarse segun la analogia cuando no
son un acto. Cfr. Met.. XII-4, 1070 b 18.
•̂̂  Hay quienes sostienen que Aristoteles nunca define la nCfitioig ni en La Poetica ni

en sus otras obras, pero la confusion surge porque la definicion de la (iCnticic se da
en la definicion de cada arte en particular, no genericamente, y esto no lo alcanzan a
ver.



208 TOPICOS

intervencion de un agente extemo al curso de los eventos, Es aqui en
donde entra la peculiar consideracion activa de la fantasia en
Aristoteles, En Platon, el significado generico de [xiixrioig era
"correspondencia" pero esa referencia estaba siempre relacionada
con lo material y lo metafisico, la imagen remitia siempre a una
forma. En la [XI(XT]OI5 aristotelica, la nocion de imagen, en cambio,
pierde esta connotacion negativa y no se opone al ente como semi-
real 0 empobrecido pues la produccion poetica consiste en dar forma
en imagenes, Esta formacion independiza la imagen del modelo pues
la (xi(XTioi5 consiste en estructurar los eventos de tal manera que
parezca que siguen un curso natural para trastocarlo el poeta y
producir asombro, temor y piedad ante la vision de algo que parece
fortuito, ajeno al curso natural.

El parrafo 1447 a 18-24 nos marca el sentido clave dela (XLjXTioig en
la Poetica:

Asi porque algunos acuden a colores y a figuras para
representar en imagenes una infinidad de cosas (que se hacen
por arte o por costumbre), mientras que otros con la voz,
ocurre lo mismo en el caso de las artes que hemos dicho :̂
todas realizan la representacion por medio de ritmo, lenguaje
0 melodia, pero cada uno de estos medios se toman por
separado o combinandolos entre sî "*.

El pasaje hila la representacion de imagenes: ''(homQ yaq xai
XQC0|xaai xai axx\}^aa\. noXka [xifxoiJTai tiveg (iireixd^ovTeg (,,,)"
con todas las artes, incluso con las que representan por medio del
lenguaje. El enfasis en la relacion con las artes graficas - unico
pasaje de la Poetica en que aparece la nocion de representar en

'^^ La traduccion de Garcia Bacca en: ARISTOTELES: Poetica. Mexico: UNAM 2000,
no nos satisface, la citamos a continuacion: 'Porque asi con colores y figuras
representan imitativamente algunos - por arte o por costumbre -, otros con la voz. Y
de parecida manera en las artes dichas: todas ellas imitan y reproducen en ritmo,
en palabras, en armonia, empleadas de vez o separadamente. " Poet, 1, 1447 a 19-
24,



NUEVOS SENTIDOS DE |XL[iTiOLg... 209

imagenes" - nos parece crucial para el significado de la |XI|XT)OI5 pues
indica "hacer ver", "activar", "presentar" algo como punto de partida
- gestar - a traves de modelos. Aristoteles indica con ello que la
tarea del arte es "formar una imagen" (dtjreixd^ev) en donde no se
trata solo de copiar una imagen (feixdv), en sentido reflejo del
modelo, sino en el sentido en que la imagen produce tipos o
modelos. En el capitulo 25, 1460 b 6-10, Aristoteles concluye que el
poeta es autor de representaciones como en la pintura es un hacedor
de imagenes. Para el, el poeta es un hacedor de imagenes
( f e d )

"Formar una imagen": en general los interpretes del citado pasaje
coinciden en esta traduccion. Pero el problema es si se trata de
"formar una imagen despues de un modelo" o "formar una imagen
distinta al modelo y que produce modelos"^*.

La consideracion activa de la fantasia marca una diferencia frente a
Platon, quien tambien relaciona el concepto con la nocion de imagen
(eixdv) y serfiejanza (buoimg), de donde Aristoteles las toma; pero en
Platon el termino (iifirioig evoluciona de modo diverso.

En el Timeo^'' se relata el origen de la actividad mimetica: el autor
del mundo se alegra al contemplar la imagen de los dioses etemos
producidos por el y, en su alegria, quiso hacer su obra mas semejante
a su modelo. Es asi que el universo es un esfuerzo constante de
posibilidad de perfeccion y la (iCtxriaig es semejanza de etemidad o
razon de bien constante del mundo (696x15).

Pues aparece el termino otra vez en Poet., 2, 1448 a 6 aunque con connotacion
diversa. Halliwell, sin embargo, ha realizado un estudio que demuestra que
Aristoteles conecta tragedia y pintura en multiples pasajes.
*̂ Nos atrevemos a proponer, o al menos a esbozar o sugerir, la segunda

interpretacion. La primera es de DU?ONT-ROC et LALLOT, en Aristote. La Poetique.
p. 145. VELOSO depura este sentido con el termino "simulacion" en // problema
dell' 'imitare in Aristotele. pp 80 - 82. Con ello queremos decir que: la
representacion artistica no sigue paradigmas a priori sino que establece paradigmas
a posteriori.
'^'' Cfr. PLATON: Timeo. 39 e 4; 29 c 1.



210 TOPICOS

Esta vertiente mimetica de Platon posee un claro sentido
teleologico; en el principio, la imagen fue anterior al modelo pues
los dioses etemos son imagenes que contempla el hacedor, la imagen
la decide asemejar con modelos. La clave del demiurgo esta en su ser
productivo de imagenes. Aristoteles toma este sentido platonico de
|ii|XTioi5 con clara connotacion metafisica para la explicacion de los
seres naturales y el sentido del universo. La |xi[ir)oi5 aqui planteada
es hacedora.

En la Republica, sin embargo, el concepto de [iL|iTioi.g se
empobrece y se concibe en oposicion a la verdad o aXrjOeia:

-̂.Estarias luego, continue, dispuesto a reconocer que hay una
division de lo visible con arreglo a lo verdadero y a lo falso,
de modo tal que la imagen es al modelo como lo opinable es
a lo cognoscible?^*

La imagen es semejanza pero la semejanza implica

desdoblamiento y perdida ontologica.

En 510 d 4-8, disciplinas como la geometria, la aritmetica, etc., se
sirven de las figuras visibles, a las que refieren sus razonamientos,
solo que no pensando en ellas mismas, sino en las otras figuras
perfectas a que las primeras se asemejan^'... y "todas estas figuras
que moldean o dibujan, y que proyectan sombras o reflejan en el
agua sus imagenes, las tratan como si a su vez fuesen imagenes, en
su afan de llegar a ver aquellas figuras absolutas que nadie puede ver
de otro modo que por el pensamiento"^".

En el mito de la caverna^' la vision del mundo se equipara con las
sombras - imagenes - en la cavema - realidad natural - y se
establece la imposibilidad humana de ver directamente la luz.

-* P L A T O N : R e p u b l i c a , 5 1 0 a 8. M e x i c o : U N A M 2 0 0 0 : dx; TO 6 o | a o T 6 v n g o ; TO
Yvg)0Ti5v. otJTO) t o buoicoBE-v a y o c TO O) d S e
- ' fxf(vo)V n(Q\. oic TOnOT

^"Republica. 5m e\-4.
^^ Republica. 514 a - 5 1 7 b.



NUEVOS SENTIDOS DE |j,i|XTjaLg... 211

Dificultad que solo puede salvarse mediante la dialectica pues la
falta de luz - inteligibilidad - hace que las sombras o imagenes se
confundan con la realidad:

(...) en el criterio de estas gentes, la realidad no puede ser
ninguna otra cosa sino las sombras de los objetos
fabricados^^.

La imagen, trasladada de la etemidad al tiempo, deviene en
sombra; atada a la sensibilidad se relaciona paulatinamente con
limitacion humana:

Cuando uno de ellos fuera desatado, y forzado de repente a
ponerse de pie, a volver el cuello, a andar y levantar sus ojos
a la luz, y cuando al hacer esto sintiera dolor y no pudiera
por estar encandilado, contemplar aquellas cosas^^ cuyas
sombras veia antes {...f'*

La imagen adquiere caracter medial, remite siempre a otro.

Platon ata paulatinamente el significado de imagen a la
evanescencia de lo sensible,- presenta la necesidad de entrar en
un mundo de objetos inteligibles, unica estabilidad del
conocimiento pues esos objetos

son aquellos con que la razon toma contacto por si misma y
por virtud de la dialectica, tomando la hipotesis no por
principios sino por lo que en efecto son: hipotesis, es decir,
peldafios y trampolines que le permitan lanzarse hasta lo no
hipotetico, hasta el principio de todo. Y, una vez que haya
tomado contacto con el, ira aprehendiendo la razon, en su
camino inverso al descenso, todas las conclusiones, hasta la
ultima, que derivan de aquel principio, y ya sin recurrir en

^^ Republica. 515 c.
^̂  Antes aquellas cosas eran "imagenes", ahora son "sombras".
^'^Republica. 5\5c-d.



212 TOPICOS

absoluto a ningun dato sensible, sino tan solo a las ideas en
si mismas, pasando de una a otra y terminando en ideas"^^

La nocion de representacion, atada a lo sensible en Platon, solo es
util como peldano o trampolin; en la Republica imitar carece de
validez propia pues el valor del modelo esta en la inteligibilidad del
ser al que remite. La imitacion platonica, en consecuencia, se reduce
a una tarea del conocimiento.

En cambio en el Timeo el desarrollo del termino (ii|iT]oi5 ha
seguido un sentido distinto al de la Republica; nos parece que es el
concepto de |ii(XTioi5 del Timeo el que contribuye al punto de partida
del concepto de la Poetica^^.

A reserva de continuar nuestra investigacion sobre las diferencias
de la iii|j,Ti0i5 en Platon y Aristoteles, consideramos hoy que el
dialogo que mas se aleja del sentido de (iC r̂iaig de La Poetica es La
Republica y que, en cambio quizas sea el Eutifron^^ .el que mas nos
aproxima al significado que influyo en Aristoteles al redactar La
Poetica. El Eutifron sostiene que la cuestion clave de las metaforas
consiste en volver a la ftincion de las cosas, Ese nos parece el sentido
mas fiierte que domina la Poetica, pues mas que enfatizar en la
representacion de modelos o paradigmas que evidentemente hay,
versa sobre la representacion de la fiincion de la naturaleza, Se trata
de una analogia con la actividad hilemorfica vital; de la
manifestacion de acciones en el sentido aristotelico de d

^^Repiiblica. 511 b 2 - 8 ,
3̂  Cfr, HALLIWELL: Aristotle's Poetics, pp, 121-122, Halliwell sintetiza los avances
que hace Platon en El Timeo respecto del termino nCnt)oig en Leyes 668 b; 897 d-e.
En dicha obra establece una relacion entre arte y (ICHTIOI? que no coincide con la del
Timeo\ y en Critias. 107 b-d, llega a afumar que todo lo que decimos y hacemos es
(iCiiTioic, tesis ajena al espiritu posterior de Aristoteles,
•'^Agradezco a Gabriela Carone el haberme sefialado la importancia de este dialogo,
'^ Cfr, ASPE, V,: El Concepto de Tecnica, Arte y Produccion en la Filosofia de
Aristoteles. Mexico: FCE 1994, Defme la |iC|iT)oi5 en la Poetica como una analogia
con el modo de ser de la realidad natural: hilemorfismo flsico mimetico. La
interpretacion del concepto aristotelico de jied^t; xeXeta en la Poetica se ve en el



NUEVOS SENTIDOS DE [XL[XT]0ig... 213

Pero ,̂c6mo probar al lector que Aristoteles incluye un sentido
flincional 0 de uso en el termino nijiTioig que rebasa las
interpretaciones cognitivistas?

El sentido flincional o de uso en las artes lo elabora Aristoteles en
II-2, 193 b 35-40, 194 a

En consecuencia, las artes que gobiernan la materia y que
tienen saber de ella son dos: el arte que usa el producto y el
arte que dirige su produccion. Es por eso que el arte de uso
es en un sentido directivo: pero se distingue del otro en que
conoce la forma mientras que el arte que es directivo tiene
que ver con la materia.

En Poetica 1447 a 8, Aristoteles retoma el pasaje de la Fisica II-2,
194 b 9, con el desarrollo de la (ii|XTiaig.- seiiala que una [xiixTiaig
puede hacerse por arte o por costumbre. Al hacer esta consideracion,
Aristoteles toma la |iC|iT]oi5 en el sentido objetivo de |xi(xriixa La
|ii|ir]oi5 da lugar a TexvT]̂  disposicion (6uva[iig) dianoetica cuyo fm
esta separado del principio, mientras que la ouvTiGeia carece de
intencionalidad humana y refiere al dinamismo natural. En cuanto
xexvT] la ni(iTioi5 es directiva de la materia pero presupone el uso o
finalidad mimetica para que la produccion pueda darse.

El concepto de |iinT)oig como "funcion" es introducido en la
Poetica cuando en el capitulo IV se consideran las dos causas de la

mito. Ese es el alma de la tragedia y su finalidad. En fin, en este caso, no se entiende
como re^eac sino como taoc, pues Aristoteles sentencia que las acciones del mito
tragico manifiestan felicidad o intelicidad, no cualidades ni pareceres.
^̂  Fisica. Tomo Ia edicion de Jonathan BARNES: The complete works of Aristotle.
V. I, New Jersey: Princeton university press 1984. La traduccion es mia. Agradezco
a Jose Alberto Ross la referencia de este pasaje.

'^ El termino "uso" significa el acto o el modo de adoptar medios, instrumentos o
utensihos, en cambio, el tennino "funcion" significa fundamentalmente dos cosas:
operacion -feyov- y perfeccionamiento: caracter finalista, realizador. Este es el
sentido que entatizamos en nuestra investigacion segun el criterio de Met.. DC-l.
1050 a 21: "la funcion es el fin y el acto es la funcion", pero al tratar de artefactos.
mcluimos el tennino "uso" segun la analogia. Agradezco a Jose Alberto Rbss lJ '
reterencia a este pasaje de \d Metafisica.



214 TOPICOS ,

poesia: la \ii\ir\oii; y la armonia y el ritmo. Para Aristoteles las causas
son connaturales; al poner el principio de la poesia en una cuestion
de i^voiq, Aristoteles esta vitalizando el quehacer del poeta desde el
punto de partida, hasta el modo en que se desarrolla, y, por ultimo,
en el fm que se persigue. Se trata de la representacion de acciones
vitales con caracteristicas especificas.

Aristoteles considera ambas causas connaturales al ser humano, es
decir, su argymento es de <pvo\,(;.

De esta [iiixrioi?, el Estagirita aporta cinco argumentos; hemos
reducido cada uno de ellos a un solo enunciado:

1. Es connatural, el hombre esta inclinado a ella.

2. Asi es como el hombre aprende sus primeros conocimientos.

3. El hombre es todavia mas imitador que los otros animales.

4. La |xi[XTioig produce placer.

5. Toda |ii|XTioi5 artistica va acompafiada de armonia y ritmo, a la
vez o por separado.

Pero las condiciones aqui enumeradas de la (xiiirioig se refieren al
concepto en cuanto facultad o capacidad -6uva[xt5- ; en cambio,
desde la perspectiva de su acto, cabe preguntamos cual es el fin de la
(,u(,iiioi5. Es, en esta segunda dimension, en que sostenemos que la
|.iC[irioig tiene por objeto la funcion de la naturaleza; esta dimension
es extracognitiva, pues no mira objetos, reproduce funciones.

a) Tragedia e hilemorfismo aristotelico: la [AifXTiaLg como

funcion.

Profundicemos un poco en la nocion de "'flincion" en la
poetica para demostrar que el concepto rebasa en Aristoteles las
categorias cognitivas.



NUEVOS SENTIDOS DE [ii^T]Oig... 215

Es indispensable senalar que, aunque el capitulo 4 relaciona la
5 con el conocimiento, no los identifica; la [iCixriOLg es

capacidad que dispone y da lugar a un conocimiento, surge de la
improvisacion y esta muy ligada a la experiencia.

Aristoteles aproxima el concepto, a partir del capitulo 4, al
flincionamiento de los seres vivos. La analogia que establece la
Poetica entre la tragedia y el organismo vivo le permiten dividirla en
partes constitutivas"*'; a la vez permiten que el mito sea el alma o
acto perfecto, fm de la tragedia, aquello por lo que se hace y ordena
todo lo demas. El Estagirita concluye que "los actos y la trama son el
fin de la tragedia, y el fin es lo supremo de todo"'* .̂ El
fiincionalismo mimetico se establece por la correspondencia con el
dinamismo y la teleologia natural.

En la Poetica el criterio fundamental de la (xi|iT]oi5 es el de accion
y uso, prueba de ello es la definicion del mito como accion
inmanente: literalmente la Poetica define al mito como "el principio
mismo y como el alma de la tragedia'"'^ el mito es representacion de
una accion no mediante relato sino mediante actividad de los
personajes. Estas especificaciones de la tragedia la ubican en
proximidad analogica con el hilemorfismo natural. El principio que
regula la estructura de lo tragico es el de jiQayiidxcov; la ninTioig es
de una accion entera y perfecta que ha de tener magnitud y orden
tales que resulte la tragedia bella a la manera de cuerpos y
animales"^.

Aristoteles otorga a la accion tragica un limite natural: "el de
mayor amplitud es el mas bello, mientras la trama o intriga resulte
visible en conjunto'"'^

'»' Cfr. Poet., 1450 a 8 - 14.
1450 a 2 0 - 2 3 .

Apxi M'̂  oi5v xai olov tpux'l ^ iiiQoc, xf\^ xgayablao, &Evt£QQOv 6e tct f\Qr\."

1450 a 40. En la tragedia la materia es la accion y la forma el mito, pues el mito es
la composicion de la accion. Poet., 6, 1450 a 3.
*^Cb.Poet., 1450 b 35-40 .

1451 a 1-6.



216 TOPICOS

Este limite preciso en la amplitud permite que en la tragedia
"puedan trocarse una serie de acontecimientos, ordenados por
verosimilitud o necesidad, de prospera en adversa o de adversa en
prospera fortuna'"^ sin que por ello se pierda la unidad intrinseca del
relato.

Otro punto en el que vemos la analogia aristotelica entre el
hilemorfismo natural y la actividad tragica es respecto del arte del
poeta''̂ : nuestro autor considera a Homero el mas apto para dar
unidad al mito y considera que la eficacia homerica se puede obtener
por arte (Texvr)) o naturalmente (por

Sin embargo, lo que en Homero le parece mas excelso es haber
introducido el drama (jrQdxTeiv) o accion en la tragedia; ello pmeba
desde el capitulo 3, 1448 a 19 que la eficacia de la accion es el
criterio-eje que hila todo el tratado. La accion representada
directamente en la tragedia es principio y fin de la fabula (|xij8og)
porque la imagen o vision surgen de la manera de representar.
Aristoteles sostiene la necesidad de que el poeta traslade la accion
representada a los personajes; ello opera una extension visual al
auditorio pues mete a lbs personajes (jcQaxxovxag) en eficacia
logrando que manifiesten las acciones directamente. Gracias a ello
basta con que se lea la tragedia para que se produzca la xdeagoig
pues los personajes encaman las acciones y meten en escena al lector
sin necesidad del espectaculo.

Aristoteles ata dos principios fundamentales para la comprension
del concepto de (iiixTjoig en la Poetica:

a) La correspondencia entre la accion tragica o drama y el
hilemorfismo natural, correspondencia que establece la
nocion de universal y necesario en la Poetica como la
relacion organica de cada una de las partes de la tragedia con
la totalidad.

1451 a 10-15.
Cir. Poet, 1451 a 16-22.



NUEVOS SENTIDOS DE [xifXTiOLg... 217

b) La nocion de funcion - Sgyov - y uso como criterio
definitivo de la jitjiriaig poetica. Ademas aporta autonomia
artistica al concepto pues la funcion poetica es para
entretenimiento y placer, no para lo litil y necesai"io de la
vida.

Esta pertinencia de la interpretacion funcionalista de la
poetica radica en que el funcionamiento considera a los procesos y
estados mentales definiendo los terminos por la relacion causal
inmanente, y los comportamientos manifestados exteriormente por la
relacion con otros estados mentales''*.Pues en los seres naturales la
forma es inseparable de la materia"*' y las caracteristicas de los seres
se expiican desde sus actividades y funciones. Aristoteles considera
que llegar a conocer algo^es llegar a la causa primera e inmediata; la
causa en el conocer es la esencia y es susceptible de definicion. En
Aristoteles las definiciones se dan siempre en terminos de funcion,
pues conocer una cosa es saber como fiinciona por su forma^°. Por
eso la representacion artistica en la Poetica es funcional y considera
al poeta tragico un organizador de acciones humanas, tales que
cobran sentido en razon de su finalidad. Pero la sola funcionalidad
rebasa la dimension estatica del genero y la diferencia y ha de
explicar al ser de modo descriptivo. Cuando Aristoteles analoga la
tragedia a un organismo vivo lo hace porque la [iCfirioig es la
capacidad de representar la funcion de los objetos imitados; en el
caso de las acciones ojtoojSaiag, objeto de la representacion tragica,
el poeta representa la funcion de esas acciones. Por eso, los
caracteres se subordinan a la accion'' y la accion produce tipos o
modelos de conducta porque tales sucesos acontecen a tales
personajes, que funcionan con sus decisiones y conductas de una
determinada manera.

•** Cfr. COHEN, S.: "Hylomorphism and factionalism" en Essays on Aristotle's De
Anima. Clarendon, Oxford, 1992. p. 58. Es decir, se representan procesos no
esencias o modelos.
"'Cfr. De//4/ma., 403 b 3-18.
'" El ejemplo clave de Aristoteles que explica esto es que se conoce al ojo no por lo
que estA hecho sino para lo que funciona.
5' Cfr. Poet, 2 1448 a I., 34-35; 5. 1450 a 15.



218 T6P1C0S

Para penetrar mas sobre la esencia del tennino |x((irioi5 de la
Poetica que, como hemos visto, significa accion (jrgdTxeiv)",
conviene mencionar el pasaje 1340 a 18 de Politica VIII en el que
Aristoteles clasifica las distintas especies musicales pues -aunque
nuestro interes se centra en la tragedia - el pasaje relaciona el
termino [ii(iT]oig con el de semejanza o similitud, concepto que
acompana toda (iinT]oi5 artistica. En dicho pasaje el Estagirita divide
la musica en representaciones: eticas (^Gixai), practicas (jigaxxixdi)
y poseidas (fev0oijoiaoxixdi), y otorga a la [iCnTioig el status de
semejanza (buoCoofia) pues ella asemeja estados interiores del
hombre. En 1340 a 11 llega incluso a decir que "la musica es
armonia y que el alma es cierta armonia", la armonia estriba en la
connaturalizad entre el alma, principio inmanente, y la funcion
teleologica de las acciones representadas. La similitud (fifioiog)
parece ser la explicacion ultima de la connaturalidad de la [iCiitioig y
del placer especifico de lo poetico, aunque, en el fondo, el criterio
ultimo es de (t)ijoi5 pues para Aristoteles el arte poetico es propio de
los bien nacidos o de los locos; los primeros por su capacidad
multiforme, los segundos por su potencia de extasis^^En ambos
casos la operatividad es lo que permea el sentido de piCurioig, pero
opera por semejanzas. En el arte poetico la semejanza es ficcion que
instaura un genero artificial en la causacion mimetica.

Pero ahora, si es que la ni|iTioig rebasa las condiciones cognitivas
al representar, conviene detenemos en el significado que da
Aristoteles al termino seriiejanza. En Metafisica X, 1055 b 20,
inciuye el concepto de 6|ioidxTixo; para sefialar que la semejanza y la
desemejanza (dfioidxTixog - dvo|xoidxT]5) son contrarios aunque se
caracteriza la desemejanza como privacion y se dice que la
semejanza no tiene intermedio (como tampoco el numero - o es par o
impar-).

'^ El sentido de la nifiiot? en la tragedia es funcional (i^ov), su significado es
accion (jigdTTfiv).

^̂  En frase precisa de Garcia Bacca, En ARISTOTELES: Poetica. Mexico: UNAM,
2000.



NUEVOS SENTIDOS DE [XL[XT]oi5... 219

Aristoteles dice que el termino es homonimo como "abierto, sin
significado, generico en el sentido de indeterminado que se opone a
xoivdv - comiin - que significa una misma clase"'''. El termino
"semejante", en cambio, incluye a la forma; pero la forma de la
semejanza excluye al individuo particular.

Aristoteles explica la peculiar manera en que el entiende la
homonimia o semejanza":

Se llama medicinal el razonamiento y al bisturi; al primero
porque procede de la ciencia medica, al segundo por ser litil
a esta"^*. Considera que "de la misma manera esto se aplica
a lo sano: a esto porque indica la salud, y a lo de mas alia
porque la produce".

Estas sentencias prueban que para Aristoteles la semejanza es
prioritariamente diferenciacion entitativa.

La operatividgd del concepto fue desde el inicio de la poesia pues
ella "hubo de desarroUarse hasta encontrar su perfeccion"". Una vez
encontrada su perfeccion, el arte poetico obtuvo un placer especifico
distinto al del mundo natural. Prueba de que su placer especifico no
solo resulta del conocimiento, en que nos agrada contemplar
semejanzas entre la representacion y el modelo previo "como cuando
decimos este es aquel"^*' sino que tambien encontramos placer por el
color 0 por otra causa de ese estilo^', como la maestria en la
ejecucion o en las figuras representadas.

Citamos los terminos y pasajes que nos parecen mas relevantes
respecto a la interpretacion de la (xifiTioig en la Poetica en su vertiente
funcional, extracognitiva:

5"Me/., XI-3, 1060 b 31-40; 1061 a 1-10. La interpretacion deMe/., V-9, 1018 a 15-
20 es contraria a lo que sostenemos aqui.
^' Es decir, la analogia de un concepto.
5« Me/., XI-3, 1061 a 3-7.
" P o e t , 1449 a 15.

Cfr. Poet., 1448 b 20-23.



220 TOPICOS

1. El pasaje 1452 a 1-9 en que se involucra el termino TO
Qav\iaaxd\:^ habiamos dicho al inicio de este trabajo que la
definicion de la [iCuriaig tragica culmina hasta el capitulo 9,
en dicho pasaje Aristoteles sentencia que

La reproduccion imitativa no lo es tan solo de accion
completa sino de lo tremebundo y de lo miserando, y
tremebundo y miserando no lo son superlativamente cuando
sobrevienen de manera inesperada, mas que cuando por
mutua conexion - que las cosas que de esta manera suceden
causan mayor maravilla que si sucedieran natural o
casualmente, que aun las cosas que por casualidad pasan nos
parecen tanto mas sorprendente cuanto mas a posta parezcan
suceder (...)*'

La primera parte del argumento aporta una diferencia especifica a
la definicion pues introduce el termino eavnaoxov como el recurso
que permite que se produzca la xdOaQoig de temor y compasion. El
argumento es psicologico: lo inesperado, lo asombroso se logra
concatenando causalmente los hechos de tal manera que no se espere
el vuelco. Aristoteles considera que si se presentan los eventos de
modo fortuito, estos no asombran tanto. Se trata de trabajar siempre
con cuestiones verosimiles^^ pues es mejor en la tragedia el
imposible que convence que el posible que no es creible, se trata de
hacer verosimiles hechos concatenados para despues revelar lo
contrario. En la segunda parte del argumento se establece la funcion
de la representacion tragica, producir representaciones especificas:

xd6aQoiv.

El asombro que esto produce no puede identificarse con el
asombro de Metafisica I - 2, 982 b 12-20« que da lugar a la

* Cfr. Poet., 1452 a 1 - 9.
*i Poet., 1452 a 1 - 5.
62 Cfr. Poet., 1454 a 32 - 35.
*̂  He desarrollado el tema de lo eauiiaotdv en mi articulo "Lo maravilloso - to
thaumastdn - un concepto olvidado de La Poetica." Signos, UAM, Mexico, 2002.



NUEVOS SENTIDOS DE |XCHT]015... 221

filosofia, pues el filosofo se admira al conocer algo y esto lo empuja
a buscar la causa de lo conocido.

En cambio, el filomito en la representacioh tragico-poetica trabaja
concatenando causalmente eventos para que, trastocados, produzcan
asombro cuando no se ve la explicacion racional^. El poeta
maravilla porque va precisamente contra la causalidad natural^^ pero
esto lo logra no dejando nada fortuito en los eventos. El asombro del
filomito no empuja a buscar la causa sino a producir un entramado
de maravillas,

2, El pasaje 1453 a 8-16 que involucra el termino 6(iaQTia:
Aristoteles considera que los vuelcos y cambios de fortuna
deben de ir contra la logica natural pues eso es lo que
especifica al heroe de la [iC(XTioig tragica: debe ser un
personaje intermedio en cuanto al vicio y la virtud, es decir,
que el drama que le acontezca no sea moral sino por yerro o
falibilidad. El modo en que debe interpretarse este pasaje es
en orden a la xdOaQoig; se trata de mostrar un tipo de
personaje que caiga en desgracia por una accion que realiza
pero de la que no tiene plena responsabilidad etica. La
(5t(xaQTia es recurso para producir ciertas emociones en el
auditorio y no debe interpretarse desde un punto de vista
intelSctual - como error de juicio - ni moral - como falta
viciosa -, Sin embargo, es verosimil pues le ocurre a cierto
tipo de personajes pues las palabras y obras ponen de
manifiesto un cierto estilo de decision*^.

^ Por eso Aristoteles otorga mayor intensidad al asombro en la epopeya porque en
ella no aparece ni se manifiesta la causa: Cfr, Poet., 1460 a 11 - 18,

*̂  En la nCnT)oi5 tragica se revelan sucesos que parecen tener una causalidad
extrinseca o meta-racional al modo en que se concatenaron los eventos,
^̂  Cfr, Poet., 1454 a 33 - 35, En el yerro se es principio de la accion pero se ignora
la circunstancia particular, por ejemplo, cuando Merope cambia a su hijo por el
enemigo, Esta falta produce perdon y piedad segun Aristoteles en EN., III-l, 1109 b
32, Por eso Aristoteles pone el exito del tragico en la fortuna o infortuna (eitDxCa)
sin recurrir a elementos religiosos ni magicos, Se trata simplemente de mostrar que
hay eventos que rebasan el control racional de las acciones.



222 , TOPICOS

3, El pasaje 1449 b 25 que seiiala el fi6vo^Evco Xdycp o
lenguaje realzado, sazonado. El pasaje dice: "La tragedia es
la representacion de una accion noble llevada a justo termino
en deleitoso lenguaje", Separa el lenguaje de su
manifestacion natural pues le exige que tenga su placer
propio olxTJia ti6ovif Se trata de un tipo de lenguaje que se
ordena mas al deleite que a los contenidos esenciales, Por
eso dice Aristoteles que "no por haber sucedido dejan de ser
las cosas verosimiles o posibles"^^ y que todos al relatar un
suceso le aiiadimos inventiva porque es mas deleitoso y
agradable a los que escuchan, Este principio Iinguistico se
aproxima a una categoria estetica,

4, Los pasajes 1459 a 18-21 y 1462 b que incluyen el
termino x]bovr\: la |ii(iTioi; deviene en cierta TEXVTI, SU

actividad produce placer, Esta vertiente es la que cambia
radicalmente su sentido. El placer correspondiente a la,
actividad artistica - placer que le es propio - es la tarea del
poeta. El eje radica en una causacion afectiva especifica
distinta a la de otras artes. El placer propio de esta actividad
representativa resulta por dos afecciones especificas:
compasion y temor.

b) La |xi|ATioi5 da lugar a un razonamiento productor.

Ciertamente nada de lo hasta aqui expresado lo puede lograr el
poeta sin la actividad racional. La tarea del arte es un asunto
prioritariamente gnoseologico, Aristoteles dice que nada que sea
intrinseco a este arte puede considerarse fortuito e irracional. El
criterio es de coherencia intrinseca en la accion, y para ello debe
componerse y estructurarse la trama. El procedimiento es este: la
eapacidad mimetica dispone a un conocimiento; este deviene en
produccion.

e/,, 1451 b30.



NUEVOS SENTIDOS DE [xCfXTiOLg... 223

bar esta secuencia de que la nC|iT]oig en la Poetica tiene
un sentido extra-cognitivo? Quienes han sorteado esta paradoja se
han apegado a la nocion de semejanza y verosimilitud interpretando
la tarea mimetica como esquematizacion representada o simulacion,
De esta manera le otorgan estatuto artistico sin escapar a la tarea
racional de coherencia intema que propone Aristoteles, Pero el
concepto sigue atado a un asunto exclusivo del conocimiento y
deambulan entre ' interpretaciones morales o fi^ancamente
intelectualistas pues la semejanza indica siempre la prioridad del
modelo,

Nuestra propuesta es que Aristoteles concibe la ninTjoig como
eapacidad hacedora, Ello da lugar a un tipo de razonamiento practico
que trasciende el conocimiento porque la conclusion es un
movimiento, De esta manera la (xCnTioig es racional pero rebasa las
condiciones intelectuales,

Aristoteles estudia el razonamiento productor en tratados muy
diversos: En Metafisica VII - 7, 1032 b 6 - 9 formula la modalidad
del silogismo productor en ocasion de la salud, Sostiene que:

a partir del arte se generan aquellas cosas cuya especie esta
en el alma (,,,) como la salud es el concepto que esta en el
alma, y la ciencia: y se produce lo sano habiendo pensado
asi:

Puesto que la salud es esto necesariamente para que algo este
sano, tendra que haber esto, por ejemplo, equilibrio; y para
que haya esto, calor; y asi seguira pensando hasta llegar a
aquello que el puede finalmente producir*^

Esta modalidad de razonamiento practico supone el transito entre
el conocimiento y la produccion. La produccion es movimiento y ha
suspendido la deliberacion. Dice Aristoteles:

-7, 1032b 1-10,



224 TOPICOS

A partir de aqui, el movimiento tendente a la salud se llama
produccion*',

Ello implica que, en cierto modo, "la salud se genera de la salud, y
la casa de una casa"'°, Es decir, a partir del arte se generan aquellas
cosas que estan en el alma^l Recordemos que en Politica VIII habia
manifestado que el alma es cierta armonia y que por eso el arte
establecia semejanzas por n,i(iTioi5, porque la musica es tambien
armonia y, entonces, por analogia, se hacen una, Pero de acuerdo a
Metafisica VII-7, la semejanza no es un desdoblamiento sino que
implica produccion, sentido acorde con Metafisica X, 1061 a 13,

En Metafisica 1032 b, Aristoteles distingue entre artes con materia
y sin ella, Unas las llama pensamiento y a las otras produccion. Las
que proceden del principio y de la especie, pensaihiento, y la que
arranca del final del pensamiento, produccion''^.

El pasaje avanza distinguiendo entre el razonamiento practico de
las ciencias fisicas (opuesto al silogismo especulativo cuyo
paradigma es la ciencia matematica de Analiticos Posterioresy^ y el
de las artes,

Otorga dos modalidades de silogismo practico para las artes - tarea
que aqui nos ocupa-:

• Las artes cuya especie esta en el alma: pone el ejemplo de
la medicina que ha de conocer la salud para poder
producirla.

^^ Met., VII-7, 1032 b 10 - 12, Es menester recordar que este desarrollo se separa
tajantemente de la Poetica en opinion de muchos interpretes. Para nosotros, la
moCtioi5 es un tema obvio de la Poetica. Cfr, 1447 a 10; 1448 b 23-24; 1449 a 23;
1451 b 10; 1458 a 20; 1459 a 37; 1461 b 10-11,
™Mer.Vn-7, 1032 b 13,
•" Cfr, Met., Vn-7, 1032 a 29 - 35,
•̂2 Cfr, Me/,, VII-7, 1032 b 15 - 17,
^̂  Cfr, An. Post., II-l 1, 94 a 20 - 35 a 95 a 3 - 9, El tema lo desarroUe en: "La
demostracion por la causa fmal y argumentaciones analogicas en la Poetica de
Aristoteles," Congreso Iberoamericano de Filosofia, Puebla, 2000,



NUEVOS SENTIDOS DE |XC[IT]OL5... 225

• Las artes que surgen espontaneamente, proceden de
aquello que es principio de su operacion (para el que opera
a partir de un arte), Recordemos que la tragedia surgio de
la improvisacion: cita el ejemplo de la construccion de una
casa, "(,,,) de la casa que la produce a partir de las
piedras", pues es evidente que en las generaciones siempre
pre-existe una parte "y que la materia, en efecto, es tal
parte"""*,

Esta modalidad del razonamiento se caracteriza por concluir en
una produccion, Deciamos al inicio que la [xtfiTioig es eapacidad
hacedora: en cuanto a la Sijvafiig que surge de ella es xtxvx], un
conocimiento que surge espontaneamente y al final encuentra su
O'boia 0 perfeccion, Semejante conocimiento puede denominarse
simulacion como correspondencia con el hilemorfismo natural,

Dijimos tambien que la (itixTioig en Platon esta atada esencialmente
a un modelo, y que en Aristoteles, en cambio, hay prioridad de la
vision sobre los tipos y modelos representados, Pues la vertiente
cognoscitiva de la |iC|iTioig consiste no solo en asemejar la funcion
de la tragedia a un organismo vivo natural, sino en producir
especificas afecciones, Dijimos tambien que la nCfirjoig rebasa las
condiciones del conocimiento, culmina en una produccion que
produce placer por esas emociones.

Hay un termino en la Poetica que se dice, como de paso en la
definicion de tragedia, pero que nos parece clave en la interpretacion
de la î[iTioi5, y es el de nzQaivovoa'^. Podriamos traducirlo por
concepto de "atravesado", Aristoteles sentencia en esa definicion que
debe haber algo atravesado o que sea medio a lo largo de la
estructuracion, Pero .̂cual es el medio entre lo racional y la
causacion psicologica, animica, del acto tragico?

/,, Vn-7,1032b25-35,

'^ En ocasion de la defmicion de la tragedia. Poet., 6, 1449 b, 27, 6eo5vTcov xai ov •
6 i ' imayyOila^, 6 t ' feXtov xai (j)dpov jiegaCvouoa -ttjv teov TOIOIJTUV



226 TOPICOS

La tragedia versa sobre posibilidades y contingentes, ello es lo que
permite la maleabilidad de lo verosimil desde la perspectiva del
conocimiento, a la vez, instaura un mundo de ficcion y de causacion
artificial. Para manifestar estas dos esferas con que trabaja el poeta el
recurso a la explicacion por el razonamiento poetico-productor es
unico pues gesta verdades y mundos con necesidad hipotetica''*.

El razonamiento que culmina en produccion tiene un paralelismo
formal con el razonamiento deductivo pero materialmente se opone
al deductivo porque el termino medio no es una esencia: su hilazon o
KtQaivovoa tiene caracter de necesidad pero en el sentido de causa
material segun los modelos de Analiticos Posteriores II-l 1 en que se
condiciona la necesidad de algo a partir de algo: es decir, funciona
con necesidad hipotetica.

La necesidad hipotetica de la realidad poetica instaura una logica
autonoma distinta de la del curso natural. En el capitulo 25
Aristoteles sostiene que la tragedia representa las cosas como son,
como parece que son, o como deberian de ser. Con ello prueba que la
correccion poetica es diferente a las otras ciencias, Aristoteles
justifica cualquier falta poetica siempre y cuando no sean de la
representacion, considera accidentales - oi|xpepexdg - errores en los
contenidos, los modos y las figuras. La dimension extra-logica de lo
poetico se debe a que el Estagirita prefiere el imposible que
convence y el irracional verosimiF'', Excusa los absurdos del
contenido de las metaforas pues de ellas importa el sentido y la
funcion, no el significado literal™,

Ello prueba el replanteamiento que hace la Poetica del concepto
de (iifiTiGig en la filosofia griega.

^*De acuerdo a Me/,, V-5, 1015 a 2 3 - 2 5 ; 1015 b 12,
"Cfr,Poe/, ,25,1461b9,
™Cfr, Poe/,,25,1461al6,



NUEVOS SENTIDOS DE [XL[xr)OL5... 227

Para Aristoteles es un error accidental - oi|x(3epEH(5g - si el artista
no representa de modo fidedigno al modelo: ha separado la [xiixTioig
del conocer y del modelo^'.

La clave de esta consideracion no esta exclusivamente en un
criterio retorico de persuasion en el que sea creible lo imposible, sino
en algo 8du|ia^etv: en que se logre sorprender agradablemente**^ pues
vale el imposible siempre y cuando siga los fines de la poesia.

La poesia tiene su propia coherencia y legalidad, Aristoteles solo
rechaza o considera faltas poeticas que van contra la (xinrioig: xatd
xev T̂ x'V'n'v'" pues estas son *̂

Con ello se rebasa la perspectiva del conocimiento en La Poetica.
se comienza por poner el principio de solucion a los errores poeticos
mas en la persuasion (mOavdv) que en el imposible ((i6i5vaTOv), lo
irracional (dXoyov) y las contradicciones ('ujrevavTia) pero se pone
como ultimo recurso la sorpresa (6ai)|xd^eiv), y el concepto de
exjtXexTixdg, perplejidad o suspension del orden. Con ello, se ha
instaurado una logica distinta a la del acaecer natural, Resta solo una
analogia entre lo natural y lo mimetico.

c) La (t)avTaaia: conexion entre lo natural y lo racional
mimetico

Nos proponemos rastrear ahora la conexion entre teologia natural y
racional en- Aristoteles para comprender mejor la analogia entre
tragedia e hilemorfismo natural mediante el razonamiento que
deviene en produccion,

Un texto que aporta luces en la modalidad de este razonamiento es
el Del Movimiento de los Animales^^. Pero no solo conviene acudir a

•'5 Cfr, Poe/,, 25, 1460 b 31,
*''Cfr,Poe/,.24, 1460a27,
*'Cfr, Poe/,, 25,1460 b 12-21,
^̂  Unica ocasion en que utiliza este termino. Poet. 25, 1460 b 32,



228 TOPICOS

las obras naturalistas; en especial las Eticas y los Analiticos
contribuyen a esta

Aristoteles prueba en Etica Nicomaquea 1097 b 25 que el bien del
hombre esta en su funcion, dice:

Porque para el tocador de fiauta, el escultor, cualquier
artista, y, en general, para todas las cosas que tienen una
fiincion o actividad, el bien y lo 'bueno' se piensa que
residen en la fiincion, y lo mismo parece ser para el hombre,
si tiene una fijncion,

Dijimos que para el Estagirita, conocer plenamente un objeto es
adentrarse en su funcion.

La fiincion de la vida propia del ser humano es su racionalidad,
Pero la racionalidad humana no esta separada, Aristoteles tiene una
vision inclusiva de la razon pues la buena vida incluye una minima
clase de bienes exteriores, del cuerpo y del alma.

La inclusion se debe a la peculiar caracterizacion de la vida como
sistema que se mantiene a si mismo "la vida en cuanto vida es la
autonutricion del cuerpo, de tal modo que la comida es esencial, no
accidental, en relacion con el

La autonutricion y la generacion son la primera eapacidad del
alma, la primera virtud que pertenece a todo lo que tiene vida; en
cambio el conocimiento, en cuanto conocimiento es la fiincion
propia del hombre. El Estagirita relaciona conocimiento y teleologia

3̂ Cfr, MA., 701 a 1 - 8, 10 - 13, 22 - 23, 24 - 25, 33 - 34, Vertiente ya
desarrollada por el estudio de NUSSBAUM, M, : Aristotle's De Motu Animalium.
Princeton Univ, Press 1976, en especial pp 74 - 85, contribuyeron para desarrollar
lo que aqui se esboza como conexion posible entre (iinfjoi? - teleologia - y
razonamiento productor,
'̂' La conexion entre la explicacion teleologica y nCntjoi,? y zi-/y\\ en Aristoteles se

puede rastrear en: Fw/ca, n-9, 200 a 15; fM 1151 a 16 - 17;££, E-l l , 1227 b 28;
EM 1112b 15;A^, 701 a 7 - 3 4 ,



NUEVOS SENTIDOS DE [xCfiTjaLg... 229

en el ser humano: el conocimiento es lo especifico del hombre, pero
en cuanto vivo, el hombre funciona finalizado por su forma o
principio. El criterio teleologico aristotelico se formaliza asi**:

• "x" ocurre porque ocurre "y"; o dicho de otra manera

• la fimcion de "x" es "y"

La defensa de este proceso es contra el reduccionismo atomista
que refuta desde:

La defensa de las explicaciones en el nivel formal-funcional
y desde la perspectiva de que la vida de los seres es
esencialmente la de sistemas organicos que se
automantienen,

Lo expresa de la siguiente manera:

• El hace "x" porque "y". Es decir, "todo animal se mueve
gracias a algo,"

• "y" es el fin y esto ocurre tanto en las tendencias naturales
de los animales y como eomponente de aquellos que
tienen Idgoi.

• En estos ultimos, en los seres que tienen Idgoi, "y" es el
objeto de deseo",

• Pues el deseo "y" es el primer motor del animal que tiene
Idgoi.

Esta conexion entre teleologia natural y racional en el ser humano
la establece el Estagirita en De An., III-9-11, donde sostiene que el

** El modo argumentativo que seguimos aqui es de NUSSBAUM, M,: "Teleologia e
Intencionalidad", Ensayo 1, Sobre el movimiento de los animales. Op, Cit, p, 81 -
85,



230 T6PIC0S

deseo y la teleologia del movimiento comienzan en la fantasia La
percepcion explica la intencionalidad animal pues la fantasia del
objeto es lo que da razon de sus movimientos y tendencias'*,

Aristoteles concluye que el alma se define por el automovimiento
y la actividad de inteligir y pensar; estos ultimos con gran afinidad
con la percepcion sensible*',

Intelecto y percepcion son analogos aunque lo que es afirmacion y
negacion en el primero se manifiesta como placer (tendencia) o dolor
(huida) en el segundo'". La interrelacion de ellos da lugar a una
funcion racional finalizada que Aristoteles llama conocimiento
practico:

"en vez de sensaciones, el alma discursiva utiliza imagenes,
Y cuando afirma o niega (de lo imaginado) que es bueno o
malo, huye de ello o lo persigue. He ahi como el alma jamas
intelige sin el concurso de una imagen"''.

El argumento pone como principio del racionamiento practico a la
imagen. El movimiento se produce una vez que la inteligencia ha
vuelto sobre ella. La relevancia de III - 7 en relacion con el
conocimiento poetico o liiiiTjoig es crucial, Aristoteles explica su
funcionamiento:

La facultad intelectiva intelige, por tanto, las formas en las
imagenes, Y asi como en las sensaciones aparece delimitado
lo que ha de ser perseguido o evitado, tambien se pone en
movimiento cuando, al margen de la sensacion, se vuelve a
las imagenes'^.

** Cierta percepcion y en ciertos animales, habia que precisar esto segun la
interpretacion de De ^n, 418 a - 425 b, Cfr, "Intentionality and Physiological
proceses" de SORABJI, R,: Essays on Aristotle's De Anima. Clarendon Paperbacks,
Oxford University Press 1999,
*'Cfr,De,4n, 427a 18-20,
"^Cfr, De/4n, 4 3 1 a 8 - 1 4 ,
^^ DeAn. 431 a 14-16,

431 b 4 - 8 ,



NUEVOS SENTIDOS DE [i,i|XTiaig... 231

Argumento que pnieba que la fantasia no es constmctiva en
Aristoteles (en el sentido esteticista del termino) pero que si es
principio del movimiento y produccion, Este modo de razonamiento
se caracteriza porque concluye con una accion y movimiento:

por ejemplo, cuando uno percibe que la antorcha es fuego, y
viendo que se mueve reconoce por medio del sentido comiin
que se trata de un enemigo'^

La percepcion e imagen son principio del movimiento, lo demas es
produccion pues el razonamiento practico se ata al tiempo y
contingencias:

delibera comparando el futuro con el presente, como si
estuviera viendolo con ayuda de las imagenes o conceptos
que estan en el alma.

La paulatina semejanza entre la imagen y el fin es lo que especifica
la conclusion operativa, generadora. La accion es conclusion en
Aristoteles; la precede la declaracion de que "lo que esta ahi es
placentero o doloroso, al punto que el intelecto lo busca o huye de
ello: siempre es asi tratandose de la accion"''',

Esta explicacion nos permite comprender la funcion mimetica,
Aristoteles considera que este tipo de razonamientos suponen
abstracciones similares a las de la naturaleza pues incluyen la
materia: "inteligen del mismo modo que lo chato" pues no separan
la concavidad de la came al modo de los objetos matematicos que
razonan separando la materia y el

431b 10-12,
''* De An. 431 b 13 - 15, Cfr, FREDE, D,: The cognitive role of phantasia in
Aristotle. Oxford 1992, p, 278, Dice: aunque Aristoteles privilegia como fantasia "lo
que aparece", incluye un sentido activo de fantasia con el termino El6o)XojtoioiJvTE?
(Del Alma. 427 b 18 -20), el sentido del pasaje 428 a 2: xaid neTa(t)OQdv es el de
eapacidad en Aristoteles o ijiavTaaTixdv, Frede remite a NUSSBAUM (1978), 221-69;
ScHOFiELD (1979); WATSON (1982); MODRAK (1986-1987),
^^ 431b 15-20,



232 TOPICOS

La explicacion del razonamiento practico del Tratado del Alma
conecta con la accion humana de las dos Eticas, En EE., Mil b 20 -
28 se mantiene el criterio teleologico-funcional de la accion y se
presenta la aporia sobre los medios y su relacion al fin; las opciones
son:

1, Es posible apuntar a un fin recto y errar en los medios
conducentes al fin,

2, Es posible errar en el fin y acertar en los medios
conducentes a el,

3 , Es posible no acertar en ambas cosas,

Aristoteles se pregunta que es lo mqaivovoa del proceso^^, ,̂Es la
virtud la que determina el fin, o los medios conducentes al fin?

Responde que esta dQetfj es principio, punto de partida del fin
"dado que el fin no resulta de un silogismo ni de un razonamiento,
sino que debe ser asumido como principio"'''.

He aqui, nuevamente la explicacion de un razonamiento practico
en el que la imagen eixdv es principio, punto de partida de la

para la deliberacion:

"El medico, en efecto, no se pone a considerar si el paciente
ha de sanar,o no, sino si ha de caminar o no, como tampoco
el gimnasta considera si su discipulo ha de estar o no en
buena forma, sino si ha de ejercitarse o no en la lucha, y, de
manera semejante, ninguna otra disciplina delibera acerca
del fin,"

'^ riEeaCvouoa; nuevamente el concepto de atravesado de Poetica 6 en la definicion
de tragedia, Cfr, EE., K, 1227 b 24,

K, 1227b23-27,



NUEVOS SENTIDOS DE [XL[XT]OI5... 233

Para Aristoteles en las ciencias practicas - explicacion ultima de la
|ii|iTioig en La Poetica - el fin es principio e hipotesis, la clave es su
produccion,

"El fin es el principio del conocimiento de pensamiento,
mientras que la conclusion del pensamiento es el principio
de la accion"

Ello distingue radicalmente el concepto de [iinrioig en Platon y

Aristoteles, pues en Platon:

1, La Republica sostenia que la dialectica era superar el
conocimiento sensible hipotetico y conjetural para elevarse
a la dialectica o ciencia sobre lo inteligible,

2, El razonamiento practico, poetico en Aristoteles, procede
de modo diverso al conocimiento en Platon, afirma como
principio al conocimiento sensible hipotetico y concluye
con un movimiento que genera artificios.

En consecuencia la [iiHT)oi5 en ambos autores ha de tomarse en
distintos sentidos y, dentro del termino |iC(iT]oi5 en La Poetica
tambien caben distintos sentidos y significaciones:

• Desde la perspectiva del conocimiento |iCnT]oig indica
esquematizacion representativa o simulacion,

• Desde la perspectiva categorial (iifXTioig es correspondencia
con la fiincion hilemorfica,

• Desde la perspectiva del acto y la potencia ni[iiioig es
generacion de esencias artificiales o ficticias que son
verosimiles por la causacion psicologica de ciertas
emociones.



234 TOPICOS

El eje esta en la comprension del razonamiento productor que la
posibilita; solo de esta manera cabe un enfoque inclusivo de la

como conocimiento y generacion.




