Nuevos sentidos de piunaic en la Poética de Aristoteles

Virginia Aspe
Universidad Panamericana

introduccién

En esta investigacion nos proponemos rastrear textos aristotélicos
externos' ¢ internos a la Poética!, que nos permitan rebasar la actual -
interpretacion cognitivista del concepto pipnotg. Nos preocupa su
reduccion pues nos parece que Aristételes considera la pipnoug en la
Poética no solo como simulacién? o esquematizacion representativa’
-es decir como una operacion cognoscitiva- sino como capacidad
natural de producir y generar imagenes a partir de un modelo y para
instaurar nuevos tipos y modelos. La traduccion que mas se acerca a
la que queremos rescatar es la de Garcia Bacca: imitaciones por
reproduccion. Asi lo traduce desde el inicio de Poética 1447 a l6:
nAOAL TUYXEVOUOLY 0VoaL HLUOELS TO OUvoAoV.

ICitaremos la edicién directa qQue confrontamos del griego: RopuLrus. K.:
Aristotelis. De arte poetica liber. Oxford: Oxford Classical Texts 1965. Utilizamos
la traduccion al espafiol de Garcia Bacca en ARISTOTELES: Poética. México: UNAM
2000. .

2 El término “simulacién” es, segln el andlisis de Claudio Veloso, el nico
significado en que puede interpretarse la mimesis en la Poética. Cfr. VELoso, C.: Il
problema dell’ imitare in Arostotele”, en Quaderni Urbinati di Cultura Classica,
Nuova Serie 65, No. 2, Pisa 2000, pp. 80-82. '

3 En peculiar traduccion de DuponT-Roc, R., LALLOT, J.: La Poetique d’Aristote,
Paris: Editions Du Seuil 1980, p. 145. Cabe mencionar también la traduccién que
. Garcia Bacca hace del término: reproducciones por imitacion, en ARISTOTELES:
Poética. México: UNAM 1946. Nosotros optamos por poner simplemente p(pnoic o
representacion.

Tépicos 28 (2005). 201-234




202 ToPICOS

La interpretacion del concepto de pipnowg en La Poética surgio a
raiz de los trabajos de Sérbom* quien rastre6 el término “desde la
literatura griega de Pindaro y Herodoto hasta Platon y Aristoteles
pasando por Tucidides y Xenofonte™, separando el término del
mimo en el sentido en que, por ejemplo, Koller® lo interpretaba,
devolviendo al concepto caracter de accion de los personajes y no de
representacion en escena. Pero la influencia de la interpretacion
platonica y exclusivamente cognitivista del término en Aristoteles
nos parece que se debe al trabajo de Pierre Aubenque’. Grosso
modo, Aubenque sostiene que la. piunoig en Platon y Aristoteles
tiene un desarrollo paralelo y que no cabe autonomia alguna del
concepto en la Poética. Paraél, la interpretacion artistico—poética del
término no es adecuada al espiritu de la filosofia del Estagirita.
Considera que el significado aristotélico de ptunoig debe tomarse de
las obras de Platon, de alli conectarlo con las obras naturalistas de
Aristoteles para, al final, hacer la interpretacion del concepto de
uipunoig en la Poética a la luz de ese significado.®

4 Cfr. SORBOM, G.: Mimesis and Art: studies in the origin and the early development
of an aesthetic vocabulary, Stockholm: Svenska Bokforlaget, Uppsala Univeritet
1966. Soborm hizo el rastreo completo y adecuado del término a la luz de la familia
mi/mhsqai. Le atribuyo al concepto un significado prioritariamente artistico.
Nosotros pensamos que la plunorg en Aristoteles tiene un significado artistico pero
también otras significaciones, por ejemplo, la naturalista en Hist. An., 597 b 24.
Aristételes nunca da un sentido estricto al concepto de ufunotg.

S Cfr. XENOFONTE: Memorabilia. 3.10. 1 — 3. En dicha obra Socrates le pregunta a
Parasio si la pintura involucra la reproduccion de apariencias visuales, a lo que
Parasio accede, Socrates después le pregunta si el arte puede mostrar imagenes de
los caracteres del alma de los hombres, a lo que Parasio contesta que no, que sdlo
puede haber pipnoig de las cosas fisicas y sus atributos visuales. Pero Socrates le
demuestra que el pintor imita con los gestos faciales el carcter y la emocion del
alma de los personajes en las pinturas. El dialogo prueba que desde Xenofonte ya
hay una conciencia de - al menos — una doble distincion del término plpnoig: como
representacion visual y como representacion de caracteres y atributos no materiales.
Este ultimo es el sentido que caracteriza a Platon, aunque incluye otros sentidos en
su filosofia. Stephen Halliwell ha vuelto a rescatar este planteamiento en: Aristotle’s
on Poetics. Univ. of Chicago Press, 1998.“‘Mimesis” pp. 109 - 138.

6 Cfr. KOLLER, H.: Die Mimesis in der Antike. Bem: Nachahmung, Darstellung,
Ausdruck, A. Francke 1954.

7 AUBENQUE, P.: El Concepto del Ser en Aristoteles. Madrid: Ed. Taurus 1984.

% Cir. AUBENQUE, P.: El Concepto del Ser en Aristételes. p. 82.




NUEVOS SENTIDOS DE p{pnoLc... 203

Influidos por esta perspectiva se encuentran autores como Leén
Golden®, Dupont-Roc y Lallot, 10 y Claudio Veloso!! que se apartan
de la interpretacion de Ross!? y Gerald Else'®. Estos tltimos
consideran que la p{unoig tiene también sentido artistico.

En términos generales, aunque precisando  diferencias
significativas entre ellos, los cognitivistas rechazan que la uipnows en
la Poética tenga un sentido artistico. Para ellos, el unico sentido en
que puede tomarse el término utunowg es desde la perspectiva del
conocimiento. Es nuestra conviccidn que para Aristételes la piunoig
no solo se entiende gnoseoldgicamente sino como una facultad
generativa. Esta precision implica entender el concepto a la luz de la
teoria del acto y la potencia, es decir, concebir la piunotc como una
capacidad activa, generadora de funciones analogas a las de la
naturaleza. En la Poética, Aristételes no solo concibe el concepto
como representacion de modelos sino en un sentido diniamico y
causal. Por eso hemos titulado nuestra investigacion “Nuevos
sentidos de uiunoig...” porque consideramos que se ha restringido la
interpretacion del concepto en la Poética y que es menester volver
sobre los otros sentidos del ser que establece Mer. VI, 3 y 414
recuperando la auténtica significacion del término.

9 GOLDEN, L.: Aristotle’s Poetics. New Jersey: Englewood Cliffs, Prentice Hall
1968.

1DuponT-RocC et LALLOT : La Poetique d’Aristote.

' VeLoso, C.: "Il problema dell' imitare in Aristotele”, op. cit. y “La Poetica:
Sciencia produttiva o logica” en Lanza, D. (comp.) Pisa: Univ. degli Studi di Pavia
2003,

12 Ross: Aristotle’s Poetics. Oxford 1965.

13 ELsE, G.: Aristotle’s Poetics: The argument. Cambridge: Harvard Univ. Press
1963.

14Por sentidos del ser Aristételes sefiala cuatro eydpevov:

1. 70 xatd oupBefexdg

2.10 &g dondég, kg 0 Ui &v dg 10 Weudog

3.8n mogd TavTa mavia 0 duvdpe xou tvegyela

4. ®arnyoplag

Por significados de ser Aristoteles entiende la quididad y algo determinado: Met.,
VII-1, 1028 a 11: onpater ydg 16 pevrl Eom xan t68e .



204 -+ Toricos

Tanto para Platon como para Aristoteles, la pipnoig es un concepto
analogo; pero Aristoteles, en la Poética otorga al término una cierta
independencia frente a su maestro. Esta autonomia del concepto
consiste en superar la dependencia pasiva a modelos y paradigmas
para, en cambio, representar la funcion teleologica de los seres vivos
medianté ritmo y armonia. :

Es en esta peculiar vertiente, en que consideramos que en la
Poética el tema clave que se desarrolla es la redefinicion del
concepto de uiunowg frente a Platon. No por ello otorgamos al
término una significacion estética muy lejana al interés griego; pero
si intentamos probar que el término WpNMoS rebasa las condiciones
cognitivistas que le otorgd Platon en la Republica: alli, la piunorg
artistica se entendia como copia de la copia, que era la naturaleza; es
decir, la pipnoig artistica suponia una triple pauperizacion ontologica
por-el conocimiento, en cambio, el término piunowg en La Poética
denota capacidad activa que produce un movimiento o produccion.

En la secuencia: — Rpunolg (representacion), * TéxV1) (habito),
moinolg (produccion) -, hay categorias y sentidos extralogicos. Lo
probaremos a través de textos externos e internos a la Poéfica que
muestran una diferencia crucial frente a Platon: la consideracion de
una técnica de xahoxdyadio en el quehacer pogtico. 13

Cuando la Poética considera asi el sentido de plunoig instaura un
modo de discurso y racionalidad distinto al apodictico, al topico ¢
incluso al narrativo, pues trata de la capacidad de reconstruir la
funcion intema de la naturaleza mediante imagenes. Esta es la
redefinicion del concepto de pipnolg que nos interesa recalcar de la
Poética: el término involucra una participacion mas activa de la
imaginacion. Prueba de ello es que el quehacer mimético da lugar a
un razonamiento cuyo fin es transitivo. En su conclusion, lo que
aparece €s una nueva entidad, la obra. En este sentido hablamos de
categorias extracognitivas.

15.En precisa terminologia de GARCia Bacca Op. cit. p. XVI: “bondad bella de

39

ver-.




NUEVOS SENTIDOS DE U{pnOLG... 205

Esta tesis la demostraremos mediante pasajes internos y externos a
- la Poética en dos frentes: T -
* Probando la analogia del término y la falacia de interpretarlo de
modo univocista-cognitivista.

* Mostrando el sentido generativo que involucra el concepto
cuando Aristételes establece analogia entre la funcién mimética y el
- hilemorfismo natural. :

* Separando el significado del término del concepto que le dio
-Platén en La Republica, ' - B

-® Probando categorias extralégicas en algunos pasajes claves de.la
‘Poética. ' o -

* Mostrando un desempeiio activo de la Imaginacion que da lugar
a.un- peculiar - razonamiento que culmina en produccion. Por la
produccion se rebasan las condiciones exclusivamente cognitivas del
. concepto. o - ' o '

Concluiremos que la pipnowc.en la Poética reclama también un
sentido extracognitivo; su fin es generar nuevas visiones, no solo
asemejar.

l. La analogia del término piunoic en la Poética.

Es indispensable comenzar nuestra investigacion justificando por
qué la pipnoig no puede tener un sentido univoco sino andlogo de
interpretacién. Para Aristoteles las causas y los principios de las
cosas diferentes son, en.un sentido, diferentes; pero, en otro sentido,
s1 s habla universal y analogicamente, son los mismos para todas las
cosas!é, C : ' ‘ '

16 Cfr. Met,, XI1-5, 1070 b 26, 1071 a 18,




206 ToPICOS

La analogia del término piunoig se debe a que Aristételes entiende
al concepto como capacidad; las capacidades se diversifican segin
sus actos, pero previo a éstos, el término debe interpretarse segun la
analogia. Lo enfatiza en Met., [X-6, 1047 b 35 y ss: “No es necesario
requerir la definicion de todo, sino también mirar a la analogia y, por
tanto, ver que el construir estd con la habilidad de construir en la
misma relacion en que la' vigilia esta con el dormir, el ver con el
tener los ojos cerrados, la elaboracién del material con el material
mismo y la cosa formada con la cosa informe”!?. Se trata de la
analogia de proporcidén que exige distintos sentidos del ser al
considerar los términos analogos. La falta de esta precision metddica
ha llevado a algunos intérpretes de la Poéfica a darle al término un
sentido exclusivamente cognitivo. Pero, desde el primer capitulo de
la Poética, Aristoteles anuncia que el arte poético tiene distintas
especies; que estas se distinguen porque cada una tiene su propia
finalidad'®, y que lo comun a todo arte poético es la pipnowg'.

Desde ¢l comienzo del tratado Aristoteles muestra la maleabilidad
del término; es lo comun a todo arte: la epopeya, la tragedia, la
comedia, poesia ditirambica, obras para flauta y citara, etc., . pero, a
la vez, la pipnoig es lo que las distingue y separa. €s lo comun y lo
especifico, en consecuencia, PNOLg €s un término analogo?' que
visto genéricamente carece de definicion®.

17 Cfr. Met., IX-6, 1047 b 35 ss.

18 Cfr. Poét., 1447 a 8-12.

19 Cfr. Poét., 1447 a 13-15.

20«Todo de estas artes y cada una de ellas es uunog” Poét., 1447 a 16.

2 Cfr. Categ., 1,1a-5a.

22 En Categ., 1, | a, se definen los términos homoénimos como “aquellos.que solo
tienen en comiin el nombre y la definicion que los sigue es diferente.” Los términos
homoénimos en Aristoteles se definen no solo en Categ, 1, 1 a - 10 a, sino en
especial en Perihermeneias, 13,23 a 8-10. En dicho pasaje se sostiene que “algunas
capacidades son homénimas. Esto quiere decir que se dicen de mds de una manera:
o porque es verdad en la medida en que estan actualizadas, o porque podian
actualizarse.” El sentido del pasaje consiste en algo implicito: los homoénimos son
géneros indeterminados cuando son capacidades y solo se definen al ser
actualizados, antes no tienen necesidad esencial. Si la pimhsij es capacidad, el
término requiere ser dispuesto (téxvn) y activarse (notnoig) para determinarse. Hay
una tendencia a separar la homonimia de la analogia en Aristoteles, pero en Met.,




NUEVOS SENTIDOS DE WIANOLG... 207

El pasaje 1447 a 16 intensifica aun mas la analogia del concepto
pues sostiene que las distintas artes se distinguen por la piunoig que
cada una realiza; sentencia que las artes se especifican por una triple
razon: por los medios con que imitan, por los distintos objetos que
imitan y por la diversa manera en que realizan la imitacién. La triple
especificacion de cada arte en Aristoteles prueba la apertura de lo
mimético pues hay tantas artes como medios, modos y maneras de
representar. Por la piunowg de cada arte Aristdteles establece la
Jerarquia entre ellas, siendo la mas perfecta la tragedia.

Vemos como desde el capitulo primero el término pipnoig carece
de significacion univoca. Por eso no nos sorprende que el Estagirita
introduzca el término sin precisarlo. En realidad la definiciéon de
piunog 2 se da hasta la definicion de tragedia, es decir, el término
uipnowg se define hasta que se especifica en 6, 1449 b 20 -30, y mas
plenamente se esclarece hasta 9, 1452 a 1-11, pues es alli en donde
se introducen todos los elementos de la tragedia. A pesar de ello, ni
el capitulo 6 ni el 9 aportan una definicion estricta de la piunoig
tragica pues al tratarse la tragedia de una realidad extra - logica,
rebasa el nivel de la conceptualizacion y solo puede ser descrita.

Porque la pipnows en la Poética reclama distintos sentidos del ser
para interprestarse adecuadamente, pensamos que el concepto se
separa del significado prioritariamente cognitivista que le dio Platén.

Los elementos que incorpora Aristoteles respecto de la tragedia en
9, 1452 a 1-10 nos parece que marcan la independencia de la pipnoig
frente a Platon. En el capitulo 9 Aristételes separa la representacion
del modelo pues pone en la fortuna la causa de los eventos que
producen asombro (BavpdCelv). Aristoteles tiene una vision laica, no
religiosa, de la tragedia. Para él, los eventos fortuitos maravillan
porque van contra la aspiracién humana, no porque se deban a la

[X-5, 1047 b 35 dice que estos términos han de mirarse segin la analogia cuando no
son un acto. Cfr. Mer., XII-4, 1070 b 18.

23 Hay quienes sostienen que Aristételes nunca define la p(unoic ni en La Poética ni
en sus otras obras, pero la confusion surge porque la definicion de la pipnowc se da
en la definicion de cada arte en particular, no genéricamente, y esto no lo alcanzan a

ver.




208 ToriCcOS

intervencion de un agente externo al curso de los eventos. Es aqui en
donde entra la peculiar consideracion activa de la fantasia en
Aristoteles. En Platon, el significado genérico de piunoig era
“correspondencia” pero esa referencia estaba siempre relacionada
con lo material y lo metafisico, la imagen remitia siempre a una
forma. En la ptunoug aristotélica, la nociéon de imagen, en cambio,
pierde esta connotacion negativa y no se opone al ente como semi-
real o empobrecido pues la produccion poética consiste en dar forma
en imagenes. Esta formacion independiza la imagen del modelo pues
la piunowg consiste en estructurar los eventos de tal manera que
parezca que siguen un curso natural para trastocarlo el poeta y
producir asombro, temor y piedad ante la vision de algo que parece
fortuito, ajeno al curso natural.

El parrafo 1447 a 18-24 nos marca el sentido clave de la pipnoig en
la Poética:

Asi porque algunos acuden a colores y a figuras para
representar en imagenes una infinidad de cosas (que se hacen
por ‘arte o por costumbre), mientras que otros con la voz,
ocurre lo mismo en el caso de las artes que hemos dicho;
todas realizan la representacion por medio de ritmo, lenguaje
o melodia, pero cada uno de estos medios se toman por
separado o combinandolos entre si%*.

El pasaje hila la representacion de imagenes: “@omep yae xai
YOWHaoL kol OXMuact TOAMG ppovtal Tiveg amewxdCoveg (...)"
con todas las artes, incluso con las que representan por medio del
lenguaje. El énfasis en la relacidon con las artes graficas — unico
pasaje de la Poética en que aparece la nocion de representar en

24 La traduccién de Garcia Bacca en; ARISTOTELES: Poética. México: UNAM 2000,
no nos satisface, la citamos a continuacion. “Porque asi con colores y figuras
representan imitativamente algunos - por arte o por costumbre -, otros con lavoz. Y
de parecida manera en las artes dichas: todas ellas imitan y reproducen en ritmo,
en palabras, en armonia, empleadas de vez o separadamente.” Poét., 1, 1447 a 19—
24,



NUEVOS SENTIDOS DE (PN OLG... 209

imagenes? — nos parece crucial para el significado de la pipnoic pues
indica “hacer ver”, “activar”, “presentar” algo como punto de partida
~ gestar — a traveés de modelos. Aristoteles indica con ello que la
tarea del arte es “formar una imagen” (&newdZev) en donde no se
trata s6lo de copiar una imagen (twxGv), en sentido reflejo del
modelo, sino en el sentido en que la imagen produce tipos o
modelos. En el capitulo 25, 1460 b 6-10, Aristoteles concluye que el
poeta es autor de representaciones como en la pintura es un hacedor
de imagenes. Para él, el poeta es un hacedor de imagenes
(2wovomordg).

“Formar una imagen”: en general los intérpretes del citado pasaje
coinciden en esta traduccion. Pero el problema es si se trata de
“formar una imagen después de un modelo” o “formar una imagen
distinta al modelo.y que produce modelos’'2.

La consideracion activa de la fantasia marca una diferencia frente a
Platon, quien también relaciona el concepto con la nocién de imagen
(Ewdv) y semejanza (dpoiwg), de donde Aristételes las toma; pero en
Platén el término piunoig evoluciona de modo diverso.

En el Timeo se relata el origen de la actividad mimética: el autor
del mundo se alegra al contemplar la imagen de los dioses eternos
producidos por él y, en su alegria, quiso hacer su obra mas semejante
a su modelo. Es asi que el universo es un esfuerzo constante de
posibilidad de perfeccion y la piunoig es semejanza de eternidad o
razon de bien constante del mundo (Spex1c).

25 Pues aparece el término otra vez en Poét., 2, 1448 a 6 aunque con connotacion
diversa. Halliwell, sin embargo, ha realizado un estudio que demuestra que
Aristoteles conecta tragedia y pintura en multiples pasajes.

% Nos atrevemos a proponer, o al menos a esbozar o sugerir, la segunda
interpretacion. La primera es de DuPoNT-Roc et LALLOT, en Adristote. La Poétique.
p. 145. VELOsO depura este sentido con el término “‘simulacion” en I/ problema
dell’ 'imitare in Aristotele. pp 80 - 82. Con ello queremos decir que: la
representacion artistica no sigue paradigmas a priori sino que establece paradigmas
a posteriori. )

27 Cfr. PLATON: Timeo, 39€4;29¢ 1.




210 ToéPICOS

Esta vertiente mimética de Platon posee un claro sentido
teleologico; en el principio, la imagen fue anterior al modelo pues
los dioses eternos son imagenes que contempla el hacedor, la imagen
la decide asemejar con modelos. La clave del demiurgo esta en su ser
productivo de imagenes. Aristoteles toma este sentido platonico de
uiunoig con clara connotacion metafisica para la explicacion de los
seres naturales y el sentido del universo. La uiunotg aqui planteada
es hacedora.

En la Republica, sin embargo, el concepto de pipnowg se
empobrece y se concibe en oposicion a la verdad o dhribeia:

;Estarias luego, continué, dispuesto a reconocer que hay una
divisién de lo visible con arreglo a lo verdadero y a lo falso,
de modo tal que la imagen es al modelo como lo opinable es
a lo cognoscible??

La imagen es semejanza péro la semejanza implica
desdoblamiento y pérdida ontoldgica.

En 510 d 4-8, disciplinas como la geometria, la aritmética, etc., se
sirven de las figuras visibles, a las que refieren sus razonamientos,
solo que no pensando en ellas mismas, sino en las otras figuras
perfectas a que las primeras se asemejan®... y “todas estas figuras
que moldean o dibujan, y que proyectan sombras o reflejan en el
agua sus imagenes, las tratan como si a su vez fuesen imagenes, en
su afan de llegar a ver aquéllas figuras absolutas que nadie puede ver
de otro modo que por el pensamiento’™.

En el mito de la caverna’' la vision del mundo se equipara con las
sombras — imagenes - en la caverna - realidad natural - y se
establece la imposibilidad humana de ver directamente la luz.

2¥ PLATON: Repiiblica, 510 a 8. México: UNAM 2000: dg 10 ogaotov medg 16
YVOOTSV, obte 16 dpotwdiy mEdg 6 @ oo,

29 guelvory QL LG TapaTa FOLRE.
30 Reptiblica. 510 ¢ 1 -4,
3! Reptiblica. 514 a - 517b.




NUEVOS SENTIDOS DE Ui OLG... 211

Dificultad que solo puede salvarse mediante la dialéctica pues la
falta de luz - inteligibilidad - hace que las sombras o imagenes se
confundan con la realidad:

(...) en el criterio de estas gentes, la realidad no puede ser
ninguna otra cosa sino las sombras de los objetos
fabricados32.

La imagen, trasladada de la eternidad al tiempo, deviene en
sombra; atada a la sensibilidad se relaciona paulatinamente con
limitacion humana:

Cuando uno de ellos fuera desatado, y forzado de repente a
ponerse de pie, a volver el cuello, a andar y levantar sus ojos
a la luz, y cuando al hacer esto sintiera dolor y no pudiera
por estar encandilado, contemplar aquellas cosas®® cuyas
sombras veia antes (...)*

La imagen adquiere caracter medial, remite siempre a otro.

Platén ata paulatinamente el significado de imagen a la
evanescencia de lo sensible, presenta la necesidad de entrar en
un mundo de objetos inteligibles, unica estabilidad del
conoctmiento pues esos objetos

son aquellos con que la razon toma contacto por si misma y’
por virtud de la dialéctica, tomando la hipétesis no por
principios sino por lo que en efecto son: hipétesis, es decir,
peldafios y trampolines que le permitan lanzarse hasta lo no
hipotético, hasta el principio de todo. Y, una vez que haya
tomado contacto con €l, ir4 aprehendiendo la razén, en su
camino inverso al descenso, todas las conclusiones, hasta la
ultima, que derivan de aquél principio, y ya sin recurrir en

32 Repuiblica. 515 c.
33 Antes aquellas cosas eran “iméagenes”, ahora son “‘sombras”.
34 Repuiblica. 515 ¢ — d.




212 ToéPICOS

absoluto a ninglin dato sensible, sino tan solo a las ideas en
si mismas, pasando de una a otra y terminando en ideas™>.

La nocién de representacion, atada a lo sensible en Platon, solo es
util como peldafio o trampolin, en la Republica imitar carece de
validez propia pues el valor del modelo esta en la inteligibilidad del
ser al que remite. La imitacion platonica, en consecuencia, se reduce
a una tarea del conocimiento.

En cambio en el Timeo el desarrollo del término pipnowg ha
seguido un sentido distinto al de la Repuiblica; nos parece que es el
concepto de piunog del Timeo el que contribuye al punto de partida
del concepto de la Poética®.

A reserva de continuar nuestra investigacion sobre las diferencias
de la plpnoig en Platon y Aristoteles, consideramos hoy que el
dialogo que mas se aleja del sentido de pipnowg de La Poética es La
Republica y que, en cambio quizas sea el Eutifron®” el que mas nos
aproxima al significado que influy6 en Aristoteles al redactar La
Poética. El Eutifron sostiene que la cuestion clave de las metaforas
consiste en volver a la funcion de las cosas. Ese nos parece el sentido
mas fuerte que domina la Poética, pues mas que enfatizar en la
representacion de modelos o paradigmas que evidentemente hay,
versa sobre la representacion de la funcion de la naturaleza. Se trata
de una analogia con la actividad hilemorfica vital, de la
manifestacion de acciones én el sentido aristotélico de mpaELg
Tehelo®®.

35 Republica. 51152 - 8.

36 Cfr. HALLIWELL: Aristotle’s Poetics. pp. 121-122. Halliwell sintetiza los avances
que hace Platon en EI Timeo respecto del término p{unoug en Leyes 668 b; 897 d-e.
En dicha obra establece una relacién entre arte y plunoig que no coincide con la del
Timeo, y'en Critias. 107 b-d, llega a afirmar que todo lo que decimos y hacemos es
plunolc, tesis ajena al espiritu posterior de Aristoteles.

37-Agradezco a Gabriela Carone el haberme sefialado la importancia de este dilogo.
38 Cfr. Aspg, V.: El Concepto de Técnica, Arte y Produccién en la Filosofia de
Aristételes. México: FCE 1994. Define la plunowc en la Poética como una analogia
con el modo de ser de la realidad natural: hilemorfismo fisico mimético. La
interpretacion del concepto aristotélico de mpdkic tehela en la Poética se ve en el




NUEVOS SENTIDOS DE Pliun0LG... 213

- Pero ,como probar al lector que Aristételes incluye un sentido
funcional o de uso en el término piunowgs que rebasa las
interpretaciones cognitivistas?

El sentido funcional o de uso en las artes lo elabora Aristételes en
Fisica® 11-2, 193 b 35-40, 194 a 1-6%,

En consecuencia, las artes que gobiernan la materia y que
tienen saber de ella son dos: el arte que usa el producto y el
arte que dirige su produccion. Es por eso que el arte de uso
es en un sentido directivo: pero se distingue del otro en que
conoce la forma mientras que el arte que es directivo tiene
que ver con la materia.

En Poética 1447 a 8, Aristoteles retoma el pasaje de la Fisica II-2,
194 b 9, con el desarrollo de la wipnowg. sefiala que una piunoig
puede hacerse por arte o por costumbre. Al hacer esta consideracion,
Aristételes toma la pipnoic en el sentido objetivo de pprjue. La
mipnoig da lugar a véxvn, disposicion (Svvopic) dianoética cuyo fin
esta separado del principio, mientras que la ovvnbeia carece de
intencionalidad humana y refiere al dinamismo natural. En cuanto
Téxvn la pipnog es directiva de la materia pero presupone el uso o
finalidad mimética para que la produccion pueda darse.

El concepto de pipnoig como “funcién” es introducido en la
Poética cuando en el capitulo IV se consideran las dos causas de la

mito. Ese es el alma de la tragedia y su finalidad. En fin, en este caso, no se entiende
como négag Sino como téhog, pues Aristoteles sentencia que las acciones del mito
tragico manifiestan felicidad o intelicidad, no cualidades ni pareceres.

% Fisica. Tomo la edicion de Jonathan BARNES: The complete works of Aristotle.
V. 1, New Jersey: Princeton university press 1984. La traduccion es mia. Agradezco
a José Alberto Ross la referencia de este pasaje.

40 E] término “‘uso” signitica el acto o el modo de adoptar medios, instrumentos o
utensilios, en cambio, el término “funcion” significa fundamentalmente dos cosas:
operacién —Fgyov- y perfeccionamiento: cardcter finalista, realizador. Este es el
sentido que enfatizamos en nuestra investigacion segin el criterio de Afer., IX-],
1050 a 21: *“la funcién es el fin y el acto es la funcién”, pero al tratar de artefactos,
incluimos el término “uso”™ segin la analogia. Agradezco a José Alberto Ross la
referencia a este pasaje de la Metafisica.



214 TorPICOS

poesia: la pipnotg y la armonia y el ritmo. Para Aristoteles las causas
son connaturales; al poner el principio de la poesia en una cuestion
de dvowc, Aristoteles esta vitalizando el quehacer del poeta desde el
punto de partida, hasta el modo en’que se desarrolla, y, por ultimo,
en el fin que se persigue. Se trata de la representacion de acciones
vitales con caracteristicas especificas.

Aristdteles considera ambas causas connaturales al ser humano, es
decir, su argymento es de ¢voLc.

De esta piunowc, el Estagirita aporta cinco argumentos; hemos
reducido cada uno de ellos a un solo enunciado:

1. Es connatural, el hombre esta inclinado a ella.

2. Asi es como el hombre aprende sus primeros conocimientos.
3. El hombre es todavia mas imitador que los otros animales.
4. La piunowg produce placer.

5. Toda piunoig artistica va acompanada de armonia y ritmo, a la
vez o por separado.

Pero las condiciones aqui enumeradas de la pipnoig se refieren al
concepto en cuanto facultad o capacidad -ddvauug- ; en cambio,
desde la perspectiva de su acto, cabe preguntamos cual es el fin de la
uiunotg.  Es, en esta segunda dimension, en que sostenemos que la
uiunoug tiene por objeto la funcion de la naturaleza; esta dimension
es extracognitiva, pues no mira objetos, reproduce funciones.

a) Tragedia e hilemorfismo aristotélico: la -p,ipfr](ng como
funcion. :

Profundicemos un poco en la nocion de “funcién” en la piproig
poética para demostrar que el concepto rebasa en Aristoteles las
categorias cognitivas. g




NUEVOS SENTIDOS DE L{UNOLG... 215

Es indispensable sefialar que, aunque el capitulo 4 relaciona la
wipnowg con el conocimiento, no los identifica; la pipnowg es
capacidad que dispone y da lugar a un conocimiento, surge de la
improvisacion y esta muy ligada a la experiencia.

Aristoteles aproxima el concepto, a partir del capitulo 4, al
funcionamiento de los seres vivos. La analogia que establece la
Poética entre la tragedia y el organismo vivo le permiten dividirla en
partes constitutivas*; a la vez permiten que el mito sea el -alma o
acto perfecto, fin de la tragedia, aquello por lo que se hace y ordena
todo lo demas. El Estagirita concluye que “los actos y la trama son el
fin de la tragedia, y el fin es lo supremo de todo™2  El
funcionalismo mimético se establece por la correspondencia con el
dinamismo y la teleologia natural.

En la Poética el criterio fundamental de la ptunowg es el de accion
y uso, prueba de ello es la definicion del mito como accion
inmanente: literalmente la Poética define al mito como “el principio
mismo y como el alma de la tragedia™, el mito es representacion de
una accion no mediante relato sino mediante actividad de los
personajes. Estas especificaciones de la tragedia la ubican en
proximidad analdgica con el hilemorfismo natural. El principio que
regula la estructura de lo tragico es el de mpaypdtwv; la pipnolg es
de una accion entera y perfecta que ha de tener magnitud y orden
tales que resulte la tragedia bella a la manera de cuerpos y
animales*.

Aristételes otorga a la accion tragica un limite natural: “el de
mayor amplitud es el mas bello, mientras la trama o intriga resulte
visible en conjunto™.

41 Cfr. Poét, 1450 a 8 - 14.

42 Poét., 1450 a 20 - 23.

43« Aoy pév oBv naw olov Yoy O pvbog thg Toaywdlao, devtegpov 8¢ Td He.”
1450 a 40. En la tragedia la materia es la accién y la forma el mito, pues ¢l mito es
la composicion de la accion. Poét., 6, 1450 a 3.

4 Cfr. Poét., 1450 b 35 - 40.

45 poét., 1451 a1 - 6.



216 TérICOS

Este limite preciso en la amplitud permite que en la tragedia
“puedan trocarse una serie de acontecimientos, ordenados por
verosimilitud o necesidad, de prospera en adversa o de adversa en
prospera fortuna™é sin que por ello se pierda la unidad intrinseca del
relato.

Otro punto en el que vemos la analogia aristotélica entre el
hilemorfismo natural y la actividad tragica es respecto del arte del
poeta?’:-nuestro autor considera a Homero el mas apto para dar
unidad al mito y considera que la eficacia homérica se puede obtener
por arte (téxvn) o naturalmente (por ¢yvoig).

Sin embargo, lo que en Homero le parece mas excelso es haber
introducido el drama (wodttelv) o accion en la tragedia; ello prueba
desde el capitulo 3, 1448 a 19 que la eficacia de la accion es el
criterio-eje que hila todo el tratado. La accion representada
directamente en la tragedia es principio y fin de la fabula (uvBog)
porque la imagen o vision surgen de la manera de representar.
Aristoteles sostiene la necesidad de que el poeta traslade la accion
representada a los personajes; ello opera una extension visual al
auditorio pues mete a los personajes (mpdttovrag) en eficacia
logrando que manifiesten las acciones directamente. Gracias a ello
basta con que se lea la tragedia para que se produzca la xdfagoig
pues los personajes encarnan las acciones y meten en escena al lector
sin necesidad del espectaculo.

Arnstételes ata dos principios fundamentales para la comprension
del concepto de pipnoig en la Poética:

a) La correspondencia entre la accién tragica o drama y el
hilemorfismo natural, correspondencia que establece la
nociéon de universal y necesario en la Poéfica como la
relacion organica de cada una de las partes de la tragedia con
la totalidad.

% Poét., 1451210 - 15.
47 Cfr. Poét,, 1451a 16 - 22.




NUEVOS SENTIDOS DE R{ANOLG... 217

b) La nocién de funciéon - Egyov - y uso como criterio
definitivo de la piunowg poética. Ademas aporta autonomia
artistica al concepto pues la funcién poética es para
entretenimiento y placer, no para lo util y necesario de la
vida. :

Esta pertinencia de la interpretacion funcionalista de la piunow
poética radica en que el funcionamiento considera a los procesos y
estados mentales definiendo los términos por la relacion causal
inmanente, y los comportamientos manifestados exteriormente por la
relacion con otros estados mentales*®.Pues en los seres naturales la
forma es inseparable de la materia®® y las caracteristicas de los seres
se explican desde sus actividades y funciones. Aristdteles considera
que llegar a conocer algo es llegar a la causa primera ¢ inmediata; la
causa en el conocer es la esencia y es susceptible de definicion. En
Aristételes las definiciones se dan siempre en términos de funcion,
pues conocer una cosa es saber como funciona por su forma®. Por
eso la representacion artistica en la Poéfica es funcional y considera
al poeta tragico un organizador de acciones humanas, tales que
cobran sentido en razén de su finalidad. Pero la sola funcionalidad
rebasa la dimension estatica del género y la diferencia y ha de
explicar al ser de modo descriptivo. Cuando Aristételes analoga la
tragedia a un organismo vivo lo hace porque la piunowg es la
capacidad de representar la funcion de los objetos imitados; en el
caso de las acciones omovdaiag, objeto de la representacion tragica,
el poeta representa la funcion de esas acciones. Por eso, los
caracteres se subordinan a la accién® y la accién produce tipos o
modelos de conducta porque tales sucesos acontecen a tales
personajes, que funcionan con sus decisiones y conductas de una
determinada manera.

8 Cfr. CoHeN, S.: “Hylomorphism and functionalism” en Essays on Aristotles De
Anima. Clarendon, Oxford, 1992. p. 58. Es decir, se representan procesos no
esencias o modelos.

4 Cfr. Del Alma., 403 b 3-18.

SO El ejemplo clave de Aristoteles que explica esto es que se conoce al ojo no por lo
que esta hecho sino para lo que funciona.

SICfr. Poét, 2 1448 a 1., 34-35; 5, 1450a 15.




218 TOPICOS

Para penetrar mas sobre la esencia del término pipnowg de la
Poética que, como hemos visto, significa accion (modrtelv)?,
conviene mencionar ¢l pasaje 1340 a 18 de Politica VIII en el que
Aristételes clasifica las distintas especies musicales pues —aunque
nuestro interés se centra en la tragedia — el pasaje relaciona el
término pipnowg con el de semejanza o similitud, concepto que
acompafia toda piunowg artistica. En dicho pasaje el Estagirita divide
la misica en representaciones: éticas (EBuxat), practicas (oo Tixdi)
y poseidas (¢vBovowaotixkdi), y otorga a la piunowg el status de
semejanza (Obpolwpa) pues ella asemeja estados interiores del
hombre. En 1340 a 11 llega incluso a decir que “la musica es
armonia y que el alma es cierta armonia”, la armonia estriba en la
connaturalizad entre el alma, principio inmanente, y la funcién
teleologica de las acciones representadas. La similitud (Spoiog)
parece ser la explicacion ltima de la connaturalidad de la piunowg y
del placer especifico de lo poético, aunque, en el fondo, el criterio
ultimo es de ¢vowg pues para Aristoteles el arte poctico es propio de
los bien nacidos o de los locos; los primeros por su capacidad
multiforme, los segundos por su potencia de éxtasis’*.En ambos
casos la operatividad es lo que permea el sentido de piunoig, pero
opera por semejanzas. En el arte poético la semejanza es ficcion que
instaura un género artificial en la causacion mimética.

Pero ahora, si es que la pipnoig rebasa las condiciones cognitivas
al representar, conviene detenernos en el significado que da
Anstoteles al término semejanza. En Mertafisica X, 1055 b 20,
incluye el concepto de duoldtnTog para sefialar que la semejanza y la
desemejanza (dbpoldtnrog - Gvopoldtng) son contrarios aunque se
caracteriza la desemejanza como privacion y se dice que la
semejanza no tiene intermedio (como tampoco el nimero - o es par o
impar-).

52 E] sentido de la wptowc en la tragedia es funcional (¥gyov), su significado es
accion (rodrréay).

53 En frase precisa de Garcia Bacca, En ARISTOTELES: Poética. México: UNAM,
2000.




NUEVOS SENTIDOS DE UILNOLG... 219

Aristoteles dice que el término es homénimo como “abierto, sin
significado, genérico en el sentido de indeterminado que se opone a
®xotvév — comun — que significa una misma clase”**. El término
“semejante”, en cambio, incluye a la forma; pero la forma de la
semejanza excluye al individuo particular.

Aristoteles explica la peculiar manera en que €l entiende la
homonimia o semejanza’:

Se llama medicinal el razonamiento y al bisturi; al primero
porque procede de la ciencia médica, al segundo por ser util
a ésta”™$, Considera que “de la misma manera esto se aplica
a lo sano: a esto porque indica la salud, y a lo de mas alla
porque la produce”.

Estas sentencias prueban que para Aristoteles la semejanza es
prioritariamente diferenciacion entitativa.

La operatividgd del concepto fue desde ¢l inicio de la poesia pues
ella “hubo de desarrollarse hasta encontrar su perfeccion™’. Una vez
encontrada su perfeccion, el arte poético obtuvo un placer especifico
distinto al del mundo natural. Prueba de que su placer especifico no
sOlo resulta del conocimiento, en que nos agrada contemplar
semejanzas entre la representacion y el modelo previo “como cuando
decimos este es aquél™® sino que también encontramos placer por el
color o por otra causa de ese estilo’®, como la maestria en la
ejecucion o en las figuras representadas.

Citamos los términos y pasajes que nos parecen mas. relevantes
respecto a la interpretacion de la pipnoig en la Poética en su vertiente
funcional, extracognitiva:

54 Met., X1-3, 1060 b 31-40; 1061 a 1-10. La interpretacion de Met., V-9, 1018 a 15-
20 es contraria a lo que sostenemos aqui.

35 Es decir, la analogia de un concepto.

36 Met., X1-3, 1061 a 3-7.

37 Poét., 1449 a 15. '

58 Poét., 1448 b 20.

9 Cfr. Poét.,, 1448 b20-23.




220 TOPICOS

1. El pasaje 1452 a 1-9 en que se involucra el término 70
Bavpaotov:® habiamos dicho al inicio de este trabajo que la
definicion de la piunoig tragica culmina hasta el capitulo 9,
en dicho pasaje Aristoteles sentencia que

La reproduccion imitativa no lo es tan sélo de accion
completa sino de lo tremebundo y de lo miserando, y
tremebundo y miserando no lo son superlativamente cuando
sobrevienen de manera inesperada, mas que cuando por
mutua conexion — que las cosas que de esta manera suceden
causan mayor maravilla que si sucedieran natural o
casualmente, que aun las cosas que por casualidad pasan nos
parecen tanto mas sorprendente cuanto mas a posta parezcan
suceder (...)%

La primera parte del argumento aporta una diferencia especifica a
la definicién pues introduce el término Bavpactov como el recurso
que permite que se produzca la xdBagolg de temor y compasion. El
argumento es psicoldgico: lo inesperado, lo asombroso se logra
concatenando causalmente los hechos de tal manera que no se espere
el vuelco. Aristoteles considera que si se presentan los eventos de
modo fortuito, estos no asombran tanto. Se trata de trabajar siempre
con cuestiones verosimiles®? pues es mejor en la tragedia el
imposible que convence que el posible que no es-creible, se trata de
hacer verosimiles hechos concatenados para después revelar lo
contrario. En la segunda parte del argumento se establece la funcion
de la representacion tragica, producir representaciones especificas:
nabepdrov xdboQoLv.

El asombro que esto produce no puede identificarse con el
asombro de Metafisica 1 — 2, 982 b 12-20 que da lugar a la

60 Cfr. Poét., 1452a1-9.

61 Poét.,, 1452a1-5.

62 Cfr. Poét., 1454 a 32 - 35.

63 He desarrollado el tema de lo 8ovpaotév en mi articulo "Lo maravilloso - o
thaumaston — un concepto olvidado de La Poética.” Signos, UAM, México, 2002.




NUEVOS SENTIDOS DE pL{pnoLg... 221

filosofia, pues el filésofo se admira al conocer algo y esto lo empuja
a buscar la causa de lo conocido.

En cambio, el filémito en la representacion tragico-poética trabaja
concatenando causalmente eventos para que, trastocados, produzcan
asombro cuando no se ve la explicaciéon racional*. El poeta
maravilla porque va precisamente contra la causalidad naturals® pero
esto lo logra no dejando nada fortuito en los eventos. El asombro del
filémito no empuja a buscar la causa sino a producir un entramado
de maravillas.

2. El pasaje 1453 a 8-16 que involucra el término duagtia:
Aristoteles considera que los vuelcos y cambios de fortuna
deben de ir contra la logica natural pues eso es lo que
especifica al héroe de la piunow - tragica: debe ser un
personaje intermedio en cuanto al vicio y la virtud, es decir,
que el drama que le acontezca no sea moral sino por yerro o
falibilidad. El modo en que debe interpretarse este pasaje es
en orden a la xd6agolg; se trata de mostrar un tipo de
personaje que caiga en desgracia por una accién que realiza
pero de la que no tiene plena responsabilidad ética. La
Guoptia es recurso para producir ciertas emociones en el
auditorio y no debe interpretarse desde un punto de vista
intel€ctual ~ como error de juicio - ni moral — como falta
viciosa -. Sin embargo, es verosimil pues le ocurre a cierto
tipo de personajes pues las palabras y obras ponen de
manifiesto un cierto estilo de decision®.

64 Por eso Aristoteles otorga mayor intensidad al asombro en la epopeya porque en
ella no aparece ni se manifiesta la causa: Cfr. Poét,, 1460 a 11 - 18.

5 En la piuoig trdgica se revelan sucesos que parecen tener una causalidad
extrinseca o meta-racional al modo en que se concatenaron los eventos.

S Cfr. Poét, 1454 a 33 - 35. En el yerro se es principio de la accién pero se ignora
la circunstancia particular, por ejemplo, cuando Merope cambia a su hijo por el
enemigo. Esta falta produce perdon y piedad segiin Aristoteles en EN., I1I-1, 1109 b
32. Por eso Aristételes pone el éxito del tragico en la fortuna o infortuna (ebruxia)
sin recurrir a elementos religiosos ni magicos. Se trata simplemente de mostrar que
hay eventos que rebasan el control racional de las acciones.




222

To6PICOS

3. El pasaje 1449 b 25 que sefiala el fidvopéve Adyw o

lenguaje realzado, sazonado. El pasaje dice: “La tragedia es
la representacion de una accion noble llevada a justo término
en deleitoso lenguaje”. Separa el lenguaje de su
manifestacién natural pues le exige que tenga su placer
propio oixrfia fdovry. Se trata de un tipo de lenguaje que se
ordena mas al deleite que a los contenidos esenciales. Por
eso dice Aristoteles que “no por haber sucedido dejan de ser
las cosas verosimiles o posibles”s” y que todos al relatar un
suceso le afiadimos inventiva porque es mas deleitoso y
agradable a los que escuchan. Este principio lingiistico se
aproxima a una categoria estética.

4. Los pasajes 1459 a 18-21 y 1462 b que¢ incluyen el
término f)dov1): la piunow; deviene en cierta TéXVN, Su
actividad produce placer. Esta vertiente es la que cambia
radicalmente su sentido. El placer correspondiente a la.
actividad artistica — placer que le es propio — es la tarea del
poeta. El eje radica en una causacion afectiva especifica
distinta a la de otras artes. El placer propio de esta actividad
representativa resulta por dos afecciones especificas:
compasion y temor.

b) La pipunoig da lugar a un razonamiento productor.

Ciertamente nada de lo hasta aqui expresado lo puede lograr el
poeta sin la actividad racional. La tarea del arte es un asunto
prioritariamente gnoseologico. Aristoteles dice que nada que sea
intrinseco a este arte puede considerarse fortuito e irracional. El
criterio es de coherencia intrinseca en la accion, y para ello debe
componerse y estructurarse la trama. El procedimiento es éste: la
capacidad mimética dispone a un conocimiento; éste deviene en

produccion.

67 pgét., 1451 b 30.




NUEVOS SENTIDOS DE WUNOLG... 223

¢ Como probar esta secuencia de que la pipnoig en la Poética tiene
un sentido extra-cognitivo? Quienes han sorteado esta paradoja se
han apegado a la nocion de semejanza y verosimilitud interpretando
la tarea mimética como esquematizacion representada o simulacion.
De esta manera le otorgan estatuto artistico sin escapar a la tarea
racional de coherencia interna que propone Aristételes. Pero el
concepto sigue atado a un asunto exclusivo del conocimiento y
deambulan entre * interpretaciones morales o francamente
intelectualistas pues la semejanza indica siempre la prioridad del
modelo.

Nuestra propuesta es que Aristoteles concibe la pipnolg como
capacidad hacedora. Ello da lugar a un tipo de razonamiento practico
que trasciende el conocimiento porque la conclusién es un
movimiento. De esta manera la pipunoig es racional pero rebasa las
condiciones intelectuales.

Aristoteles estudia el razonamiento productor en tratados muy

diversos: En Metafisica VII - 7, 1032 b 6 — 9 formula la medalidad
del silogismo productor en ocasion de la salud. Sostiene que:

a partir del arte se generan aquellas cosas cuya especie esta
en el alma (...) como la salud es el concepto que estd en el
alma, y la ciencia: y se produce lo sano habiendo pensado
asi:

Puesto que la salud es esto necesariamente para que algo esté
sano, tendra que haber esto, por ejemplo, equilibrio; y para
que haya esto, calor; y asi seguira pensando hasta llegar a
aquello que el puede finalmente producir®,

Esta modalidad de razonamiento practico supone ¢l transito entre
el conocimiento y la produccion. La produccion es movimiento y ha
suspendido la deliberacion. Dice Aristoteles:

68 Mer,, VII-7,1032b 1 - 10.




224 ToéPICOS

A partir de aqui, el movimiento tendente a la salud se llama
produccion®.

Ello implica que, en cierto modo, “la salud se genera de la salud, y
la casa de una casa’. Es decir, a partir del arte se generan aquellas
cosas que estan en el alma”. Recordemos que-en Politica VIII habia
manifestado que el alma es cierta armonia y que por eso el arte
establecia semejanzas por piunowg, porque la musica es también
armonia y, entonces, por analogia, se hacen una. Pero de acuerdo a
Metafisica VII-7, la semejanza no es un desdoblamiento sino que
implica produccidn, sentido acorde con Metafisica X, 1061 a 13.

En Metafisica 1032 b, Aristoteles distingue entre artes con materia
y sin ella. Unas las llama pensamiento y a las otras produccion. Las
que proceden del principio y de la especie, pensamiento, y la que
arranca del final del pensamiento, produccion’.

El pasaje avanza distinguiendo entre el razonamiento practico de
las ciencias fisicas (opuesto al silogismo especulativo cuyo
paradigma es la ciencia matematica de Analiticos Posteriores)™ y el
de las artes. ‘

Otorga dos modalidades de silogismo practico para las artes — tarea
que aqui nos ocupa—:

o Las artes cuya especie esta en el alma: pone el ejemplo de
la medicina que ha de conocer la salud para poder
producirla.

69 Mer., VII-7, 1032 b 10 — 12. Es menester recordar que este desarrollo se separa
tajantemente de la Poética en opinién de muchos intérpretes. Para nosotros, la
nofnoig es un tema obvio de la Poética. Cfr. 1447 a 10; 1448 b 23-24; 1449 a 23,
1451 b 10; 1458 a 20, 1459 a 37, 1461 b 10-11.

0 Met., VII-7, 1032 b 13.

T Cfr. Met., VII-7, 1032229 - 35.

T2Cfr. Met., VII-7,1032 b 15 - 17.

3 Cfr. An. Post., 1I-11, 94 a 20 — 35 a 95 a 3 - 9. El tema lo desarrollé en: “La
demostracion por la causa final y argumentaciones analogicas en la Poética de
Aristételes.” Congreso Iberoamericano de Filosofia. Puebla, 2000.




NUEVOS SENTIDOS DE UM OLG... 225

o Las artes que surgen espontineamente, proceden de
aquello que es principio de su operacion (para el que opera
a partir de un arte). Recordemos que la tragedia surgié de
la improvisacion: cita el ejemplo de la construccion de una
casa, “(...) de la casa que la produce a partir de las
piedras”, pues es evidente que en las generaciones siempre
pre-existe una parte “‘y que la materia, en efecto, es tal
parte”™. "

Esta modalidad del razonamiento 'se caracteriza por concluir en
una produccién. Deciamos al inicio que la plunoig es capacidad
hacedora: en cuanto a la dvvopg que surge de ella es Téxvn, un
conocimiento que surge espontaneamente y al final encuentra su
ovola o perfeccién. Semejante conocimiento puede denominarse
simulacién como correspondencia con el hilemorfismo natural.

Dijimos también que la pipnoig en Platon esta atada esencialmente
a un modelo, y que en Aristoteles, en cambio, hay prioridad de la
vision sobre los tipos y modelos representados. Pues la vertiente
cognoscitiva de la pipnoig consiste no solo en asemejar la funcion
de la tragedia a un-organiSmo vivo natural, sino en producir
especificas afecciones. Dijimos también que la piunoig rebasa las
condiciones  del conocimiento, culmina en una producciéon que
produce placer por esas emociones.

Hay un término en la Poética que se dice, como de paso en la
definicion de tragedia, pero que nos parece clave en la interpretacion
de la pipnowg, y es el de mepaivovoa’™. Podriamos traducirlo por
concepto de “atravesado”. Aristoteles sentencia en esa definicion que
debe haber algo atravesado o que sea medio a lo largo de la
estructuracion. Pero ;cual es el medio entre lo racional y la
causacion psicologica, animica, del acto tragico?

" Met., VII-7, 1032 b25 - 35.

5 En ocasion de la definicion de la tragedia, Poét., 6, 1449 b, 27. Sosvtav xai ob -
o' dmayyehlag, O EMfov xal ¢dPov megalvovoa tiv TGV ToloUTOV maBnudtov
®dBagotv




226 ToPICOS

La tragedia versa sobre posibilidades y contingentes, ello es lo que
permite la maleabilidad de lo verosimil desde la perspectiva del
conocimiento, a la vez, instaura un mundo de ficcion y de causacion
artificial. Para manifestar estas dos esferas con que trabaja el poeta el
recurso a la explicacién por el razonamiento poético-productor es
unico pues gesta verdades y mundos con necesidad hipotética’.

El razonamiento que culmina en produccion tiene un paralelismo
formal con el razonamiento deductivo pero materialmente se opone
al deductivo porque el término medio no es una esencia: su hilazon o
mepaivovoa tiene caracter de necesidad pero en el sentido de causa
material segun los modelos de Analiticos Posteriores 11-11 en que se
condiciona la necesidad de algo a partir de algo: es decir, funciona
con necesidad hipotética.

La necesidad hipotética de la realidad poética instaura una logica
autbnoma distinta de la del curso natural. En el capitulo 25
Aristoteles sostiene que la tragedia representa las cosas como son,

como parece que son, o como deberian de ser. Con ello prueba que la
correccion poética es diferente a las otras ciencias. Aristoteles
justifica cualquier falta poética siempre y cuando no sean de la
representacion, considera accidentales — owpeBexdg — errores en los
contenidos, los modos y las figuras. La dimension extra-logica de lo
poético se debe a que el Estagirita prefiere el imposible que
convence y el irracional verosimil”. Excusa los absurdos del
contenido de las metaforas pues de ellas importa el sentido y la
funciodn, no el significado literal™,

Ello prueba el replanteamiento que hace la Poética del concepto
de pipnowg en la filosofia griega.

6 De acuerdo a Met., V-5, 1015 a 23 ~25,1015b 12.
T Cfr. Poét., 25,1461 b 9.
8 Ctr. Poét, 25,1461 a 16.




NUEVOS SENTIDOS DE UWIRNOLG... 227

Para Aristételes es un error accidental — owiBeBendg — si el artista
no representa de modo fidedigno al modelo: ha separado la pipnog
del conocer y del modelo™.

La clave de esta consideracion no esta exclusivamente en un
criterio retorico de persuasion en el que sea creible lo imposible, sino
en algo Bcdvpalelv: en que se logre sorprender agradablemente® pues
vale el imposible siempre y cuando siga los fines de la poesia.

La poesia tiene su propia coherencia y legalidad. Aristoteles solo
rechaza o considera faltas poéticas que van contra la piunowg: xava
tev TEXVNVE! pues estas son Guwuntoig?.

Con ello se rebasa la perspectiva del conocimiento en La Poética:
se comienza por poner el principio de solucién a los errores poéticos
mas en la persuasion (mBovév) que en el imposible (&dvvatov), lo
irracional (cdhoyov) y las contradicciones (brevaviio) pero se pone
como ultimo recurso la sorpresa (BovpdGewv), y el concepto de
exnmhenTindg, perplejidad o suspension del orden. Con ello, se ha
instaurado una légica distinta a la del acaecer natural. Resta solo una
analogia entre lo natural y lo mimético.

c) La ¢avracia: conexion entre lo natural y lo racional
mimético

Nos proponemos rastrear ahora la conexion entre teologia natural y
racional en. Aristételes para comprender mejor la analogia entre
tragedia e hilemorfismo natural mediante el razonamiento que
deviene en produccion.

Un texto que aporta luces en la modalidad de este razonamiento es
el Del Movimiento de los Animales®. Pero no solo conviene acudir a

9 Cfr. Poét., 25, 1460 b 31.

80 Cfr. Poét., 24, 1460 a 27.

81 Cfr. Poét., 25, 1460 b 12-21.

82 Unica ocasion en que utiliza este término. Poér. 25, 1460 b 32.




228 ToérICOS

las obras naturalistas; en especial las Eticas y los Analiticos
contribuyen a esta soluciéon®.

Aristoteles prueba en Etica Nicomaquea 1097 b 25 'que el bien del
hombre esta en su funcidn, dice:

Porque para el tocador de flauta, el escultor, cualquier
artista, y, en general, para todas las cosas que tienen una
funcién o actividad, el bien y lo ‘bueno’ se piensa que
residen en la funcion, y lo mismo parece ser para el hombre,
si tiene una funcion.

Dijimos que para el Estagirita, conocer plenamente un objeto es
adentrarse en su funcion.

La funcién de la vida propia del ser humano es su racionalidad.
Pero la racionalidad humana no esta separada. Aristoteles tiene una
vision inclusiva de la razén pues la buena vida incluye una minima
clase de bienes exteriores, del cuerpo y del alma.

La inclusion se debe a la peculiar caracterizacion de la vida como
sistema que se mantiene a si mismo “la vida en cuanto vida es la
autonutricion del cuerpo, de tal modo que la comida es esencial, no
accidental, en relacion con el vivir™ss,

La autonutricién y la generacion son la primera capacidad del
alma, la primera virtud que pertenece a todo lo que tiene vida; en
cambio el conocimiento, en cuanto conocimiento es la funcién
propia del hombre. El Estagirita relaciona conocimiento y teleologia

8 Cfr. MA., 701 a 1 - 8, 10 — 13, 22 - 23, 24 - 25, 33 - 34. Vertiente ya
desarrollada por el estudio de NussBauM, M.: Aristotle’s De Motu Animalium.
Princeton Univ. Press 1976, en especial pp 74 — 85, contribuyeron para desarrollar
lo que aqui se esboza como conexién posible entre o — teleologia — y
razonamiento productor.

84 La conexion entre la explicacién teleolégica y piunoic y téxvy en Aristételes se
puede rastrear en: Fisica. 11-9, 200 a 15; EN. 1151 a 16 — 17; EE. 1I-11, 1227 b 28;
EN.1112b15;MA. 701 a 7 - 34.

85DeAn.412b9—11y416b9—11. .



NUEVOS SENTIDOS DE ulunoig... 229

en el ser humano: el conocimiento es lo especifico del hombre, pero
en cuanto .vivo, el hombre funciona finalizado por su forma o
principio. El criterio teleologico aristotélico se formaliza asi®:

(TR 9,

. e “Xx” ocurre porque ocurre “y”; o dicho de otra manera

K0

e la funcion de “x” es “y

La defensa de este proceso es contra el reduccionismo atomista
que refuta desde:

La defensa de las explicaciones en el nivel formal-funcional
y desde la perspectiva de que la vida de los seres es
esencialmente la de sistemas organicos que se
automantienen.

Lo expresa de la siguiente manera:
e El hace “x” porque “y”. Es decir, “todo animal se mueve
gracias a algo.”
o “y”es el fin y esto ocurre tanto en las tendencias naturales
de los animales y como componente de aquellos que
tienen /dgoi.

¢ 0%

o En estos tltimos, en los seres que tienen ldgoi, “y” es el
objeto de deseo?’.

o . Pues el deseo “y” es el primer motor del animal que tiene
légoi. '

Esta conexion entre teleologia natural y racional en el ser humano
la establece el Estagirita en De An., I1I-9-11, donde sostiene que el

% El modo argumentativo que seguimos aqui es de NussBauM, M.: “Teleologia e
Intencionalidad”, Ensayo 1. Sobre el movimiento de los animales. Op. Cit. p. 81 -
85. )

87 Cfr. De An. 433 a 15.



230 TorPICOS

deseo y la teleologia del movimiento comienzan en la fantasia. La
percepcidn explica la intencionalidad animal pues la fantasia del
objeto es lo que da razon de sus'movimientos y tendencias®®.

Arnistoteles concluye que el alma se define por el automovimiento
y la actividad de inteligir y pensar; estos ultimos con gran afinidad
con la percepcion sensible®,

Intelecto y percepcion son analogos aunque lo que es afirmacién y
negacion en el primero se manifiesta como placer (tendencia) o dolor
(huida) en el segundo®. La interrelacion de ellos da lugar a una
funcién racional finalizada que Aristoteles llama conocimiento
practico:

“en vez de sensaciones, ¢l alma discursiva utiliza imagenes.
Y cuando afirma o niega (de lo imaginado) que es bueno o
malo, huye de ello o lo persigue. He ahi ¢c6mo el alma jamas
intelige sin el concurso de una imagen™!.

El argumento pone como principio del racionamiento practico a la
imagen. El movimiento se produce una vez que la inteligencia ha
vuelto sobre ella. La relevancia de III - 7 en relacién con el
conocimiento poético o uipnaig es crucial. Aristoteles explica su
funcionamiento: '

La facultad intelectiva intelige, por tanto, las formas en las
imagenes. Y asi como en las sensaciones aparece delimitado
lo que ha de ser perseguido o evitado, también se pone en
movimiento cuando, al margen de la sensacion, se vuelve a
las imagenes®.

88 Cierta percepcion y en ciertos animales, habia que precisar esto segun la
interpretacion de De An. 418 a — 425 b. Cfr. “Intentionality and Physiological
proceses” de SoraBII, R.: Essays on Aristotle’s De Anima. Clarendon Paperbacks,
Oxford University Press 1999.

8 Cfr. De An. 427 a 18 - 20.

P Cfr. De An. 431a 8- 14,

91 De An. 431a14-16.

2De4n. 431b4-38.



NUEVOS SENTIDOS DE WINOLG... 231

Argumento que prueba que la fantasia no es constructiva en
Aristoteles (en el sentido esteticista del término) pero que si- es
principio del movimiento y produccién. Este modo de razonamiento
se caracteriza porque concluye con una accién y movimiento:

por ejemplo, cuando uno percibe que la antorcha es fuego, y
viendo que se mueve reconoce por medio del sentido comun
que se trata de un enemigo®.

La percepcion e imagen son principio del movimiento, lo demas es
produccion pues el razonamiento practico se ata al tiempo y
contingencias:

delibera comparando el futuro con el presente, como si
estuviera viéndolo con ayuda de las imagenes o conceptos
que estan en el alma.

La paulatina semejanza entre la imagen y el fin es lo que especifica
la conclusion operativa, generadora. La accién es conclusion en
Aristoteles; la precede la declaracion de que “lo que esta ahi es
placentero o doloroso, al punto que el intelecto lo busca o huye de
ello: siempre es asi tratandose de la acciéon”.

Esta explicacién nos permite comprender la funcién mimética.
Aristoteles considera que este tipo de razonamientos suponen
abstracciones similares a las de la naturaleza pues incluyen la
materia: “inteligen del mismo modo que lo chato” pues no separan
la concavidad de la camne al modo de los objetos matematicos que
razonan separando la materia y el tiempo®.

% DeAn. 431b10-12.

% De An. 431 b 13 - 15. Cfr. FReDE, D.: The cognitive role of phantasia in
Aristotle. Oxford 1992. p. 278. Dice: aunque Aristételes privilegia como fantasia “lo
que aparece”, incluye un sentido activo de fantasia con el término eldwomolotvteg
(Del Alma. 427 b 18 -20), el sentido del pasaje 428 a 2: xata petadopav es el de
capacidad en Aristoteles o ¢pavraonxév. Frede remite a NussBaum (1978), 221-69;
ScHOFIELD (1979);, WaTsoN (1982), MoDRrAK (1986-1987).

% Cfr. De An. 431b 15 -20.




232 , . Toéricos -

La explicacion del razonamiento practico del Tratado del Alma
conecta con la accion humana de las dos Eticas. En EE., 1227 b 20 -
28 se mantiene .el criterio teleologico-funcional de la accién y se
presenta la aporia sobre los medios y su relacion al fin; las opciones
son:

Es posible apuntar a un fin recto y errar en los medios
conducentes al fin.

Es posible errar. en el fin y acertar en los medios
conducentes a él.-

3. Es posible no acertar en ambas cosas.

Aristoteles se pregunta qué es lo siepaivovoa del proceso®. (Es la
virtud la que determina el fin, o los medios conducentes al fin?

Responde que esta Goetrj es principio, punto de partida del fin
“dado que el fin no resulta de un silogismo ni de un razonamiento,
sino. que debe ser asumido como principio™’

He aqui, nuevamente la explicacién de un razonamiento practico
en el que la imagen €ixdv es principio, punto de partida de la
¢avtooia para la deliberacion:

“El médico, en efecto, no se pone a considerar si el paciente
ha de sanar,o0 no, sino si ha de caminar o no, como tampoco.
el gimnasta considera si su discipulo ha de estar o no en
buena forma, sino si ha de ejercitarse o no en la lucha, y, de
manera semejante, ninguna otra disciplina delibera acerca
del fin.”

9 [Megalvovoa; nuevamente el concepto de atravesado de Poética 6 en la definicion
de tragedia. Cfr. EE., IX, 1227 b 24.
- 9TEE. 1X, 1227b23 - 27.




NUEVOS SENTIDOS DE UUNOLG... 233

Para Aristételes en las ciencias practicas — explicacion ultima de la
nipnows en La Poética - el fin es principio e hlpote51s la clave es su
produccion.

“El fin es el principio del conocimiento de pensamiento,
mientras que la conclusion del pensamiento es el principio
de la accién”

Ello distingue radicalmente el concepto de piunoig en Platén y
Aristételes, pues en Platon:

1. La Republica sostenia que la dialéctica era superar el
conocimiento sensible hipotético y conjetural para elevarse
a la dialéctica o ciencia sobre lo inteligible.

2. El razonamiento practico, poético en Aristételes, procede
de modo diverso al conocimiento en Platén, afirma como
principio al conocimiento sensible hipotético y concluye
con un movimiento que genera artificios.

En consecuencia la piunowg en ambos autores ha de tomarse en
distintos sentidos y, dentro del término pipnowc en La Poética
también caben distintos sentidos y significaciones:

* Desde la perspectiva del conocimiento plunoig indica
esquematizacion representativa o simulacién.

* Desde la perspectiva categorial piunotg es correspondencia
con la funcion hilemoérfica.

e Desde la perspectiva del acto y la potencia piunowg es
generacion de esencias artificiales o ficticias que son
verosimiles por la causacion psicolégica de ciertas
emociones.




234 ToPICOS

El eje esta en la comprension del razonamiento productor que la
posibilita; sélo de esta manera cabe un enfoque inclusivo de la
uiunolc como conocimiento y generacion.






