Réplica a: ¢Vale la pena argumentar en Etica? Amistad,
creencia y retérica en Aristételes

Carmen Trueba Atienza
Universidad Autéonoma Metropolitana

Antes de comentar la ponencia de Héctor Zagal, comenzaré por
exponer de manera sucinta el nucleo de su respuesta a la pregunta de
si vale la pena argumentar en tica. La pregunta de Héctor es sobre €l
valor de la argumentacion en Etica, especificamente, en lo tocante a
la educaciéon moral de los jovenes y considera la cuestion de la
argumentacién Etica en relacion con el proceso de transmision de la
sabiduria practica, entendido como un proceso orientado a persuadir
a los jaenés a “vivir segun la razéon” (p. 13). Su examen de la
cuestion del valor de los argumentos se concentra en el problema
practico de la eficacia didactica de la argumentacion Etica y los
factores que propician la adhesion intelectual y afectiva a unos
valores morales y unos principios practicos cuya correccion se da
por descontada. Héctor Zagal subraya los limites y alcances de la
funcién educadora de los argumentos morales en la juventud -una
etapa de la vida impulsiva, poco dispuesta a escuchar otra cosa que
el llamado del placer-, y propone que la via para salvar ese obstaculo
es la amistad benevolente del hombre virtuoso. Su tesis es que la

- amistad benevolente del spoudaios hacia el joven da lugar a una

“pistis practica”, entendida como una conviccion intensa capaz de
incidir en la conducta y orientar positivamente la accién en una
direccion virtuosa: “la virtud puede ensefiarse en el marco de la
amistad gracias al contexto de credibilidad y confianza” (pp. 4, 8).
La amistad benevolente del hombre virtuoso puede ejercer un influjo
moral provechoso y profundo, en gran medida por que la confianza y

Tépicos 28 (2005), 191-199




192 TorPICOS

el afecto propician ¢ incrementan la receptividad de los jovenes
hacia las razones para preferir la vida virtuosa y la templanza, en una
etapa de la vida impetuosa, poco dispuesta a escuchar a la razén y
dejarse persuadir por ella. Héctor Zagal valora y elogia esta clase de
amistad como una poderosa fuente de pistis practica y un vinculo
educador por excelencia en esa etapa de la vida.

La valoracién de H. Zagal de la argumentacién Etica en la
formacién moral de los jaenés se funda en la conviccién de que, a
pesar de que “los argumentos éticos son de poca o nula utilidad en
esa edad de la vida” (p. 8), el spoudaios es capaz de producir una
pistis, esto es, una adhesion intensa a creencias y valores morales,
gracias a la confianza derivada de la amistad y el trato entre el
hombre virtuoso y los jaenés. El afecto y la confianza refuerzan el
influjo de la razén, pues las razones seran incapaces, por si solas, de
disponer al joven a actuar de manera virtuosa. La amlstad en suma,
torna mas persuasivos los argumentos éticos.

Comentarios: H. Zagal justifica el enfoque predominantemente
practico de su analisis de la argumentacion en la ética a partir de la
preeminencia de lo practico en la tica aristotélica (Introduccion, p.
1). Reconoce la dimension teérica de la Etica, pero afirma que
Aristoteles la supedita al interés practico. Si bien esto es correcto,
resulta un tanto ambiguo. Convendra precisar un poco mas este
punto para evitar la impresion de que considera secundarias las
cuestiones relativas a la investigacion filosofica en tomo a lo bueno,
lo Justo y la vida buena (de las que se ocupa’ Aristoteles en los libros
primeros de sus tratados Efica nicomaquea y Etica eudemia).

N

Para comprender la naturaleza de la filosofia practica aristotélica
conviene tener presente la analogia con la medicina y recaer en que
el interés primordial de la medicina' es procurar la salud. No
obstante, el interés por curar se subordina en los hechos al saber
médico, ya que el conocimiento médico es lo que garantiza el
acierto. Y asi como la aplicacion del saber médico requiere cierto
calculo y deliberacion en cada caso particular, de manera semejante,
el saber practico disponible acerca de lo bueno y lo provechoso en
general requiere de calculo y deliberacion en el momento en que hay




REPLICA A ¢, VALE LA PENA ARGUMENTAR EN ETICA? 193

que decidir como conviene actuar en una situacion particular. La sola
transmisién de las maximas y de las reglas practicas no vuelve
virtuosas a las personas. La naturaleza del saber practico lo aparta
del tipo de saber transmisible al modo de un conocimiento
especializado. La transmision de maximas y definiciones apropiadas
.del bien constituye una parte importante de la formaciéon moral, pero
resulta insuficiente para llevar una vida virtuosa. El saber practico es
un saber prudencial; su transmision y aplicacion requieren del
ejercicio del raciocinio, la comprension y la deliberacion. La nocién
aristotélica de la virtud como “término medio” (mesofes) y la idea
aristotélica de la accion (praxis) como algo que exige un calculo y
una comprension apropiada de lo bueno general y de lo particular,
obligaria a matizar la idea de que “la virtud puede ensefiarse” (p. 4).

La cuestion de la pistis practica. La propuesta de Héctor Zagal
rebasa los limites de lo que seria una mera “exploracion” (p. 4) de la
cuestion de la pistis en el ambito de la Etica. Mas alla de que el
término pistis no sea “un término estrictamente técnico” (como
sefiala Héctor en pp. 12-13), los contextos en que Aristételes utiliza
- la palabra en sus tratados Eticos no aportan una base salida para
interpretar la pistis como una “persuasion intensa” derivada de la
confianza, capaz de influir decisivamente en la accion. El Index
Aristotelicum de Bonitz separa con relativa precision los contextos
en los que el término asume el sentido de “confianza”, de los
contextos en los cuales significa ‘‘persuasion firme™.

Sin embargo, un problema que me parece todavia mas relevante,
por tratarse de un asunto de indole filoséfica y no meramente
exegética, es el tocante a la naturaleza misma de la persuasion. El
acto de persuadir y su efecto, ser persuadido, remiten a las razones o
fundamentos “de una creencia. La persuasion es un fenomeno
racional y discursivo, apela a razones; esto separa a la persuasion
(peitho) de la necesidad (ananké) y de la fuerza (bia), y es también
lo que hace de la persuasion algo mas firme que el mero influjo
psicologico o el ascendiente personal. Es importante distinguir la
persuasion racional de un mero estado psicologico de conviccion,
adhesion subjetiva o confianza. Para evitar confusiones, convendria
distinguir tipos de argumentos, usos y funcion de las distintas clases



194 TépPICOS

de argumentos, contextos y ambitos de aplicacion, al igual que los
criterios pertinentes en cada caso'. De hecho, en la esfera de la Etica
pueden darse distintos usos de la argumentacion, segun se trate del
proceso de la investigacion, la comprension, el analisis, la discusion,
la refutacion, la persuasion, la eleccion, la formulacion de conjeturas,
el apoyo de hipétesis y la evaluacion de argumentos y definiciones.
Héctor mismo ha tratado estas cuestiones con sumo cuidado en
algunos trabajos previos; valdria la pena que remitiera a sus lectores
a su! propia obra para evitar la impresion de que limita el analisis de
la cuestién de la formacion moral.

La educacién moral es un proceso complejo de formacién del
caracter y adquisicion de habitos, en el sentido de la palabra griega
héxis: ‘“‘tener, estar en posesion de, estar en cierto estado, tener una
condicién permanente, estado, habito del cuerpo y de la mente, .
habilidad” (Liddle-Scott). De manera que, haciendo uso de la
analogia aristotélica del arquero y el blanco (que el propio Héctor
Zagal retoma en la p. 15), es preciso preguntarnos como podran los
jovenes ejercitarse apropiadamente en el tiro al blanco y hacerse
ellos mismos virtuosos sin calcular y emplear el propio
discemimiento?

Etica y retérica. Héctor Zagal valora y da cabida a la aplicacion de
la retorica en ¢l campo moral (la “retorica”, en el sentido de
“argumentacion sobre lo veros’mil y ordenada a la acciéon”, p. 8).
Para €1, la retorica funciona como una especie de puente para acceder
a los principios internos de la accion, esto es, a las motivaciones de
la accion (cf. pp. 8 ss).

Es un hecho que el trato y la familiaridad con las personas
prudentes y virtuosas resulta aleccionador y puede ser una fuente del
deseo de emulacion, pero no constituye una condicion suficiente

! Argumentos deductivos o demostrativos propios de las ciencias teoricas, cuyos
criterios de validez son universales y necesarios, argumentos retoricos, veros’miles
y probables (deliberativos, judiciales, epidicticos, pertenecientes a la esfera forense,
etc.), cuyos criterios de validez son la verosimilitud y la plausibilidad;, el
razonamiento practico propio de la esfera politico-moral, de tipo deliberativo, que
orienta la accion y cuyo criterio de validez es la correccion practica.



REPLICA A ¢, VALE LA PENA ARGUMENTAR EN ETiCA? 195

para actuar virtuosamente. Por otro lado, la relacion entre la pistis y
la praxis es muy compleja. La fuerza de una conviccion no va
seguida siempre ni en todos los casos de la accion correspondiente,
como Héctor Zagal parece suponer. En referencia al nexo causal
entre la pistis y la praxis (p. 10), El mismo aduce el ejemplo
siguiente: “‘creo mas en la honradez de mis estudiantes que en la del
alcalde de mi ciudad y, por lo tanto, ayudaria [en otras palabras:
estaria mas dispuesto a prestar mi cooperacion] con mas prontitud a
uno de ellos que al politico” (p. 10). Lo cierto es que podemos creer
en la honradez de alguien y no por ello ayudarlo; como también,
podemos amar profundamente a nuestros padres y mentores y
confiar en ellos y, sin embargo, resistimos a vivir de acuerdo con sus
COnse;jos.

Héctor Zagal concibe la relacion entre philia-pistis-praxis de un
modo peculiarmente fuerte; al grado que atribuye un “poder
persuasivo” al amigo (p. 3). No obstante, habria que tomar ¢n cuenta
que el influjo benéfico de una amistad virtuosa tiene sus propios
limites: Socrates fue gran amigo de Critias y de Alcibiades y estos
tltimos fueron un desastre en el terreno politico-moral.

Por otra parte, el énfasis en la intensidad de una creencia o
conviccion (pistis) entrafia el riesgo de medir la firmeza de una
conviccion y su fuerza en términos de su intensidad, no de su validez
o de su correccion practica. Es preciso distinguir los criterios ético-
politicos de “acierto practico” (el bien y lo provechoso), de los
criterios retoricos (“verosimilitud” y “plausibilidad”), al igual que de
los criterios cientificos (“verdad” y “certeza”), y de los criterios
técnicos (“correccion” y “eficacia”). Las cuestiones practicas
conciernen a lo bueno, lo provechoso y lo justo en general, es decir,
lo bueno no solo para el individuo, sino para la comunidad, y
considerando ¢l bien y lo provechoso desde la perspectiva de una
vida completa y no tan solo desde el punto de vista inmediato o en
referencia tan solo a la situacion aislada (EN I). Todo ello aparta a
las cuestiones practicas de lo “verosimil” y lo “plausible™.

En lo tocante a los asuntos Eticos, la persuasion no deberia ser
considerada prioritariamente en cuanto a su “‘intensidad”, sino en




196 Téricos

relacion con la validez misma de las convicciones; esta ultima, como
el propio Aristoteles admite, es general, no universal ni necesaria,
pues las definiciones generales del bien corresponden a la clase de
proposiciones hos epi to polou, las cuales no son estrictamente
universales ni son necesarias, pero valen la mayor’a de los casos (EN
III, 3, 1112b 14; Met. VI, 2, 1027a 20-24). Zagal pone el énfasis
sobre todo en la fuerza persuasiva del influjo personal del educador,
es decir, en su ascendiente y autoridad; esto ultimo, aparte de no ser
aristotélico (recordemos el dictum: “Soy amigo de Platon, pero mas
amigo de la verdad”), entraiia el riesgo de colocar en segundo plano
al raciocinio y dejar el asunto de las convicciones morales sujeto a
consideraciones subjetivas un tanto azarosas, como la simpatia; el
ascendiente y la confianza, en lugar de poner el acento en el vigor
mismo de los argumentos esgrimidos por cada cual. El hecho de que
la intensidad de nuestra adhesion a una creencia pueda ser
relativamente independiente de la verdad, debena conducxmos a
examinar con mas cuidado la cuestion?.

La persuasion racional se funda sobre todo en razones. Los jovenes'
pueden aprender a sopesar y evaluar razones. Esto es algo que el
propio Aristételes admite, a pesar de que considere que los jovenes
se sienten poco inclinados a la reflexion. Las limitaciones tocantes a
la argumentacion y la reflexion propias de la juventud obedecen en
gran medida a la inexperiencia ¢ inmadurez, mas son superables.
Una educacion moral racional puede llevar a los jovenes a sopesar la
validez de las normas e inducirlos a adherirse de manera consciente
y voluntaria a principios practicos razonables y tiles para si mismos
y para la comunidad. Por otra parte, si no nos educamos durante la

juventud, cuando? - :

En torno a la filosofia aristotélica de la educacién. Pienso que el
examen de la cuestion que preocupa a Héctor Zagal podria
enriquecerse mas todavia, a partir de los libros primero y octavo de

2 Héctor Zagal aclara que la retérica apropiada para la educacién moral de los
Jjévenes no es la de los grandes discursos que suele emplearse en el marco juridico y
politico y especifica que El se refiere “a la retérica en un sentido mas amplio, como
argumentacion sobre lo verosimil y ordenada a la accion™ (p. 8).




REPLICA A ¢, VALE LA PENA ARGUMENTAR EN ETica? 197

la Politica. Héctor hace referencia a cierta “ambigiiedad” en la
filosofia aristotélica de la educacion, en comparacion con Platon (p.
3). La perspectiva aristotélica es amplia y parca en lo tocante a la
educacion, sin embargo, no deja de hacer algunos sefialamientos
especificos en materia de la ensefianza que entraran algunas
consecuencias que la apartarian, en mas de un sentido, del modelo de
educacion dirigido a los jovenes que Héctor Zagal propone en este
trabajo (el modelo de mentor joven), en la medida en que Aristoteles
plantea en la Politica VIII, 1, 1337 a 5-30 que:

a) “la educacion debe adaptarse a las diversas
constituciones”;

b) “debe ser objeto de legislacion”;

¢) “debe ser una y la misma para todos los ciudadanos™;
d) “su cuidado debe ser asunto de la comunidad y no de la
iniciativa privada”

Aristoteles hace referencia tan solo a la ensefianza de algunas
disciplinas que la tradicién sol’a reconocer como apropiadas para la
formacion del hombre libre: la lectura, la escritura, la gimnasia, la
musica y el dibujo, en una seriacién y proporcion mas o menos
especificas. En general, concibe que “la educacion debe darse por los
habitos antes que por la razén, y en ¢l cuerpo antes que en la
inteligencia...” (1338b 4-8). El examen aristotélico de la utilidad y la
conveniencia del aprendizaje de cada disciplina se sujeta a.dos
criterios: lo apropiado para formar “hombres libres” y el fin al que se.
destina su cultivo (el ocio bello, la competencia, €l conocimiento
mismo). La distincion entre actividades “liberales” y “serviles” es
tomada como base para establecer qué clase de educacion e
instruccion especifica conviene impartir a los futuros ciudadanos (cf.
Pol. VIII, 2, 1337 b 4ss), y es el criterio con el cual el filosofo evalua
la pertinencia y conveniencia de instruir a los jovenes en las distintas
disciplinas, ya sea como ejecutantes o como simples jueces, como
expertos .o meros aficionados. Aristoteles rechaza, en general, la
conveniencia de que los jovenes (aludiendo especificamente con este
término a los varones y futuros ciudadanos) adquieran una formacion
profesional en dichas disciplinas y se inclina por un cultivo



198 TorICOS

propedéutico, tendiente tan solo a desarrollar las capacidades y
entrenarlos de manera apropiada. A partir de lo anterior, podemos
inferir que, en el caso de la dialéctica y la argumentacidn, Aristoteles
se inclinar’a por un aprendizaje propedéutico y un tipo de
adiestramiento basico, no profesional, considerando el valor que le
atribuye a la practica de la argumentacion en sus tratados logicos, en
especial Tdpicos y Refutaciones sofisticas.

Aristoteles, como se sabe, reconoce en distintos lugares del corpus
que la practica de la argumentacién en pro y en contra de una misma
opinién es aleccionadora: “discutiendo una cuestién en sentidos
opuestos podemos reconocer lo verdadero y lo falso” vy,
concretamente en su Efica eudemia, achaca de manera directa a la
incultura  (apaudesia) la incapacidad para distinguir  los
razonamientos “pertinentes” de los “ajenos” (no pertinentes o
irrelevantes), respecto a cualquier asunto (EE 1217 a 5-10). En sus
tratados logicos, Aristételes admite que la practica y el ejercicio
dialéctico pueden desarrollar y fortalecer la capacidad racional de los
jovenes y es un hecho que el desarrollo de la capacidad de
discernimiento y de juicio es imprescindible para que las personas
lleguen a ser virtuosas. La confianza en quien nos propone vivir en
conformidad con la raz6n puede inducirnos a asumir la verdad de sus
proposiciones morales e infundirnos el deseo de apegamos a ellas,
pero la “soga de la pistis” (para utilizar una expresion del propio
Héctor en la p. 22), reposa sobre todo en el vinculo afectivo con una
persona, el mentor; mientras que el asentimiento racional a la validez
de determinadas proposiciones morales estar’a por completo fundado
en las razones mismas para aceptar dichas proposiciones como
definiciones apropiadas del bien y lo provechoso. Esta segunda clase
de asentimiento promueve una adhesion a los valores y principios de
la accion mas firme, menos expuesta a las vicisitudes de los vinculos
inter subjetivos y amistosos.

Es preciso reconocer que, en rigor, la propuesta de Héctor no es
dejar la educacion moral en manos de la retdrica ni mucho menos
relegar la argumentacion Etica, sino reforzar el influjo practico de
esta sobre los jovenes, gracias al ascendiente moral y la confianza
derivadas de la amistad benevolente del hombre virtuoso. Sin



REPLICA A ; VALE LA PENA ARGUMENTAR EN ETICA? 199

embargo, su posicion no deja de entrafiar una cierta tension, ya que
por momentos Héctor parece desestimar en exceso el poder de la
argumentacion a secas y el peso especifico de los elementos de juicio
involucrados en los argumentos morales, y parece atribuir mayor
peso persuasivo al influjo directo del emisor del argumento que al
argumento mismo como fuentes de la motivacion practica.






