La unidad de la filosofia de Her4clito

Enrique Hiilsz Piccone
Universidad Nacional Auténoma de México

El titulo de este articulo se refiere, de manera un tanto paraddjica,
a dos cuestiones diferentes. Lo paradéjico es que, siendo el tema
precisamente la unidad, se bifurque desde el principio y se ofrezca
como una dualidad. De una parte, est4 la unidad como fema €Xpreso
del discurso de Heraclito. De otra, la coherencia intema del
pensamiento que expresa el conjunto total de los fragmentos
preservados, es decir, la unidad como la congruencia del sistema
consigo mismo. En el primer caso, la unidad en la filosofia: de
Heréclito supone el hecho de que lo uno es un contenido prominente
en mas de una decena de fragmentos textuales, susceptible de
tratamiento interpretativo “monografico” semejante al que puede
darse a otros temas en el mismo autor —por e¢jemplo, el fuego, el
devenir, el hombre, la phusis o el logos. En el segundo caso, la
unidad de la filosofia de Heraclito aparece como un rasgo global del
sentido del ensamble de los grandes temas en la totalidad de los
fragmentos. Comprendida de este modo, la unidad apunta hacia la
cuestion de 1a estructura filosédfica y literaria del libro, la logica
interna y la “poética” de la filosofia de Heraclito. ¢ Tiene algo que
ver el concepto heraclitiano de lo uno con la unidad (o 1a carencia de
unidad) de su pensamiento y su lenguaje en el nivel sistematico-
estructural? En este trabajo nos proponemos abordar brevemente un
analisis de ambos cauces, y abonar el terreno para arriesgar alguna
respuesta a esta pregunta.

Topicos 28 (2005), 13-49



14 ToPICOS

En busca de la unidad perdida

La unidad originaria del escrito heraclitiano (la coherencia del
contenido filosofico, la racionalidad de la forma literaria, y la
congruencia entre ambas) es una inferencia bastante plausible —
aunque sigue siendo una inferencia, no un dato incontrovertible.
Aqui intentaremos defender una perspectiva unitaria respecto del
problema de la estructura del libro y respecto del problema de la
coherencia intera de su contenido. Esta toma de posicion deriva del
hecho de la solidaridad del lenguaje y el estilo de Heréclito con su
contenido y sus objetivos filosoficos. Las palabras y las cosas se
corresponden, y su inseparabilidad y correspondencia, que
caracterizan a la vez al estilo literario, al método'y la “doctrina” son
pertinentes para la exégesis de todos los fragmentos. Compartimos la
apreciacion de Charles H. Kahn, en el sentido de que “el discurso de
Heraclito como un todo estaba compuesto tan cuidadosa y
artisticamente como lo estan las partes preservadas, y [...] el arreglo
formal del todo era un elemento en su significacion total tanto como
[lo es] en el caso de cualquier poema lirico del mismo periodo™.
Aunque esta apreciacién es justa y sensata, €s cierto también que la
forma precisa de la unidad del discurso sigue constituyendo un
objetivo elusivo para las macro-interpretaciones y que resulta
imposible de reconstruir con certeza y precisién, no sélo debido a la
incompletud, la escasez y la fragmentacion del material original que
nos proporcionan indirectamente las fuentes doxograficas, sino
también a la ausencia casi total de indicios en la tradicién antigua
acerca de la estructura general, las conexiones entre las diversas
partes y el lugar respectivo de cada fragmento en la secuencia
narrativa. En rigor, pues, aunque la unidad del libro sea un hecho, y
en un sentido pueda darse por descontada, representa para nosotros
una incgnita, puesto que desconocemos el lugar tnico que cada
texto singular haya ocupado en la secuencia. Sin alguna

1 Cf KauN, CH.: The art and thought of Heraclitus, Cambridge: Cambridge 1983
(en adelante ATH), p. 7 (mi raduccién). Esto no significa que los rasgos generales -
filoséficos y artisticos— que dan unidad a los textos no admitan excepciones. Para
una aproximacién estimulante al tema, véase ROSSETTI, L.: “About the disunity of
Heraclitus’ thought”, en lonian philosophy, BOUDOURIS, K. J. (ed.), Athens 1989,
pp. 353-362. :




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 15

reconstruccién, por tentativa e imperfecta que sea, de la obra
literaria, no hay bases suficientes para valorar el caracter del
pensamiento ni la unidad del sistema.

Una estrategia posible para evitar el escollo de la macro-unidad es
partir del supuesto de que el escrito primigenio era una recopilacion
de aforismos, naturalmente inconexos entre si, de manera que la
unidad literaria global careceria virtualmente de pertinencia. No
ocurriria lo mismo con la unidad “teérica” y filosofica, que subsiste
en cada sentencia individual (el nivel del micro-logos), en el nivel
intermedio de los grupos de fragmentos tematicamente afines y en el
del sistema entero (el macro-logos). Pero es facil ver que mediante el
énfasis en la autosuficiencia de cada sentencia singular se minimiza
el impacto de la desintegracion del todo original. A pesar de este
atractivo, sin embargo, la aplicacion exclusiva del modelo
interpretativo aforistico contravendria flagrantemente el caracter
narrativo o expositivo de algunos textos innegablemente auténticos?
(por ejemplo, ademas del proemio, el relato acerca de Homero y el
enigma en B56, o la condena a los efesios por el destierro de
Hermodoro en B121). Y aun concediendo que la nocién de aforismo
fuese la pertinente para captar la forma comun de las sentencias,
faltaria atin reconocer su rica morfologia, que incluye, por ejemplo,
imagenes, similes, paradojas, analogias, enigmas, juegos de palabras,
y no sélo maximas morales. Heraclito es duefio de un estilo de
pensamiento y de expresion extremadamente ricos en recursos. Con
frecuencia, en la expresion mas breve consigue expresar el sentido
esencial de su mensaje, y algunas palabras mayores se constituyen en
virtuales categorias filosoficas dotadas de una muy considerable
densidad semdntica. La innegable fragmentaciéon de la integridad
original del Jogos no es tanta que impida al lector actual agrupar
logoi individuales y tejer entre los textos una red de relaciones que
hagan posible una vision del todo. La variedad de recursos
lingtiisticos, la diversidad morfologica de las figuras de expresion y
la versatilidad de las estrategias de comunicacién son rasgos que

2 Recuérdese en el fragmento 1 la notable expresién programética, &yd Sinyeduan,
que sugiere que el macro-Jogos es una suerte de narracién explicativa, o exposicién
descriptiva (S1fiynog).




16 TéPICOS

apuntan a la pluralidad y a la relatividad. Pero, segun Creemos,
también revelan, aunque sea oblicuamente, lo unitario, lo
permanente y comun, tanto en la dimension lingiiistica como en la
estrictamente filosofica. Solo hay que tener presente que la unidad
no equivale a la uniformidad y a la univocidad.

La conexién organica entre los textos no ha pasado desapercibida,
al menos en lo que se refiere a la interpretacion de los contenidos
filosoficos, pero no siempre se ha dado la importancia debida al
lenguaje, al estilo y a las variadas formas en que esos contenidos
encuentran expresion. Es necesario, pues, incorporar al analisis
filos6fico un estudio sistematico y comprehensivo del lenguaje y de
la dimensién literaria (precisamente para lograr una buena vision
filoséfica), pero hay que reconocer la amplitud y complejidad de la
tarea3. En este breve ensayo apenas podemos rozar la cuestion, pero
hemos procurado no descuidarla en la metodologia de trabajo. El
segundo aspecto del problema de la unidad de la filosofia de
Heraclito —es decir, la estructura del escrito y la coherencia de su
contenido “doctrinal”— rebasa los limites de lo factible aqui, pero
pone de manifiesto la necesidad de incorporar en la interpretacion
del mensaje filosofico la consideracion del estilo expresivo. El
analisis de los fragmentos acerca de la unidad que ofrecemos mas
abajo no puede pretender agotar el contenido de la filosofia de
Heréclito, pero puede servir como guia, en cuanto ejemplo
privilegiado, para considerar parcialmente el problema de la
congruencia entre la teorfa y la practica, entre el pensamiento y el
arte de Heraclito, entre su poética y su filosofia. Esperamos poder

3 A este respecto, la aportacién reciente mdis importante se debe a Serge
MOURAVIEV, cuya monumental coleccién (nada menos que trece volimenes
proyectados), Heraclitea. Edition critique compléte des témoignages sur la vie et
Poeuvre d’Héraclite d’Ephése et des vestiges de son livre, esté en curso de
publicacién (por Academia Verlag, Sankt Augustin), desde 1999. Ademés de cuatro
volimenes destinados a la tradicién doxogréfica, y uno mas dedicado a la vida, obra
y libro de Heraclito (I11.1, 2003), resulta fundamental para nuestro tema Le langage
de 1’Obscur. Introduction a la poétique des fragments (vol. 11L3.A, 2002), que
incluye una revision historica del tema del estilo 'de Her4clito, un prolijo analisis de
las funciones lingiiisticas y las estructuras del discurso, un estudio minucioso de la
dimensién poética de los fragmentos y un ensayo breve sobre la dimensién
filosofica de la forma poética.



LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 17

mostrar, luego de un examen cuidadoso de la evidencia externa e
interna pertinentes, por qué no creemos que la conclusién sea que
hay entre estas cosas una falta de unidad, sino lo opuesto. Desde
luego, la interpretacién contraria —Ia falta de unidad— parece ser la
adoptada por Platon y Aristdteles?,

Son muchos los intérpretes y editores modernos® que, al
reconstruir la unidad estructural del /ogos o discurso heraclitiano (el
libro), han seguido la pauta mencionada por el locus classicus, el
pasaje IX, 5 en las Vidas de Didgenes Laercio, segin la cual el
escrito originario, en su conjunto un Peri phuseds, se dividia en tres
partes (literalmente, tres “discursos”: logoi): un logos sobre el todo,
uno politico y uno teolégico®. Esta categorizacién de la unidad
estructural del escrito, y su triparticion en discursos sucesivos,
carecen en realidad de correspondencia precisa y de fundamento
textual en los fragmentos preservados, y reflejan un esquematismo
que parece mas helenistico? que arcaico. Su atribucién a Heraclito

4 Véase referencias infra, nota 13.
5 Fue Ingram BYWATER quien sent6 el precedente en su edicién de los fragmentos
[Heracliti Ephesii Reliqguiae, Oxford, 1877], que siguieron otros después (como
John BURNET [Early Greek Philosophy. Londres 1892, 4*. ed. 1930], en lengua
inglesa, y, en castellano, José GAOS [Los Fragmentos de Herdclito. México:
Alcancia, 1939] y Eduardo NICOL [La [dea del Hombre. México: Stylo, 1946]). Las
més recientes aportaciones de Agustin GARCIA CALVO (Razén comun. Edicion
critica, ordenacion, traduccién y comentario de los restos del libro de Heraclito
[sic]. Madrid: Lucina 1985, en adelante RC), Martin L. WEST (Early greek
philosophy and the Orient. Oxford 1971, en adelante £EGPQ), Charles H. KAHN
(ATH, 1° ed. 1979) y Marcel CONCHE (Héraclite. Fragments. Paris: Presses
Universitaires de France 1986) se basan en una perspectiva afin. La altemativa es el
modelo de Hermann Diels, una ordenacién arbitraria, conforme al criterio
alfabético, aplicado a los nombres de las fuentes (en DIELS-KRANZ, Die Fragmente
der Vorsokratiker. Vol. 1, Cap. 22. Berlin: Weidmann, reimpresién de la 12* ed.,
1974).

6 Cf IX, 5: To & gepopevov abtod Bifriov oti pév &md 10D cuvégoviog Mept
evoewg, difpetan & elc tpeig Adyoug, el te 1Ov mepl 10D maviog xai
moATikov kol Beohoyikoév. (“El libro que pasa por suyo es, en su conjunto, Sobre
la naturaleza [de las cosas), y esta dividido en tres discursos: en el [discurso] acerca
del todo, el politico y el teoldgico”).

7 Aunque la division tripartita no coincide nitidamente con la nomenclatura, por
ejemplo, estoica (que parece ser fisica, ética y 16gica), incluso si el logos peri tou
pantos se hace equivalente a la fisica.




18 TorPICOS

resulta, en principio, poco creible, a pesar de lo cual podria haber un
grano de verdad en el reporte de Didgenes®. Muchas veces se ha
privilegiado un nucleo de fragmentos “césmicos”, contribuyendo a
exagerar este aspecto del pensamiento del efesio (y profundizando la
deformacién aristotélica)®. En alguna medida, pues, no le faltaba
razén a aquel comentarista antiguo (Diddoto el gramatico), quien,
oponiéndose a la interpretacion aristotélico-teofrastea, dijo que la
phusis no era el tema de las sentencias heraclitianas: el sentido del
logos de Heraclito no seria una explicacion del cosmos fisico per se,
sino un tratamiento de éste como “ejemplo” del hombre mismo en su
ambito propio!?. Como observa Kahn, “ésta es una afirmacion
exagerada, pero apunta en la direccion correcta™!.

8 Lo uinico que avala en realidad el esquema es la complejidad del contenido del
escrito original visto a través de los ojos de un lector postaristotélico. La agrupacion
de los fragmentos en cosmoldgicos y antropoldgicos es desencaminadora. Cf. por
ejemplo, GARCIA CALVO (“Prolegémenos”, RC, p. 4): “fue [...} una desgracia que‘a
un estudioso tan docto como G.S. Kirk se le ocurriera dividir los fragmentos entre
los ‘cosmic fragments’ y los otros, que es precisamente la division que mads
decididamente debe no hacerse, entre una Fisica y una Légica ...”. Cf la valoracion
de MOURAVIEV (monografia “Héraclite d’Ephese” (en Heraclitea Supplementum
Electronicum Num.l (CDRom) = R.GOULET (éd.), Dictionnaire des  Philosophes
antiques 111 (Paris, CNRS, 2000) 573-617), que parece asumir (p. 35) una divisién
en-cinco partes: peri lou pantos, ética, politica, fisica y teologia. Véase ademas su
comentario al pasaje de Didgenes, en Heraclitea 111. 1, § 2.1, pp. 194-199, y en
especial su observacidn de que “les chances sont fortes que les sentences
d’Héraclite, tels que les homéomeéres d’Anaxagore, renfermaient des parcelles de
tout —de logique, de physique, d’éthique, de politique—, tout en n’étant réductibles
a aucune...” (p. 199).

9 Sobre este punto en particular, con especial referencia a G. S. KIRK (Heraclitus,
The Cosmic Fragments. Cambridge 1978, en adelante HCF); ¢f. Conrado EGGERS
LAN, “La teoria heracliteana del logos”, Nova Tellus 5 (1987), pp. 9-18.

10.¢f D. L. I, 15: mheioton 1€ eiow oo EERynvian adtod 10 odyypopn [..]
v 8¢ ypoppatikdv Awdotog, dg ol gnor nepi pdoewg elvon 10 obyypappa,
&ALd mepi- moMteiag, 10 8¢ mepl @loewg év mopadeiypatog £ider kelcBal
(“Muchos son los que han interpretado su escrito [...] y entre los graméaticos [estd]
Diddoto, quien dice que el escrito no es sobre la naturaleza, sino sobre la politeia,
pero lo relativo a la naturaleza estd puesto a modo de ejemplo”). Cf. también
GARCIA CALVO, RC, “Prolegémenos”, pp. 14-25, donde justifica su propuesta de
ordenacién.

11 KAHN, ATH, p. 21: “This is an overstatement, but it points in the right direction.
Diels came still closer to the mark when he observed that Heraclitus was interested




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 19

A este respecto, es instructivo recordar un pasaje poco comentado
en Sexto Empirico'?, donde cita a los tres milesios por nombre, junto
con Empédocles, Parménides y Heraclito, todos en cuanto
representantes de la extrafia tesis de que la filosofia consta de una
sola ‘parte’, la ‘fisica’. Para aclarar un poco la segunda triada, en la
que no todo el mundo concuerda, Sexto invoca el testimonio de
Anistételes acerca de Empédocles como inventor de la retérica, y
hace €l mismo la apreciacién de que “Parménides no pareceria ser
inexperto en la dialéctica”, cuya invencién recuerda Sexto ahi que el
mismo Aristételes atribuia. a Zen6n. En este punto, aparentemente
incomodo dentro de los estrechos margenes de la interpretacion
fisicalista, Sexto cualifica la denominacién aristotélica y afiade:
“pero se ha investigado también, acerca de Heraclito, si no sdlo es
un fisico sino también un filésofo moral”. Vale la pena explorar en
esta direccidn los contenidos efectivos de los logoi conservados, que
afectan el sentido y el alcance de la unidad sistémica de la filosofia.

only in the most general conception of lonian physics, and that his real starting point
was ‘| went in search of myself’[...]”.

12 SExTO EMPI’.RICO adv. math., 5-7 [—Pra\ logikous 1]: guoikov pév obv povov
bneoToAVTO  WEPOG eakng 12 kol AvoBpévng  xei  Avaipavpoc,
‘EpnedoxkAfic te xai IMopuevidng koi Hpéu(kauog Ov BaAfic pev xai
‘Avagipévng kol "Avafipavipog xatd méviag Koi avap,w)»smmg. o 58
‘EpnedoxAfic  xod Huppx»:w&ng v 8¢ ‘Hplxheitog ov+ koté ndeg
Epne&oxkéa pev yap 0 'AproToTéANG @NOoi npm'tov PMTOPLKAV KEKLVMKEVOL, T fig
‘avrtiotpogov elvan thyv Stak,exnxnv. TOUTESTIV woc‘tpoq)ov o 16 m»:pl T'I']V
adtiv DAnv atpéeeadon, g xai avtiBeov 6 mowntig Eon 10V 'Odvocéa, onep Av
to66eov: Moappevidng 8¢ ovx &v 568 mg dadexTikfig dneipag Exev, & ensmep
nGMv Aprototédng 1OV vaptp.ov ad1od Zhveva Slakemmng apxnyov
vreilngev. Enteito 8¢ xai mepi ‘Hpoxheitov, i pf pévov guowée totiv
SAAG ko 810G PrA6o0pog. M. L. WEST [EGPO, p. 112), quien cita la tltima frase,
advierte con raz6n que testimonios como éste “have often been despised or ignored
by scholars” (en nota se hace referencia a KIRK [HCF, pp. 7 y 11]). La conclusién a
la que esto apunta, continla West, “was drawn from the fragments themselves by
the most penetratingly original of modemn students of Heraclitus, He wrote that
Heraclitus’ philosophy ‘has a religious end-purpose’, and that Heraclitus ‘offers just
so much physical explanation as he needs for the comparison-of the microcosm with
the macrocosm; the rest is valueless to him’ [Karl REINHARDT, Parmenides, pp. 193,
201]". La dltima de las apreciaciones de Reinhardt citadas por West la admitimos
con entusiasmo. La primera, en cambio, que el propdsito ultimo de la filosofia de
Heréclito es religioso, nos parece més vulnerable y dificil de establecer, justamente
a partir de los textos mismos.




20 TOPICOS

Lo que estd en juego aqui no es s6lo cdmo no encaja Heraclito en
una clasificacion helenistica de las partes de la filosofia (nimia
cuestion), sino el rechazo fundado de las interpretaciones
reduccionistas de su pensamiento, y la recuperacion del sentido de su
unidad. Es notable que las interpretaciones cldsicas de Platon y
Aristoteles, que forman la base de las aproximaciones filosoficas
posteriores, sean perspectivas criticas centradas precisamente en la
falta de unidad o coherencia de su pensamiento!3.

En contraste con la visién platénico-aristotélica del pensamiento
de Heréclito, que parece negarle la coherencia interna, la célebre
imagen de los tres circulos (o esferas) concéntricos, una joya de la
interpretacion de Jaeger'4 (a la vez fruto de una larga tradicion
interpretativa y referente obligado de la visién contemporanea)
consigue al menos comunicar la unidad fundamental de la
concepcidn heraclitiana, en tanto que considera a lo humano como
el ambito central, rodeado por el cosmico y luego el teologico. Otras
veces se ha reunido metafisica y fisica mas o menos apretadamente,
organizando el libro entero en torno de los ejes del logos y el fuego
(que parecen corresponder, como temas, a la division epistemolégica
de metafisica y fisica). Con menos frecuencia han.sido explotadas las
vetas moral y religiosa (donde suele verse el plano antropoldgico),
que la mayoria de las veces han quedado relegadas a un plano
secundario, casi incidental.!

Si retenemos de estas perspectivas el innegable interés por lo
humano, sin privar a éste de su dimension metafisica, la ocupacion
heraclitiana con la realidad cosmica aparece estrechamente ligada
con una preocupacién vital, existencial, y parece estar motivada por

13 Cf en PLATON: Symp. 187a3-c5 (habla Eriximaco), Sof. 242e2-4, Teet. 157a-b; en
ARISTOTELES, vid. Met. 1005b19-1006a5, Rhet. 1407b11-18.

14 Cf W. JAEGER: Paideia (Trad. W. ROCEs-J. XIRAU. México: FCE 1974), IX, pp.
179-180; La teologia de los primeros filésofos (Trad. J. GAOS. México: FCE 1980),
v, esp. pp. 118-119, con nn. 35y 36.

15-Este es el caso (en ambos aspectos) de la obra de M. MARCOVICH, Heraclitus.
Greek text with a short commentary. Editio maior (Mérida (Venezuela): 1967 (en
adelante HEM); 2° ed., con algunas adiciones: Eraclito. Frammenti, trad. Piero
INNOCENTL Florencia: La Nuova Italia 1978.).




LA UNIDAD DE LA FILOSOFiIA DE HERACLITO 21

un diagnostico, negativo pero en el fondo optimista, de la condicién
humana: seria imprescindible conocer aquélla, la estructura universal
de lo que es, para poder entender ésta, la condicién humana, y
corregirla. Heraclito no es s6lo importante por el aspecto metafisico
(ontolégico) de su pensamiento, sino también por el profundo
sentido humanista de éste: ambas cosas son, en él, inseparables.

A una adopcion demasiado literal del testimonio de Didgenes
Laercio puede objetarsele, entre otras cosas, que el esquema triddico
podria haberse originalmente referido sélo a la secuencia original de
los temas: peri tou pantos, “sobre el todo”, fungiendo como el rubro
de fisica-y-metafisica, en primer lugar, a modo de introduccion
general. De hecho, el nombre de la primera seccion parece una
variante del titulo mismo de Peri phuseds. De adoptarse, con algunas
reservas, la indicacion en Didgenes, el proemio tendria que haber
formado parte de esa primera seccidn. Por su parte, la nocién de un
logos politikos parece verosimil y promisoria, siempre que no se la
reduzca a una mera seccidn, separada tajantemente y por definicion
de las otras dos (sobre todo, de la primera, la que pareceria ofrecer
un mas nitido cardcter metafisicd). En realidad, asumiendo una
version ampliada del proemio, (B1+B114+B2)!6, éste muestra con
toda claridad que el logos peri pantos es, de hecho, un logos peri
logou y un logos politikos (sc. peri anthropdn) simultineamente.

La nocidn de una “teologia” heraclitiana complica ulteriormente la
cuestién. La idea de lo divino y el fendmeno religioso tienen
indudablementg importancia dentro de la cultura griega arcaica
(incluyendo, naturalmente, a la filosofia de este periodo). Pero
también es cierto, en primer lugar, que el tema de lo divino es

16 Citamos siempre los fragmentos de acuerdo a la clasificacién de DIELS-KRANZ.
B1 y B2 son reconocidos de modo préicticamente universal (incluyendo a Diels),
como partes del comienzo del libro (sobre la base de la autoridad de Sexto Empirico
y de Arist6teles). Asumimos directamente de Marcovich la integracién de B114 y
B2 (que equivalen, en su edici6én al frag. 23), en ese orden, como un texto continuo
(“one and the same saying”, HEM, p. 91). Es posible que otros fragmentos
preservados (por ejemplo, B19 y B34) se ubicaran entre Bl y B114+B2. La
verosimilitud de la reconstruccién del proemio se basa en consideraciones de
afinidad de contenido y de estilo.



22 TorPICOS

especial y esencialmente opaco (sobre todo en contextos filosoficos, -
y particularmente en Heraclito, cuyo panteén es bastante atipico y
cuya actitud ante las practicas rituales y las creencias establecidas es
sin duda sumamente critica). En segundo lugar, en principio, y
aunque se oponga a la tendencia mayoritaria de interpretacion, no es
descabellado considerar la perspectiva filosofica de Heraclito como
ajena al pathos religioso propiamente dicho!’ (o al menos como
independiente de é1'8). La posibilidad de que tal perspectiva sea
acertada no puede hacerse a un lado sin mediar un estudio y una
discusién cuidadosos y a fondo (mismos que, en medida suficiente,
siguen faltando en la critica especializada contemporanea). Ademas,
en tercer lugar, en el tiempo de Heraclito no existian la fisica, la ética
y la “teologia” como disciplinas diferenciadas o auténomas, sino que
el conocimiento es visto.como esencialmente unitario y totalizador,
de suerte que el referente de lo divino estd presente, de manera
difusa, por doquier, si bien su estatuto filosofico dista mucho de estar
claro. : :

La prioridad, en relacion con el reporte en Didgenes, no es la
divisién —seguramente exdgena— del escrito en partes, sino su

unidad. Nuestra hipotesis de trabajo consiste en proponer que- el

17 En {H' (1946), Eduardo Nicol desarrolla’ una interpretacion ‘que es tan notable
como heterodoxa (comparese por ejemplo, con la visién contemporinea de la
Paideia de Jaeger), cuando asocia la naciente vocacion filoséfica de los milesios y
de HerAclito, como actitud y situacién vitales, con el laicismo. Segiin Nicol, la idea
prefiloséfica del hombre como “un ser emparentado con los dioses” cede el paso
(especificamente en Anaximandro) a la idea “del descendiente evolucionade de los
peces” [p. 227], auténoma respecto de la fantasia poética. Luego de reiterar “la
ruptura de su vinculo con -lo divino”, al “suprimir la relacién divina”, hace
referencia explicita a B30, donde se dice que el cosmos no ha sido creado “por
ninguno de los dioses”. M4s adelante, [p. 243} Nicol llega a afirmar, respecto de la
concepcion de Her4clito, que “no hay lugar para Dios en ese mundo”.

18 Creo que ésta seria una hipotesis viable, digna de ser explorada por si misma. Un
articulo reciente (ADOMENAS, M.: “Heraclitus on religion”, en Phronesis, vol. XLIV,
n® 2, May 1999, pp. 87-113) enfoca licidamente la critica heraclitiana de las
practicas religiosas (ritos y cultos), comentando de cerca los fragmentos pertinentes,
y concluye que los textos mismos no avalan necesariamente la atribucién a Heréclito
de una actitud desaprobatoria de aquéllas. Hay menos atencién al otro aspecto de la
cuestion, ciertamente mas espinoso: el problema del estatuto filoséfico de los dioses
y lo divino en el pensamiento de Heréclito.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 23

logos ofrece una clave de rango principal para abordar la unidad
tanto desde una perspectiva literaria como desde una filoséfica.
Sabemos que logos es la arché del escrito, cuando menos en sentido
literario, y exploraremos la posibilidad de que también lo sea en
sentido filoséfico. Asi, el macro modelo interpretativo que aqui se
adopta discurrird entre dos polos del logos y sélo dos, el logos-
kosmos y el logos-phronésis. Visto como imagen literaria y como
concepto filosofico, logos es la voz del ser, la palabra portadora del
sentido racional del cosmos, y la sede y el paradigma de la sapiencia
(phronésis, sophia) y el pensar sensato (phronein, sophronein). El
primer parimetro lo constituye el logos en su sentido “ontolégico”
mas general, visto como categoria filoséfica generatriz, como literal
principio, descriptivo respecto de lo real y prescriptivo respecto de la
accion humana. La contraparte la representa el lenguaje inteligente, a
su vez contrastado con la inminente posibilidad de la incomprension
humana. Logos es la categoria articular que unifica la vida en la polis
y el devenir cdsmico universal. Es a la vez la estructura de lo real y
la forma concreta de exposicidn y andlisis de cada realidad
expresada. Pero lo que debe subrayarse primero es el caracter
explicito del principio, asi como su versatilidad funcional dentro de
la teoria general. '

Logos como principio de unidad

Desde sus palabras iniciales, Heraclito pone al descubierto esa
autoconciencia que es la filosofia con la imagen del logos. No es
casual que logos sea el primer nombre mentado, y ello justamente
por razones filosoficas. Pero ademas de obedecer a una logica
filosofica, en esto hay una logica literaria: el arte del comienzo, tan
cultivado y apreciado en la tradicion poética, alcanza un punto
culminante en la prosa de Heraclito, cuando el /ogos habla de si
mismo. La épica comenzaba el poema con la invocacién de una
Musa, o varias, dandole al fundamento del discurso la dignidad de
una fuente divina. En parte, Heraclito prolonga esta linea tradicional,
pero en parte también la transforma: en-su proemio, la suprema
dignidad esta puesta en el logos, y la explicacién o razén que éste




24 ToriCOS

representa, aunque analoga a lo divino, no se formula en términos
genealdgicos (al menos no estrictamente). Es cierto que la
preocupacion helénica por los origenes, tan visible en Hesiodo y tan
decisiva en la cosmologia de los milesios, brilla por su ausencia en
Heraclito. En efecto, éste no orienta su pensamiento al origen de
todo, conformando su propio sistema segun el modelo milesio (en el
que la arché funge como principio unitario; de donde la atribucién
de ‘monismo’). Ni siquiera del fuego puede decirse (apegandose al
texto de los fragmentos) que haya sido concebido por Heraclito
como principio (en sentido aristotélico: origen y elemento) de todas
las cosas, en el marco de un grandioso escenario cosmoldgico!®. De
hecho, al menos segin una lectura posible y verosimil, la teoria que
Heraclito expone en B30 es incompatible con la idea de una
cosmogonia, 0 una “cosmo-génesis”?’. Pero la idea del logos como
principio literalmente césmico —en sentido metafisico— es
genuinamente heraclitiana. Las versiones estoicas del logos? sélo
han exagerado y dogmatizado algo que estaba de hecho presente,
pero de manera mas sutil, en los textos.

19 Comprese las interpretaciones de ARISTOTELES (Mer. A, 984a, 988b, B, 996a; de
caelo, T'1, 289b) y TEOFRASTO (Opin. Phys. 1, Fr. 1 = MOURAVIEV 1LA.1., T199)
con B30 y B90, quizds los més importantes fragmentos acerca del fuego
heraclitiano. B30 es innegablemente ‘cosmoldgico’, pero el fuego-cosmos es
representado, no como principio genético de todas las cosas, sino como algo unico y
unitario, dotado de permanencia ontolégica absoluta (increado y persistente
siempre); la pluralidad aparece s6lo en la referencia a dioses y hombres y en las
‘medidas’ (metra) a que estd sujeto el vaivén de encenderse y apagarse. B90
contrapone pur y panta en términos de una analogia con el intercambio (literalmente
‘contracambio’: antamoibé) de oro (chruson) y mercancias (chrémata).

20 [ 5 excepcidn es KAHN, quien argumenta en pro de cosmogonia y ekpurdsis. Cf.
ATH, comentario a B30, pp.132-138 y ‘Excursus 1°, pp. 147-153.

2L Cf. 1a tesis de Zen6n de Citio (SVF I, num. 98 (EUSEB. Praep. evang. XV, 14,1-2
= MOURAVIEV 11.A.1, T258) del fuego como elemento de ta onta, y su concepcion
del préton pur como semilla (sperma) que contiene los logoi y las causas de todas
las cosas que ya acaecieron, las que ahora suceden y las que serdn en el futuro
(Emevto 88 xal xoté Tivag eipoppévoug xpdvovg Exmupodobal 1oV chumavia
xéopov, elt adbig méhv SwaxoopeicBor. 10 pévior mpdtov wdp elvon
KoBamepel 11 onépuo, 1@v andviov Exov 1obg Adyovg kol Tag aitiag TdV
veyovOtov kxal t@v yiyvopéveov kol t@v écopévavr). El locus classicus es,
seguramente, el Himno a Zeus de Cleantes.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 25

El lugar que Heraclito dedica al logos, justo al principio del
escrito, es indicio de la dignidad suprema:

[B1] De este logos, aunque es siempre existente [o: éste]
los hombres se tornan incapaces de comprension,
tanto antes como después de haberlo escuchado por primera vez.

Pues aunque todas las cosas suceden segun este logos,
parecen inexpertos aunque tengan experiencia de
palabras y hechos tales como los que yo expongo,
analizando [yo] cada cosa segun la naturaleza

y mostrandola tal como es.

A los demas hombres, en cambio,
les pasa inadvertido cuanto hacen despiertos,
asi como cuanto descuidan dormidos.

[B114] Quienes hablan con entendimiento
deben fortalecerse con lo que es comun a todos,
como la ciudad en la ley,

y mucho mas fuertemente ain.

Pues se nutren todas las leyes humanas
de una sola, la [ley] divina,

que gobierna cuanto quiere,

y a todas basta, y [hasta] las desborda.

[B2] Por eso hay que seguir lo comin.
Pero aun siendo el logos comun,
los mas viven como si tuvieran su pensamiento privado.22

22 [B1] 10D 88 [1008e?] Adyov 1003 E6viog aiel &Ebveror yivovion &vBponol
kai npbabev 1i dkodoot kai dxobdoavieg 10 TpdTOV' YIvoUEveVv Y&p REVIOV
katd 1OV Adyov 1Ovde dncipowowv oikaot mepdpevor kol enfmv xal Epyov
toovtéav Oxolov Eyd Sinyeduon katd ¢howv dwuptav Exactov kol epblov
bxag Exev 100¢ 8¢ dAlovg GvBpdnove AovBhver dxdoo EyepBivieg ntotodoly

Sxwomnep Oxdon ebdovieg EmAavBivovral.
[B114] Edv vow Aéyoviag ioyvpilecBor xpn 1 Euv@ mhviov, Sxoonep VOP®
moMG Kol mOAD ioyupotépwg tpépovran yap mévieg ol &vBpdmelol vopor Hrd



26 . TorPICOS

Al considerar el proemio (ampliado aqui con B114) como un todo,
hay que enfatizar primero que la reflexividad es introducida
inmediatamente a través de la referencia a un Jlogos “siempre
existente [o: siempre éste = siempre el mismo]”. Hay que subrayar
que éste, el pasaje mas largo entre todos los textos preservados y
reconocidos, tiene un claro caricter ‘narrativo’ (por oposicién al
caracter ‘aforistico’ o ‘gnémico’ de la mayor parte de los otros
fragmentos), que revela un consumado arte expresivo, una cuidadosa
eleccién de palabras y una maestria en el equilibrio ritmico de las
clausulas. Aunque la empresa de una reconstruccion del libro
original parece una pretensién desmedida, parece injustificable no
tomar en cuenta la obvia diferencia entre los textos- “aforisticos” y
los “narrativos” y, en general, quedar ciego ante las diversas
posibilidades combinatorias, o prestar oidos sordos a las resonancias.
Los fragmentos preservados tuvieron un ordenamiento lineal pero
pudieron poseer también, a la vez, una estructura ciclica, en la que
cada parte refleja el todo. Charles H. Kahn apunta en esta direccion
cuando sugiere, para hacer justicia a la calidad literaria de Heraclito,
aproximarlo a Pindaro y Esquilo?. La sugerencia parece
hermenéuticamente prometedora, aunque quizas pudiera parecer que
Kahn va demasiado lejos cuando afiade que “Heraclito no es
meramente un filésofo sino un poeta, y un poeta que eligio hablar en
tonos de profecia. El efecto literario a que aspiraba puede
compararse a la Orestiada de Esquilo: el solemne y dramatico
desarrollo de una gran verdad, paso a paso, donde el -sentido de lo
que ha ocurrido antes es continuamente enriquecido por su eco en lo

£vog, 100 Belov kpatel ydp Tocodtov Oxdoov £BEAEL Kol EEaprel oL Kol
TePLYIVETaL.

(B2] 810 B¢l éncoBor 1§ <Eov@>' 10D Adyov & &0vrog Euvod [dovowv oi
roAAol (g idiav Exovieg ppovnov.

B Cf KAHN, ATH, p. 7: “The true parallel for an understanding of Heraclitus’ style
is, I suggest, not Nietzsche but his own contemporaries, Pindar and Aeschylus. The
extant fragments reveal a command of word order, imagery, and studied ambiguity
as effective as that to be found in any work of thése two poets. I think we can best
imagine the structure of Heraclitus® work ofi the analogy of the great choral odes,
with their fluid but carefully articulated movement from image to aphorism, from
myth to riddle to contempgrary allusion.”



LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 27

que sigue”4. Si “poeta” significa aqui “artista de la palabra” y
“creador” de sentidos, tal calificacién de la escritura de Heraclito es
acertada: su filosofia no es indiferente a la belleza, y su creatividad
no compromete su valor de verdad.

Un rasgo sobresaliente es el ritmo de la prosa, que ensambla los
opuestos, creando unidades expresivas que van integrandose
gradualmente en una unidad mayor. El proemio comienza y termina
en el logos: de la imagen inicial, en que el Jogos declara su propia
perenne existencia y verdad (o, alternativamente, su persistente
identidad dinamica), situdandose en una- posicién principal y
privilegiada, aquello “segin lo cual” [kata] “sucede” o “acontece”
[ginesthai] “todo” [panta), se pasa a una caracterizacién epistémica
de la vida de los hombres. La condicién humana es descrita como
negligencia empecinada ante ese logos de rango principal: los
hombres son inconscientes, ignorantes, y el suefio (o0, mas
exactamente, el estar dormidos) es la metifora heraclitiana de esa
vida de “los demas” [hoi alloi]. El contraste entre lo humano y lo
divino, prefigurado en términos epistémicos en Bl, es el contenido
basico de B114, cristalizado en la oposicion explicita uno-muchos y
en la ley “divina” como metifora del logos. La normatividad de
logos (como hen theios nomos) culmina en la formulacién de un
imperativo: “hay que seguir (o conformarse a) lo xunon”, seguido de
una reiteracion de la degradacion de la existencia de “los mas” (hoi
polloi, B2). '

La estructura del proemio revela una oscilacién constante, un
contraste perfectamente medido, entre algo uno, comun, permanente,
una ley universal que rige todas las cosas (incluyendo la polis y sus
nomoi), y la multiplicidad dispersa, el pseudo-mundo de la
desconexién en que viven los hombres. En términos éticos y
-epistémicos, el contraste se hace mas nitido en la oposicién entre los
dormidos y los despiertos, es decir, entre quienes entienden y

"+ 24 fhid . “Heraclitus is not merely a philosopher but a poet, and one who chose to
speak in tones of prophecy. The literary effect he aimed at may be compared to that
of Aeschylus’ Oresteia: the solemn and dramatic unfolding of a great truth, step by
step, where the sense of what has gone before is continually enriched by its echo in
what follows.”




28 TorPICOS

quienes no (pero se creen que si comprenden?). Mds que dar una
descripcion estadistica de cardcter meramente sociolégico, Heréclito
traza aqui los perfiles de dos actitudes opuestas y posibles para los
hombres (hoi anthropoi), dos disposiciones frente a lo real y frente a
si mismos. La actitud positiva es la que asume el narrador que habla
del logos cuando, sin mencionarse a si mismo, presenta a éste como
eon aiei, “siempre existente”, haciéndose explicita la autoreferencia
de Heraclito sélo en la segunda oracién, siempre por medio de la
oposicién (aqui con axunetoi). Esta actitud de alerta frente al logos
es la que puede llamarse la autoconciencia propiamente filoséfica, y
la que es descrita como una “exposicion” o diégésis “tanto de
palabras como de hechos” (kai epeon kai ergon), un “anilisis” o
diairesis de cada cosa segun la phusis, orientado a una
“manifestaciéon (verbal)”, o phrazesthai, de lo que cada una es en
realidad.

Esta sumaria caracterizacién de la autoconciencia es a la vez la
mas antigua descripcion de la tarea que la filosofia se asigna a si
misma. También puede pensarse que el pasaje contiene una
anticipacion, una especie de proyecto en sintesis, de la obra en su
totalidad. Uno de los aspectos mas reveladores lo constituye el
ambito que caracterizan esas palabras iniciales de Herdclito. Del
logos habla él en contraste con la incomprension de hoi anthropoi,
de manera tal que, cuando dice a continuacion. que “todas las cosas
suceden conforme a este logos”, esa totalidad es naturalmente
interpretable como incluyente de todas las cosas que configuran la
vida de los hombres. El contenido de la exposicién de Heréclito lo
forman “tanto palabras como obras”, que parecen constituir una
enumeraciéon exhaustiva de las formas de ser sobre las que versa
directamente el logos, y que representan, en todo caso, el material
sobre el que Heréclito practica su diairesis kata phusin. Es esto lo
que los hombres descuidan, lo que experimentan como dormidos,
inconscientes. El pasaje culmina (B2) con la formulacién expresa de
la comunidad vital del logos: a pesar de que el logos es comun, los
muchos “viven” (z0ousin) como si cada uno tuviera-una phroneésis

25 B17: ob ydp ¢povéovor towmdra moAkol oOkolowg Eykvpéovatv, obdE
paBovieg yvdokovowy, Eovtolol &8 doxéovot.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFiA DE HERACLITO 29

privada (es decir, divorciada y excluyente de lo comin). La
interpretacion del contexto como primordialmente existencial, vital o
“politico” (es decir, social, antropolégico) es reforzada por la
reconstruccion del proemio intercalando B114 entre Bl y B2, que
sugiere el eje logos-phronésis. Pero es también a partir de ese texto
“puente” que se refuerza la posibilidad, ya abierta en el mismo
inicio, de trasponer el logos al orden irrestrictamente universal, el
kosmos. -

En la reconstruccién del proemio, la secuencia B1-B114-B2
estructura un eje maestro del escrito original como un todo. Otros
fragmentos (B19, B34, B50, B113) podrian ser todos cercanos a este
contexto, que gravita en tomo de la imagen de la com-unidad de
todas las cosas en y por el logos. Es dificil no reconocer en el
significado de logos, ademas de la dimension lingiiistica, la nocién
de un principio metafisico, una regla o ley, a la vez natural y moral.
La idea que podemos formarnos del camino que haya seguido la
diegésis sera siempre conjetural. Pero debe cuidarse, ante todo, de
aplicar rigidamente una division preconcebida (por ejemplo,
cosmologia, antropologia, teologia, basada en el reporte de Didgenes
Laercio, pareceria el lugar comun) a la reorganizacion de los
fragmentos. Esto quizds aporta, en teoria, al menos un esquema
general, pero en la practica, los textos mismos se resisten con
frecuencia a las clasificaciones de que son objeto: un mismo texto
puede ser ético y ontoldgico, o cosmolégico y metafisico, o
“teoldgico” y ético y ontoldgico.

La tesis originaria de Heraclito no es, pues, tan dificil de ver: lo
esencial es la afirmacién de que hay un logos inmanente, pero
ignoto, que gobierna “todas las cosas”, y que, a pesar de ser
manifiesto, los hombres no lo entienden, ni lo obedecen (es decir, no
lo reconocen como principio operativo en sus propias vidas)?. Que
hay un logos que todo lo rige conduce, pues, dado el contexto inicial,
a concebir el &mbito en'que los hombres viven como un orden, cuyo

26 A este respecto, ¢f. MARCOVICH ad. loc., pp. 91 ss., donde contrasta el inicial PN
de B114 como “inferential” con el 8¢t de B2, el cual implica “a moral or religious
obligation”. Es reveladora también la conexidn entre énecBon -{wodotv.




30 ToPICOS

principio o fundamento es el logos. Paraddjicamente, sin embargo,
en cuanto que los hombres no comprenden ni obedecen tal principio,
el orden humano parece muy proximo al desorden. Lo penetran, no
simplemente las dualidades, sino las escisiones: “Para el dios; todas
las cosas [son] bellas, [buenas] y justas; pero los hombres han
supuesto a unas injustas, a otras justas™”’. La “axunesis” o
“incomprension” de los axunetoi de Bl es la idié phronésis-de B2: la
necedad humana consiste en una literal incoherencia, una
incapacidad para captar y, sobre todo, para reproducir activamente la
unidad “césmica” del logos en la polis y en la propia psukhé.

Una visién sistémica de la categoria de unidad: de
kosmos a polis

Una idea fundamental a que apunta nuestra interpretacién del
proemio es la unidad (o mejor: la com-unidad) del logos (la unidad,
comunidad y racionalidad de lo real, a la vez que la unidad y
comunidad de la razén), la cual deriva directamente de su
singularidad o unicidad, pero se concreta también como unidad e
identidad de opuestos. No es incorrecto atribuir a Her4clito la tesis
de que el logos es la arché universal, siempre que seamos
conscientes de que la idea de una arché en sentido “cosmoldgico” o
“fisico”, casi siempre entendida de modo genealdgico y lineal, es
producto de una esquematizacion posterior (especificamente
peripatética), y nos deslindemos expresamente de ella. Notese
ademas que reconstruir la tesis filoséfica central de Heraclito en tales
términos presenta una diferencia importante con la interpretacion
aristotélico-teofrastiana, en cuanto que ésta asocia la arché al
fuego?. Dar al logos el puesto principal es un rasgo de la
interpretacion moderna, aunque también la antigiiedad tardia —al
menos el estoicismo— ciertamente atribuyé a Heraclito el origen de
la idea de un Jogos que es principio ordenador del universo todo.
Pero aunque sea sorprendente el silencio de Platon y Aristoteles

27 B102: 1§ pév 8ed xoAd mavio kol Sixenc. &vBpomor 8¢ & pév &dika
drednoaowy & 8¢ Sikoa. . .
28 Y al alma, en tanto que principio de movimiento.



LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 31

acerca de la complejidad y la fundamentalidad de la idea de logos en
Heréclito, y aunque la concepcién estoica represente una
dogmatizacién, un endurecimiento o esclerosis de la idea, los propios
textos originarios son los que sustentan su prominencia.

Ademas de la unidad seméntica implicada en la integracion
organica de sentidos en la propia palabra logos, algunos fragmentos
explicitamente refieren y despliegan, por si misma, la idea de unidad,
0 1o uno (to hen)?.

La unidad del logos es intuida de manera inmediata y reiterada en
su singularidad gramatical: en el Gnico caso en que /ogos aparece en
plural (B108)%%, el término alude a discursos de los que se dice
explicitamente que son ajenos a lo sabio. La unidad no es
mencionada directamente en Bl, pero su asociacion. con el logos es
inevitable, dado que siempre aparece contrapuesto a una pluralidad3!.
La unidad queda también implicada en la referencia a la mismidad
del logos en B31b. Y todas las complicaciones hermenéuticas
imaginables en B45 y B115 no pueden opacar la evidencia de la
singularidad y mismidad del logos de psuché (comparado con el
logos “cosmico” de Bl). La clave fundamental del sentido de la
unidad la ofrece B2, el remate del proemio: el logos es uno porque
es “comun” (xunon), es decir inmanente y compartido: uno y el
mismo para todos los hombres y para todas las cosas que son32,

Asi, el sentido primordial de la categoria de logos es la expresion
de la comunidad universal del ser y la estructura regular del devenir.
Esta comunidad y esta estructura estan ya contenidas en la expresion
ginomendn panton’ kata ton logon tonde, “todas las cosas suceden
segun este logos”, que es a la vez formula de la racionalidad o el

29 Muchos otros textos aluden a la unidad mucho mds oblicuamente, o la
ejemplifican de manera directa. Vid. infra, n. 36.

30 La referencia a una pluralidad est4 sin embargo implicita en la férmula epi panti
logoi de B87.

3! Hoi antropoi, apeiroi, hoi alloi, si nos restringimos a la oposicién dominante,
entre los axunetoi y el logos mismo; a ésta puede aiadirse la oposicion mas general,
entre logos y panta (B50). '

32 Cf B30: xdopov 10v8e, 1OV abrov GRéavIov.




32 TorPICOS

orden universal y de su unidad dinamica. Pero la declaracion mas
explicita y radical de todas es, sin duda, la de B50: “Habiendo
escuchado, no a mi, sino al Jogos, sabio es coincidir en que todas las
cosas son uno”. No en vano se ha visto en esta sentencia la
cristalizacién suprema de la filosofia de Heraclito. Es dificil decidir
cual podria haber sido el lugar de B50 en el original de Heraclito.
Aunque la tesis del inicio (antes de B1) seria seductora, también
podria ser plausible considerarlo una expresion cercana a una especie
de conclusién, basada en ciertas declaraciones previas, mas que
como una declaracibn o anticipacién inicial de caricter
programatico. Pero quizas la nocién de “conclusion” es demasiado
fuerte, univoca y rigida.

Vale la pena citar el fragmento en sus propios términos, y en el
contexto en que nos ha llegado:

Heraclito dice que el todo es divisible-indivisible,
generado-ingénito, mortal-inmortal, Jogos-tiempo,
padre-hijo, dios-justo: “[B50] Habiendo escuchado,
no a mi, sino al logos, es sabio convenir que todo es
uno”, dice Heraclito.33

33 B50: HIPPOLYTUS, ref,, IX, 9, 1: ‘HpéxAertog pev odv gnowv elvar 10 miv
Sunpetdov adiaipetov, yevntov dyévmrov, Bvmov GBbvotov, Adyov aldve,
natépa vidv, 8dv dixaiov odx £pod ALY 10D AdYov dxoboaviag OporoYELV
cogév Eomv Bv nbivia elvon, 6 ‘Hpbhxhertds gnot. Seguimos aqui, con la mayor
parte de los editores modernos, una leccién doblemente enmendada del texto de
Hipélito: leemos Aoyov (enmienda propuesta por Bernays) por 86ypatog (cbdice
Parisino), y €lvon (enmienda de Miller) por £idévar (codice Parisino). GARCtA
CALVO retiene el texto sin enmienda alguna, incorpora dikaion del fin de la frase
anterior, y puntia después de homologein. Su traduccién dice: “Justo es, no a mi,
sino al acuerdo [dogmatos] prestando oido, que estén concordes: inteligente es vna
sola cosa, saberlas todas” (este autor ofrece cuatro variantes de la {iltima oracion
[sophon....eidenai]). De asumirse el texto transmitido por los manuscritos, pero
aceptando la enmienda de logou por dogmatos, una traduccién posible seria: “Es
justo que quienes han escuchado al Jogos concuerden: lo sabio es conocer que todas
las cosas [son] uno [hen panta eidenai]”.



LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 33

Al margen de la introduccién de Hipdlito (que ameritaria su propio
comentario: en su enumeracion son anémalas —y por ello quizas de
origen heraclitiano, a diferencia de las otras cuatro— las parejas
logos-aidn 'y theos-dikaion, las cuales no denotan oposicién), y
asumiendo como auténtico el texto citado®, el pensamiento del
fragmento se despliega en dos etapas. En la primera, sugiere que la
sabiduria resulta de escuchar (es decir, sentir, percibir, entender y
obedecer) al logos. La segunda es una especie de caracterizacién de
la naturaleza misma de la sabiduria como homologein, coincidir o
concordar hablando®: lo sabio radica en que varias voces digan lo
mismo (es decir, que digan lo mismo unas que otras y digan lo
mismo que dice (o que es) el logos, a saber, que “todas las cosas son
uno” (o, invirtiendo la construccion, que “lo uno es todas las cosas™).
El punto central es el decir, legein, que aparece como el ambito en
que se configura lo que es sabio: saber radica en una forma de decir
o hablar. En este sentido, B50 parece ser el desarrollo del modelo
opuesto al que se caracteriza en B19: “no sabiendo oir, no saben
tampoco hablar”. El habla de lo sabio es una homologia, una
concordancia verbal de los logoi que se dicen y el logos que se
escucha (y la homologia no excluye la antilogia). La caracterizacion

34 Hasta hace poco, podia hablarse de consensus omnium respecto del texto
aceptado de este fragmento, y esto sigue aplicdndose a la lectura de logou en vez de
dogmatos (con la sola excepcién de Garcia Calvo). Sé al menos de dos ediciones
(ambas espafiolas: GARCIA CALVO y la més modesta recopilacién de GARCia
QUINTELA, como apéndice a su libro £l rey melancélico. Antropologia de los
Sfragmentos de Herdclito. Madrid, Taurus, 1992) que rechazan ademas la enmienda
de eidenai en eingi, lo cual resulta en una trivializacién del sentido filoséfico del
fragmento. El primero vierte asi: “... inteligente es una sola cosa: saberlas todas”; el
segundo traduce: “Jo sabio es convenir que se sabe que todo es uno”. HEIDEGGER (en
“Logos. Heréclito. Fragmento 50", en Conferencias y articulos, trad. E. BARJAU,
cap. 1X, Barcelona: Serbal 1994, (en adelante “LHF50”]) proponia prescindir
incluso de einai (al que juzgaba preferible a eidenai), con el argumento de que sale
sobrando, y basta con hen panta.

35 0 bien, “concordar con quien habla”. Cf. el comentario de KAHN ad loc., op. cit.,
pp. 130-131, donde se refiere a “the word play on homologein, ‘say in agreement’”.
Homologein, seglin KAHN, “carries a phonetic echo of logos and an etymological
sense of ‘speaking together with, saying the same thing’”. KAHN afiade: “Knowing
how to listen will enable one to speak intelligently (B19), to hold fast to what is
common (B114) by speaking in agreement with the universal logos of B1”. Cf LSJ,
s.v. bpohoyé, I: “agree with, say the same thing as” (Las cursivas son mias).




34 ToOPICOS

de lo sabio (sophon) incluye ademas la especificacion del objeto del
saber: hen panta einai, “todas las cosas son uno”, en la que parece
concretarse el significado profundo del logos, visto no sdlo como
concepto técnico, sino como imagen y metifora del pensamiento
verdadero y la palabra portadora de sentido, en general.

La conexion entre el logos y la unidad de todas las cosas es, pues,
una idea central en B50, sin que se diga jamas expresa y
directamente que el logos es lo uno. Que el logos mismo no tiene
contrario (porque es los contrarios) es una implicacién inevitable,
pero sutil en los fragmentos pertinentes. B50 sugiere 1a conexion del
logos con lo uno, pero son otros textos y contextos los que elaboran
esta ultima nocién. Antes de mencionar y considerar brevemente
algunos, conviene recordar que, en Bl, el concepto que ocupa el
puesto de lo uno, analogo de logos (frente a la pluralidad
representada por hekaston, “cada cosa”, que implica “todas las
cosas”) es phusis, como se designa ahi al criterio en que se basa la
diairesis filoséfica. Phusis significa la unidad compleja en que estan
integradas las partes que son materia del analisis o la division y,
como el logos hode edn aiei, tiene también un fuerte contenido
objetivo y se presenta de inmediato cargada de sentido epistémico.

Lo uno aparece nitidamente expresado en Bll14, introducido
después del imperativo de hacerse fuertes en lo comin. Con un juego
intraducible de palabras, B114 establece que lo “comin” (xunéi) es
el fundamento del “hablar” (legein) “con inteligencia” (xun nooi). Lo
xunon, sin embargo, presenta aparentemente distintos grados de
intensidad o radicalidad: para la definicién del hablar con
inteligencia hace falta una comunidad mas fuerte que la social,
ilustrada ésta ultima con la relacion entre la polis y su nomos. El
fundamento ultimo de fodas las leyes humanas es la unica ley divina
(o, alternativamente, lo divino unico). Si leemos B114 como secuela
de Bl y preambulo de B2, la inferencia natural es que nos
encontramos ante una descripcion alternativa del logos eon aiei de
Bl, que aparece ahora, con admirable congruencia, como la ley
supra-politica que rige todo devenir. El rasgo de la unidad (o0 mas
exactamente, la unicidad) de tal ley universal estd claramente
vinculado con el aspecto valorativo, axiologico, del logos, y a la vez,




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 35

se yuxtapone con la exigencia de objetividad del conocimiento, que
habia sido representada por phusis en el pasaje inicial. La conclusién
a que este manejo de las ideas apunta es la conjuncién de phusis, la
verdadera estructura objetiva de cada cosa (y de todas) y logos, la
racionalidad ‘césmica’, con nomos, la ley autosuficiente y unica que
determina todo lo que sucede. Sin llegar a ser formulada, la idea de
una ley natural encuentra aqui una de sus expresiones seminales, que
anticipa uno de los ejes de la discusion intelectual del siglo V.

‘Lo uno es enfocado explicitamente en catorce fragmentos
(incluyendo B50 y B114)%, En el remate de B1037 encontramos la

36 La lista completa es: [B2, xunon], B10, [B12, autoisin]. {BS, houtos}, B29,
(B30, ton auton], (B31b, ton auton], B32, B33, B49, B50, [B51, harmonié], [B54,
harmonié], B57, BS9, B60, [B80, xunon], [B88, tauto], B89, B103, B106, [B113,
xunon], B114, B121.

3 He aqui el texto completo de B10 en su contexto: PSEUDO ARISTOTELES, de
mundo 5, p. 396 b 7-25: {owg 8¢ 1@v évavtiav | gooig yAixetan xod &k 100t0V
&motehel 10 adpgwvov, odx Ex 1@V dpoiav, Ganep Gpuérel 16 dppev cuviyaye
npog 10 BfiAL xal oy Exditepov mpdg 10 budPLAOY, Kol THY TPMOIMY dudvoray
510 t@v Evaviiov cvvijyev, od e 1@V Opolwv. Eowke 88 xal N tExvn THY
0oV pylovuévn 10910 MoLETY: Loypapio pév yop Aevk@®v 1e kol peAGVOV,
Qxp@v e xal EpuBphv xpwpdtev Eyxepacauévn eboelg, 1dg sikbévog Toig
mponyovpévoly anetélede oUUEMVOUg, povoikn 8¢ OEel Gpo kol Papeic,
Hakpolg te xai Ppaxels @Boyyoug pilaoca v Suwpopolg gavaig, pioy
anctélecev dppoviav, ypopupatich 88 £x ovnéviov xai de@voy ypappdtay
Kpaowv motnoopuévn, TV SANV vy an’ ad1dv ovvesthooto. Tadtd 8¢ 1odto
fiv xal 10 napi 1d okotewv@ Aeyopevov ‘HpoxAeite:

oVAAGYLEG
Oha xoi obk HAa,
GUHQEPOUEVOV SLaPEPOUEVOY,
ovvadov Si@dov:
¢x mhvtov Bv
kol &€ Evog mhvta.

od1wg obv Kkai THV 1@V SAwv oVoTaaw, obpovod Abyw kai yfig 100 1€
obumavtog xéopov, ik 1fig @V Evovniwtdtev Kphoeng Gpydv pic
Siexéounoev dppovia... (Y quizas la naturaleza ama [o: se apega] los contrarios y
a partir de éstos logra lo concordante, no a partir de los semejantes, asi sin duda une
al macho con la hembray no a cada uno con el de su mismo sexo, y formé la
primera pareja con los contrarios, no los semejantes. Y el arte parece hacer esto
mismo, imitando a la naturaleza. Pues la pintura, mezclando las naturalezas de los
colores blancos y los negros, los amarillos y los rojos, realiza imagenes
concordantes con los modelos [lit. las cosas a que se refieren], y la misica,




36 TorPICOS

reiterada complementacién de lo uno y todas las cosas, en una’
proposicion de estructura simétrica y reversible:

De todas las cosas [lo] uno y de [lo] uno todas las cosas

Esta formula refleja hen panta einai, “todas las cosas son uno” de
B50, e incluso podria pensarse que es en esta dialéctica “circular”
entre lo uno y todas las cosas.en lo que consiste la ley universal que
serfa el logos: en el hecho de que lo uno es una pluralidad
diversificada, y la pluralidad total constituye a su vez una unidad y
no es meramente un conjunto disperso. El contexto de B10 apoya
también la interpretacion de la férmula en términos de una verdad
general, y su afinidad contextual con B50 es aparente de inmediato.
La férmula final lleva el punto de la universalidad al extremo,
recordando (o anticipando) hen panta einai, y en todo caso
complementando esta expresion, al desplegar los dos aspectos de la
relacién en las palabras ek panton hen kai ex henos panta (notese
que la reciprocidad de la relacién entre panta y hen equivale a su

mezclando en distintas voces a la vez los sonidos agudos y graves, largos y breves,
realiza una tinica armonia, y la gramética, haciendo una mezcla a partir de las letras
vocales [sonoras] y las consonantes [mudas], a partir de éstas han compuesto todo
su arte. Y esto mismo era también lo dicho por HerAclito el Oscuro:
Conexiones,
cosas enteras y no enteras:
concordante discordante,
consonante disonante:
y de todas las cosas uno,

y de uno todas las cosas.
Asi también la reunién de las cosas todas, es decir, del cielo y la tiema y del
universo en su conjunto, por la mezcla de los principios més contrarios, ha arreglado
una armonia...”). -
A primera vista, la cita aparece en medio de un pasaje que podria reflejar su
contexto original. La frase inicial, {oog 88 t@v tvaviiov f @bowg yAixeton
recuerda B123, pero denuncia su posterioridad por las referencias explicitas a ta
enantfa y al hecho de que la unidad resulta de los contrarios y no de los semejantes
(1a tesis auténticamente heraclitiana es la “semejanza” [de hecho, la igualdad] de los
contrarios, a los que, de hecho, jamés llama asi en los fragmentos preservados). La
analogia de phusis y techné tiene todos los wvisos de no ser atribuible tampoco a
Heraclito, y quizds sélo una vaga coincidencia relativa al 4mbito musical podria ser
originaria. E1 comentario posterior a la cita deja claro el alcance universal que el
Pseudo Aristdteles entiende que ésta implica.



LA UNIDAD DE LA FILOSOFiA DE HERACLITO 37

virtual identificacién, como en B9038, y que la preposicién no
necesariamente denota una sucesién cronologica). Lo mas
importante es aqui el cardcter funcional del aspecto ontolégico de la
teoria del logos. La fundamentalidad de logos conciemne directa e
inicialmente al saber, al bien pensar y bien hablar. Conectando las
formulaciones de estos fragmentos (B10 y B50), el contenido preciso
de la auténtica sabiduria es el fundamento comin y universal: la
unidad del todo.

Complementando este enfoque general o universal, B29 situa “lo
uno” en un escenario axioldgico, y en estrecha correspondencia con
la suprema valia humana:

Los mejores escogen

una sola cosa en lugar de todas:

fama siempre fluyente entre los mortales;
pero los mas estan satisfechos,

igual que el ganado39.

. Como en el proemio, lo uno aparece contrastado con lo que
caracteriza a los muchos (hoi polloi). Es pertinente la perspectiva
desde un angulo sociolégico que es iluminado por la tradicién de la
sapiencia moral, la cual, a su vez, configura el trasfondo de este
dicho de Heraclito. La oposicion, originariamente expresion de la
moral aristocratica, entre “los mejores” o “los buenos” y “los mas”
reaparece en B104, en conexion con el logos de Bias a que parece
aludir B39: “Los mas son malos, y hay pocos buenos”#, La pregunta
es: ;quiénes son, para Heraclito, “los mejores”? Y la respuesta
preliminar consiste en reconocer que se trata de los otros (respecto

38 B9O: mupdg 1e dviapolph T mévto, Kol ndp dnbvrtov, Sxwonep xpuood
XPHOTE Kol LPMUATOV XPVodG.

39 B29: aipedvion Bv &vii dnbviov ol &piotol, xhéog dévaov Bvitdv: of 58
. moAAoL KexOpMvTaL SKxOOTEP KTAHVEX.

40 B104: tic yop abtdv, ¢noy, vooc i epAv; dMpav dodoior neifovion ko
SdaoxbA® ypeiovior Opide, odx &id6teg 6m “oi moAdol xaxoi, OAiyor 88
ayoboi”.



38 TOPICOS

de los mas). Pero Heraclito no concuerda del todo con el espiritu
aristocratico de un Tirteo o un Teognis. Hoi aristoi designa a los
portadores o depositarios de areté, pero probablemente entendida
ésta aqui en el sentido tradicional y no tal como Herachto la
reinterpreta‘!.

. La importancia del contexto  moral es enfatizada por el verbo
empleado en B29: lo que define a los mejores es, en primerisimo
lugar, el hecho de que escogen, y luego, lo que escogen, lo que
desean deliberadamente para si mismos. El objeto de su eleccion es
descrito memorablemente aqui como hen anti hapantdn, literalmente
“una sola cosa en vez de todas”. Esta formula refleja B10 y B50,
déndole un nuevo sentido al axioma hen panta®. El otro lado de la
oposicién es la caracterizacion del estado en que se encuentran los
muchos: de éstos se dice, no que desean sdélo hartarse
(verosimilmente de comida y bebida), sino que estan hartos, o
satisfechos. Méas que lo que hacen, es significativo lo que omiten,
como los despiertos-dormidos [B1, B89, y los sordos ausentes-
presentes [B34]. Asi, “los muchos” no eligen: ésta es la primera
diferencia apreciable.

Los mejores, en contraste, aspiran a algo cuyo valor es
proporcional directamente a su duracién, su permanencia. La
"expresion con-que Heréclito fija este valor es reminiscente de un
pasaje homérico*> en particular, y muy especificamente, del
paradigma' de Aquiles: kleos aenaon, gloria o fama duradera,
recuerda kleos aphthiton, “fama imperecedera”, el destino reservado

41 En B112 estd el tinico uso heraclitiano preservado de areté, que aparece

emparejada con sophié, definiendo ambas a sGphrosuné.

42 Si anti implica exclusion entre hen y panta (como parece seguirse de todas las
traducciones posibles de este texto), la desaprobacién implicita de HerAclito ante la
moralidad de los aristoi seria el punto especifico de este fragmento. GARCIA CALVO
(ad loc., pp. 73-74), prefiriendo la version de Clemente a la de Proclo, suprime ouk,
lo cual fortalece la interpretacion que sugerimos. Cf. GARCIA QUINTELA, El rey
melancélico, pp. 80 y ss. MARCOVICH (HEM, ad loc.) cree que auton refiere.a los
gobemantes efesios. Para KaHN, la referencia es a los hombres en general (“the
mass of mankind”, p. 175). : s

43 11 1%, 410-416. Cf KAHN, ATH, pp. 233-235, con n. 313.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 39

"al héroe mejor. Para Aquiles, la alternativa finalmente desdefiada* es
una vida larga (aion): el precio de la fama es la muerte. La formula
heraclitiana esta en el centro mismo de B29 y parece innegable que
es una clara variante de la homérica. Si suponemos la aprobacion de
Her4clito hacia este valor aristocratico y heroico, el texto parece
implicar una conexion del éthos de los aristoi con lo inmortal o
divino (en un sentido amplio, como analogo de lo siempre real o
existente, predicado de Jlogos en B1). A diferencia del contexto
homérico, en el que la consecucién de kleos “sin muerte” exige
precisamente la muerte del héroe, en este texto de Heraclito la
muerte y la mortalidad de los aristoi quedan implicitas, y opacadas
por la afirmacién del ideal de una permanencia duradera del aristos
individual (en su kleos) en el orden mismo de las cosas mortales.
Esta es una inmortalidad arreligiosa, a la vez individual e inmanente,
asociable con el lenguaje’ y con la memoria de los hombres vivos.
Kleos aenaon recurre en un pasaje de Siménides* probablemente
posterior (aunque no mucho) a Heraclito#’, con el sentido de-“fama
siempre fluyente”, una lectura que enfatiza el aspecto dindmico de la
duracién o permanencia, reforzado en Hericlito ademas por la
conjuncidn de la frase con el genitivo plural thnéton, literalmente “de
[o entre] los mortales” o “las cosas mortales”. La frase kleos aenaon
thnéton (“fama eterna’ entre los mortales”) sugiere fonéticamente la
asociacién con- la expresion aei neos, “siempre nuevo’¥, y
constituye una ilustracion (y quizas una ironia) de la contraposiciéon
“interna en la unidad hen anti hapanton que es objeto de la eleccién
de los aristoi (cuyo noos y phrén es cuestionado en B104).

44 En /I xvim, 95-126. - - : :

45 Kleos est4 relacionado con el verbo kled, “contar de”, “hacer famoso”, “celebrar”,
que a su vez incluye kaled, “llamar”, “nombrar”; ¢f. LSJ, s.v., A, B. Kleos se ubica,
por ende, en el horizonte del decir y el escuchar.

46 Fr 4 Bergk (=fr. 26 Page). Cf. KAHN, loc. cit., n. 314. Los versos finales son:
poptupel 88 xei Aewvidag, / Inbprag Paciheds, dpetdg péyav Aedovmag /
xoopov aévadv te xA£og. ("Lo atestigua también Lednidas / rey de Esparta, quien
deja el gran adorno / de su mérito y la fama siempre fluyente").

47 Obviamente, por la referencia a Leénidas, Ja datacion mas temprana posible del
fragmento recién citado de Siménides es 480 a. C., una fecha probablemente
demasiado tardia para el libro de Her4clito.

48 Cf KAHN, ATH, ad loc., n. 314, p. 330.




40 . TOPICOS

_Finalmente, la analogia de los mas con el ganado invita a conectar a
hoi polloi con la serie de los fragmentos que se refieren a las
conductas animales, en los cuales Heraclito aplica el logos como
proporcidn, o relacién proporcional, entre tres términos en dos
niveles distintos y contrapuestos. Visto como un todo, B29 se mueve
en la contraposicién aristoi-polloi y kleos aenaon-thnéta, y
constituye quizds la preparacién para. los logoi gnémicos que
conciernen a todos los hombres, donde reaparecen la unidad y la
comunidad. Con todo, quizas los arisfoi no representan todavia el
punto mas alto en la tipologia heraclitiana de los hombres, si la
palabra designa aqui (como parece), no a los mas sabios, sino sélo a
los nobles y a los ricos.

De nuevo desde un angulo distinto, B32 enfoca directamente lo
. uno, identificindolo virtualmente con lo sabio. También en este
caso, la presencia del Jlogos, bajo aspecto del decir (legein), es
manifiesta:

Uno, lo unico sabio, no quiere y quiere
ser llamado con el nombre de Zeus#9.

El enigma radica aqui en la aparentemente inescrutable voluntad
divina, y en parte gira en tomo del significado que se dé a “Zeus”. El
genitivo Zénos, que sugiere una referencia a la nocién de “vida”
(2én), puede llevar a pensar en la unidad de Hades y Dionisos (B15).
Quizas la negativa a querer ser designado con el nombre de Zeus
supone en primer lugar la exigencia [implicita] de que el nombre
(onoma) se adapte a la naturaleza de la cosa nombrada. El equivoco
hermenéutico que aqui acecha es suponer ademds que la naturaleza
misma de la cosa (en este caso, Zeus) es univoca. Onoma retoma
epos de Bl, y aparece como éste, contrapuesto a ergon en B48
[sobre €] nombre y la obra del arco]. Mas que buscar penetrar lo que
muchos autores denominan la “teologia” de Heraclito, la pregunta
mas interesante puede centrarse en el ergon, la obra, funcidn,
resultado o producto del Jogos como nombre. Todo nombre es
palabra, y es, al menos en parte, fruto del consenso de los usuarios

49 B32: "Ev, 10 cbgov podvov, AéyecBon obx E6EAeL kot 20EAEL Znvdg Svoper.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 41

del lenguaje, los hablantes, es decir, resultado de una especie de
convencion. El nombre funge siempre como denominacién o
designacion, y fija la identidad o mismidad de la cosa nombrada en
la palabra que literalmente la representa. Posiblemente esa fijeza es
la implicacion que lleva a lo Ginico sabio a no querer ser llamado con
un nombre univoco. De ser asi, Heraclito estaria ubicando a Zeus
‘dentro de su propia concepcién general en un puesto privilegiado,
muy cercano al logos, al fuego y a Pdlemos y Eris. No querria ser
llamado s6lo Zeus, sino también cualquiera de las otras alternativas,
para no traicionar su verdadera naturaleza, que lo aleja de la
concepcidn antropomorfica tradicional y convencional. Es pertinente
B67: “El dios [es] dia noche, inviemo verano, guerra paz, hambre
saciedad”.

Quizas la implicacién altima y maés decisiva sea que lo uno
(equiparable inequivocamente a lo divino, aunque el estatuto
filosofico de éste sea muy incierto y dificil de valorar) es
caracterizado aqui como “lo unico sabio”. De ese modo, lo uno
desempefia aqui la funcién de criterio o parametro supremo,
epistémico y ético. Pero no esta clara la conexién precisa entre lo
uno y lo sabio, aunque no pueda dudarse que, para Heréaclito, son lo
mismo. Posiblemente la mediacion entre ambos la constituye el
propio logos: lo uno y lo sabio aparecen vinculados, como vimos ya,
en B50, precisamente como contenido del logos-phusis y del
homologein (logos-phronésis). '

Esto tiene una aplicacién directa en lo que pudiera llamarse la
politologia heraclitiana: la integracién del legein xun nodi, “hablar
con entendimiento”, en la vida social, en B114, es una propuesta de
fundamentacién filosofica de la praxis politica: atender primero a lo
que es comun, compartido, general o universalmente. Y, de acuerdo
con los propios términos de la formulacién de Heréclito, en el
ambito de la polis, lo comiin es la ley: nomos es un tipo de logos. La
dignidad del imperativo moral del theios nomos (B114) o logos
xunos (B2) viene de la suprema jerarquia que tiene, en los 6rdenes
del ser y del conocer, “Uno-lo sabio” (B41). Lo hen-xunon (o “uno-
comun”) y hoi polloi-panta (“los més-todas las cosas”) forman los




42 - Toricos

extremos de la contraposicién en los textos aludidos: lo uno es lo
verdaderamente comin a todos.

Congruentemente con esta poco democratica linea de pensamiento
politico, B44 y B33 establecen, respectivamente, que “Es necesario
que el pueblo (démos) luche por la ley (nomos) como. por las
murallas [de la ciudad]”, y que “Es ley también obedecer la voluntad
[el consejo] de uno solo™0, La dltima tesis refiere claramente a la ley

- divina dnica de B114:; B33 parece recorrer el camino inversamente,
del kosmos a la polis: asi como la ley (es decir, el logos-phusis .0
logos-kosmos), siendo Unica, rige a todas las cosas, también el
consejo de un unico individuo tiene mayor valor que el de muchos,
si, como acota B49 “es el mejor™!.

En esta linea se sitiia también la censura de los Efesios en bloque
(B121), que no sélo denuncia la expulsiéon de Hermodoro, sino
también reprueba bien explicitamente sus motivos: 2

Dignos [son] todos los efesios adultos de ser ahorcados,
y abandonar la ciudad a los nifios;
ellos, que desterraron a Hermodoro,
-el varén mejor entre ellos, diciendo:
.. “que de nosotros no haya uno que sea el mejor,
y sino, que lo sea en otra parte y entre otros”52

El destierro de Hermodoro es un contragjemplo empirico, opuesto

a la exigencia heraclitiana de subordinar toda praxis al conocimiento
del individuo, o el grupo, que posea ¢l acceso al saber. Es tentador
conectar este aspecto de la filosofia politica de Heraclito con lo que
. el joven Platén presenta, una y otra vez, como el meollo de la ética
de Socrates: la exigencia de que el conocimiento o el saber

50 B44: péyecBon xph 1oV Sfipov Onep 10D vépov Sxwonep teixeoc. B33: vopog
kol PovAfi neibecBon Evog.
51 B49: eig &uot popron, &y &pravog fi.- ,

52 B121: &Eov Egectog WBndov andyEaobon ndot kel tolg aviBois thY ALY
xotaAuelv, oitiveg ‘Epuoédwpov &vpa émvtdv Ovinotov EEEodov Qéviec:
Nuéov pnde elg oviotog Eotw: el 8¢ pif, BAAN 1€ kol peT EAAWV.



LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 43

constituya la unidad de la areté (de acuerdo con un argumento
analédgico-inductivo que el Sécrates platonico despliega con cierta
frecuencia, el criterio. definitorio de la auténtica areré es siempre un
saber). :

Sin entrar, por ahora, en otros puntos de la ética y la politica de
Her4clito, los -fragmentos aducidos bastan para reforzar la tesis
acerca de que hay una conexién fundamental entre el logos y lo uno,
y que es recurrente en los fragmentos la analogia y la contraposicién-
del orden cOsmico- y el orden politico. La idea que nos parece
plausible ver como trasfondo de la concepcion del logos es 1a-unidad
del orden de la phusis y el orden de la polis (es decir, la unidad de lo
real). En contraste con otros modelos teéricos, la concepcion
heraclitiana de la unidad no consiste en la tesis metafisica de una
identidad univoca, sino en la idea de conjuncién o comunidad, es
decir, un modelo sintético y dindmico de la unidad, que implica una
contraposiciéon y una tensién internas. Los miltiples sentidos y
referencias de lo uno configuran un concepto filoséfico bastante
sofisticado y coherente, no una pluralidad dispersa.

‘La unidad y la complepdad seméntlca y funcmnal de
Iogos

Al intentar una aproximacion a la idea de unidad, uno de los ejes
cardindles que estructuran el Jogos, hemos asumido que éste
representa una categoria central, dotada de una notable densidad
semantica (ademas de su complejidad funcional en otros sentidos y
en diferentes mveles) Las varias significaciones de logos -
incluyendo sus acepciones “lingiiisticas”— se integran en la nocién
de una racionalidad compleja, la cual encuentra expresion en la
célebre unidad de contrarios. . Tal como lo presentan.los propios
textos’? logos es, no solo lenguaje —el discurso, la palabra, el
mensaje € incluso el libro del propio Heraclito—, sino también

53 E] sustantivo logos ocurre en nueve fragmentos (diez usos), excluyendo B72: Bi,
B2, B31b, B39, B45, B50, B87, B108 y BI115. Esto implica aproximadamente el
10% de los fragmentos auténticos. .




44 ToPICOS

aquello sobre lo cual versan el lenguaje y el pensamiento
inteligentes: la “razén de ser” o la “ley” de todas las cosas, el
fundamento y la medida, la relacién proporcional real y objetiva
(reflejada en las protocategorias metafisicas de kosmos, phusis y
harmonié). Logos, como concepto ¢ imagen, designa “el lenguaje de
lo real”*4: la racionalidad universal objetiva, concebida y presentada
como lenguaje inteligible, nocién que repercute sistémicamente en
las ideas del saber y el actuar. Si el logos es 1a voz y el lenguaje de lo
real (que es devenir), podria decirse que la forma natural del cambio
es la contradiccion: el Jogos no sbélo dice, sino también,
sistematicamente, contradice. La unidad en la oposicién, meollo de
la ontologia heraclitiana, opera lo mismo en el orden cédsmico que en
el humano, y tiene valor axiomatico en su idea del lenguaje y en la
puesta en practica de su poética’.

Las resonancias del logos como lenguaje estan asociadas
firmemente con el sentido metafisico del logos ya desde el proemio
(B1, B2 y también en B50). Podria decirse que también se escuchan
en los otros fragmentos donde recurre el término, si no fuera porque
en éstos la acepcién “superficial” parece ser precisamente la
lingiiistica (la sola excepcion parece ser B31b, donde logos significa
proporcidn), de modo que, en estos ejemplos, la resonancia se refiere
mas bien al sentido césmico-ontolégico. Asi en B39, donde suele ser

?

traducido como “valia” (estrechamente conectada con “reputacion” o
“fama”); en B87, donde significa, quizds, “palabra”; y en B108,
donde logos es “discurso”, o lenguaje articulado. B45 y B115, con su
referencia comun al logos de psuché, abarcan toda la gama de
significaciones, y su unidad dinimica. Los dos grandes cauces

54 Tomo esta til formula de los trabajos de T. M. ROBINSON (“Esiste una dottrina
del logos in Eraclito?”, Aui del Symposium Heracliteum 1981. A cura de Livio
ROSSETTI. Volume primo: Studi. Edizioni dell’ Ateneo, Chieti 1983, pp. 65-72, y
“Heraclitus and Plato on the language of the real”, The Monist, October 1991, vol.
74, num. 4, pp.481-490.), adaptindola a mi enfoque.

55 Cf a este respecto los riesgos de las genemalizaciones excesivas y las
homogeneizaciones de la relacién de complementariedad de los contrarios sobre los
que advierte ROSSETTI, L.: “Quale skoteinotes? Sul rapporto che Eraclito insaura col
suo uditorio potenziale”, en Philologica, Rassegna di analisi linguistica ed ironia
culturale, Universitd di Parma, Ailo I, mim. 1, junio 1992, pp.3-28.

\




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 45

semanticos por los que corre logos —la racionalidad objetiva o el
aspecto métrico del dinamismo c6ésmico, de una parte, y el orden del
lenguaje-pensamiento, de la otra— representan  aspectos
complementarios de una realidad unica. En el contenido significativo
de la idea de logos concurren la presencia, la existencia del ser, el
kosmos, y a la vez, irrenunciablemente, también la experiencia del
ser, lo sabio.

Ahora bien: una tal unidad de la existencia y la experiencia es el
corazén de lo que la filosofia posterior llamé verdad, y aunque el
sustantivo alétheia no aparece en los fragmentos de Heraclitos, el
concepto heraclitiano de /ogos anticipa el contenido, estructura y
funcién de la idea de la verdad®’, tal como ésta aparece en la
tradiciéon posterior (de Parménides a Aristoteles, cuando es
gradualmente explicitada, desarrollada y analizada como categoria
ontologica, gnoseoldgica, ética y légica). Lo que define a la verdad
es su unidad’®. Por su esencia misma, el concepto de la verdad
expresa la unidad del ser y el conocer. La idea heraclitiana de la
unidad —aunque efectivamente implica nociones como la unicidad,
la singularidad numérica, la identidad, la indivisibilidad o integridad,
la continuidad espacial y temporal, etcétera— consiste esencialmente
en la nocioén de sin-tesis, con-juncién, o com-unidad. Y tal com-
unidad, referida expresamente al ser y el saber, esta en la entrafia del
logos heraclitiano®®. Como verdad, el logos es la manifestacién de la
presencia de lo real, en si misma y en el pensamiento y el lenguaje
de la sabiduria.

56 Lo mA4s cercano en el léxico heraclitiano es aléthea (plural neutro de aléthes) en
Bl112.

57 MARCOVICH (HEM, p. 6), por ejemplo, traduce logos en Bl por “Truth” (en
ambas cléusulas).

58 En Parménides, por ejemplo, B3 enuncia la unidad (en rigor, la identidad) de
noein y einai. El aspecto ontolégico del concepto de verdad es visible en la nocidn,
recurrente en la Metafivica aristotélica, de la coincidencia seméntica de to on y to
hen (¢f. 1003b22-23, 31-32; 1004a5).

59 En este sentido, la célebre interpretacién heideggeriana (“LHF50”, pp. 179-199)
de logos como reunién (Sammlung) es iluminadora, aunque sea metodolégicamente
criticable.




46 . . ToépriCOS

La idea de unidad parece estar montada sobre la gran analogia de
la vida y la experiencia del hombre con la existencia del todo.
Tomado en su sentido ontoldgico fuerte, logos (el fundamento
unitario y comiin, o razén fundante de todas las cosas) es principio
“chsmico” porque penetra y dota de sentido a la realidad entera, sin
exceptuar el orden social (politico), ni el privado (moral y.
psicologico?), en los que transcurre la existencia de los individuos.
En la medida en que constituye el nexo entre ambos planos, un
aspecto crucial de la teoria heraclitiana del logos, en cuanto teoria de
lo uno, es su dimensién cognoscitiva o “epistémica”: la conexién del
logos (el lenguaje en el que esta cifrado objetivamente lo real) con el
saber. En este sentido, pueden recordarse varios textos. Por ejemplo,
B40 ataca a cuatro representantes de la sabiduria tradicional,
caracterizada como mera polimatia (literalmente, “saber miltiple”)
que “no enseiia inteligencia (noos)’!. B57 explota ulteriormente esta
vision critica de la pluralidad dispersa como objeto de conocimiento,
haciendo blanco en Hesiodo, “maestro de muchos [hombres]
(didaskalos pleiston)”, quienes creen.que aquel “sabia muchisimas
cosas” (pleista eidenai), aunque. no supo reconocer siquiera el dia y
la noche, “pues son uno (hen)’®2. B56 hace de Homero; ‘el mas
sabio de todos los helenos”, la ilustraciéon paradigmatica de la
incomprensién generalizada de los hombres, quienes, como aquel,
“se engaiian acerca del conocimiento de las cosas evidentes”®. En
contraste, B41 define lo sabio como algo unico (hen to sophon).
“conocer el designio inteligente (gnomé) que gobierna todas las
cosas a través de todas (panta dia panton)’®. Hay un claro.
paralelismo con el sujeto de conocimiento, que aparece en B32

6 ¢ B89, que alude a idioi kosmoi, quiza reflejando de manera paralela el
contraste entre ¢l Jogos (cosmico) y los logoi (humanos).

61 B40: no?\\)puem véov od Sidhoxer ‘Holodov yap Gv e&&aée xai,
MvBayopny, adrig e ...evocpdvea 1€ xai ‘Exatoiov. :
62 B57: 5154oxakog &8 mhelgtov Hmo&og todtov émiotavian mAeiota
etdévau, dong uépny xai edepdvny odx Eytvookev: EomL yap Ev. “
63 B56: e&nm&mvxm ol ‘&vBpanol ®pOg TNV YVOOLV TV (pavepcov napankncm)g
‘Opnp@, Bg Eyéveto 1@V ‘EAAMVOV COPMTEPOG TAVTWY:

64 B41: gv 10 cogdv émiotacBon yvounv totén xvPepviioant nde S
ThvIOVv.

ot




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 47

caracterizado como “uno, lo Gnico sabio” (hen to sophon mounon)®s.
Quienes si alcanzan el entendimiento, dice B114, los que hablan
“con inteligencia” (xun nodi), son los que se refieren a lo comin
(xundi) y lo uno (hen)®. La dimension epistémica es, por su parte,
condicién previa de inteligibilidad del caracter ético o moral del
logos (que es bastante visible). La idea misma de unidad presenta,
pues, diversas facetas integradas organica y funcionalmente.

Por todo esto, no hay que desestimar la importancia de una
aproximaciéon a la “poética™’ del logos como parte de la
metodologia de investigacién e interpretacién, sobre todo si se
asume que este término significa, precisamente, “la palabra que dice
el ser”. En su dimensién poético-filosofica, logos es una verdad
objetiva e inmediata, principio y norma universales del devenir, pero
también es una voz que se hace oir, resonando como el sentido
inadvertido en toda palabra, que habla desde dentro de cada uno.
Asi, por ejemplo, los mas (hoi polloi) son llamados
“incomprensivos” (B1, axunetoi; nétese que la falta de inteligencia
consiste en la incapacidad de unificar, de conjuntar), y comparados
con sordos (quienes oyendo sin entender estdn ausentes aunque estén
presentes, B34). Alternativamente, y en este caso desde una
perspectiva mas visual que auditiva, logos es la presencia luminosa
que pasa desapercibida, a la que nada ni nadie se le escondef®.

65 B32: &v, 16 adgov podvov, AéyecBon obk E0EAer Kol £BEAEL Znvog Gvopa.

66 B114: Ebv véw Aéyoviag ioxvpileabar xpn 1@ Euvi ndviev, Sxwonep Vopw
nohig xai moAd ioyvpotépag: Tpipovrar Yap mévieg oi &vBpdRELOL VOO DTS
£v0g, 10D Belov K.TA....

67 La disciplina de la poiéxis racional de Heraclito puede ser legitimamente vista a la
vez como una "estética" y una "ética” (dando a ambos términos la mds amplia
significacién), basindose en el sentido ambiguo de poiein en Heraclito como
creacién y como accién (¢f, p. €j., poiousin en Bl, epoiesen en B30 y poicin en
B112).

68 Cf B16: 10 uf) 80vov mote v TG AdBor; (“;Cédmo podria uno ocultarse de lo
que jamas se oculta?”). Esta sentencia sugiere la unidad del pensamiento y su objeto
propio, dindole primacia al Gltimo al presentarlo, en analogia con la frecuente idea
de Helios en los poetas (el Sol que todo lo ve o conoce), como sujeto de
conocimiento, al que ninguna cosa pasa inadvertida. Si logos es “lo que jamés se
oculta” (es decir, lo siempre presente), en cuanto sujeto del ser o existir, phusis
aparece, dialécticamente, como lo que “suele estar oculte” (B123: @ioig



48 ToPICOS

Ademads, logos opera también de manera mas sutil, al menos en
ocasiones, en cuanto forma de la exposicion o narracién verbal,
como una literal ana-logia: una relacion proporcional, que es la
recreacion de la estructura objetiva, la phusis de las cosas. Asi, por
ejemplo, la relacién dormidos-despiertos en Bl: el hombre comiin,
despierto, es como un durmiente, comparado con quien si
comprende, y ain la vigilia de éste es como suefio, comparada con el
parimetro supremo del Jogos mismo®. Vista de esta manera, la idea
de proporcién no se reduce a un concepto de contenido, como el que
puede percibirse nitidamente en B3lb: ratio, o proporcion
“aritmética”. Hay que reconocer en logos, en algunos casos, al
margen de las acepciones enumeradas y de las diversas formas
expresivas reconocidas, una estructura estilistica particular
recurrente: la proporcién “analdgica”, modelada sobre la imagen de
una relacion “geométrica”, con sentido fuertemente objetivo’. La
ley de las cosas se traduce en la palabra de razon, la palabra que dice
el ser: el lenguaje isomorfico de lo real.

La complejidad semantica, que es innegable, no priva, pues, a
logos de su sentido unificador, sino que es condicion de posibilidad
de éste: sin la multiplicidad de significados, la unidad del logos seria
su univocidad lingiistica, que corresponderia a su identidad
ontolégica, una quimera. Pero el logos es uno en Heréclito en cuanto
que es integracién de determinaciones opuestas, sin abolir su
oposicién. Lo uno, se manifieste en contexto metafisico o en el
ambito antropolégico, como la unidad profunda (phusis, harmoni€)
que pasa desapercibida o como la presencia radiante de la

xpOmiecBon giiel). Cf también B72 (§ péMoto Sunxev@g opthodot, 1001Q
Swpépovian), B2 (10D Adyov & Edvtog Evvod {dovowv ol moddol dg idlav
Exovieg ppovnowy), y B89 (toig &ypnyopéaiv Eva xal kowvov koopov elvan, 10OV
82 xoapévev Exaotov eig (3lov dnootpépecton).

69 Cf. en este sentido B26 [l durmiente contiguo al muerto y al despierto], B79
[infante—hombre—daimdn], B78 [humano—divino contrapuestos en funcién de
carencia y posesion de gnomai], B82-83 [simio—hombre—dios].

70 ¢f. Hermann FRANKEL, "A Thought Pattern in Heraclitus”, en The Pre-Socratics.
A collection of Critical Essays. Ed. Alexander P. D. MOURELATOS, New York,
Anchor Press / Doubleday, 1974, pp. 214-228. Vid. también, ahi mismo, Uvo
HOLSCHER, "Paradox, Simile, and Gnomic Utterance in Heraclitus”, pp. 229-238.




LA UNIDAD DE LA FILOSOFIA DE HERACLITO 49

racionalidad real y objetiva, no es mero concepto univoco, sino
metafora filosofica de la l6gica inmanente de todas las cosas.






