El método en Etica a Nicémaco |

Germz'm‘Meléndez
Universidad Nacional de Colombia

(Cual es el lugar que a la Etica a Nicémaco (EN) podria
corresponderle dentro de la problematica general del método en
Aristoteles? Afirmaré, en respuesta, lo que es amplio consenso entre
los estudiosos. La Efica a Nicomaco (EN) es un texto de gran
significacion para el estudio de dicha problematica. Se encuentran en
esta obra no sélo algunas de las mas directas y mas iluminadoras
observaciones de Aristiteles acerca de su proceder expositivo y
argumentativo, sino también algunos de los mas esclarecedores
ejemplos de su real y efectiva praxis investigatival.

Pero, ;puede acaso hablarse de una tal problematica general del
método en Aristoteles? Pese a lo que pareciera sugerir el conocido
rechazo aristotélico de la idea de una ciencia tnica, pese a lo que
pareciera sugerir la consabida insistencia aristotélica en la existencia
de una pluralidad irreductible de ciencias particulares, puede
ciertamente hablarse de métodos comunes a ellas. La particularidad
de las ciencias (fundada especificamente sobre la particularidad de
sus respectivos primeros principios) coexiste en Aristoteles con el
alcance general de sus métodos. Ello justifica una auténtica reflexion
metodologica general entendiendo por ésta, entonces, algo distinto a
un simple agregado de estudios independientes sobre métodos
diversos en las diferentes disciplinas. Asi pues, lo que aqui se quiere

1 Son especialmente célebres en este doble respecto, ademés de los que mas adelante
examinaremos, los capitulos 1 al 3 del libro VII de la EN: me refiero a los capitulos
que Aristoteles dedica al problema de la akrasia (incontinencia o debilidad de la
voluntad).

Tépicos 28 (2005), 129-157




130 TépricOS

decir con la afirmacion de que el escrutinio del método en ética tiene
una especial significacion para una reflexion general sobre el método
en Aristoteles es que tal escrutinio ha de resultar particularmente
esclarecedor con respecto a los lineamientos metddicos y
metodoldgicos comunes a las diferentes vertientes disciplinarias del
pensamiento aristotélico. El estudio de tales lineamientos en el
campo de la ética puede contribuir a una mejor comprensién de la
aplicacion en otros campos de una misma clase de procedimientos.

Por otra parte, en lo que respecta a la significacion del
pensamiento de Aristoteles para la historia ulterior y para el estado
presente de la cuestion del método en la ética, cabe decir que el
método que Aristételes sigue en sus escritos éticos constituye un
punto de referencia ejemplar para una larga tradicién que se extiende
hasta el presente. Considérese, como testimonio de lo ultimo, lo que
un autor reciente comenta acerca del papel central que en ética suele
adjudicarse a aquellas opiniones que Aristoteles denominaba
endoxa2 y que, en traduccion castellana podriamos caracterizar
como opmlones reputadas”.

Muchos filosofos morales tradicionales y contemporaneos han
considerado importante, cuando no esencial, el uso de endoxa en la
argumentacion ética. Aristételes (en la Efica a Nicomaco) y Kant (en
la Fundamentacion de la Metafisica de las Costumbres) se apoyan
fuertemente en esta nocion, pese a que sus respectivas concepciones
de la ética difieren claramente. Teéricos contemporaneos tales como
Rawls (Teoria de la justicia) y Hare (Freedom and Reason y Moral
Thinking) han hecho uso de la nocion de endoxa en sus teorias éticas,
pese a que sus posiciones referentes a la teoria €tica son también
harto diferentes.?

Este alineamiento metodologico de Aristételes con algunos de los
mas reconocidos filésofos morales modernos y contemporaneos no

2 El papel central que tales opiniones juegan en la ética aristotélica ha llevado a
Jonathan Barnes a caracterizar el método del Filosofo en ética como el “Método de
Endoxa”, cfr. BARNEs (1980) 505.

3 Kiem (1992) 141.



EL METODO EN ETICA A NicOMACO | 131

constituye, sin embargo, un vinculo recéndito, visible acaso tan sélo
a uno u otro autor reciente. Los mas influyentes intérpretes de
Aristoteles del presente, entre los cuales podemos citar aqui a
Jonathan Bames y a Terence Irwin, destacan igualmente este nexo
metodologico entre Aristoteles y los grandes filosofos morales del
mundo moderno y contemporaneo®. Mas aun, algunos de dichos
filésofos han hecho consciente y explicita su filiacion metodologica
con Aristoteles’. En resumen, el estudio del método aristotélico en
ética es de especial relevancia tanto para el estudio general del
método en la obra de Aristételes como, mas alla de ella, para la
comprension y evaluacion de una importante tradicion metodologica
en la historia de la ética que se extiende hasta el presente.

Como su titulo lo indica, el presente ensayo se propone_ examinar
la problematica del método en el libro primero de la Efica a N
Nicémaco. No sera, sin embargo, posible realizar en él dicho examen
en toda la amplitud deseable. Antes de entrar en materia
permitaseme hacer, por tanto, una distincién que ya al comienzo
dejaba insinuada y que permitira una hacer una mayor delimitacion
de los asuntos a tratar®. En lo que respecta a la tematica del método,
los textos que en la obra de Aristoteles resultan relevantes para su
estudio pueden dividirse en dos tipos. Se encuentran, por un lado,
aquellos textos en los que Aristoteles reflexiona o “teoriza” en forma
mas o menos explicita acerca del método. Se encuentran, por otro
lado, aquellos textos que ejemplifican de manera mas o menos
tluminadora el método (o métodos) que Aristételes aplicaba como
hombre de ciencia en ejercicio. Si en los primeros pasajes
encontramos ingredientes de una doctrina del método, de una
nmetodologia, en los iltimos encontramos la real configuracion
procedimental de su practica como investigador. A los primeros

4 BARNES (1980) se refiere a la deuda expresa de Sidgwick y Rawls, ademas de
referirse a la tentativa (descarriada en opinién de Bamnes) de convertir a Aristoteles
en el precursor de la filosofia britanica del sentido comun (p. 496). Irwin (1981)
recuerda también, por su lado, la proximidad con Sidgwick y Rawls pero reconoce
ademas semejanzas con Wittgenstein (pp. 198-99, 202).

5 SIDGWIcK citado por Barnes en BaRNES (1980) 495 n. 9 y JoHN RAWLS tambicn
citado por BARNES ibid. Nota 10.

8 Para lo que sigue, véase G. MELENDEZ (2001) 73s.



132 TérPICOS

puede caracterizarselos como textos de relevancia mefodoldgica. A
los segundos puede caracterizarselos como textos de relevancia
metddica.

Comenzaré por identificar tres pasajes de relevancia metodologica
en su orden de aparicién en el libro I de EN para luego someter a un
analisis conexo a los dos primeros de ellos. La tarea complementaria
de examinar los (respectivos) pasajes de relevancia metddica (en los
que Aristoteles pondria en practica lo anunciado en aquellos) queda
‘pospuesta por razones de espacio.

Los pasajes de relevancia metodolégica en EN|

Los primeros dos capitulos del libro I de EN (EN 1.1-2) determinan
cual es el objeto de estudio de la disciplina dentro de la cual se
inscribe la obra que con ellos se inicia. El objeto de estudio es ¢l bien
supremo del hombre (1094222, 1095a16-17) o, lo que viene siendo
lo mismo a la luz de las consideraciones que Aristoteles adelanta en
estos capitulos, el fin ultimo de las acciones y de todo conocimiento.
“A esto, pues, tiende nuestra investigacion, que es una cierta
disciplina politica”, se nos informa al concluir el segundo capitulo
(1094b10-11)7. El bien supremo constituye no sélo el tema de
estudio sino el proposito o fin del mismo. El fin ultimo de la

investigacion al que Aristoteles da inicio no es el simple
conocimiento del bien del hombre sino la realizacién practica del
mismo en la accién (1095a6): “el presente estudio no es tedrico
como los otros (pues investigamos no para saber qué es la virtud sino

para ser buenos, ya que de otro modo ningun beneficio sacariamos
de ello)” (1103b26-29).

:No es verdad, entonces, que el conocimiento de este bien
tendra un gran peso en nuestra vida y que, como aquellos.
que apuntan a un blanco, alcanzariamos mejor el que
debemos alcanzar? Si es asi, debemos intentar determinar,

7 Salvo en los casos en que expresamente se advierta lo contrario se citara la Etica
Nicomdquea segin la traduccion de Palli Bonet en Editorial Gredos, Madnd, 1988.




EL METODO EN ETicA A NICOMACO | 133

esquematicamente al menos, qué es este bien (¢ pot ‘esti) y a .
cual de las ciencias o facultades pertenece. (1094a22-26)8

Ya mencionamos que la ciencia que tiene a este bien como- objeto
de estudio es la politica. Aristételes argumenta brevemente en. favor
de esta afirmacion en la segunda mitad del segundo capitulo. Por lo
que respecta a la determinacién esquematica dequé es el bien
supremo, ella constituira la tarea principal del libro 1. La‘respuesta a
esta pregunta por la quididad del bien supremo aparece en el célebre
capitulo séptimo (EN, 1.7) tras el igualmente célebre argumento del
ergon, de la funcién, del hombre. Hacia esta respuesta se encamina
Aristoteles gradualmente a partir del capitulo cuarto (I.4). Sin
embargo, antes de emprender este camino, Aristoteles intercala-en el
capitulo tercero (I.3) algunas apreciaciones acerca del modo en que
ha de ser recibido o aceptado, por parte de sus destinatarios, ¢l tipo
de aserciones y argumentos® que compondran la obra (1094b11- 28).
Este es el primero de los pasajes de relevancia metodolégica en EN 1.
Al respecto, Aristételes desea, en primer lugar, destacar el grado de
exactitud que es legitimo esperar en las afirmaciones y argumentos
que integran la politica. En el mismo capitulo 1.3, sin abandonar el
tema de la adecuada recepcion de sus lecciones de ética, Aristoteles
agrega algunas observaciones acerca de lo que ellas presuponen.en
su auditorio, esto es, acerca de los pre requisitos que deben reunir
quienes se disponen a seguirlas con el propésito practico” arriba
mencionado de realizar el bien y no simplemente estudiarlo
tedricamente (1094b28- 1095al11). Como Aristételes mismo lo
destaca, las consideraciones que conforman 1.3 hacen aun parte de la
introduccién'®.  Existe unanimidad - en identificarlas® como

¥ He modificado aqui la traduccién de Palli Bonet. En lugar de “cuél es este bien” he
colocado * qué es este bien” (#i pot ‘esti). Véase la traduccion de T. Irwin: “we should
try to grasp, in outline at any rate, what the good is” (ARISTOTLE:, Nzchomachean
Ethics, Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Co. 1985, 2).

9 Cfr. 1094b23: Bkasta t«n legomen«n. Irwin opta aqui por pensar en afirmaciones
(y traduce claims) mientras que Palli Bonet opta por pensar en argumentos
(coincidiendo con Gauthier-Jolif: raisonnements). En mi opinién, Aristételes se
refiere en 1.3 a unas y a otros indistintamente.

10 Refiriéndose al contenido del capitulo tercero y al de los anteriores, Aristoteles
culmina: “Y baste esto como introduccion [pefroimiasin] sobre el discipulo, el modo
de recibir las ensefianzas y el objeto de nuestra investigacién” (1095al11-13).



134 TépriCcOS

consideraciones de tipo metodologico!! y ello con justa razén como
tendremos ocasion de corroborar.

Concluidas las anteriores consideraciones, Aristoteles repite la
pregunta que habia quedado abierta y que hace un momento
declarabamos como tema principal del libro I: ;qué es ese bien
supremo que, entre todos los bienes, constituye el fin ultimo de las
acciones? Aristoteles sostiene que hay un acuerdo amplio en cuanto
al nombre que se le otorga: se lo llama eudaimonia (felicidad).
También hay acuerdo, dice Aristoteles, en cuanto a una
caracterizacion minima de dicho bien. Se lo concibe como “vivir
bien y obrar bien” (1095a19). Pero mais alla de este minimo
.consenso, existe desacuerdo en torno a lo que la felicidad sea. Como
testimonio de ello Aristételes enuncia concisamente.a continuacion
las diversas opiniones acerca de lo que constituye la felicidad: para
unos ella radica en el placer, para otros en la riqueza, para algunos en
los horiores, para algunos otros en la salud, etc..

Esta enumeraciéon no tiene, sin embargo, el simple proposito de
corroborar el aserto de que existen diferentes opiniones acerca de la
felicidad. Aristoteles parece disponerse a iniciar su investigacion
justamente mediante un examen de esta pluralidad de opiniones. En
rigor, Aristételes dice disponerse a examinar tan solo una parte del
conjunto de tales opiniones, a juzgar por la clara afirmacion con la
que concluye su listado de opiniones: “Pero quizas es inutil examinar
a fondo todas las opiniones y basta con examinar las predominantes
o que parecen tener alguna razon” (1095a28-30). Asi procedera
Aristételes, en efecto, a partir de 1.5. Por lo pronto, Aristoteles
interrumpe este envion inicial de su busqueda del bien supremo para
dar cabida a nuevas aclaraciones metodologicas en la segunda mitad
de 14 (1095a30-1095b13). Si no se trata de una interpolacion
arbitraria, hemos de pensar que estas aclaraciones deben “estar
directamente motivadas por la recién enunciada propuesta, segun la
cual la investigacion habra de iniciarse con un examen de las

11 E] comentario correspondiente a este capitulo lleva en Gauthier-Jolif el titulo: “La
méthode”. En su traduccién de EN, T. Irwin titula al tercer capitulo del libro I: “The
Method of Political Inquiry”. .



EL METODO EN ETiCcA A NICOMACO | 135

opiniones predominantes y razonables acerca de lo que sea la
felicidad'2.

Pues bien, en este segundo pasaje de significacion metodologica
reaparece el tema de los requisitos que Aristételes presupone en los
estudiantes de sus lecciones de ética (1095b4- 13), precedido
nuevamente por una aclaracion (1095a30-1095b4) acerca del tipo de
argumentos . (logoi)'* a los que se propone recurrir en sus
subsecuentes disquisiciones. Se advierte, asi, un cierto paralelismo
tematico entre este pasaje metodologico del capitulo cuarto y el
contenido en el capitulo tercero'4. Ello hace aconsejable tratar estos
dos textos en forma complementaria y conjunta. Cabe sin embargo,
resaltar que la indicacion que aqui hace Aristoteles acerca del tipo de
argumentos que habra de emplear no se refiere ya a su exactitud sino
a lo que en ellos ha de adoptarse como punto de partida.

Aristoteles no parece haber considerado suficientes las precisiones
metodologicas que antepone (en 1.3) al cuerpo de su exposicion y
que, como hemos visto, pronto refuerza con nuevas formulaciones en
el umbral de la misma (1.4). Pues, el Filésofo intercala mas adelante
un tercer pasaje de claro importe metodologico (1097a26-1098b8).
Este nuevo inciso metodoldgico aparece en un lugar bastante
significativo, a saber, inmediatamente después de que Aristételes ha
logrado acceder en 1.7 a la anunciada caracterizacion esquematica de
la felicidad, es decir, apenas cumplido el principal cometido del libro
L. Aristoteles regresa de nuevo al tema de la exactitud que cabe
exigir en el campo de la politica (tema de [.3) y al asunto de lo que la
investigacion que ya se ha puesto en marcha ha de adoptar
convenientemente como principio, como punto de partida (tema de
1.4). Como es evidente, este tercer pasaje hace eco de las inquietudes

12 “La plupart des commentateurs (jusqu’a Dirlmeier inclus) estiment que I’exposé
méthodologique du chap.2 y est parfaitement 4 sa place: au moment de discuter les
opinions sur le bonheur qu’il vient de passer revue, Aristote justitie la méthode qu'il
va suivre: rien plus de normal” (GAUTHIER-JOLIF, op. cit., p. 12).

13 Irwin opta aqui por traducir “arguments”.

14 Este paralelismo ha llevado a GAUTHIER-JOLIF (1970, p.12) y, con anterioridad, a
algunos otros autores, a pensar en “un doblet”.




136 . ToPICOS

de los dos anteriores!® debe, por tanto, ser asimismo examinado en
estrecha conexidn con ellos!S. La estrecha conexion existente entre
éste y los dos anteriores sumada a la crucial posicién de este tercer
pasaje en el contexto de EN I nos lleva a inferir, por lo pronto, que
Aristoteles mismo juzga las indicaciones metodologicas del
comienzo de su obra especialmente relevantes para la adecuada
recepcion de la tesis mas importante y de los mas importantes
argumentos del libro I: la definicion de felicidad de EN 1.7 y los
argumentos que la sustentan..

El “camino hacia los principios”

Tenemos pues identificados los textos en lo que Aristoteles se
pronuncia acerca del método en el libro I de la EN. Iniciaré, en
seguida, el analisis de estos textos con un escrutinio del segundo de
los pasajes arriba sefializados (1.4)"7. Inmediatamente después de
resefiar las diferentes opiniones imperantes sobre el bien supremo,
Aristételes comenta:

* Pero quizas es initil examinar'® a fondo todas las opiniones
y basta con examinar las predominantes o que parecen tener

15 Aristoteles sugiere que ello es asi al introducir este pasaje con las palabras “pero
debemos también recordar lo que llevamos dicho (...)” (1097a26). Comparese, sin
embargo, GAUTHIER-JOLIF: “Il semble qu’il faille voir dans cette formule une
addition de I’editeur primitif qui, insérant ce morceau au ch. 7, devait renvoyer le
lecteur aux exposés précédents et assayer d’atténuer ce que la répétition avait de
‘choquant” (p. 21). ' :

16 GAUTHIER-JOLIF hablan de un “exposé méthodologique ... en trois rédactions” (p.
12) .

7 En mi opinién, este pasaje nos lleva mas directamente a plantear la problemitica
del método en la ética sobre el trasfondo de la problematica general del método en
Aristoteles, No en vano encontramos expresamente mencionados en este pasaje
algunos de los conceptos que alimentan una parte central de las consideraciones
metodolégicas en la obra de Aristoteles en general. Me refiero al concepto de
“principio”, a los conceptos de “hecho” y de “causa” y a la distincion entre lo
“conocido para nosotros” y lo “conocido en sentido absoluto” (o por naturaleza).

18 E] término exetazein pertenece al conjunto de términos que desde los didlogos
juveniles de Platon se usan para caracterizar el examen que hace Socrates de las
opiniones de sus interlocutores.




EL METODO EN ETICA A NICOMACO | 137

alguna razon. No olvidemos, sin embargo, que los
razonamientos que parten de los principios difieren de los
que conducen a ellos. En efecto, también Platon suscitaba,
con razon, este problema e inquiria si la investigacion ha de

. partir de los principios o remontarse hacia ellos, asi como, en
el estadio uno ha de correr desde los jueces hacia la meta o al -
revés. No hay duda de que se.ha de empezar por las cosas
conocidas; pero éstas lo son en dos sentidos: unas, para
nosotros; las otras, en absoluto. Debemos, pues, quiza
empezar por las conocidas para nosotros [...] el punto de
partida es el que, y si esto esta suficientemente claro no.
habra ninguna necesidad del porqué. (1095a28-b7)'9.

Destaquemos, en primer lugar, que lo que en esta version
castellana (Palli Bonet) se traduce por ‘investigacion’ es el vocablo
griego hodos (literalmente: camino) que no sélo Aristételes?, sino
también Platon, usa?! con frecuencia como sindnimo de méthodos en
su significacion técnica: como forma ordenada de adelantar una
busqueda de conocimiento. Aristoteles nos dice que los afgumentos
pueden seguir dos caminos (o, si se quiere, entonces, dos métodos)
distintos, dependiende de si el camino parte de (apo) o conduce
hacia (epi) los principios y agrega a renglon seguido que es una
inquietud legitima y pertinente preguntarse si el camino que en lo
subsiguiente han de seguir sus disquisiciones ha de ser o bien el uno
o bien el otro. Aristoteles espera en este pasaje que nosotros

19 He modificado una vez maés la traduccion de Palli Bonet (Ed. Gredos). Palli
Bonet utiliza el comparativo para hablar de “lo mas facil de conocer” para nosotros
y en absoluto. Pero Aristoteles no utiliza el comparativo en el original (como si lo
hace, por ejemplo, en Anal. Post. 1.2). Por otro lado, se encuentra en la versién de
Ed. Gredos “el qué” como traduccion de fo hoti en lugar del “el que”. No es, sin
embargo, una sustantivacion del pronombre interrogativo “qué”, sino de la
conjuncién “que”, la que entra en cuestiéon como traduccidn de fo hoti. Se trata, muy
posiblemente, de un error tipografico en la edicion de Gredos.

20 Véase por ejemplo Anal. Pr. 43a21, 45a20, 45b27, 46a3, 46b24, 46b33, 53a2 (cfr.
Smith (1989) p.160 ad 46a32). En estos casos aparece hodos como sinénimo de
méthodos en su acepcion no de ‘investigacion’ sino de modo de la investigacion.
Esta es precisamente la acepcion que Bonitz asocia con ‘méthodos’ para el caso
particular de Anal. Pr. 46a32 y b26.

21 AsT (1835) vol. 2, p. 410.




138 ToOPICOS

deduzcamos por nuestra cuenta cual de los dos caminos tomara su
investigacién. Hablo aqui de la necesidad de inferir la respuesta,
pues ella no es lo explicita que podria haber sido. En efecto, en lugar
de ofrecer una respuesta directa, Aristoteles se limita a indicar que su
argumentacion tendra como punto de partida “el que” a diferencia
del “porqué” y lo que es “conocido para nosotros” a diferencia de lo
que es “conocido por naturaleza”. ;Es esta informacion suficiente
para concluir de cual de los dos caminos se trata aqui? Pues bien, en
la medida en que resulte claro qué es lo que en el contexto de EN 1.4
significa “el que” y “lo conocido para nosotros” (expresiones que
Aristoteles utiliza con frecuencia en otros lugares) en esa misma
medida estara claro cual es el punto de partida del camino en
cuestion. Pero normalmente un camino no se define tan solo fijando
lo que es su punto de partida sino también determinando cual es su
punto de llegada (y, eventualmente, cuales sus estaciones). En torno
a esto ultimo el pasaje no ofrece ninguna informacidn expresa.
Restaria indagar si, en vista de las muy limitadas opciones’ (pues
Aristételes nos habla de una opcion de tan sélo dos caminos), la
diferencia entre uno y otro camino pueda reducirse (por contexto) a
la alternativa entre dos puntos de partida posibles. De hecho,
Aristoteles parece suponer que la clara opcion por “el que” y por “lo
conocido para nosotros” como punto de partida de la investigacion,
permite identificar de forma inequivoca cual de los dos caminos €l se
propone seguir. Aristoteles puede suponerlo pues asume, a su vez,
que para su auditorio esta claro a qué se refiere €l cuando pone en
boca de Platén la disyuntiva entre el camino a partir de los principios
y el camino hacia los principios: asume al menos que su auditorio
sabe cual de estos dos caminos es el que en forma distintiva parte del
que como de aquello que es conocido para nosotros. Pero ;podemos
nosotros tener esto mismo claro con base en nuestro conocimiento de
Platén y de Aristoteles? ;Habla Platon en alguno de sus didlogos de
dos caminos en los términos en que Aristoteles se refiere aqui a ellos
(como “camino desde” y como “camino hacia” los principios)?
Ningtin lugar de la obra escrita de Platon parece acercarse mas a lo
que Aristoteles aqui alude, que el conocido aparte de Republica VI
en el que Platon describe un camino de ascenso hacia el principio y




EL METODO EN ETICA A NICOMACO | 139

un camino de descenso desde el principio (la Idea del Bien)?. Sin
embargo, ni este pasaje de Rep. VI, ni sus ecos en Rep. VII (por ¢;.
533¢7- d4), identifican abiertamente €l punto de partida de alguno de
estos caminos por medio de expresiones tales como “el que” o “lo
conocido para nosotros”. Sabemos que estas expresiones son
aristotélicas y llama justamente la atencién que Aristoteles busque
especificar a cual de los dos caminos sugeridos por Platon él se
refiere, apelando no al* vocabulario de Platon sino a su propia
terminologia. Dicho sea de paso, con ello da a entender que como
minimo uno de los dos caminos descritos por Platén en Republica V1
encuentra en su propio pensamiento un claro correspondiente, un
inconfundible correlato. Puesto que es este correlato el que
directamente interesa identificar y, puesto que podemos acceder sin
mediacién alguna de los dialogos platénicos a una comprension de lo
que Aristoteles concibe como punto de partida, dejemos por un
momento pendiente la pregunta por cual es el camino que le
corresponde y concentrémonos primeramente en dicha comprension. -

Como: contrapartida de la expresion “el porqué”, la expresion “el
que” aparece con alguna frecuencia en la obra de Aristoteles en el
contexto de sus dispersas reflexiones metodoldgicas, particularmente
en las pertenecientes a sus Analiticos® . Sin embargo, incluso como
contrapartida del porqué y en los mencionados contextos, la
expresion “el que” es ambigiia en Aristoteles?. (a) Ella puede, por
un lado, referirse a aquel subconjunto de los primeros principios de
la demostracion que Aristételes denomina ocasionalmente hipotesis
y distingue de las definiciones. Las hipétesis son juicios que postulan
la existencia de aquellos sujetos que constituyen el objeto de estudio
de una determinada ciencia®. (b) Puede, por otro lado, referirse a los
hechos que una ciencia busca explicar (explanandum) a diferencia de

22 Rep. V1, 511 b-e y especialmente 511b7. Cfr. GAUTHIER-JOLIF, p.18; JOACHIM, p.
28 (nota 4); DIRLMEIER, p.273 (ad 8,3), KULLMANN, p. 248. Aunque GAUTHIER-
JoLIF remiten no sélo a Rep.VI sino a otros Cuantos pasajes de los dialogos
platonicos, llegan a proponer que Aristoteles se refiere mas bien a la ensefianza oral
de Platon (ibid.).

B Cfr. Anal. Post. 19,113 yIL1.

24 Como bien lo ha destacado W. KULLMANN (1965) 248ss.

% Anal. Post. 1.1, 71al2; 1.2 72a20. :



140 ToPICOS

la causa o explicacion de los mismos (explanans)*. Para lo que es
mi proposito inmediato, resulta significativo que estos dos sentidos
diferentes (a y b) que puede tomar dicha expresion admiten
respectivamente: (i) la interpretacion de que el camino propuesto por
Aristoteles podria ser el camino a partir de los principios (a partir
del hoti como principio de la demostracién) hacia los hechos a
explicar (explananda) como conclusiones de las demostraciones o
(ii) la interpretacion de que el camino podria ser el camino hacia los
principios que tiene como punto de partida el hoti, el hecho
entendido ahora como explanandum “a. partir del cual” ha de
iniciarse la bisqueda que ha de conducir a la determinacion de los
principios de la demostracion -en tanto principios explicativos. En
efecto, como Aristételes lo aclara en Anal. Post. 111 (89b29), quien
busca el porqué de algo debe dejar previamente sentado su
explanandum como un hecho bien establecido y debe tomar tales
hechos como punto de partida para la busqueda de los primeros
principios explicativos?’.

Asi pues, si bien el recurso al contraste hoti-dioti nos permite,
sobre el trasfondo de la teoria de la ciencia de Analiticos, precisar
hasta cierto punto cuales serian los correlatos aristotélicos de los dos
caminos platonicos, no nos permite empero concluir por cual de ellos
opta Aristoteles cuando fija al “que” como su punto de partida.
Conviene entonces proceder a un analisis complementario de las
implicaciones que surgen de la equiparacion del que con lo conocido
para nosotros. También esta ultima expresion aparece con alguna
frecuencia en la obra de Aristoteles en el contexto de sus
diseminadas reflexiones metodologicas. Aristoteles sugiere en tales
contextos que las premisas y, ante todo, los primeros principios de
las demostraciones son anteriores y mas conocidas por naturaleza o
sin mds que las conclusiones (dnal. Post. 1.2 72al-5). En caso de que
a la distincién en cuestion (conocido sin mas vs. conocido para
nosotros) haya que comprenderla aqui como una distincion
dicotomica (y solo en tal caso tendria el valor informativo que debe

26 Véase Anal. Post. 1.13 y IL1. :
27 L a distincion entre argumentos sintéticos (a partir de los principios explicativos)
y argumentos analiticos (hacia los principios explicativos) tendria aqui su lugar.



EL METODO EN ETica A NICOMACO | 141

tener en este pasaje), entonces quedaria excluido que Aristoteles se
refiera a las hipétesis (en tanto principios demostrativos) como
equiparables con lo conocido para nosotros.'Quedaria entonces como
unica posibilidad la de comprender el hori (equiparado con lo
conocido para nosotros) como explanandum y al camino en cuestion,
por ende; como camino que parte de lo que se busca explicar hacia
los principios demostrativos que permiten explicarlo. Si estamos en
lo cierto, tendriamos entonces que el tipo de argumento que se ha de
esperar de Aristdteles es, visto desde la oOptica de su teoria de la
demostracion (segan la cual, en un argumento demostrativo los
hechos ocupan el lugar de las conclusiones), un argumento que bien
puede calificarse como regresivo®. Se trata, a saber, de un
argumento que, partiendo de las cosas que posteriormente tendrian
que aparecer como conclusiones, sale en busca de las premisas
ultimas (los principios) que permitan extraerlas (como tales
conclusiones). Se trata, pues, de un proceder analitico a diferencia de
un proceder sintético (para utilizar aqui una terminologia ausente en
¢l texto que examinamos, pero ya familiar a la matematica griega de
la época®).

%8 Cfr. Kapp (1942) pp. 14-15. La imagen del estadio y los jueces situados en la
meta sugiere que lo que se toma en un comienzo como punto de partida (del camino
hacia los principios) ha de concebirse también como ulterior punto de llegada, una
vez que la carrera ha llegado a la mitad, es decir, alli donde se inicia el retorno. En
conformidad, también este punto intermedio, este punto de retorno (correspondiente
entonces a los principios demostrativos) puede tomarse como punto de partida del
camino de régreso y como punto de llegada del camino de ida. La imagen sugiere
asimismo que la fase demostrativa corresponde a una segunda fase en la marcha,

% “Analysis can be thought as the process of looking for the proof of an assertion P
by searching for the propositions that imply P, propositions that imply those, and so
on until one reaches propositions already established; in synthesis one sumply writes
down the proof discovered by analysis, that is, one goes through the steps of
analysis in reverse order.” (MUELLER (1992) p.175). Si por prueba se entiende aqui
especificamente ‘demostracion’, esta caracterizacién de lo que es analisis se ajusta,
€n sus rasgos generales, al tipo de argumento que Aristételes describe como camino
hacia los principios. Para el uso del concepto de “‘analisis” en Aristoteles, véase la
comparacion expresa de la deliberacion (que parte de fines en busca de medios) con
un razonamiento analitico en EN I11.3 1112b12-30.



142 TOPICOS

Los “hechos” como punto de partida

Si EN propone partir del “que” haremos bien como intérpretes si
comenzamos por aclarar, hasta donde ello sea posible, a qué pueda
referirse Aristoteles cuando sugiere que también en la ética puede
hablarse de o hoti, de hechos a explicar. ;Cuales serian para la
ciencia politica los hechos a explicar? Para tratar de encontrar una
respuesta a esta pregunta s necesario examinar el resto del pasaje de
EN 1.4 en conjuncién con EN 1.3.

Debemos pues, quizd empezar por las cosas conocidas para
nosotros. Por esto, para ser capaz de ser un competente
discipulo de las cosas buenas y justas y, .en suma, de la
politica, es menester que haya sido bien conducido por sus
costumbres. Pues el punto de partida es el que, y si esto esta
suficientemente claro no habrd ninguna necesidad del
porqué. Un hombre asi tiene ya o puede facilmente adquirir
los principios. (EN 1.4 1095b3-13) : . :

La politica supone para su estudio el conocimiento previo de
ciertos hechos que Aristételes asume como requisito en el estudiante.
Dicho conocimiento se obtiene cuando se ha sido bien conducido por
las costumbres. Llama aqui la atencion que Aristoteles le de a la
costumbre un valor cognitivo. Sea cual sea su valor en este respecto,
el papel otorgado a la costumbre permite hablar quizd de un
conocimiento que posee el caracter de la familiaridad (o, si se quiere,
de la experiencia en el sentido que tiene la palabra cuando se habla
de alguien “con experiencia”). Lo anterior nos aporta informacion
acerca de como se llega a la constatacion de los hechos pero no
identifica aun a qué cosas se refiere Aristoteles exactamente al
hablar de hechos en el contexto de la ética. El pasaje de 1.3 nos
ayuda en este respecto.

Cada uno juzga bien aquello que conoce, y de estas cosas €s
buen juez, pues, en cada materia, juzga bien el instruido en
ella, y de una manera absoluta el instruido en todo. Asi
cuando se trata de la politica, el joven no es un discipulo
apropiado, ya que no tiene experiencia en las acciones dela




EL METODO EN ETICA A NICOMACO | 143

vida, y los razonamientos parten de ellas y versan sobre
ellas; ademas siendo docil a sus pasiones aprendera en vano
y sin provecho, puesto que el fin de la politica no es el
conocimiento sino la accion (...). (EN 1.3 1094b27-1095a6)

Se nos dice en este pasaje que aquello cuyo conocimiento previo
se presupone en el discipulo, esto es, los hechos, es algo que se
expresa en juicios rectos. Lo que es materia (0 sujeto) de estos
juicios es lo que es materia del conocimiento previo que Aristoteles
presupone en el discipulo. Pues bien, la cita nos dice que son las
acciones las que son aqui sujeto de los juicios. Aristoteles agrega que
son las acciones aquello de lo que parten y sobre lo que versan los
logoi, los argumentos (o0 razonamientos, como reza la traduccién
citada). Esta palabra (logoi) puede significar, en principio, o
aserciones o-argumentos pero hemos visto que en 1.4, Aristételes se
refiere con ella a los argumentos. Aquello de lo que parten los
argumentos son las premisas de los mismos y las premisas son
juicios®. Asi pues, la indicacién de Aristoteles de 'que los
argumentos parten de las acciones y versan sobre ellas tendria que
interpretarse como una forma eliptica de decir que parten de juicios
que versan sobre las acciones (tienen a las acciones como sujeto).
(Se trata acaso de cualesquiera juicios sobre las acciones? Lo mas
natural en el contexto de lo que Aristételes concibe como parte de la
politica y de lo que nosotros hoy concebimos puntualmente como
ética, seria pensar que lo que se juzga acerca de las acciones en
dichos juicios es si son buenas o no. No es otra cosa lo que el texto
mismo permite concluir. Mientras que Aristoteles indica en 1.3 que
los juicios en los que se expresa la competencia del estudiante de
ética versan sobre las acciones, en 1.4 se refiere al discipulo
competente como un discipulo competente sobre las cosas buenas y
justas (To kalon kai to dikaion)*'. ;Qué cosas buenas y justas? En

30 Corrobora esto ultimo el que el punto de partida de los argumentos en cuestion
sea lo que Aristoteles llama “el que”. Pues, como herrios dicho mas arriba (nota 19),
este “que” es una conjuncidon que, como tal, introduce oraciones como en ‘“‘creo
que...” “afirma que...”, etc. _

3! To kalon kai to dikaion: estos son los dos conceptos generales que el griego
utiliza para calificar algo como bueno desde un punto de vista ético.




144 TéPICOS

razén del paralelismo tematico ya advertido (véase arriba p.6) entre
los dos pasajes metodologicos de 1.3 y 1.4, cabe pensar que las cosas
buenas y justas en cuestion son precisamente las acciones. En suma,
lo que ocupa el lugar de punto de partida de los argumentos
regresivos, analiticos, en pos de los principios de la ética son juicios
del tipo “tal accion es buena”, emitidos por quienes ya pueden
suponerse como jueces competentes en lo que respecta a la bondad y
justicia de las acciones. Antes de seguir adelante es importante hacer |
una aclaracién adicional con respecto a estos juicios. Tal y como lo
he formulado (“tal accion es buena”), un juicio. semejante presenta
la ambigiiedad que hoy es frecuente caracterizar como ambigiiedad
entre tipo (type) ¢ instancia particular (token). Quiero decir que el
juicio podria en principio entenderse como un juicio de la forma
“este tipo de accion es buena” o como un juicio de la forma “esta
accion particular es buena”. El primer juicio podria equivaler-a un
juicio general que dijese, por ejemplo,:que ayudar al amigo es una
accion buena. El segundo equivaldria a un juicio particular que
dijese que una accion particular (por €j. velar por mi amigo Pedro.en
su lecho. de convalecencia hoy miércoles lo. de julio) es -en la
circunstancia presente una accion buena. Ahora bien, podria ser que
una persona esté en capacidad de emittir juicios de la forma “este fipo
de accidn es buena” sin que esté en capacidad de juzgar si tal o cual
accion particular en las circunstancias especificas del momento es
buena. Dicha persona tendria algo asi como una regla general que no
estaria en capacidad de aplicar en casos concretos, por €j. por no
estar en capacidad- para discernir cuales son los casos concretos que
quedan subsumidos bajo tal regla general. ;A cual de los dos tipos de
juicio se refiere Aristoteles cuando habla de los juicios sobre las
acciones como punto de partida de la ética? El hecho de que
Aristoteles coloque a la experiencia (y a la costumbre) como
condicién para el adecuado desarrollo-de la capacidad de juzgar
correspondiente a los juicios en cuestion hace pensar que Aristoteles
tendria que estar refiriéndose, si no a una capacidad que faculte para
la adecuada emision de los dos tipos de juicio (pues no es excluyente
que el que pueda juzgar de una manera, pueda juzgar también de la
otra), al menos a la capacidad para juzgar adecuadamente con
respecto a las instancias particulares. En efecto, solo la experiencia
pone en contacto con lo particular como- Aristételes claramente lo




EL METODO EN ETicA A NICOMACO | 145

destaca en EN VI (en el contexto de sus apreciaciones acerca de la
prudencia):

(...) los jovenes pueden ser gedmetras y matematicos, y
sabios en tales campos, pero en cambio, no parecen poder
ser prudentes. La causa de ello es que la prudencia tiene
también por objeto lo particular, que llega a ser familiar por
la experiencia, y el joven no tiene experiencia, pues la

. experiencia requiere mucho tiempo. Y si uno investiga por
qué un muchacho puede llegar a ser matematico, pero no
sabio, ni fisico, la respuesta es ésta: los objetos matematicos
existen por abstraccion, mientras que los principios de las
otras ciencias proceden de la experiencia; ademas los
jovenes no tienen conviccion de estas cosas, sino que solo
hablan y, en cambio, les es manifiesta la naturaleza de los
objetos matematicos2. (EN V1.8 1142all- 16)

El que delibera rectamente, hablando en sentido absoluto, es
el que es capaz de poner la mira razonablemente en lo
practico y mejor para el hombre. Tampoco la prudencia esta
limitada sélo a lo universal, sino que debe conocer también
lo particular, porque es practica y la accién tienen que ver
con lo particular. Por esa razon, también en otros campos
algunos sin saber pero con experiencia son mas practicos
que otros que saben; asi quien sabe que las carnes ligeras son
digestivas y sanas, pero no sabe cuales son ligeras, no
producira la salud, sino mas bien, el que sepa qué carnes son
ligeras y sanas. La prudencia es practica, de modo que se
deben poseer ambos conocimientos o preferentemente el de
las cosas particulares. (EN V1.7 1141b12-22; he modificado
ligeramente la traduccion de Gredos)

Podemos entonces afirmar que, en tanto capacidad adquirida por la
experiencia, la capacidad de juzgar que Aristételes presupone en sus

32 Aqui he modificado al final la traduccion de Gredos, siguiendo la traduccion al
inglés de T. Irwin, la traduccion al aleman de Dirlmeier y también la traduccion de
Gomez Robledo (véase Bibliografia).




146 ToéPICOS

estudiantes es la capacidad de juzgar la bondad de las acciones
particulares. Puede uno ahora legitimamente preguntarse si
Aristoteles no presupondra en ellos ademas el correspondiente
conocimiento universal®3, No hay ninguna indicacion expresa en EN
1.3 y 1.4 al respecto. No obstante, Aristételes suele establecer en
otros lugares de su obra una conexién entre lo.universal y el porqué,
entre causalidad y universalidad, en la que ahora no nos podemos
detener®®. Sea como sea, lo que Aristoteles si indica expresamente es
que, en caso de que pueda presuponerse que el estudiante de politica
ha sido “bien conducido por sus costumbres” (1095b4) y en caso de
que, por ello, “un hombre asi [tenga) ya o pueda facilmente adquirir
los principios” (b8-9), entonces “no habra ninguna necesidad del
porqué” (b7). Se puede conocer el que sin conocer aun €l porqué. Y
ello es suficiente para Aristoteles como punto de partida de la
politica’.

33 Esta pregunta tendria una respuesta inmediata en caso de que pudiera decirse que
el conocimiento de lo particular presupone necesariamente el conocimiento de lo
universal. Sin embargo, en el segundo de los textos citados Aristoteles, ademés de
contemplar el caso de alguien que posee un saber universal sin poseer el
correspondiente conocimiento de lo particular, contempla (en la ltima oracién) la
posibilidad inversa de que se tenga el conocimiento de lo particular sin el
correspondiente conocimiento de lo universal. Esta ultima, sobra casi decirlo, no es
una simple posibilidad teérica o hipotética a la que Aristoteles acuda con el solo
proposito de destacar la preeminencia practica del conocimiento de lo particular
destacando que, si se pudiera optar por tener tan sélo uno de los dos, se tendria que
optar por éste. En otros lugares Aristételes da claros y reales ejemplos de una
aislada presencia del conocimiento particular (véase en Met. 1.1 la distinciéon que
Aristoteles establete entre el empirico y el técnico o cientifico en materia de salud).
Para permanecer en el ejemplo de la cita, puede afirmarse a nombre de Aristoteles
que existen de hecho quienes saben que tales y cuales alimentos (o cames) son
saludables sin-estar, sin embargo, en capacidad de dar una caracterizacion universal
de lo que ellos tienen en comun (aparte, obviamente, del hecho de que han probado
ser saludables), es decir, sin estar en capacidad de determinar qué es lo que, por lo
demas, tienen ellas y sélo ellas en comin en tanto cames ligeras y, menos ain, en
capacidad de determinar lo que en ellas explica que sean saludables.

34 Véase nuevamente Mer. 1.1 y1.2.

35 A propésito de los tltimos apartes citados de EN es quiza conveniente advertir
atin que, al declarar que el hombre de buenas costumbres estd en posesion de los
principios, Aristételes utiliza el término “principio”, aunque no con una connotacioén
distinta (la de lo que es punto de partida), si evidentemente con una denotacién
distinta. Si bien el término tiene aqui también el sentido de “punto de partida”, lo




EL METODO EN ETicA A NICOMACO | 147
Justificar los juicios y/o explicar “los hechos”?

(Cual puede ser entonces la tarea inmediata de la ética de
Aristételes puesto que, por lo visto hasta ahora, ella parece no ser la
de determinar que (determinar si) tales o cuales acciones son
buenas? La descripcién del camino como un camino hacia los
principios hace pensar que se trata, antes bien, de un intento de
buscar el porqué de que tales o cuales acciones (que se juzgan

que aqui denota no es evidentemente el principio como punto de llegada del camino
hacia los principios, sino lo que, por el contrario, es punto de partida de dicho
camino, a saber, el que a diferencia del porqué. Tampoco se ha de exigir la causa
por igual en todas las cuestiones: pues en algunos casos es suficiente indicar bien el
hecho, como cuando se trata de los principios, ya que el hecho es primero y
principio.(EN 1.7 098a34-b3) Es ésta también la denotacion que tiene el término
principios” en el pasaje citado de VI8, en el cual Aristételes sostiene que los
principios de las ciencias distintas a la matematica (las ciencias de la naturaleza: la
fisica) proceden de la experiencia (1142a19). En fin, lo que Aristételes denota con
el término principio no sélo aqui sino en ofros pasajes de importancia metodologica
es algo que ha de determinarse contextualmente con el debido cuidado. Ahora bien,
el término que en 1.7 si parece tener una denotacién distinta de la que tiene en 1.3
(pese a tener el mismo sentido de “lo que es el caso™) es “hecho” (to hoti). jAqui el
“que” parece referirse a la definicion de felicidad que Aristoteles presenta en 1.7!
Pero este es ya otro asunto en el que no necesitamos detenemos aqui (cfr. IRWIN
(1985) pp.306-7 ad 1098b1-3). KULLMANN (1965), como veiamos, presenta esta
distincion entre dos referentes del término hofi como una distincién de alcance
general en Aristoteles: “No es claro de entrada de qué manera se ha de considerar a
los conceptos de “phainomena” y de “hoti”* como pertenecientes al “camino hacia
los principios”. En comienzo resulta hasta cierto punto comprensible que la
bisqueda de los principios tiene que apoyarse en fenémenos y que los principios
representan formulaciones universales de lo factico y valido (hoti). Esto ultimo se
hace especialmente patente en lo que respecta al tipo de principios llamados
hupotheseis. Estas son las aserciones que afirman la existencia, el “hoti esti” de las
substancias (Anal. Post 12 72a20). En este caso estd claro que bajo ninguna
circunstancia es posible dilucidar el hori en forma demostrativa (...) [Por otro lado,
G.M] no sélo las aserciones que en la demostracion se hacen en las premisas
corresponden a ciertos fenémenos sino también las aserciones que se derivan de las
premisas en las conclusiones (...) Segun las afirmaciones expresas de Aristoteles
(cfr. Anal. Post. 75a14) las conclusiones de las deducciones demostrativas también
prueban un hoti en su necesidad. El concepto de lo *factico” no se reduce, por tanto,
a las premisas (principios demostrativos) sino que también aquello que se dice en las_
conclusiones son ‘hechos’.” (KULLMANN, pp.248-49; la traduccion al castellano es
mia).



148 TéprICOS

buenas) sean buenas®. Al menos esto es lo que se tendria que
concluir si se asume que cuando Aristételes habla del camino hacia
los principios piensa en los principios demostrativos como la meta
de dicho camino (no demostrativo)*’."A una misma conclusién se
llega, sin embargo, con mayor sustento si se acude a lo que la Etica
Eudemia (EE) nos dice en sus respectivos apartes metodologicos a
manera de descripcion del mismo camino. Después de realizar en
EE ¢l examen correspondiente de las diversas opiniones acerca de la
felicidad (opiniones que Aristételes también se encarga aqui, al igual
que en EN I, de distinguir como opiniones escogidas’®), Aristoteles
aclara

En toda investigacion los argumentos difieren entre si segun
que se expongan de manera filoséfica o no filos6ficamente.

36 En conformidad con la distincién entre los dos caminos, hay que distinguir entre
buscar la explicacion y dar la explicacion (entre llegar a ella y partir de ella). Una
vez determinado el porqué, es decir, una vez descubiertos los primeros principios, el
ideal aristotélico de ciencia exigiria que se procediese a mostrar como las acciones
juzgadas como buenas se derivan efectivamente de los principios que encierran su
explicacion. En otras palabras, exigiria que se procediese en el plano argumentativo
a mostrar cémo los juicios que las declaran como buenas se deducen
demostrativamente de dichos principios como de sus premisas. Jugamos en estas
dos ultimas afirmaciones con la ambigiiedad con la que Aristoteles utiliza el término
“principio™ a veces, en el plano argumentativo, como premisa de argumentos; a
veces, en el plano ontologico, como causa de ciertos hechos.

37 Esta ltima afirmacion ya no es trivial puesto que hemos visto que el concepto
principio es equivoco en la misma medida en que su significacion es relativa al
camino del que se conciba como tal principio. :

38 Afirmaré aqui, sin tener el espacio para sustentarlo como seria necesario, que el
camino que Aristoteles sigue en EE es también el camino hacxa los principios al que
se refiere en EN.

39 «Seria por lo demas superfluo examinar una a una todas las opiniones sustentadas
por algunos acerca de la felicidad. Muchas ideas, en efecto, pasan por la mente de
los nifios, los enfermos y los locos, sobre las cuales no querria plantearse cualquier
problema ninguna mente sensata, porque no es de argumentos que ellos han de
menester (...) Ni hay tampoco por qué examinar las opiniones del vulgo, el cual
habla practicamente de todo y de lo que salga, por lo que, al menos en esta cues’(ién,
no debemos tener en cuenta sino las opiniones de los doctos. Absurdo seria, en
efecto, aplicar nuestro razonamiento a quienes para nada se curan de razonar, sino
de su pasion.” (EE 1.3 1214b28-1215a4) He modificado en un punto (“al menos en
esta cuestion™) la traduccion de Gomez Robledo siguiendo, en cambio, la de WooDs
(1992).




EL METODO EN ETICA A NICOMACO | 149

De ahi que ni en materia politica deba tenerse por superflua
una investigacion semejante, en forma tal que no sélo se
haga patente el hecho, sino también el porqué, ya que éste es

- el comportamiento filosofico en cualqu1er investigacion”.
(EEI6 1216b35- 39)

" Pero, ;qué significa aqui esta pregunta por el porqué? ;Qué tipo de
respuesta‘es la que se-espera a la pregunta “;por qué son estas y
aquellas acciones buenas?”? ;Cual es la utilidad practica, la
pertmenc1a ética, de dicha busqueda del por qué si ya se asume que
quien inicia esta busqueda con Aristoteles es buen juez en lo que
atafie'a la bondad de' las acciones? Sin pretender dar aqui una
Tespuesta exhaustiva a esta$ preguntas, dejemos no obstante en claro
que cuando Aristoteles se pregunta por qué son buenas estas y
aquellas ‘acciones no se pregunta por una justificacior de que lo
son®¥. La pregunta no representa una exigencia consistente en
demandar razones qué prueben que tal o cual accién es buena. Que
estas'y aquellas-son buenas-es algo que se debe estar ya en capacidad
de discernir adécuadamente antes de que se inicie la investigacion?!.
En otras ‘palabras, los hechos deben estar ya suficientemente
establecidos y ‘a la constatacion de los mismos (a diferencia de su
explicacién) se llega no a través de argumentos que la Etica de
‘Aristételes se disponga a dar sino, como hemos visto, a partir de una
familiaridad previa ganada a través de una experiencia de las
acciones justas y nobles consolidada por la costumbre. No se
pregunta si ‘sabemos o como sabemos que son buenas. No se
pregunta “por la' razén (o razones) que podamos dar para creer

40 Dar el porqué no puede significar aqui sustentar la validez de los Juicios que
enuncian los hechos a explicar. No puede significar dar la razén por la cual hemos
llegado o podemos llegar a persuadimos de que tal o cual accién es buena. Sabemos
que lo,es y ahora nos preguntamos por qué, mas no en el sentido de preguntarnos
‘¢por.qué habriamos de juzgarla buena?” o “;como sabemos que es buena?” sino
acaso en el sentido de ¢por qué es buena? ;cudl es la causa de que lo sea? jqué es
lo que hace de una accién una accion buena?” ‘
41 Por’el' contrario, si la analogia de la indagacion ética con la indagacion en otras
ciencias-es procedente, entonces tendria que decirse que la pregunta por el porqué
de determinado hecho presupone que el que (el hecho) esta ya bien establecido.
Nadie pregunta.por el porqué de algo acerca de lo cual se creyera saber que no es
clerto.



150 TéPICOS

justificadamente que son buenas sino por cual es la causa
(explicacion) de que lo sean.

Tal vez la anterior distincidn entre justificar y explicar resulte mas
clara si nos detenemos a examinar un poco mas, con ayuda de
ejemplos, estos dos sentidos de la pregunta “por qué?”.
Comencemos por destacar que toda pregunta tiene lo que en la logica
interrogativa (erotética) ha dado en llamarse presuposiciones.
Preguntas como “;ronca Juan muy duro?” o como “/por qué esta
Pedro tan ansioso?” presuponen como informacién ya dada que
“Juan ronca” y “Pedro esta muy ansioso”. Ahora bien, consideramos
que una pregunta es objetable si sus presuposiciones corresponden a
informacion que sabemos o podemos presumir falsa o también si
contienen informacién cuya verdad no podemos . tener lo
suficientemente establecida. Juzgamos entonces la pregunta como
improcedente. A ella reaccionamos de inmediato corrigiendo la
informacion presupuesta: “pero, Juan no ronca”, “;quién dijo’ que
Pedro esta ansioso?” O reaccionamos exigiendo que primero se nos
de garantia de que las cosas son como la presuposicion las plantea.
“;Ronca Juan acaso?” “;Esta Pedro ansioso?”. Dentro de ciertos
procedimientos interrogativos reglados, por ejemplo durante el
interrogatorio de un acusado en un juicio, es inadmisible que el fiscal
haga preguntas como “Y bien, Sr. Pérez, jen el momento de ingresar
al inmueble asaltado fue usted, o no, advertido por el vigilante antes
de que usted le disparara?”. A ello, bien lo sabemos, por nuestra
“cultura” de televidentes, el abogado defensor denunciara esta
pregunta como inaceptable. El interrogador (el fiscal) presupone con
su pregunta la verdad de los enunciados “el Sr. Pérez entré al
inmueble asaltado” y “el Sr. Pérez abale6 al vigilante™. Si el cargo
por el cual el acusado tiene que responder -ante el tribunal es, por
ejemplo, el de asesinato, el procedimiento del fiscal equivale a una
“peticion de principio”. El fiscal da por supuesto lo que es su tarea
probar. Introduce como presuposicion de su pregunta lo que deberia
ser la conclusién de sus argumentos. Ahora bien, una pregunta por el
por qué de un hecho tiene como presuposicion que aquello por cuya
causa se pregunta es efectivamente el caso. En otras palabras, quien
pregunta por el porqué debe tener, antes que nada, establecido el
hecho por cuya explicacion se pregunta (el explanandum). En el




EL METODO EN ETICA A NICOMACO | 151

orden del conocimiento, el hecho precede al por qué (aun cuando
pueda decirse que en el orden de la realidad el por qué precede al
hecho). Esto mismo lo advertia ya a su manera Aristételes en Anal.
Post. 11.1:
Las cosas que se buscan son iguales en numero a las que se
saben [...] En efecto, cuando {...] buscamos si esto o aquello
es el caso, v.g. si el sol se eclipsa o no, buscamos el que {tU
"ti]*2. Una prueba de ello: -en efecto, si descubrimos que se
eclipsa, nos damos por satisfechos; y si desde el principio
. vimos ya que se eclipsa, no buscamos si <lo hace o no>. En
cambio, cuando sabemos ¢l que, buscamos el porqué, v.g.:
sabiendo que <el sol> se eclipsa y que la tierra se mueve,
buscamos por qué se eclipsa o por qué se mueve”. (Anal.
Post. 11.1 89b23-31)

-Con todo lo anterior en claro, hay que cuidarse de confundir la
pregunta por la explicacion causal de un hecho con la pregunta por la
Justificacion (epistémica) que se tiene para emitir validamente el
juicio que enuncia tal hecho. No es lo mismo preguntar ”;por qué es
calva la cantante?” que preguntar “;por qué afirmas (o crees) que la
cantante es calva?”.

Valga decir que estas dos preguntas no solo tienen un sentido
distinto sino que ademas suelen responderse con distinto tipo de
informacién. Las razones que se den para explicar la calvicie de la
cantante no fienen que ser (ni suelen ser) las mismas que doy para
Justificar por qué creo que es calva. Con este ultimo propésito en
mente, puedo decir: “la vi muy de cerca hace un momento en el
camerino antes de que se colocara una peluca”. Esto ltimo,
obviamente, no da cuenta del porqué de su calvicie. Sin embargo, el
médico de la cantante podria justificar su afirmacion de que la
cantante es, en efecto, calva aduciendo lo que €l conoce como la
causa de su calvicie: €l la ha sometido a una quimioterapia y, en
respuesta a la pregunta de un incrédulo pero culto admirador de su
paciente, puede proceder a explicar, a modo de justificacion, el

42 BARNES (1994) traduce “fact”.



152 . ToépIEos -

efécto que produce una determinada radiacion de tales o cuales
particulas en el cuero cabelludo de un ser humano. En tal caso su
justificacion coincidiria (excepcionalmente) con una explicacion.

El proposito inmediato de la ética aristotélica no es justificar
nuestros juicios morales. Su proposito €s explicar los “hechos” que
en ellos se expresan. Ahora bien,- esta constatacion de ‘que el
propbsito de una ética, la de Aristételes en particular, es explicar por
qué tales o cuales acciones son buenas podria parecer a la postre algo
tan obvio como para que resulte inexplicable ‘todo el trabajo de
interpretacion hasta aqui invertido. Pero, si-bien es obvio que una
teoria. ética ha de versar, vagamente hablando, sobre lo bueno y lo
justo, no lo es en absoluto que tome los juicios en los que evaluamos
las acciones como buenas-como punto de partida y no (o, al menos,

no en un principio?3) como punto de llegada'dé sus argumentos.
Sabemos, en efecto, que, como parte integral de la ética filosofica,
existen y han ex1st1do esfuerzos argumentatlvos cuyo prop051to
"pnnapal es ]ustzﬁcar la pretension de validez de j _]UIClOS de este t1po
Piénsese en’ el esfuerzo argumentativo de. un Socrates en la
Republzca o¢nla segunda parte del Gorgzas Alli intenta Socratés
probar ‘a Trasimaco que-la justicia es algo bueno y aqui intenta
probar a Calicles que también la moderacién (sophrosyne) lo es. No
hay en la ética de Aristoteles un proposito analogo®. Mientras que
en los dialogos platomcos se encuentra al mmorallsta“5 como
interlocutor, ¢én la ética de Arlstoteles a’ este personaje se le ha
vedado el acceso al auditorio por no cumplir ¢ con los requlsltos para
asistir a las leccioneés del Estagmta El audltorlo esta compuesto de
qu1enes ya puede decirse que son, €n términos globales buenos
' Jueces de lo que es bueno y malo46 Esta tltima aﬁrmacxon nos lleva

3 Es prec1so aclarar en este punto que es p051ble tomarlos como punto partlda Y de
llegada (como'la imagen del estadio hace posible pensarlo)
* Cfr. Apxins (1960) pp: 316-17.
4 “Inmoralista” alude aqui a: algiien que emite juicios-contrarios a los juicios
COITlCIlth y consagrados en tomo a lo que es bueno y malo. “

“He [Aristotle, G.M.] is addressing someone who already wants and enjoys
virtuous action and needs to see this aspect of his life in a deeper perspective. He is
not attempting the task so many moralists have undertaken of recommending virtue




EL METODO EN ETicA A NICOMACO | 153

de nuevo a preguntarnos en qué podria consistir el declarado
propdsito practico de la ética aristotélica. ;Lecciones de ética para
quienes ya saben Juzgar adecuadamenté en la materia? ;Lecciones de
ética para que se hagan buenos quienes ya lo son én el mencionado
respecto? Baste decir por lo pronto que la ética de Aristoteles es una
ética que busca hacer mejores a los que ya son buenos. Es una ética
para quienes, siendo ya buenos, desean llegar a la excelencia, una
ética que apunta hacia un méximo y no una ética para llevar, en
primer término, a los descarriados a un’consenso minimo acerca del
bien y el mal. Para este ultimo proposito se requeriria, segun
Aristoteles, de algo distinto a argumentos. El padre de la teoria de la
argumentacion es consciente de que el argumentar tiene sus limites.
En ética los argumentos son oportunos alli donde ya es posible decir
que las buenas costumbres han hecho un largo trabajo - previo.
Quienes no se hayan habituado a realizar acciones justas y nobles,
quienes no hayan tenido oportunidad de ejercitarlas y de tomarles
gusto, son inmunes’ a todo argumento que, en ausencia de dicha
expenencla previa, quiera probar su bondad’. Hacia el final de EN,
al inicio de su ultimo capitulo (X.9), Aristoteles regresa sobre su
afirmacion inicial de que el propédsito de la ética no ha de ser
puramente tedrico sino eminentemente practlco " o

Ciertamente, si los argumentos bastaran solos para hacernos
buenos, seria justo, de acuerdo con Teognis, que nos
reportaran muchos y grandes beneficios, y convendria
~ obtenerlos. De hecho, sin embargo, tales argumentos parecen
tener fuerza para exhortar y estimular a los jovenes
generosos, y para que los que son de caracter noble y aman
verdaderamente la bondad, puedan estar poseidos-de la
virtud, pero, en cambio, son incapaces de excitar al vulgo a
_las acciones buenas y nobles Los hombres que viven una
vida de pasion persiguen los placeres correspondientes y los
- medios que a ellos conducen, pero huyen de los dolores

even to those who despise it: his lectures are not sermons, nor even protreptic
argument, urging the wicked to mend their ways.” BURNYEAT (1980) p.81.

47 Dicho sea de paso, ya Socrates pudo comprobarlo en la actitud de Calicles al final
del Gorgias.




ToépPICOS

contrarios, no teniendo. ninguna idea de lo que es noble y
verdaderamente agradable, ya que nunca lo han probado.
(Qué argumentos podrian reformar a tales hombres? No es
posible o no es facil transformar con la razon un habito
antiguo profundamente arraigado en el caracter [...] Algunos
creen que los hombres llegan a ser.buenos por naturaleza,
otros por el habito, otros por la ensefianza [...] El
razonamiento y la ensefianza no tienen, quiza, fuerza en
todos los casos, sino que el alma del discipulo, como tierra
que ha de nutrir la semilla, debe primero ser cultivada por
los habitos para deleitarse u odiar las cosas propiamente,
~ pues el que vive segun sus pasiones no escuchara la razon
_que intente disuadirlo ni la comprendera®, y si €l esta asi
dispuesto ;cémo puede ser persuadido a cambiar? En
general, la pasion parece ceder no al argumento sino a la
fuerza; asi el caricter debe estar de alguna manera
predispuesto para la virtud amando lo que es noble y
teniendo aversion a lo vergonzoso. (EN X.9 1179b4-31)

Comenzar exphcando y no justificando no es, pues, desde un punto
de vista metodologico un sobreentendido®.

48 Estas ultimas palabras recuerdan las de Hesiodo en 1.4.
49 Hay ya una cierta postura de epistemologia moral involucrada en dicha opcion.
De hecho, quien lee el pasaje citado al final de $u lectura de EN sabe que Aristoteles
puede decir lo que dice apoyado en una concienzuda concepcion sustantiva acerca
de la adq\nsmlon de las virtudes éticas en cuanto disposiciones de conducta
fundadas en la coStumbre. No podemos obviamente detenemos en los detalles de
esta concepcion sustantiva; es decir, en los detalles de la respuesta aristotélica a la
crucial pregunta, ya harto trajinada por el pensamiento griego precedente, acerca de
c6émo se adquiere a la virtud. En lo que respecta al camino que conduce a la
adquisicion de la capacidad de juzgar que Aristoteles presupone en sus estudiantes
de ética y que permite emitir acertadamente los juicios expresivos de los hechos
morales, acudimos por comodidad y brevedad al cuadro que nos presenta Myles
Burnyeat: Se necesita una buena educacién no sélo a fin de que se disponga de
alguien cercano que le indique a uno qué cosas son nobles y justas - ello es
ciertamente necesario (recuérdese los versos de Hesiodo) (...)- pero se requiere
ademas de.ser guiado en la conducta de tal manera que al hacer las cosas que se nos
recomiendan como nobles y justas uno descubra que lo recomendado es cierto. Lo
que se puede comenzar aceptando con base en la confianza puede llegar a
conocérselo por cuenta propia. Esto no significa ain que se sepa por qué es cierto,




EL METODO EN ETicA A NICOMACO | 155
Bibliografia
Obras de Aristételes

ARISTOTELES: Tratados de Logica (Organon), introducciones,
traducciones y notas de Miguel Candel Sanmartin, Madrid: Gredos,
2 vols., 1982; 1988. : o ‘

Aristotle’s Posterior Analytics, traduccién y comentario de J.
BARNES, Oxford: Oxford University Press 1994 (22 edicién).- -

ARISTOTELES: Metafisica, edicion trilingiie por Valentin Garcia
Yebra, Madrid: Gredos 1982.

ARISTOTELES: Etica Eudemia, traduccion, introduccién y notas de
Antonio Gomez Robledo, México: UNAM 1994

Aristotle Eudemian Ethics Books LII, and VIII, translated with a
commentary by M. WOODs, Oxford: Oxford University Press 1996
(2nd edition). o ' :

ARISTOTELES: Etica Nicomaquea. Etica Eudemia, introduccion
por Emilio Lledé lfigo, traduccion y notas por Julio- Palli Bonet,
Madrid: Gredos 1985. '

ARISTOTELES: Etica a Nicémaco, edicion bilingiie y traduccion de
Maria Araujo y Julian Marias; introduccion y notas de Julian Marias,
Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales 2002 (8°
edicion).

pero significa que se ha aprendido que es cierto en el sentido de que uno ha
convertido el juicio-en un juicio ‘propio, en segunda naturaleza (...) Tampoco
significa ain que se haya adquirida virtud alguna. Para ello se requiere de la
sabiduria practica, de la prudencia (VI.13, X 8, 1178al6-19), aquella comprension
del “porqué”’ que es lo nico que puede lograr la correccion y el perfeccionamiento
final de la percepcion del “que”. BURNYEAT (1980) p.74 Las ultimas palabras de
esta cita nos remiten al problema-de la utilidad de la busqueda del porqué en ética.
A su turno, esto nos remite nuevamente a la pregunta acerca de la naturaleza de
dicha bisqueda.




156 : . TOPICOS

ARISTOTELES: Efica Nicomdquea. Politica, traduccién e
introduccion de Antonio Gémez Robledo, México: Porria 1998.

ARISTOTLE: Nichomachean Ethics, traduccion, introduccién y
notas de T. Irwin, Indianapolis: Hackett Publishing Company 1985.

ARISTOTELES: Nikomachische Ethik, traduccion y notas de Franz
Dirlmeier, Darmstadt: Wissenschafiliche Buchgesellschaft 1960.

The Complete Works of Aristotle. The Revised Oxford Translation,
ediciéon de J.Barnes (Boolinger Series LXXI), Princeton University
Press, Princeton (NJ) y Oxford, 1984. :

_Literatura secundaria

ADKINS, A.: Merzr and Responszbzlzty Oxfod: Oxford University
Press 1960.

AST,' F‘.': Lexicon platonicuni sive vocum platonicarum index. New
York: Burt Franklin 1969, 3 vols.

BMS, | I _“Arisfbtle- and the Method -of Ethics”, Revue
Internationale de Philosophie, 34, 490-511, 1980.

BARNES, J.: Aristotle’s. Posterior Analytics, traduccién vy
comentario de J. Bamnes, Oxford: Oxford University Press, 1994.-

Aristotelis 'O;;era,A ex recensione Immanueli Bekkeri, edidit
Academia Regia Borussica, Walter de Gruyter, Berlin, 1960 (2a ed.).
5 vols. Vol. 5: Index aristotelicus. Ed. H. BONITZ.

BURNYEAT, M.F.: “Aristotle on learning to be. good”, en: Amélie
Oksenberg Rorty (ed.), Essays in Aristotle’s Ethics, Berkeley
University of California Press 1980 pp. 69-92.

“GAUTHIER, R., JOLIF, 1Y 'L’Ethique a Nicomaque, introdueci(')ﬁ,
traduccion y comentario de. René Antoine Gauthier y Jean Yves



EL METODO EN ETiCA A NICOMACO | 157

Jolif, 2 vols., Lovaina 1970. Tomo II: Comentario, Primera Parte
(Libros I-V).

IRWIN, T.. ARISTOTLE, Nichomachean Ethics, traduccion,
introduccién y notas de Terence Irwin, Indianapolis: Hackett
Publishing Company 1985.

IRWIN, T.: Aristotle's First Principles,Oxford: Oxford University
Press 1988.

KAPP, E.: Greek Foundations of Traditional Logic, New York
1942.

KLENN, Sh.: “The Value of Endoxa in Ethical Argument”, History
of Philosophy Quarterly 9, 1992, pp. 141-153.

KULLMANN, W.. “Zur wissenchaftlichen Methode des
Anstdteles”, en: FLASHAR y GAISER (eds.) Festgabe fiir Wolfgang
Schadewaldt, Neske, 1965, pp. 247-274.

MELENDEZ, G.. “La problematica general del método en
Aristoteles”, Estudios de Filosofia n.23, 2001, pp. 65-86.

MUELLER, I.: “Mathematical Truth and Philosophical Truth”, en:
R. KRAUT (ed.), The Cambridge Companion to Plato, Cambridge:
Cambridge University Press 1992, pp. 170-199.

SMITH, R... Prior Analytics. Traduccion, introduccion, notas y
comentario de Robin Smith, Indianapolis: Hackett Publishing
Company 1989.

WoO0DS, M.: Aristotle Eudemian Ethics Books LIl and VIII
traduccién y comentario de Michael Woods, Oxford: Oxford
University Press 1996.






