Replica a: Comentario a las primeras lineas del capitulo
primero del De Interpretatione de Aristételes

Andrea Lozano Vasquez
Universidad Nacional de Colombia

El detallado y riguroso analisis que Veloso realiza pretende sentar
una posicion sobre los dos puntos algidos del pasaje inaugural de De
interpretatione, 16a 1-8, en el que la tradicién ha leido por siglos la
semantica aristotélica. Estos son, en primer lugar, como han de
entenderse las afecciones del alma y, en segundo, cual es su papel en
el proceso de la significacién. Una vez sentadas tales posiciones,
Veloso se pronuncia sobre la factibilidad de interpretar la semantica
del Filosofo a la luz de las clasicas distinciones entre connotacion/
denotacion y sentido/referencia. Aunque su texto pretende ser mas
bien aclaratorio que argumentativo, creo que tras sus dilucidaciones
habria un razonamiento implicito que corre mas o menos asi:

e La capacidad lingiistica, la facultad de significar,
depende esencialmente de la posibilidad del alma de
padecer, o en sus palabras: “las afecciones del alma
(sea cual sea el significado exacto de la expresion)
son la causa de ser del lenguaje, de modo que
tendriamos una relacion de dependencia y no de
correspondencia.”

» Esto significa que, tal como sucede en los procesos
psicologicos —-el ejemplo de Veloso es la
inteleccion- el proceso semantico tiene un

- componente mental y uno material

Taépicos 28 (2005), 121-128




122 TérICOS
Sin embargo,

e No son la misma capacidad, mas bien ellas se
producen simultineamente, de suerte que los
resultados de ambas cumplan una cierta funcion
referencial con repecto al mundo.

Asi las cosas, Veloso piensa que

e Las afecciones son “ciertas actitudes nuestras ante
las cosas que la capacidad cognitiva nos presenta” y
que ellas acompafian a las palabras en el proceso de
significacién, mas que ser la significacién misma de
esas palabras. Por eso, creo, supone que es

importante considerar dentro del referente de la '

expresion “las cosas en la voz” otras figuras de la
lexis ademas de la asercion y sus componentes.

A partir de lo cual puedo hacer explicitas algunas de
conclusiones:

e Los significados de las palabras son los objetos en el
mundo y sus cosignificados, las afecciones en el
alma; el hablante se relaciona con ¢l mundo y las
afecciones en la misma forma en que la que quien
intelige se relaciona con los objetos inteligibles y sus
imagenes mentales

Y por ende,

 Significar es en algin sentido todo aquello que
ocurre fisica y psicologicamente en el individuo
mientras usa el lenguaje, concluyendo entonces que:

e No puede decirse que en Aristoteles exista una
distincion entre sentido y referencia, no entre
connotacién y denotacion puesto que no hay una
intermediacidn —sea mental o no- en el proceso .

sus



REPLICA A: COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS. .. 123

En pocas palabras, Veloso se opone a la tradicional interpretacion
segun la cual, la aristotélica es una teoria del significado indirecta en
la que las ‘afecciones en el alma” conectan las palabras y las cosas.
En sentido estricto no tengo objeciones con las tres primeras
afirmaciones que yo he formulado como premisas del argumento de
Veloso. De hecho las comparto, sélo que las implicaciones que
percibo difieren un poco de las suyas. Veamos los detalles. Son tres
los puntos basicos en los que encuentro diferencias. ~

En primer lugar y con respecto a la idea de que la capacidad
lingiiistica depende intrinsecamente de una mas general capacidad
animica o en términos contemporaneos que la intencionalidad del
lenguaje obedece a una mas general intencionalidad de la mente, no
hay mayores. discusiones. Creo que actualmente, casi todos los
comentadores reconocen que la psicologia aristotélica entrafia una
concepcion de la intencionalidad sea cual sea la interpretacion que se
haga de ella. Sin embargo si quisiera resaltar que la forma en que
Veloso comprende las pathemata aristotélicas pone en dificultades
esta interpretacion intencional. Como he citado, en la ponencia se
plantea que las afecciones son un “cierto tipo de reaccion, una
posicién que toma el alma ante la forma en que los objetos se le
presentan”; esto parece suponer que cada pathema es una alteracion
“subjetiva” ~con todas las dificultades que el uso de esta nocién
tenga en Aristételes—. Si lo anterior es correcto, entonces no seria
extrafio decir que otra caracteristica de las afecciones del alma es que
pertenecen al ambito privado de una persona. Dicho claramente, las
afecciones del alma sélo podrian ser conocidas por su portador y
ningun otro puede conocerlas y mucho menos compartirlas. Esta
teoria del significado se enfrentaria entonces con un serio problema:
como es posible que sean las mismas afecciones para todos si éstas
forman parte del ambito privado de cada uno. Claro con la oscura
nocion de “concomitancia” que maneja Veloso y su negacion del
papel semantico de estas afecciones, el problema se diluiria. En tal
caso, haria falta justificar el interés del Filésofo en recalcar la
comunidad de esas afecciones.

En el pasaje discutido, Aristételes deja en claro que es necesario
distinguir tres elementos en la explicacion del significado: las



124 ~ Toricos

palabras, las afecciones del alma y las cosas (el mundo). La
caracteristica de las palabras es que no son las mismas para todos, se
asignan convencionalmente de manera arbitraria. Es por esta
arbitrariedad que se explica la multiplicidad de lenguajes, dialectos y
jergas. Por el contrario, las afecciones si son las mismas para todos.
Esto se garantiza precisamente a partir de su pasividad, éllas son. el
producto de la accion del mundo sobre nuestra alma; es por esto que
se las suele asociar con las representaciones en el sentido moderno,
casi empirista del término. Las cosas —que actuan sobre nuestra
alma, de las cuales son representaciones las afecciones— también son
las mismas para todos. La insistencia en una relacion tripartita €s
importante y creo que puede explicarse a través del esclarecimiento
del tipo de vinculo que Aristételes ve cntre el alma y el mundo. Bajo
su viéién de la causalidad es importante evidenciar que existe una
distincién entre objetos y afecciones, entre causas y efectos. Por lo
que una buena manera de entender esas pathemata es como
contenidos mentales; es decir como informacion almacenada en el
alma de una persona, producto de su interaccion con el mundo. Tal
informacion sera de tantas clases como tipos de relaciones se den
entre el alma y el mundo: sensorial, mnemotécnica, intelectual y
hasta emocional. Ello quiere decir que proviene de varias fuentes;
pero ello no significa que tales informaciones sean en si mismas
sensibles, inteligibles o emocionales.

Podria pensarse mas bien que las afecciones se postulan como una
entidad que pretende responder a las preguntas: ;como es posible
que nos entendamos?, ;bajo qué condiciones es posible la
qomunicacic’m‘?; de tal suerte que la respuesta aristotélica seria que
nos podemos entender unos a otros porque todos tenemos algo en
comun, las afecciones del alma. Ciertamente, Aristoteles no presenta
explicitamente un argumento para mostrar que. todos tenemos las
mismas afecciones; ¢l simplemente dice que todos las debemos
tenier, porque postularlas parece ser la unica manera de explicar el
fenomeno de la comunicacion. De este modo, seria comprensible su
insistencia en que, aunque las afecciones pertenecen al ambito
privado, todos los humanos las compartimos. Esta respuesta presenta
a las afecciones como condiciones de posibilidad de la
comunicacion, como algo sin lo cual no seria posible. Mas su



REPLICA A: COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS... 125

necesidad no elimina el problema que esa privacidad implica. Si las
afecciones del alma, por su modo particular de darse, hacen parte de
nuestro ambito privado, de aquello que solo su propietario puede
conocer, ;,cdmo es posible que todos las compartamos? Aun mas
grave, (como entender que la {nica manera en la que se puede
explicar la comunicacion sea que compartimos algo que por
definicion es privado?; con todo, no hay que olvidar que por muy
privadas que sean las afecciones, éstas convergen en las cosas. Dicho
claramente, son causadas por las mismas cosas y estas cosas
producen los mismos efectos en nosotros, de tal suerte. que aunque
cada uno sea propietario de una afeccion cuantitativamente diferente
de la de cualquier otra persona y completamente privada, ésta_es
cualitativamente idéntica en todas las personas. Asi las cosas habria
tantos tipos de afecciones como clases de cosas en el ‘mundo, i.e.
tantas pathemata como posibles categorias. Consecuentemente, el
ser “sobre” o “de” algo, rasgo intrinseco a las afecciones, las
convierte en entidades psicoldgicamente objetivas que nada tienen
que ver con sucesos o reacciones particulares de individuos
concretos.

En segundo lugar, el asunto de la referencialidad de las
capacidades psicologicas y lingiiisticas es un topico recurrente en la
literatura aristotélica. No obstante no es del todo claro como estas
cosas se relacionan entre si. Veloso, por ejemplo, confirma la
funcion referencial tanto de las afecciones como de las palabras sin
que en su perspectiva la dependencia entre una y otra sea completa.
Pues aunque, como se dijo, supone una conexién —si se quiere-
fisiologica entre ellas, no aclara si alguna es condicién légica y/o
epistemologica de la otra. Por ello niega la existencia de una
distincion entre sentido y referencia. '

Un punto crucial para comprender la clase de relacién referencial
que Aristoteles postula en cada caso es la correcta interpretacion de
las nociones de “simbolizacion” y “semejanza”. En el primer caso, la
relacion entre palabras y afecciones es entendida por Veloso como
una suerte de “correspondencia”; esta idea no me es del todo clara.
Con todo, tal vaguedad podria obviarse, pues la vinculaciéon por
semejanza que se produce entre cosas y afecciones es, sin duda, la




126 : ToPICOS

central en la cuestion de la referencialidad. El caracter causal del
proceso psicologico y mas concretamente la .teoria de la
identificacion entre sujeto y objetos perceptibles y/o inteligibles le
sirve a Veloso para -incluso en contra de la interpretacion
tradicional iniciada por Amonio— negar la intermediacion de las
afecciones en la referencia del lenguaje al mundo. Si como se
sostiene en De anima 111, 4 inteligencia e inteligible son idénticos,
afirma Veloso “Aristételes no estaria autorizado para considerar a las
intelecciones similitudes de las cosas”. Sin embargo, el propio pasaje
que cita alli Veloso en el que se distingue a través de varios ejemplos
entre el objeto concreto y su esencia, me inclina a pensar que la
relacién que se da entre estos es la misma que se establece entre el
referente de un término —el objeto que se quiere identificar con el
nombre- y la afeccién que lo imita. Ambos se asemejan en virtud de
la forma que comparten aunque evidentemente no son lo mismo y la
diferencia ‘que hay entre ellos es la que permite que uno esté por
otro. Asi las cosas, es gracias a esa semejanza primordial por la que
la simbolizacion de la esencia en el término lingiiistico permite
encontrar el objeto concreto al que se esta aludiendo.

Como tercer y ultimo punto, quisiera que nos detuviéramos un
poco en la pertinencia de la distincion entre sentido y referencia en la
semantica de Aristoteles. Por lo que he dicho, es evidente que
considero que las afecciones tienen un papel crucial en la atribucion
de significado a las palabras, mas no por ello pienso que haya razon
en entender la intermediacion que les atribuye Amonio como una
condicion suficiente para identificarlas con los sentidos fregeanos.
Lo primero que hay que aclarar, hasta donde sea posible, es si la
teoria es directa o indirecta. '

Una teoria directa de la significacién supone que la relacién entre
los términos singulares y el mundo no esta mediada por ninguna
nocién descriptiva; no obstante una teoria directa no niega, en
ningin momento, que la relacion pueda estar mediada de algun
modo. Por lo que habria que decir mas bien que en una. teoria-tal, no
es el sentido de una expresion o, en términos fregeanos, su modo. de
presentacién lo que determina el referente. De otro lado, una teoria
indirecta, como la que esboza Frege y posteriormente refina Russell,



REPLICA A: COMENTARIO A LAS PRIMERAS LINEAS... 127

se caracteriza por la intermediacién de conceptos descriptivos entre
las expresiones y los objetos. En ésta, contrario a lo que afirma la
teoria directa, estos conceptos descriptivos permiten determinar los
objetos a los que las expresiones refieren. Entonces, el sentido de
una expresion si determina su referencia.

Quiza sea importante recordar que una cosa es el significado de un
término y otra, bien distinta, su referencia. Hasta hace un momento
mi argumentacion llevaba a pensar que la aristotélica es una postura
indirecta pues las palabras significan directamente las afecciones e
indirectamente las cosas. Entonces, habra que decir que Aristdteles
tiene una teoria indirecta del significado pues, repito, las palabras
significan las afecciones y solo a través de éstas las cosas; pero esto
no tiene porque chocar con la idea de que, dada su concepcion
referencial del lenguaje, la referencia de las palabras son
necesariamente los objetos en el mundo. En este sentido, me parece
inadecuado decir —como parece hacerlo Veloso— que el significado
de las palabras son los objetos y sus cosignificados las afecciones; de
ninguna manera creo que el hablante se relacione con el mundo y las
afecciones de la misma manera en que se relaciona con lo inteligible
y sus imagenes mentales. Aquella vinculacién no es de una
naturaleza iconica como esta ultima. El alma juega en la
comunicacion el mismo papel que desempefia en el proceso
epistemolégico; ella es como se afirma en De anima 111, 4 (429»27)
el lugar de las formas que, epistemologicamente, son los objetos
inteligibles y, semanticamente, son los significados, perspectivas
complementarias que dan cuenta de la realidad.

Pero-aun no queda claro si la distincion fregeana es aplicable o no.
En Frege esta precision es valiosa en cuanto se asume que hay varias
maneras de identificar un mismo objeto. ;Aristoteles pensaria algo
como esto; i.c. aceptaria que hay multiples maneras de hablar del
mismo objeto? Creo que no. Aristoteles diria que mientras los
vocablos se usan de muchas maneras, incluso homoénimamente, las
esencias, criterios ultimos de identificacion y atribucion de nombres
y predicados a los objetos, son univocas pues para cada clase de
objetos hay una tinica nocidn que define aquello que los hace ser lo
que son. Por lo cual creo que, si bien Aristoteles no tiene una



128 o : TéprICcOS

distincién entre sentido y referencia al estilo fregeano como lo anota
Veloso, si tiene un modelo semantico que concibe la mente —el
alma~ como el lugar en el que se da la significacion. Y esto. porque
aparentemente comprende el significado en tanto centrado en.la
capacidad referencial de los términos y no en el modo de darse para
el sujeto ese objeto que el término indica. A pesar de la mediacion
del pensamiento que se afirma en De Interpretatione la referencia se
privilegia evidentemente en el analisis de los nombres. Asi, al
describir la naturaleza de los nombres se sefiala que ninguna de sus
partes poseen-un significado propio, aunque sea evidente que ‘algin
significado agregan al término; por ejemplo el sufijo “si” que indica
un plural o el prefijo “a” que indica carencia no son significativos
por si mismos pues, aunque hagan algiin aporte lexical, ellos no
poseen una referencia. Por lo mismo, los nombres negativos no se
consideran términos significativos en cuanto no refieren una cosa
determinada sino un sinnimero de objetos que se cobijan bajo su
denominacion. También la consideracién de las aserciones simples
brinda nuevas luces del tipo de relacion que establece para la
significacion. La afirmacion simple es definida como aquello que
significa una sola cosa de una cosa: “este hombre es blanco” es,
entonces, una oracién que expresa el hecho de que cierto hombre es
de color blanco. Sin embargo, si uno de los componentes de la
afirmacién. ro tiene una referencia especifica, la capacidad
significativa del término se pone en duda. Dada la afirmacién
“Ulises es blanco” y asignado el nombre de “Ulises” al Laertiada y
al perro de Nausica, la afirmacion pierde individualidad significando
dos cosas distintas: que el héroe homérico es blanco y que el can de
la princesa también lo es. Parece claro, entonces, que cuando un
nombre significa una cosa lo que significa es la esencia de un ser
concreto ¢ individual cuya posesion le otorga ese nombre con
propiedad. En consecuencia, a pesar de que no todo tipo de
significaciéon depende de la referencia, la - significacién esencial
aquella que: determina lo que el término realmente es, supone que
posee una esencia, un correlato real al que en ultimas se remite: Y si,
como se dijo, el alma es el lugar de las formas, en Aristoteles el alma
es también el lugar de la significacion. )






