
95Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X



Gustavo Santillán Salgado •  Universidad Nacional Autónoma de México
Correo electrónico: gusantil@yahoo.com.mx
Tzintzun. Revista de Estudios Históricos •  80 (julio-diciembre 2024)
ISSN-e:2007-963X

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

RESUMEN

El artículo examina la preocupación por el orden y la conformidad ética en la
opinión pública y en el discurso gubernamental; pregunta sobre una posible
desconexión entre la fe y la virtud; analiza el debate sobre la posibilidad de una
moral independiente de la fe religiosa, y, finalmente, advierte la estructuración
entre el lenguaje de la virtud y la pretensión del mérito.

PALABRAS CLAVE: Moral, Tolerancia, Anastasio Bustamante, José María Luis Mora,
Secularización, Iglesia, Gobernabilidad.



96 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

THE MORAL POLICY. MERIT AND VIRTUE, 1830-1832

ABSTRACT

The article delves into the concern around order and compliance from the ethical
perspective in public opinion and government discourse; inquiries about a
possible disconnect between faith and virtue; and analyzes the debate on the
possibility of a moral independent of the religious faith. Finally, warns of the
structuring between the language of virtue and the vindication of merit.

KEYWORDS: Morality, Tolerance, Anastasio Bustamante, José María Luis Mora,
Secularization, Church, Governance.

LA POLITIQUE MORALE. LE MÉRITE ET LA VERTU, 1830-1832

RÉSUMÉ

L’article aborde la préoccupation de l’ordre et du respect de l’éthique dans l’opinion
publique et le discours gouvernemental. Il pose la question d’une éventuelle
séparation entre la foi et la vertu, tout en analysant le débat sur la possibilité
d’une morale détachée de la foi religieuse. Enfin, il met en garde contre la
structuration entre le langage de la vertu et la revendication du mérite.

MOTS CLÉS: Morale, Tolérance, Anastasio Bustamante, José María Luis Mora,
Sécularisation, Église, Gouvernance.



97Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

E

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

INTRODUCCIÓN

ntre la victoria del Plan de Jalapa (1829) y el triunfo del Plan de
Veracruz (1832), la primera gestión de Anastasio Bustamante (1830-1832)
ha sido poco atendida por la historiografía nacional. A pesar de los estudios
de Michael P. Costeloe, José Antonio Aguilar y Catherine Andrews, estos
años persisten como un conjunto caracterizado a partir de generalizaciones
orientadas por las tendencias centralizadoras de los “hombres de bien”. Por
su parte, la obra de Eric Van Young sobre Lucas Alamán, que es casi la
biografía de una época, proporciona un acercamiento al papel del notable
historiador en el gobierno bustamantista.1 El fusilamiento de Vicente
Guerrero ha sido ponderado como un hecho central de dicha
administración, al igual que la disolución de varias legislaturas locales y la
persecución de los opositores yorkinos. Sin embargo, más allá de estos
tópicos, se encuentra una gestión que logró ofrecer cierta estabilidad a la
tambaleante República. La administración tuvo alguna regularidad, estimuló
la industria, desarrolló la infraestructura, renegoció la deuda externa,
promovió la educación, gozó de una mínima suficiencia de recursos, logró
acuerdos con el Vaticano para la provisión de obispos, pretendió la

1 VAN YOUNG, A life together.



98 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

integración territorial e impulsó proyectos tan relevantes como el Banco
del Avío.2

La gestión encabezada por Bustamante —quien de acuerdo con
Costeloe y Will Fowler era próximo a los federalistas moderados,3 pero fue
dirigida por Lucas Alamán—, estuvo marcada, entre otros aspectos, por el
debate en torno a la reforma de la Constitución de 1824. Como ha visto
Andrews, los “hombres de bien” pretendían más un reequilibrio de poder
dentro de los fundamentos liberales que la anulación del federalismo. Se
buscaba disminuir las facultades del Congreso federal, restringir las
atribuciones de los estados y fortalecer las capacidades del Ejecutivo nacional.
Si bien la creencia en la “magia de las constituciones” requiere de múltiples
matices,4 ciertamente se juzgaba indispensable una mayor estabilidad en el
sistema político y una cierta previsibilidad en la administración pública.
Un federalismo funcional, más que una centralización despótica, se
encontraba en el centro del discurso gubernativo.

En el horizonte de la controversia alrededor de una mudanza legislativa
proveedora de estabilidad mediante el diseño de una mejor institucionalidad,
existe tanto en la opinión pública como en la administración gubernamental
un anhelo de orden y un énfasis en la obediencia. Tales elementos facilitarían
la observancia del lema del Plan de Jalapa: Constitución y Leyes. Cabe
destacar que tales inquietudes no eran antitéticas, estaban muy
interrelacionadas entre sí. Después de la experiencia confederal de los
gobiernos de Guadalupe Victoria y Vicente Guerrero, y del motín de la
Acordada, se proyectaba no solo un fortalecimiento del poder Ejecutivo,
sino también una significativa utilización del componente moral,5 sobre
todo a partir de su expresión religiosa. En este sentido, el orden sería
predicado por la ética y la ética6 sería difundida tanto por las autoridades
civiles como por los ministros católicos bajo la interpretación del episcopado.7

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

2 VAN YOUNG, A life together, p. 372. AGUILAR, “Lucas Alamán y la Constitución”, pp. 83-122.
3 FOWLER, “Valentín Gómez Farías”, p. 46.
4 SANTILLAN, “La moralidad y la obediencia”.
5 Cabe precisar que durante el periodo abordado se conceptúa por moral el conjunto de obligaciones del
hombre para con Dios, la sociedad y consigo mismo.
6 Si bien no se desconocen las diferencias filosóficas entre el concepto de moral y el de ética, para fines
expositivos, el presente artículo los entiende de manera sinónima.
7 La preocupación para la provisión del clero secular poseía un plausible trasfondo ético. El gobierno requería
de la predicación de la virtud religiosa, de la obediencia cívica, pero muchos curatos se encontraban sin un



99Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

A pesar de su brevedad, durante la primera gestión de Anastasio
Bustamante aparecen varios volúmenes muy significativos sobre la temática
ética. En primer término, la Disertación sobre la tolerancia religiosa (1831)
de Vicente Rocafuerte contenía un determinante contenido axiológico, ya
vislumbrado en otro artículo.8 Sus proposiciones generaron la enérgica
censura de la jerarquía eclesiástica.9 Llevado ante los tribunales, el
ecuatoriano fue exitosamente defendido por el jalisciense Juan de Dios
Cañedo. En sentido contrario, Juan Bautista Morales publicaba su
Disertación contra la tolerancia religiosa (1831), donde advertía sobre las
consecuencias conductuales de dicha libertad. El mismo año, en París, era
editado el primer volumen del Ensayo histórico sobre las revoluciones de
México de Lorenzo de Zavala y, al año siguiente, en Nueva York, el segundo
volumen, donde se vislumbra la visión crítica del yucateco respecto a la
virtud católica en su versión hispánica. Asimismo, el libro de Tadeo Ortiz
de Ayala, México considerado como nación independiente (1832), publicado
en Francia, incluye la cuestión ética como variante explicativa tanto de la
situación nacional como del futuro mexicano.

En la prensa destacaban los artículos del Dr. José María Luis Mora
contenidos en el Observador de la República Mexicana. De pretensiones más
modestas, pero con acentos no menos estructuradores, en Jalisco se editaba
una recopilación de los artículos de El Defensor de la Religión, con índices y
ordenados por temas.10 Dicho periódico era editado por distinguidas
personalidades eclesiásticas y futuras autoridades católicas, como Pedro
Espinoza y Pedro Barajas.11 El periódico había combatido con constancia la
vindicación de una virtud civil postulada por medios como El Nivel desde
la década de 1820. En su conjunto, dichas aportaciones constituían tanto
un primer intento de explicación articulada de las problemáticas nacionales,
como una conjunción de argumentos alrededor de un desacoplamiento entre
valores y creencias. Tales volúmenes requieren de estudios específicos. Baste
por el momento llamar la atención sobre la riqueza de algunas obras.

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

titular. El nombramiento de obispos para las distintas diócesis en el país también se vincula con la necesidad
de la interiorización de los deberes de la moralidad.
8 SANTILLAN, “Tolerancia religiosa y moralidad pública”.
9 GUERRERO, Dictamen teológico.
10 El Defensor de la Religión se publicó en la ciudad de Guadalajara.
11 Espinoza sería el primer arzobispo de Guadalajara y Barajas el primer obispo de la diócesis de San Luis
Potosí.



100 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

De acuerdo con Anick Lempérière, la “moral pública […] a pesar de
su carácter aparentemente secundario frente a los desafíos de la época […]
encubre casi todos los elementos del debate sobre la forma de sociedad que
se deseaba para el nuevo país”.12 En tal perspectiva, el presente artículo
ahonda en la preocupación por el orden y en la obediencia desde la
perspectiva ética en la opinión pública y en el discurso gubernamental
durante la primera gestión de Anastasio Bustamante (1830-1832) a partir
de folletos y periódicos, memorias ministeriales y correspondencias privadas.
Estos años resultan distinguibles tanto del breve gobierno de Vicente
Guerrero (1829), del interinato de Manuel Gómez Pedraza (1832-1833),
como del subsiguiente intento reformador de Valentín Gómez Farías (1833-
1834). Es un momento ubicado entre dos periodos de predominio liberal y
federalista, pero no necesariamente identificable como centralista o
conservador. El texto inquiere acerca de un posible desacoplamiento entre
fe y virtud y analiza el debate sobre la posibilidad de una moral independiente
de la fe religiosa. Asimismo, advierte de la estructuración entre el lenguaje
de la ética y la reivindicación del mérito dentro de la gestación de una cultura
política de raigambre liberal.13 Se entiende por cultura política el conjunto
formado por las concepciones imperantes acerca del gobierno y el Estado,
el pueblo y la autoridad, así como la “naturaleza de los vínculos que unen a
los hombres en el cuerpo político”. Cabe añadir que este texto propone que
tales ligaduras incluían elementos morales derivados de las creencias
religiosas. No se trata solo de palabras: son conceptos que contienen modelos
de sociedad política.14

El artículo se divide en tres segmentos, además de la presente
introducción y las consideraciones finales. Inicia con una conceptualización
de la necesidad de la obediencia cívica y la prédica de la virtud religiosa en
medios impresos y personajes como Lucas Alamán. Posteriormente, esboza
la visión axiológica de una figura determinante: José María Luis Mora.
Alamán y Mora ejemplifican, precisamente, que había más similitudes que
diferencias entre miembros de un mismo grupo social por encima de las
divergencias políticas, constituyendo una muestra transversal del consenso

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

12 LEMPERIERE, “Reflexiones sobre la terminología”, p. 51.
13 LEMPERIERE, “Reflexiones sobre la terminología”, p. 36.
14 LEMPERIERE, “Reflexiones sobre la terminología”, p. 36.



101Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

en torno a la ética religiosa. Posteriormente, el artículo explora las
disonancias con respecto a la moral trascendente, presenta algunas
implicaciones de los planteamientos favorables a una virtud universal y
sugiere los límites del acuerdo acerca de la visión religiosa.

En suma, el presente artículo efectúa un seguimiento de las
preocupaciones recurrentes del orden y de la obediencia expresadas en un
lenguaje moral por el discurso político. Tales inquietudes son paralelas, en
buena medida, a las discusiones estudiadas por Andrews sobre el acceso de
los mexicanos a los derechos constitucionales. Tales elementos se
proyectarían en el futuro proceso de elaboración de las Siete Leyes (1835-
1837) y en la opinión pública durante dicho periodo. No obstante, el artículo
subraya que, simultáneamente, existe una disputa en relación con la
definición y regulación de los referentes sociales que conduce a una
reformulación tanto del papel de la Iglesia dentro de la sociedad como del
Estado dentro de la nación. Estos años, omitidos dentro de los “años
olvidados”,15 trascienden los confines de la supuesta centralización y se
insertan dentro de una dinámica transversal del siglo XIX: la construcción
del acatamiento ciudadano a partir del contenido moral tanto de la
enseñanza como del discurso y no únicamente mediante las restricciones a
los derechos o las limitaciones al sufragio.

VIRTUDES QUE OBLIGAN Y DEBERES QUE LIBERAN

Triunfante el Plan de Jalapa y destituido el presidente Vicente Guerrero,
Anastasio Bustamante asumía la presidencia por dos años. Para Costeloe,
se trata del momento fundador de los “hombres de bien”. Sin embargo, el
cambio político no implicaba una modificación en el consenso sobre la
pertinencia de la moralidad católica como estructuradora de la ley y la
república, la ciudadanía y la administración, pero sí acendró el diagnóstico
ético de los males mexicanos y generó algunas propuestas alternativas para
corregirlos.

La legitimación política del cambio gubernamental se expresó
habitualmente en términos morales. La crítica ética a los hombres del pasado

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

15 ÁVILA, “No más años olvidados”, pp. 167-183.



102 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

despejaba el camino a los “hombres de bien”. El presidente del Congreso,
José Domínguez, prescribía: “En Jalapa se llamó a la virtud, se la hizo
salir de la oscuridad y se limaron los hierros que la encadenaban”.16

El levantamiento del ejército de reserva significaba una restauración
purificadora de la nación mexicana. Triunfante la revuelta y justificado el
reemplazo en el poder Ejecutivo, se insistía en el discurso purificador ya
presente durante el periodo presidencial de Victoria y Guerrero. Para Miguel
Valentín, presidente de la Cámara de Diputados, “la moralidad es el alma
que vivifica y eterniza las repúblicas”. La ética estaba presente en la política
y la virtud debía regir al gobernante.

Los políticos debían ser hombres eminentes de atributos axiomáticos,
por lo que Bustamante suplicaba a la ciudadanía elegir representantes de
notable “probidad, desinterés y sabiduría”.17 Por su parte, el Diario Oficial
del gobierno enumeraba las “cualidades esenciales que deberían buscarse
en un representante”, a saber: “el amor a la patria y la justicia, al orden y a la
tranquilidad; un juicio sano, un corazón recio, íntegro, adicto a sus deberes,
y sobre todo una gran moderación”.18 Ante las falencias evidentes de los
procesos políticos que conducían a la elección de gobernantes discutibles,
las virtudes contenían pretensiones enmendadoras tanto de los individuos
como de las instituciones. Unos dirigentes modélicos podrían, como sugería
una carta enviada a Carlos María de Bustamante, “evitar los males” y “dirigir
la opinión sin contrariarla”.19 Si los electores se equivocaban, los valores
deberían ser correctivos. Tal visión era bastante compartida. Según una
misiva dirigida al gobernador zacatecano, Francisco García Salinas, el doctor
José María Luis Mora, si bien enfatizaba la necesidad de los principios
políticos, predicaba que “bastaría elegir un presidente que inspirase confianza
y la suficiente garantía para abrir el paso” a las reformas.20 Pero si las virtudes
del hombre público corrigieran al ciudadano, sus vicios corromperían a la

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

16 Los presidentes de México ante la nación, t. 1, p. 122.
17 Manifiesto que el vicepresidente, p. 20.
18 “México, 28 de agosto”, en Registro Oficial del Gobierno, 28 de agosto de 1830. En tales planteos es advertible
un eco del príncipe virtuoso y cristiano proveniente de la Edad Media que debe domeñar sus pasiones y
enseñar a los hombres el “buen ejemplo y por consiguiente dirigirlos”. Así, el gobierno era “una autoridad
moral sobre los hombres más que una administración de las cosas”. LEMPERIERE, “Reflexiones sobre la
terminología”, pp. 38-39.
19 ROJAS, Mecánica política, p. 80.
20 ROJAS, Mecánica política, p. 102.



103Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

población: la falsedad de un gobierno ocasionaría la corrupción del
mexicano, volviéndolo “peor de lo que es”.21 El gobierno era un poderoso
referente tanto para estimular el ejercicio del bien como para normalizar la
práctica del mal. Tal concepción asumía como un hecho implícito e
indiscutible la comunidad de creencias entre el ciudadano y el gobernante,
conceptuada como parte de la identidad de la nación. Por esta causa, entre
otras, el establecimiento de la libertad de culto y la consiguiente pluralidad
ética constituía un problema multidimensional por encima de un supuesto
fanatismo.

Cabe añadir, para una mejor comprensión del problema abordado, que
la exigencia de una acendrada virtud en el hombre público era recurrente
en el mundo occidental. El ensayo de Bernard Manin sobre el “principio de
distinción” permite ubicar el imperativo ético dentro de un horizonte
atlántico de influjo liberal. El francés ha expuesto que en las repúblicas
representativas del siglo XIX los representantes son concebidos diferentes a
los electores. Así, los votantes pretendían seleccionar a personas notables
en algún eje de distinción, incluido el moral. En el caso mexicano, tal
requerimiento se expresa en un lenguaje determinantemente ético. La aptitud
es conceptuada ante todo como virtud, dentro de un panorama religioso de
exclusividad católica y aspiración salvífica. No se trata de una simple suma
de distinciones seculares, sino de un conjunto de atributos provenientes de
elementos religiosos y comprensibles dentro de perspectivas trascendentes.

Frente a la crisis de la elección presidencial de 1828 y la destitución de
Guerrero22 en favor de Bustamante, no solo la legalidad en el ejercicio del
poder, sino también la pertinencia del sistema político quedaba sumamente
discutida. Ante tal situación, la virtud se erigía en una cierta forma de
legitimidad. Para Tadeo Ortiz de Ayala, solo la virtud podría legitimar a un
congreso sin autoridad, simpatizante de una revolución reciente y sujeto a
la ligereza ciudadana.23 De igual forma, el tapatío enseñaba que únicamente

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

21 ROJAS, Mecánica política, p. 81.
22 La petición original de destitución de Vicente Guerrero argüía su “incapacidad moral”. A partir de la lectura
de la documentación respectiva, es factible inferir que el término “moral” se refería a una carencia evidente
de los atributos, tanto mentales como éticos, necesarios para el ejercicio del gobierno. Si bien la palabra fue
suprimida gracias al Voto Particular de Andrés Quintana Roo, su utilización deja entrever la vinculación
entre el concepto de moral y la relevancia de los atributos morales en el ejercicio del poder.
23 ORTIZ DE AYALA, México considerado, p. 21.



104 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

cuando se marchara por “la senda de la ley” bajo la guía de la virtud, el país
avanzaría con claridad.24 El descrédito de la política contrastaba con el
resplandor de la moralidad.

La pretensión de una cierta legitimidad sustitutiva fundamentada en
la virtud describe el alcance de la crisis en el ejercicio del poder. No obstante,
tal propósito parece al menos sorprendente: el propio Ortiz de Ayala
puntualizaba que el atraso de México se debía a los vicios heredados por la
Corona española y al rezago físico y moral del pueblo.25 En sintonía con
otras muchas disquisiciones, imputaba el origen de la desgracia del país a la
conducta ética. De tal manera, hay una tensión reveladora de la tirantez del
momento, entre la enunciación de la virtud como ingrediente alterno a la
legitimidad política y la identificación del elemento moral como causante
primario de la crisis profunda, es decir, se escudriñaba el remedio en el
ámbito mismo del problema. La virtud era el origen de las dificultades, pero
también el germen de las soluciones.

El fin de la primera década de vida independiente presenció tanto la
demanda de una legitimación ética como el acendramiento de una reflexión
constante en torno al imperativo de la obediencia como clave de la
gobernanza. El pasado reciente fue conceptuado como un periodo
debilitador de la subordinación al gobierno.26 Quizás el motín de la Acordada
haya provocado un gran recelo a las multitudes movilizadas por líderes
juzgados como demagógicos.27 Más allá de las descalificaciones al gobierno
precedente como una gestión anárquica y promotora del desorden, existe
una turbación efectiva respecto a los alcances y fundamentos del poder
político, atendible dentro del contexto confederal de la Primera República.
La desazón no era exclusiva de los nuevos gobernantes, cuyas palabras bien
podían limitarse a una legitimación de la nueva autoridad. Un folleto de
tendencia yorkina razonaba que se habían impuesto en los nuevos países
instituciones políticas ajenas a las costumbres populares. La libertad había
obtenido la independencia, pero no había creado hábitos, costumbres y
“relaciones morales”, raíces determinantes para la acción gubernamental.28

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

24 ORTIZ DE AYALA, México considerado, p. 46.
25 ORTIZ DE AYALA, México considerado, p. 41.
26 Manifiesto del vicepresidente, p. 7.
27 ARROM, “Popular politics in México City”.
28 Juicio imparcial, p. 14.



105Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

Tales elementos eran imprescindibles, a pesar de que el papel reconocía que
el gabinete de Bustamante estaba compuesto por individuos con “talentos y
valores”.29

Sin embargo, los atributos más sublimes no bastaban para forjar
ciudadanos modélicos. Las personas requerían no solamente el ejercicio de
virtudes, sino, ante todo, del cumplimiento de obligaciones. En 1830 se
publicaba un folleto sobre los Deberes del cristiano hacia la potestad pública.
Editado originalmente durante la Revolución francesa en un ambiente de
alocuciones alrededor de la grandiosidad de los derechos, la reproducción
mexicana aducía que sus principios generales eran muy útiles en el entorno
nacional.30 Desde Jalisco, un diario censuraba a quienes, con inexperta
simplicidad, exponían que el ser humano debía ser enteramente libre. En
contraste, postulaba que el origen de la verdadera libertad se hallaba en los
progresos de la virtud y en los adelantos de la industria. La moral no era
ajena al cambio económico y mucho menos a la mudanza social. La
autonomía del hombre no era absoluta y estaba condicionada a factores
mundanos. La Aurora exponía que el individuo no solo tenía libertades, a
la vez que fustigaba a quienes apuntaban que el gobierno únicamente tenía
deberes. Por tanto, los pueblos no debían limitarse a formular exigencias,
sino que tenían que cumplir obligaciones.31 Antes que el ejercicio de algunos
derechos, a los hombres correspondía asumir responsabilidades.

El énfasis sería muy comprensible dentro del contexto confederalista
si hubiera sido emitido por la presidencia de la República, pero era referido
por un gobierno estatal. El hecho constituye el indicador de una lógica que
abarcaba, pero trascendía al ordenamiento confederal para incluir a distintos
niveles de las autoridades públicas. A su vez, para un orador septembrino
del estado de Zacatecas, la patria adelantaría a la sombra de un gobierno
justo y de la “perfección de la moral pública” que, “equilibrando con medida
imparcial las exigencias y los derechos del hombre, proporciona las dulzuras
y los encantos de la vida civil”.32 El orden se lograría a partir de la práctica
de la virtud y del hábito de la sumisión.

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

29 Juicio imparcial, p. 27.
30 LAMBERT, Deberes del cristiano hacia la potestad pública.
31 “Enseñanza económico-moral”, La Aurora, 25 de marzo de 1830.
32 DEL RIVERO, Elogio fúnebre, p. 12.



106 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

El análisis de la obediencia alcanzaba distintos horizontes. El doctor
José María Luis Mora reprobaba que se hubiera seguido “la doctrina de los
derechos en lugar de la de las obligaciones”.33 Excesivas libertades para
numerosos ciudadanos explicaban la falta de sumisión ante los gobiernos.
Por otra parte, una publicación de notorio federalismo reprobaba los fueros,
pero con una óptica distante de la igualdad ciudadana. Para dicho papel,
cercano a los yorkinos,34 los fueros eran desafíos a la igualdad de los hombres,
ante las leyes y ante los deberes y las autoridades, por lo que constituían
obstáculos en la consecución de la observancia a los gobiernos civiles. Dichas
excepciones debilitaban a los gobiernos.35 El argumentario no se limitaba al
tópico liberal de la igualdad de militares y eclesiásticos ante la regulación
propia del Estado nacional. Los fueros eran anomalías reprobables en un
panorama teórico e impedimentos significativos para el acatamiento
generalizado. La igualdad ante la ley implicaba la igualdad ante la obligación
de la obediencia.

Las soluciones a los problemas agudizados por la endeble sumisión y
la presunción de inmoralidad abarcaban desde el exhorto discursivo hasta
la reforma educativa. Para remediar los inconvenientes del país, Lucas
Alamán, ministro de Relaciones del gobierno, expresaba que se carecía de
una buena “educación civil y religiosa, que inspira hábitos de trabajo y de
moralidad”.36 Ciertamente, el panorama instruccional era bastante
problemático, pues existían pocas escuelas y generalmente no eran
gratuitas.37 La escuela lancasteriana, entre 1830 y 1832, no pasó por sus
mejores momentos.38 Por tanto, la insistencia teórica en la moralización a
través de la memorización de rezos y dogmas39 se enfrentaba a enormes
dificultades prácticas.

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

33 “De la eficacia que se atribuye a las formas de gobierno”, El Observador de la República Mexicana, 12 de
mayo de 1830.
34 Enumeraba que los fueros y “el culto exclusivo de una religión” eran obstáculos para el desarrollo de la
libertad y eran el origen de los males del país. En cambio, enunciaba que el reconocimiento de los derechos
individuales, la libertad de cultos y la estima hacia los extranjeros cambiarían sustancialmente la situación
(Juicio imparcial, pp. 30-31). No obstante, el periódico La Aurora de Guadalajara, al homenajear a Juan N.
Cumplido, condenaba la intolerancia religiosa prevaleciente en Jalisco, pero decía que solo sería posible
abatirla “por grados”, e insinuaba que, precisamente, Cumplido había trabajado en tal sentido. “Rasgo
autobiográfico del ciudadano Juan Nepomuceno Cumplido, La Aurora, 25 de marzo de 1830.
35 Juicio imparcial, p. 30.
36 ALAMÁN, Memoria, p. 25.
37 STAPLES, Recuento de una batalla inconclusa, p. 362.
38 STAPLES, Recuento de una batalla inconclusa, p. 241.
39 STAPLES, Recuento de una batalla inconclusa, p. 313.



107Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

El catolicismo vinculaba a los mexicanos, pero la enseñanza católica
bien podía mejorarse en las escuelas. Para el guanajuatense, la educación
“moral y política”, tanto en lo civil como en lo religioso, no debía impartirse
solo por medio de la “mecánica” de la lectura y la repetición. La inconfor-
midad con la pedagogía vigente no era un monopolio de los federalistas
liberales. También era visible en los “hombres de bien”. La interiorización
se volvía una prioridad educativa, a la vez que un instrumento indispensable
en la asunción de referentes religiosos por parte de las jóvenes conciencias
de los futuros ciudadanos.40

Desde diversas regiones había conciencia respecto a la importancia de
la moralidad. El Manifiesto de la Convención del Estado de Yucatán,
convocado para la reorganización política del territorio, señalaba que “las
virtudes cívicas y la religiosidad con que se cumplan las leyes son la garantía
de la prosperidad”.41 Asimismo, la propagación de los valores implicaba la
protección de los principios. No se trataba únicamente de infundir preceptos,
también de prohibir amenazas. La Ley de Instrucción Pública del estado de
Zacatecas puntualizaba que el gobierno local impediría la difusión de
doctrinas contrarias a la fe o al Estado, o subversivas con los fundamentos
de la Constitución federal.42 En suma, se trataba de la transmisión de saberes
y de atributos que hicieran posible no solo la “ilustración”, sino además la
virtud, uno de cuyos predicados esenciales era el acatamiento. En este
sentido, el pensamiento iluminista era empleado para legitimar, no tanto la
autonomía de la conciencia y la persona, como la obediencia a la autoridad
y la legislación. En tal contexto, Bustamante anunciaba una reorganización
del ámbito educativo para que la moral y la instrucción “avancen en la misma
proporción”.43 La enseñanza pública, indisociable de la fe, sería difusora de
principios convenientes para el orden social.44

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

40 La mejora conductual no se circunscribía al espacio educativo. Para 1831, Alamán insistía en la temática,
pero ahora desde otra perspectiva. Afirmaba que en la capital de la República debía haber orden, pero también
entretenimientos, las cuales deberían hermanar la diversión con la “ilustración y la moral”. Por esta causa,
decía, el gobierno había pretendido la mejora de los teatros. ESTADOS UNIDOS MEXICANOS, Memoria, pp. 32-33.
41 Manifiesto de la Convención.
42 Ley de Instrucción Pública, p. 5.
43 Los presidentes, t. 1, p. 141.
44 La administración bustamantista fue muy enfática en la limitación de la libertad de imprenta, sobre todo
en el caso de los folletistas. Precisamente, una restricción al ejercicio de dicha libertad era la protección de la
moralidad.



108 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

La esperanza en la ética, como eje de formación cívica y medio para
una firme gobernanza, no era propia de la administración nacional, sino
que abarcaba a la opinión pública. En un clima de tórridos temores y álgidas
esperanzas, para El Sol la virtud se volvía una ansiedad recurrente. El diario
capitalino definía de la siguiente manera a la moral: “es una ciencia práctica
que nos enseñan los deberes que nos ligan con el Ser Supremo, con nosotros
mismos y con los demás hombres, y el hábito de ejercer estos deberes forma
las costumbres”.45 El acatamiento era un dique contra “el desenfreno y la
licencia, el libertinaje y la disolución”. La definición era la conocida en la
época, así como el énfasis en las obligaciones.

El anhelado equilibrio entre deberes y libertades, presente desde el
comienzo del periodo, no era suficiente para la construcción del orden. La
autoridad para ser acatada debía ser respetable. Según un diario semioficial
de la Ciudad de México: “Todo gobierno necesita para dirigir con facilidad
(a) sus súbditos, convencerlos de que aquella autoridad de que se han
despojado para investirlo, no es jamás ejercida, sino en beneficio común y
por la senda de la ley”.46 Cuando el ciudadano tenía confianza en la
intermediación del poder nacional para el logro de la convivencia pacífica
en términos de un contrato social, la “puntual obediencia” era despojada de
“los aparatos imponentes” del deleznable despotismo. La interiorización del
acatamiento, a partir de un criterio orientado por la virtud y la utilidad,
hacía posible la libertad en el orden, ya que evitaba el uso de la fuerza para
la obtención del asentimiento del hombre ante la ley. Tales posturas eran
observables en medios impresos, en perspectivas gubernamentales y en las
opiniones particulares de figuras destacadas como José María Luis Mora,
en oposición al gobierno, pero en convergencia con algunas de sus
formulaciones.

EL DOCTOR MORA Y LA VIRTUD EVANGÉLICA

Dotado de un notable carácter intelectual asentado en una formación
religiosa, el doctor José María Luis Mora incursionó en la disputa ética. Si
bien el centro de sus argumentos, contenidos en el Observador de la República

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

45 “México, 30 de abril de 1831”, El Sol, 30 de abril de 1831.
46 “Política. Fuerza moral de los gobiernos”, El Gladiador, o sea el Verdadero Federalista, 19 de enero de 1831.



109Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

Mexicana, era la urgencia de una regulación nacional de la ciudadanía y el
establecimiento de un requisito censitario para el acceso a los cargos públicos,
la moral católica surge como elemento definitorio de la virtud cívica. Al
respecto, Mora identificaba que en muchos casos se reducía la moral y la
política a la obediencia.47 La alusión del guanajuatense deja entrever el énfasis
en la sumisión durante aquel momento. Asimismo, de forma sagaz, desde
1830, sugería que “en medio de los crímenes y las calamidades públicas, la
moralidad no puede tener un influjo demasiado mecánico”.48 No se trataba
de aplicar con simpleza atributos preexistentes a realidades conflictivas.

No obstante, la censura y los matices, Mora coincidía con parte del
diagnóstico expresado no solo por el grupo en el poder, sino por buena
parte de la opinión pública. El remedio a la falta de sumisión implicaba el
ejercicio de la virtud. Para el guanajuatense, “sin moral no hay virtud, y sin
virtud no hay libertad. Sin moral no puede haber orden”.49 De nuevo, se
hace visible la vertebración entre axiología y obediencia, ya que el
cumplimiento de la ley —citando a Mably— dependía de la moral.50 Los
valores eran el sostén definitorio de los gobiernos liberales.51 Ahora bien,
dichos referentes estaban conformados por obligaciones antes que por
derechos. Solo la sumisión voluntaria a la autoridad evitaría el despotismo,
es decir, la virtud propiciaría la interiorización del acatamiento.

Para Mora, el derecho a la ciudadanía debía preservarse para los
propietarios, quienes tenían tanto los atributos que hacían falta en el gobierno
nacional como la independencia económica que facilitaba un sufragio libre.
Al país conviene —afirmaba — que los hombres públicos fueran virtuosos
y prudentes, honrados y pacíficos. La riqueza facilitaba la instrucción que,
a su vez, hacía posible la moralidad. En contraste, había que excluir —en su
opinión— a los “ligeros, inquietos y revoltosos” porque la miseria generaba
desenfrenos y disturbios.52 La virtud iba de la mano de la propiedad y el
vicio era indistinguible de la pobreza. De esta forma, el voto censitario era
también un voto capacitario.

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

47 “Moral. Falsa gloria”, El Observador de la República Mexicana, 16 de junio de 1830.
48 MORA, Obra completa. Obra política I, p. 342.
49 “Costumbres”, El Observador de la República Mexicana, 31 de marzo de 1830.
50 “Política moral”, El Observador de la República Mexicana, 25 de agosto de 1830.
51 “Costumbres”, El Observador de la República Mexicana, 31 de marzo de 1830.
52 MORA, Obra completa. Obra política I, p. 390.



110 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

Las consecuencias de las conductas a partir de las condiciones
económicas serían inequívocas. Tanto las prendas morales como las falencias
axiológicas en los gobiernos impactarían en las sociedades, porque “unos
hombres buenos harían buenas las formas de un gobierno más defectuosas;
y las mejores se corrompen en manos de los hombres envilecidos”.53 Tanto
los vicios como las virtudes interactuaban con las instituciones. Los diseños
constitucionales eran valiosos, pero insuficientes, sin la probidad de los
gobernantes y la obediencia de los gobernados. No se trataba de una creencia
histórica, sino de una experiencia vital. Para Mora, las dificultades se debían,
por un lado, a la “persecución de los hombres honrados”;54 por el otro, a
que “se ha visto con escándalo y con dolor hombres sacados del fango de los
vicios o de las tinieblas de la ignorancia para ser elevados a puestos de la
mayor importancia”.55 El vicio de los humildes había empobrecido a las
sociedades, por tanto, había que buscar los valores de los propietarios para
lograr el progreso de las sociedades.

Los atributos de los dirigentes tenían un origen muy preciso y una
perspectiva religiosa innegable. Para Mora, “sin la práctica de la moral, de
la única verdadera moral que es la del Evangelio, no pueden ser felices las
naciones”.56 Aunque en futuros escritos introduciría algunas variantes, para
este momento las posturas del eclesiástico eran concluyentes. No hay
barruntos de argumentarios próximos a una ética anterior a Jesús, como los
manejados por los federalistas de El Fénix de la Libertad, por tanto, el fin
primordial de la enseñanza era la propagación de la virtud nacida de Dios.57

Más allá de las críticas a la gestión de Bustamante, las opiniones del
doctor Mora no eran muy diferentes de las propuestas de Lucas Alamán,
operadas desde el ministerio, y a las opiniones exhibidas tanto desde las
regiones como por variados segmentos de la opinión pública. Antes las
carencias ciudadanas, era preciso contener el derecho al voto y recurrir a la
ética del catolicismo para obtener la salvación de México. Tanto el teórico
federalista como el gobernante estabilizador tenían puntos de contacto, tanto
en el diagnóstico como en la solución de los desafíos nacionales. El consenso

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

53 MORA, Obra completa. Obra política I, p. 333.
54 MORA, Obra completa. Obra política I, p. 411.
55 MORA, Obra completa. Obra política I, p. 411.
56 “Costumbres”, El Observador de la República Mexicana, 31 de marzo de 1830.
57 “Política moral”, El Observador de la República Mexicana, 25 de agosto de 1830.



111Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

transversal sobre la virtud religiosa como guía del gobierno y modeladora
de conducta era compartido por hombres de orígenes contrastantes, pero
con sensibilidades parecidas ante problemas evidentes.

La historiografía ha conceptuado en Mora y Alamán —los dos
guanajuatenses—, polos contrarios y personalidades contrapuestas del siglo
XIX. Tanto el teórico del reformismo decimonónico, con una significación
modulada por estudios como los de Charles A. Hale, como el patriarca del
conservadurismo nacional, reinterpretado por la historiografía revisionista,
tenían diferencias evidentes. Mora era un decidido federalista y un defensor
de la tolerancia religiosa; en cambio, Alamán fue un adversario permanente
de la libertad de conciencia. Pero en el aspecto de la moralidad, como se ha
entrevisto, tenían más semejanzas que diferencias. Los problemas eran
conceptuados en términos similares y las correcciones eran enunciadas con
formas parecidas. Los dos coetáneos tenían perspectivas éticas análogas
como marcos orientadores de las conductas, difuminando los contrastes
absolutos pretendidos por estudios posteriores. Durante el siglo XIX se bordan
proyectos diferenciables con elementos parecidos.58 La política nacional era,
en buena medida, como indicaba el nombre de un artículo de Mora: una
política moral. Sin embargo, la virtud no siempre era legitimada en medios
impresos o en escritos personales a partir de institucionalizados supuestos
religiosos. Otras perspectivas no menos católicas, pero presuntamente más
universales, asomaban en el horizonte de los conceptos.

UNA MORAL CIVIL PARA EL GOBIERNO SECULAR

A pesar de los problemas y de las divisiones, tanto en la opinión pública
como en el discurso gubernativo prevalece una coincidencia primordial: la
ética cristiana, regida por la corporación católica, era el origen de la virtud,
indisociable a su vez de la salvación. La fe rige al hombre en el tiempo de la

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

58 Tadeo Ortiz de Ayala coincidía con la necesaria inclusión de la moral religiosa en la educación pública.
Pedía que en las escuelas primarias se enseñara “la moral civil y religiosa”. ORTIZ DE AYALA, México considerado,
pp. 107 y 118. No obstante, como hombre atento a los cambios de la época, también recomendaba una obra
de Economía Política de un autor llamado Flores Estrada. ORTIZ DE AYALA, México considerado, pp. 113 y 295.
Cabe añadir que Flores Estrada era un connotado liberal español que había defendido la independencia de
las colonias americanas. La economía política propiciaba, como presunta explicación científica de los cambios
sociales deseados, la disociación de la temática de la moralidad pública del dominio exclusivo del clero.



112 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

tierra y conduce el alma hacia el paraíso de la eternidad, pero existen
disensiones en torno al origen de la ética y el papel del sacerdote en la
regulación de la conducta, con distintas implicaciones en la conceptuación
tanto del gobierno civil como de la función social de la autoridad eclesiástica.

En algunos casos, el distanciamiento entre virtud y religión significaba
la separación entre Estado e Iglesia. El periódico radical El Fénix de la
Libertad59 —muy crítico con Bustamante— censuraba la colaboración del
episcopado con el gobierno; escribía que la intervención religiosa en los
gobiernos era propia de las monarquías y no de las repúblicas.60 Asimismo,
razonaba que los fundamentos de una “república moderna” eran la “moral
evangélica” y la inteligencia del pueblo. De tal forma, el diario intentaba la
desvinculación entre la autoridad religiosa y el ámbito civil, al tiempo que
quería conservar la cosmovisión cristiana como pilar determinante del
Estado decimonónico, aunque sometida a una transmutación cívica. El Fénix
distinguía entre una moral divina y una humana. La ética trascendente era
la predicada por el sacerdote y facilitadora de la redención. En cambio, la
“moral humana” era el referente que permitía al hombre en sociedad
contribuir al bienestar común, con entera sujeción a la ley y una “rígida
observancia de los deberes”.61 En consecuencia, la jurisdicción civil era distinta
de la religiosa y prevalecía en asuntos profanos.

La apelación a los referentes antiguos estaba bastante extendida, aunque
con usos diversos e incluso contrastantes. Además de defender la tolerancia
de cultos, el periódico cuestionaba la prohibición de libros por parte del
episcopado, mereciendo algunas refutaciones de ciertos folletos.62 El Fénix
reprochaba la interdicción de libros para la supuesta protección de los
devotos y sostenía que la mejora ética se lograría no mediante la prohibición
de la lectura, sino a partir del ejemplo cotidiano del sacerdote.63 El pastor
católico debía imitar las virtudes del cristianismo primitivo para difundirlas
en la sociedad moderna. Así, la construcción del futuro tiene entre sus relatos
eminentes dos realidades antiguas: la república clásica y el cristianismo

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

59 De índole federalista y adverso a Bustamante, El Fénix de la Libertad fue fundado por Vicente Rocafuerte
y editado, además, por Andrés Quintana Roo, Manuel Crescencio Rejón, Mariano Riva Palacio y Juan
Rodríguez Puebla.
60 “México, 28 de enero de 1832”, El Fénix de la Libertad, 1 de febrero de 1832.
61 “México, 28 de enero de 1832”, El Fénix de la Libertad, 1 de febrero de 1832. Subrayado original.
62 Es el caso de: EL RETIRADO, Importancia de la prohibición de los malos libros.
63 El Fénix de la Libertad, 6 de junio de 1832.



113Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

primigenio. El laico debía ser puro como presuntamente lo habían sido
griegos y romanos, mientras que el pastor debía ser ejemplar como
teóricamente lo habían sido los primeros devotos. La enunciación discursiva
implicaba una metamorfosis teórica: se cristianiza al ciudadano antiguo y
se reconvierte al ministro católico. El civil debía ser ejemplar como el clásico,
pero devotamente cristiano; a su vez, el pastor debía ser modélico, pero
acorde al cristianismo original. El pretérito pagano y una religión aún no
institucionalizada eran un arquetipo heterogéneo para el presente
decimonónico.

A manera de hipótesis, es factible plantear si tal vez las alusiones a la
rectitud del ciudadano heleno y latino no constituyen una justificación
implícita de la ética civil. Si el hombre antiguo había sido un excelente
ciudadano sin tener conocimiento de Jesús ni estar a la sombra de la Iglesia:
¿Acaso el ciudadano moderno no podría, igualmente, ser virtuoso sin estar
atado a la visión católica ni quedar sujeto a la vigilancia eclesial? No se
trataba de una abjuración de la doctrina romana, a la cual la inmensa mayoría
se adscribía, sino de un alejamiento no solo entre fe y virtud, sino también
entre religión y ciudadanía, distancia que se refuerza a partir de la
vindicación de la libertad de culto. Si entre los antiguos hubo muchos
hombres de notoria honradez, como los mismos escritores católicos
postulaban en referencia a la existencia del purgatorio, era porque prevalecía
un conjunto de atributos compartidos por todos los hombres en todos los
tiempos, más allá de confesiones. La virtud universal justificaba la
disociación entre ética religiosa y ciudadanía política. Los valores,
indispensables en los comportamientos públicos, no eran creaciones devotas
ni patrimonios eclesiásticos, sino que formaban parte del sustrato común
del género humano dentro de una visión optimista sobre el tiempo y la
historia. El hombre era ajeno al pecado original, bondadoso de forma
intrínseca y no tenía una culpa que saldar por medio de normas a cumplir.

En consecuencia, únicamente requería, como había dicho un anónimo
escrito publicado en El Observador de la República Mexicana unos años
antes, trabajar en la mina interior de la conciencia para encontrar las gemas
de la virtud y pulirlas a través de los hábitos del estudio.64 La moral eterna

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

64 “Comunicados”, El Correo de la Federación, 9 de abril de 1828.



114 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

de la condición humana tenía una historia antigua, rastreable por lo menos
hasta las repúblicas clásicas. No era hostil a la cosmovisión católica, pero
eludía la legitimación religiosa y escapaba de la tutela eclesial. En cierta
forma, la vuelta al pasado significaba la exclusión de la dimensión moral en
el ámbito público de la creencia religiosa.

Los llamados a la reproducción de las virtudes antiguas, por parte de
los mexicanos devotos, apuntan hacia una presencia del republicanismo
clásico en el discurso decimonónico, incluida la visión eclesiástica. No se
trata solamente de la apelación al pasado, sino de una búsqueda de soluciones
en el horizonte antiguo a problemas acuciantes del presente mexicano. Brian
Connaughton ha encontrado elementos como la entrega y el desinterés en
la conducta cívica predicada por la oratoria veracruzana de la época.65 A su
vez, la defensa inequívoca de la causa patriótica y el sacrificio en pos de un
bien nacional —elementos identificados por David Brading en el periodo
de la intervención francesa—, constituyen indicios de una presencia
reveladora a lo largo del siglo XIX. En suma, el republicanismo clásico tenía
una fuerte dimensión moral.66 No obstante, la temática exige, como es
notorio, de una investigación específica.

Las exploraciones en torno a un desacoplamiento entre fe y virtud
merecieron respuestas puntuales. El Dictamen Teológico, adverso a
Rocafuerte, preconizaba que las “saludables máximas de la virtud” solo
podían nacer de la fe verdadera instituida por Dios mismo.67 El Defensor de
la Religión observaba que “muchos teóricos modernos” habían disertado
sobre la moral sin remontarse a Dios,68 insertando la querella en una
dimensión atlántica y un contexto histórico. Asimismo, exponía que “querer
una moral sin religión es como un edificio sin fundamento y una legislación
sin legislador”. Este símil era muy frecuente en la época. Era concebir,
siguiendo la dialéctica de la metáfora, una construcción con arquitectura,
pero sin ingeniería: faliblemente útil y escasamente perdurable. Tales
divagaciones, además, se habían plasmado en catecismos “en los que no se

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

65 CONNAUGHTON, “Sangre de mártir y ciudadanía”, pp. 117-132.
66 AGUILAR Y ROJAS, El republicanismo en Hispanoamérica.
67 Dictamen Teológico, p. 33.
68 “Continuación del discurso sobre los principios religiosos”, El Defensor de la Religión, 19 de octubre de
1832.



115Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

encuentra el nombre de Dios”.69 Resultaría estéril “buscar fuera de los
principios religiosos la fuente de la virtud y del orden sobre la tierra, y querer
formar una moral y una sociedad sin religión”.70 Es de advertir el
entrelazamiento entre la virtud que proviene del cielo y el orden que priva
en la tierra. Para el medio jalisciense, “las leyes no tienen fuerza cuando las
costumbres están corrompidas”. El vicio quebrantaba el sentido del deber.

El orden en el mundo y la salvación en el cielo serían posibles gracias
a un precepto luminoso, pero inculpablemente opresivo. Según El Defensor,
“La moral no es saludable, sino por el yugo que impone a nuestras
propensiones, y este yugo nos es incómodo. La moral no es útil, sino porque
es una regla, toda regla es un tormento, y todo tormento nos es inoportuno”.71

La virtud impone una servidumbre nacida de la verdad, contraria a la
inclinación pecaminosa del hombre, por tales causas, el ciudadano requiere
de la amenaza divina y el premio celeste. El bien es una carga para el espíritu
pasional del ser humano que necesita de estímulos externos más que de
convencimientos interiores. Desde una visión antropológica, la concepción
negativa de la naturaleza humana es una de las claves para fundamentar la
moral religiosa. Si la carne es indiferente a la bondad y el espíritu propenso
a la lujuria, se precisa de un Ser omnisciente que vigile y un galardón infinito
que compense los incontables sacrificios de la voluntad.

La controversia moral era inseparable del contexto político. El Defensor
puntualizaba: “Estas reglas del bien y del mal que deben dirigir nuestras
afecciones, nuestros discursos y nuestra conducta, esta colección de
preceptos y deberes que tenemos que cumplir para ser verdaderamente
hombres de bien, es lo que llamamos la moral”.72 Precisamente, el gobierno
encabezado por Anastasio Bustamante se preciaba de conformar la
administración de los “hombres de bien”. Eran gobernantes íntegros, no
solamente en contraste con los políticos extraviados de los excesos
federalistas, como el discurso justificante del Plan de Jalapa había asentado,

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

69 “Discurso sobre los principios religiosos considerados como fundamentos de la moral y de la sociedad”,
El Defensor de la Religión, 12 de octubre de 1832.
70 “Discurso sobre los principios religiosos considerados como fundamentos de la moral y de la sociedad”,
El Defensor de la Religión, 12 de octubre de 1832.
71 “Discurso sobre los principios religiosos considerados como fundamentos de la moral y de la sociedad”,
El Defensor de la Religión, 12 de octubre de 1832.
72 “Discurso sobre los principios religiosos considerados como fundamentos de la moral y de la sociedad”,
El Defensor de la Religión, 12 de octubre de 1832.



116 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

sino también por su apego a una cosmovisión de raigambre católica y de
utilidad práctica en beneficio del orden social. El contraste realzaba su
“pureza” inherente y sus convicciones hacían posible la estabilidad política.
Más que una “politización” de la moral, se está en presencia de una
“moralización” de la política.

La administración de los “hombres de bien” nacida con el año nuevo
de 1830, agonizaba para agosto de 1832. La rebelión castrense urdida por
Antonio López de Santa Anna, apoyada por grupos federalistas y exitosa en
un panorama de división de la coalición gobernante, concluía con los
Tratados de Zavaleta (1832). Dichos acuerdos incluían la pretensión de una
conciliación general y el ejercicio de la presidencia por parte de Manuel
Gómez Pedraza durante tres meses y la convocatoria a elecciones en 1833.
El poblano, ministro de la guerra con Guadalupe Victoria y candidato
triunfador en 1828 contra Vicente Guerrero, se concebía como un mediador
pacífico en medio de los conflictos nacionales. Vuelto al país en noviembre
de 1832, asumiría el poder Ejecutivo en diciembre del mismo año.

CONCLUSIONES

Del imperativo acatamiento a la disputa sobre la moralidad, el periodo
comprendido entre 1830 y 1832 expresa tanto los anhelos como las tensiones
en torno a la moral religiosa como referente cívico. Después de la experiencia
confederal, se detecta una inquietud preponderante por el orden y la
subordinación en un amplio espectro de la cultura política. Parte de la
solución era la prédica no tanto de los derechos como de las obligaciones, y
la búsqueda no tanto del ejercicio de la libertad como del hábito de la
sumisión. Tal enfoque no era exclusivo de los “hombres de bien”, sino que
se halla presente tanto en la opinión pública de acento federal y yorkino
como en personalidades tan distinguidas como el doctor Mora.

No obstante, el punto de contacto, también existe una controversia
alrededor no tanto del cristianismo como salvación, sino de la fe religiosa
como fundamento de la virtud. Aunque minoritaria, resultaba patente y era
respondida por algunos medios. Es decir, el consenso político en relación
con la ética católica tenía límites y estaba sometido a tensiones. Las
implicaciones de la discusión no eran exclusivamente teóricas: reformulaban

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO



117Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

tanto la relación entre el Estado y la Iglesia como la función misma tanto de
la autoridad pública como del sacerdote católico. De tal forma, el panorama
durante la gestión bustamantista, acusada de una persecución constante, es
muy distinto a un horizonte homogéneo estructurado por un unánime apego
a la cosmovisión eclesiástica.

El discurso político resulta plural y revelador de la inquietud por la
gobernanza. Las convicciones religiosas muy posiblemente eran sinceras y
tenían determinantes funciones políticas. Los valores eran fundamentos para
un orden cívico religioso que aspiraba a la construcción de la subordinación
y la estabilidad. Dicho fin se alcanzaría no solo a través de la restricción de
los derechos políticos o de la implementación de adecuaciones institucionales,
sino también, y sustancialmente, mediante la difusión de las virtudes.

Los nexos entre las pretensiones de subordinación y los exhortos a la
ejemplaridad son advertibles durante el periodo estudiado, pero todavía
restan, entre muchas otras temáticas a explorar, el estudio de las relaciones
entre el elemento socioeconómico y la inquietud ético-política. Es decir, el
imperativo moralizante y el sueño ordenador de los “hombres de bien” no
era automáticamente la prédica de una oligarquía campirana ajena a la visión
política liberal y contraria a la búsqueda de la industrialización del país. De
acuerdo con Andrews, los “hombres de bien” no estaban constituidos
necesariamente por las grandes fortunas ni por los poderosos terratenientes,
sino por la “clase profesional criolla”. De manera significativa, El Registro
Oficial precisaba que: “lo que a la larga fija la suerte de los pueblos es la
opinión de los hombres de Estado, de los literatos, del comerciante
industrioso y honrado, del magistrado y del jurisconsulto, de los militares
que se han distinguido por sus proezas, y de todos los ciudadanos honrados,
que son otros tantos centinelas del orden social”.73 La cultura del mérito de
raigambre liberal, en un contexto de igualdad jurídica y diferenciación
económica, se expresaba por medio del lenguaje de la virtud.

A decir de la historiadora escocesa, el propio Bustamante era un buen
ejemplo del grupo social ascendente a partir de las luchas por la
emancipación política. A su vez, para Brian Hamnett, el michoacano
provenía de la “burguesía provinciana”,74 es decir, queda por averiguar la

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

73 ANDREWS, Entre la espada y la constitución, p. 176.
74 HAMNETT, “Anastasio Bustamante”, p. 537.



118 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

interacción entre la medianía social y el clamor ético presente en la opinión
pública y en el discurso gubernativo, sobre todo, dentro de la gestación de
una cultura política de índole liberal preocupada por la obediencia cívica al
Estado naciente. Así, se está en presencia de la enunciación del argumentario
ético como forma de auto legitimación en el ejercicio del poder político y
como referente inexcusable para la vida mexicana, hecho que ha resurgido
en el siglo XXI. Por tanto, la moral no es la expresión de una vetusta
reminiscencia con obsesiones religiosas, sino la moderna manifestación de
un debate subyacente a lo largo de la época decimonónica.

La pétrea conservación de la virtud cristiana en un estadio de idealidad
ahistórica parecía, como sugirió el doctor Mora, una empresa sumamente
ardua en un horizonte de cambio cultural. En contraste, resulta más
pertinente una óptica investigativa en torno a la adecuación de las escalas
éticas a las exigencias nacionales por parte de un segmento político que
incluía de forma determinante a la naciente clase media, sobre todo, en un
entorno de representación y búsqueda de gobernabilidad.

FUENTES CONSULTADAS

Hemerografía

El Correo de la Federación.
El Defensor de la Religión.
El Fénix de la Libertad.
El Gladiador, o sea el Verdadero federalista.
El Observador de la República Mexicana.
El Sol.
La Aurora.
Registro Oficial del Gobierno de los Estados Unidos Mexicanos.

Bibliografía

AGUILAR, José Antonio, “Lucas Alamán y la Constitución”, en Isonomía, 33, octubre
de 2010, pp. 83-122.

AGUILAR, José Antonio y Rafael ROJAS, El republicanismo en Hispanoamérica. Ensayos
de historia intelectual y política, México, Fondo de Cultura Económica, 2014.

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO



119Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

AMDREWS, Catherine, “Discusiones en torno de la reforma de la Constitución Federal
de 1824 durante el primer gobierno de Anastasio Bustamante (1830-1832)”,
en Historia Mexicana, LVI: 1 (221) julio-septiembre 2006.

ANDREWS, Catherine, Entre la espada y la constitución. El general Anastasio
Bustamante (1780-1853), Ciudad Victoria, Universidad Autónoma de
Tamaulipas, Instituto de Investigaciones Parlamentarios del H. Congreso del
Estado de Tamaulipas, XL Legislatura, 2008.

ARROM, Silvia M., “Popular politics in Mexico City: The Parián riot, 1828”, en The
Hispanic American Historical Review, LXVIII: 2, 1988, pp. 245-268.

ÁVILA, Alfredo, “No más años olvidados. Contribuciones a los estudios sobre el
Primer Imperio y República federal”, en Historia Mexicana, LXXI: 1 (281)
julio-septiembre 2021, pp. 167-183.

CONNAUGHTON, Brian, Entre la voz de Dios y el llamado de la patria. Religión,
identidad y ciudadanía en México, siglo XIX, México, Fondo de Cultura
Económica, Universidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa, 2010.

CONNAUGHTON, Brian, “Sangre de mártir y ciudadanía: del héroe magnánimo al
espíritu cívico (Veracruz, 1837-1853)”, en Manuel CHUST, La construcción
del héroe en España y México:(1789-1847), Valencia, Servei de Publicacions,
2003, pp. 115-131.

EL RETIRADO, Importancia de la prohibición de los malos libros, México, Imprenta
del ciudadano Alejandro Valdés a cargo de José María Gallegos, 1832.

ESPINOSA DE LOS MONTEROS, Manuel, Miscelánea, 1831-1832, tomos I y II de varias
doctrinas morales, costumbres, observaciones y otras noticias pertinentes al
curato de Iztacalco, edición, estudio introductorio y notas de Brian
CONNAUGHTON, México, Universidad Autónoma Metropolitana, Instituto
Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México, Banco de
México, 2012.

ESTADOS UNIDOS MEXICANOS, Memoria de la Secretaría de Estado y del despacho de
Relaciones Interiores y Exteriores, México, Imprenta del Águila dirigida por
José Ximeno, 1831.

FOWLER, Will, “Valentín Gómez Farias: Perceptions of Radicalism in Independent
Mexico, 1821-1847”, en Bulletin of Latin American Research, 1996, pp. 39-
62.

GUERRERO, José María, Dictamen teológico que el presbítero licenciado, México,
Oficina del ciudadano Alejandro Valdés, 1831.

HAMNETT, Brian R., “Anastasio Bustamante y la guerra de independencia 1810-
1821”, en Historia Mexicana, XXVIII: 4 (112) abril-junio 1979, pp. 515-545.

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832



120 Tzintzun. Revista de Estudios Históricos ·  80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

GUSTAVO SANTILLÁN SALGADO

Juicio imparcial sobre los acontecimientos de México en 1828 y 1829, México, Oficina
de Galván, 1830.

LAMBERT, Bernard, Deberes del cristiano hacia la potestad pública, o: principios propios
para dirigir a los hombres de bien en su modo de pensar y en su conducta en
medio de las revoluciones que agitan las naciones, México, Imprenta de Galván
a cargo de M. Arévalo, 1830.

LEMPÉRIÈRE, Annick, “Reflexiones sobre la terminología política del liberalismo”, en
Brian CONNAUGHTON, Carlos ILLADES y Sonia PÉREZ TOLEDO (Coordinadores),
La construcción de la legitimidad política en México, México, El Colegio de
Michoacán, Universidad Autónoma Metropolitana, Universidad Nacional
Autónoma de México, El Colegio de México, 1999, pp. 35-57.

Ley de Instrucción Pública, Zacatecas, Imprenta del gobierno a cargo de Telésforo
Macias, 1831.

Los presidentes de México ante la nación. Informes, manifiestos y documentos de 1821
a 1966, 5 tomos, México, XLVI legislatura de la Cámara de Diputados, 1966,
tomo 1.

Manifiesto de la Convención del Estado de Yucatán. (s.p.i.), 1831.
Manifiesto que el vicepresidente de la República Mexicana dirige a la Nación, México,

Imprenta de Galván, 1830.
MANIN, Bernard, Los principios del gobierno representativo, Madrid, Alianza Editorial,

2006.
MORA, José María Luis, Obra completa. Obra política I, investigación, recopilación

y notas de Lilian BRISEÑO SENOSIAN, Laura SOLARES ROBLES y Laura SUÁREZ

DE LA TORRE, México, Instituto Mora, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, 1994.

ORTIZ DE AYALA, Tadeo, México considerado como nación independiente y libre: o
sean algunas indicaciones sobre los deberes más esenciales de los mexicanos,
Burdeos, Imprenta de Carlos Lawalle Sobrino, 1832.

ORTIZ DE AYALA, Tadeo, México considerado como nación independiente y libre: o
sea algunas indicaciones sobre los deberes más esenciales de los mexicanos,
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1996.

ROJAS, Beatriz (Coordinadora), Mecánica política: para una relectura del siglo XIX
mexicano. Antología de correspondencia política, México, Instituto Mora,
Universidad de Guadalajara, 2006.

RIVERO, Julián del, Elogio fúnebre en memoria de los primeros héroes de la
independencia mexicana, Zacatecas, Imprenta a cargo de Pedro Piña, 1832.

SANTILLAN, Gustavo, “Tolerancia religiosa y moralidad pública”, en Signos Históricos,
IV: 7, enero-junio 2002, pp. 87-104.



121Tzintzun. Revista de Estudios Históricos · 80 (julio-diciembre 2024) ·  ISSN-e:2007-963X

LA POLÍTICA MORAL. EL MÉRITO Y LA VIRTUD, 1830-1832

SANTILLAN, Gustavo, “La moralidad y la obediencia. Debates éticos durante la
Primera República federal: 1824-1828” en Estudios de Historia Moderna y
Contemporánea. En prensa.

STAPLES, Anne, Recuento de una batalla inconclusa: La educación mexicana de Iturbide
a Juárez, México, El Colegio de México, 2005.

YOUNG, Eric, A life together: Lucas Alamán and Mexico, 1792-1853, Yale University
Press, 2021.

Fecha de recepción: 7 de julio de 2022
Fecha de aceptación: 3 de septiembre de 2022




