
3

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

H. C. F. MANSILLA*

* Doctor en Filosofía y magíster en Ciencias Políticas por la Universidad Libre de Berlín. Miembro de la 
Academia de Ciencias Sociales de Bolivia. Correo electrónico: hcf_mansilla@yahoo.com

Los Intelectuales en América Latina:
La Falta de Ejemplaridad, el Relativismo de Valores

y las Ambivalencias del Poder

The Intellectuals in Latin America:
The Lack of Exemplariness, the Relativism of Values
and the Ambiguities of Power

RESUMEN

Este breve ensayo intenta criticar los valores de orientación y 
las pautas repetitivas del comportamiento práctico de los in-
telectuales progresistas en América Latina. El texto enfatiza 
la falta de ejemplaridad de los intelectuales con respecto a los 
otros estratos sociales en los campos de la ética y de la praxis 
política. Los intelectuales actúan según valores convenciona-
les (como dinero, poder, prestigio), pero reiteran discursos 
retóricos rutinarios, como la construcción de un modelo igua-
litario, cuando en realidad se hallan inmersos en estructuras 
jerárquicas piramidales. 

Palabras clave: Catolicismo / Franz Hinkelammert / Intelectuales /  
    Liberalismo / Posmodernismo.

ABSTRACT

This short essay is an attempt to criticize the orientation values 
and the repeating behaviour patterns of progressive intellectu-
als in Latin America. This text examines the lack of exemplari-
ness of the intellectuals (with regard to other social classes) in 
the fi elds of ethics and political practice. The intellectuals tend 
to a behaviour determined by conventional values (like money, 
power, prestige), but they continuously produce a rhetorical 
routine stressing equalitarianism, although in the reality they 
belong to hierarchical and pyramidal structures.

Keywords: Catholicism / Franz Hinkelammert / Intellectuals / 
Liberalism / Postmodernism.

Recibido: 29 de mayo de 2017 | Aceptado: 24 de noviembre de 2017    ISSN 2007-1205 | pp. 3-17



4 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

LA FUNCIÓN Y LAS DEBILIDADES DE LOS INTELECTUALES

Se puede afi rmar, con muchas reservas, que no hay necesidad de 
una defi nición convencional de lo que es un “intelectual”.1 Podemos 
intuir de manera relativamente fácil lo que quiere decir este con-
cepto (cf. Bolívar Meza, 2002; Blanchot, 1996; Brunner, 1992), pero 
defi nirlo conceptualmente y delimitarlo profesionalmente represen-
tan tareas mucho más difíciles y tal vez innecesarias. Lo más conve-
niente parece ser una vieja estrategia de la Escuela de Frankfurt: 
desplegando y analizando en detalle los distintos elementos de una 
temática se consigue una comprensión más o menos fi dedigna de 
la misma, evitando que una sola frase adquiera una jerarquía defi -
nitoria superior (cf. Horkheimer y Adorno, 1962, passim). Habitual-
mente se designa con el término intelectual de un modo más restrin-
gido a los productores “independientes” de valores espirituales, a los 
creadores de sentido que aprovechan los conocimientos más avan-
zados de la comunidad cultural internacional. En el área latinoame-
ricana existe una rica tradición consagrada a la vieja pregunta por el 
destino y la vocación de las sociedades del Nuevo Mundo, tradición 
encarnada por los grandes ensayistas que se dedicaron a cuestiones 
devenidas clásicas, como la identidad colectiva de las naciones lati-
noamericanas, los modelos adecuados de ordenamiento social, los 
vínculos complejos con los países altamente desarrollados y el futu-
ro de la región.2 Estas indagaciones, que comenzaron a mediados del 
siglo XIX, han sido a veces traumáticas, pero han conformado algunas 
de las porciones más notables y controvertidas de la cultura latinoa-
mericana.3 Hace algunas décadas Octavio Paz aseveró que la caracte-
rística distintiva de América Latina es la falta de una tradición crítica, 
moderna, abierta al análisis y al cuestionamiento de las propias pre-
misas (Paz, 1983, pp. 152-153; Paz, 1979, p. 324; cf. también Lechner, 
1997, p. 34; García Cantú y Careaga, 1993). Esta carencia ha sido, 
paradójicamente, alimentada por los intelectuales convencionales de 

1 Para una historia conceptual del término, cf. Altamirano, 2013, pp. 38-53 (en número 
monográfi co de Nueva Sociedad dedicado al tema “Intelectuales, política y poder: ¿qué hay 
de nuevo?”).
2 Cf., entre muchos otros títulos, los estudios tempranos que mantienen vigencia: Stabb, 
1969; Jorrín y Martz, 1970; Miró Quesada y Zea, 1975; Zea, 1978.
3 Cf. Nueva Sociedad, 2000 (número monográfi co dedicado a los “libros e ideas” de que se 
nutren los intelectuales latinoamericanos); Nueva Sociedad, 2017 (número monográfi co de-
dicado a “América Latina: libros e ideas”). Cf. también Pinedo, 1999.



5LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

izquierda, quienes, aparte de producir pronósticos errados, fomen-
taron asimismo una atmósfera proclive al autoritarismo, a las falsas 
ilusiones y a la celebración de las tradiciones “auténticas”. Se ha pa-
sado, para nombrar un ejemplo, en un lapso temporal muy breve —a 
partir aproximadamente de 1980—, del marxismo tercermundista a 
la imitación indiscriminada del llamado paradigma relativista y pos-
modernista, y en esta empresa favorable a un nuevo dogmatismo, los 
intelectuales contemporáneos, como los catedráticos universitarios 
de ciencias sociales, han jugado un rol ciertamente notable.4

 En este texto las críticas dirigidas a los intelectuales no se refi eren 
a los grandes representantes de la literatura, la ensayística y las cien-
cias sociales, sino a lo que podemos llamar la masa de los catedrá-
ticos universitarios, los escribidores de la prensa y los asiduos a los 
cafés de moda, es decir: a aquella mayoría que no se destaca por su 
originalidad ni por un espíritu genuinamente crítico. Por otra parte, 
los fundamentos y las motivaciones para las pasiones de los intelec-
tuales son comprensibles y no han variado gran cosa a lo largo de 
los siglos: la fi rme creencia de poder modifi car la evolución de las 
sociedades a través del trabajo racional de ellos mismos, la exaltación 
de la voluntad política y organizativa de aquellos que comprenden el 
desarrollo histórico, el dar continuidad a las tradiciones revolucio-
narias previas y la pretensión de dejar atrás, de una vez, el despres-
tigiado campo de la pura teoría. En las palabras de François Furet 
(1995): la siempre añorada “invención del hombre por sí mismo”, “la 
divinización de la historia como el advenimiento del hombre libre” 
(pp. 77-78, 82, 91, 114-116). La concepción de la maleabilidad de los 
designios históricos, junto a la omnipotencia de la propia voluntad 
política, representan, sin duda, algunos de los alicientes más podero-
sos para embarcarse en proyectos iluminados por consignas como 
“Otro mundo es posible”, ante las cuales la cuestión de la proporcio-
nalidad de los medios, la defensa de los derechos humanos y el res-
peto a los que piensan de otra manera han aparecido como asuntos 
de relevancia menor y a veces como obstáculos para la verdadera fe 
radical. Ante la magnitud de los problemas a los cuales se enfrentan 
las sociedades latinoamericanas, estas consideraciones han sido per-
cibidas a menudo como secundarias. Frente a las inmensas tareas de 

4 Para una versión distinta de la ofrecida aquí, cf. la inteligente defensa de posiciones pos-
modernistas en cuanto posibilidad de pluralismo ideológico y crítica de todo apriorismo en 
Gadea, 2013, pp. 11-34; cf. también Larraín Ibáñez, 1996.



6 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

la genuina revolución —fenómeno que adquiere una marcada con-
notación religiosa y apocalíptica—, la eliminación paulatina o vio-
lenta del modelo democrático ha sido pasada por alto en cuanto un 
hecho de relevancia limitada, ya que la edifi cación de un orden justo 
deja en la sombra las otras prioridades. Por otra parte, los pensado-
res progresistas promueven muchas veces una visión de la política 
que combina un arcaísmo de origen religioso con una moderna tec-
nología destinada a la manipulación de la opinión pública.
 Los intelectuales al servicio de los procesos revolucionarios se 
convirtieron de poetas sublimes en “productores de odio” (Enzens-
berger, 1999, pp. 11-14, 95-105), puesto que estaban convencidos 
del carácter sagrado de su misión. Los regímenes socialistas del siglo 
XX los transformaron, aunque sea parcialmente, en fundamentalis-
tas del inexorable progreso social, económico y político que ellos 
creyeron constatar en la evolución cotidiana de esos sistemas. Estos 
“soñadores de lo absoluto”, como los denominó Hans Magnus En-
zensberger (1966, pp. 169-218, especialmente pp. 179, 218), creían 
fi rmemente en el teorema de que los fi nes justifi can cualquier medio. 
Precisamente por ello se puede aseverar que estos intelectuales han 
cometido un acto de traición con respecto a las concepciones huma-
nistas que inspiraron a los padres fundadores de las doctrinas del so-
cialismo científi co. Además, como se puede observar en el compor-
tamiento uniforme de las élites políticas de Rusia, China, Vietnam, 
Angola y otros países, estos grupos privilegiados tenían y tienen 
como metas normativas los valores de orientación más rutinarios y 
convencionales: pecunia, potestas y praestigium. Es decir: las élites de 
los iluminados políticos con una ideología radical anticapitalista se 
transformaron rápidamente en empresarios privados capitalistas —
de carácter depredador— porque en el fondo sólo anhelaban, a título 
personal, dinero, poder y prestigio, los tres caminos tradicionales de 
ascenso social. Estas sendas de indudable “progreso” individual ge-
neran grupos privilegiados que carecen de ejemplaridad ética y cul-
tural con respecto a los otros estratos sociales y en la perspectiva de 
largo aliento.
 En este campo, en el que la seducción masiva sigue exhibiendo 
una efi cacia considerable, los intelectuales renuncian a su función 
crítica, es decir: a practicar una distancia racional y analítica con 
respecto a todos los fenómenos políticos. Aquí se puede constatar 
cómo las buenas intenciones se subordinan a las necesidades polí-
ticas del momento. Pero también en las comunidades intelectuales 



7LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

de Norteamérica y Europa se ha expandido una nostalgia acríti-
ca a favor de experimentos socialistas en el Tercer Mundo. Los 
regímenes de Cuba y Nicaragua, pese a todas sus falencias, siguen 
representando, según François Furet (1995), “el paraíso latino del 
calor comunitario” (p. 556): una alternativa que a la distancia pare-
ce encarnar una solución progresista más llamativa, aparentemente 
más humana y menos rígida que el ámbito capitalista y que los viejos 
modelos totalitarios de la Unión Soviética y de su órbita de poder. 
De todos modos, la fascinación por los paradigmas poco democrá-
ticos, pero radicales, que aún permanecen en el planeta constituye 
uno de los fenómenos más interesantes para ser estudiados por las 
ciencias sociales, pues esa fascinación se alimenta a) de un impulso 
simplifi cador que cree haber encontrado alternativas claras a pro-
blemas complejos, b) de un residuo arcaizante de corte utopista y c) 
de una nostalgia por un orden conservador en los planos cultural y 
ético. Fragmentos de estas tendencias se encuentran, por ejemplo, en 
la obra de intelectuales sobresalientes como Franz J. Hinkelammert 
y Enrique Dussel.

LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN COMO EJEMPLO

La llamada Filosofía de la Liberación5 ha generado una combinación 
entre radicalismo contemporáneo y Apocalipsis clásico, que ha re-
sultado muy usual entre pensadores latinoamericanos.6 Un buen 
ejemplo de ello es la obra de Franz J. Hinkelammert.7 No hay duda 
de los conocimientos enciclopédicos de Hinkelammert, por un 
lado, y de la ética profundamente cristiana que está vinculada a su 
toma de posición a favor de los explotados por el capitalismo, por 
otro. Al mismo tiempo hay que señalar que sus escritos correspon-
den a una corriente habitual en el Tercer Mundo que exhibe las 
siguientes características: una estructuración alejada de las lógicas 
de las ciencias sociales; una inclinación a un estilo barroco, poco 
preciso, basado en una asociación relativamente caótica de ideas; 

5 Sobre la Filosofía de la Liberación y sus antecedentes teóricos, cf. Sánchez Rubio, 1999, 
especialmente pp. 45-107.
6 Cf. un caso paradigmático y temprano de esta mixtura de Karl Marx y la Biblia: Hinkelam-
mert, 1981, passim.
7 Sobre los datos biográfi cos y la formación intelectual de este autor, cf. Bautista Segales, 
2005, pp. 16-36.



8 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

una persistente indignación moral ante las maldades producidas 
por la civilización occidental y el racionalismo, y una inclinación 
muy marcada a rehuir el análisis de casos y problemas concretos. 
En uno de sus libros teóricamente más densos, Crítica de la razón 
utópica, Hinkelammert (2002) analiza los métodos y las intenciones 
de los sistemas de planifi cación económica en los regímenes so-
cialistas, pero no menciona ni con una palabra los costes humanos 
que demandaron la construcción de la industria pesada y la colec-
tivización de la agricultura en la Unión Soviética y en los países 
sometidos a su órbita, ni tampoco parece recordar las carencias 
concomitantes de la vida cotidiana durante décadas en aquellos 
países (pp. 217-257).8 Se puede argüir, por supuesto, que los acon-
tecimientos de la Unión Soviética bajo Stalin constituían fenóme-
nos muy distantes y difíciles de comprender, aunque los mismos 
intelectuales no sentían esa lejanía cuando se trataba de envolver 
esos mismos fenómenos en una nube de incienso laudatorio.9

 Los libros de Hinkelammert son textos sobre otros textos. Casi 
nunca desciende a los problemas de la vida diaria, no investiga los 
dilemas concretos de un orden social determinado. Las pocas alu-
siones a constelaciones específi cas representan en realidad invoca-
ciones religiosas, imprecaciones muy literarias de origen teológico 
o apelaciones emocionadas a favor de los experimentos y movi-
mientos populistas de América Latina,10 sin entrar nunca a con-
siderar la naturaleza compleja de un orden social concreto.11 Con 
énfasis, Hinkelammert (2010) se declaró partidario de la premisa: 
“Lo que no es, revela lo que es” (p. 39). Esta máxima, de claros ras-
gos posmodernistas, permite afi rmar o negar cualquier cosa sobre 

8 En esta obra se halla una crítica extensa e inefi caz de la metodología de Karl R. Popper, que no 
está claramente vinculada con la temática general del libro (cf. Hinkelammert, 2002, pp. 17-105).
9 Sobre la crítica de Octavio Paz a los intelectuales mexicanos que no podían o no querían 
analizar sobriamente el “socialismo realmente existente”, cf. Krauze, 2011, pp. 167, 267-268.
10 Muy escuetamente, el autor se decanta por el zapatismo mexicano y la consigna “Otro 
mundo es posible”, sin precisar detalles (cf. Hinkelammert, 2003, pp. 25-26). El sujeto y la ley. 
El retorno del sujeto reprimido (2003) se trata de un libro caótico que combina el asesinato de 
Abel, la vida personal de Friedrich Nietzsche y el rechazo de las teorías de John Locke y Da-
vid Hume con una crítica severísima —pero muy abstracta— de la realidad latinoamericana 
contemporánea.
11 Una posible excepción es el análisis de nuestro autor en torno a los sistemas de educación 
superior. Hinkelammert supone que hasta hoy permanece vigente un “control institucionali-
zado” que ejerce una efi caz pero disimulada censura sobre los contenidos de la enseñanza y 
la investigación en las universidades de América Latina, lo que impide ante todo el pensar en 
alternativas serias al régimen presente y entorpece un pensamiento intelectual genuinamente 
propio, es decir: un saber subversivo (cf. Hinkelammert, 1990, pp. 131-137).



9LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

cualquier tema, sin hacer un esfuerzo argumentativo que pueda ser 
analizado racionalmente. Las imprecisiones y exageraciones rela-
tivistas, que Hinkelammert genera sin cesar, corresponden a las 
modas prevalecientes hoy entre los intelectuales latinoamericanos, 
quienes, inspirados por Friedrich Nietzsche, Walter Benjamin, Carl 
Schmitt y las tinieblas posmodernistas, han edifi cado una doctri-
na muy popular que mezcla el llamado a una revolución socialista 
con el Sermón de la Montaña y el Apocalipsis de San Juan. Para 
comprender este tipo de pensamiento hay que aproximarse a los 
siguientes puntos.
 Desde la época colonial hasta el presente, la religiosidad y la 
mentalidad populares tienden a constituirse y a expresarse en dua-
lismos fácilmente comprensibles: la fe verdadera de los creyen-
tes frente a la razón deleznable de los fi lósofos, la sana ortodoxia 
doctrinaria contra las peligrosas herejías, la cultura ibero-católica 
frente a los modelos civilizatorios importados de los ámbitos fran-
cés y anglosajón, y las costumbres propias, enraizadas en una ve-
nerable tradición, contra las novedades y frivolidades procedentes 
de la modernidad occidental. En el terreno político, este modo di-
cotómico de percibir la realidad se traduce en una contraposición 
elemental (amigos vs. enemigos; ideales vs. intereses), que difi culta 
la aceptación del pluralismo de ideas y partidos y la tolerancia con 
respecto a los adversarios. Lo positivo es visto en la unidad doc-
trinaria, la disciplina jerárquica de la Iglesia (o el partido), el sueño 
de hogar y fraternidad, y la ilusión de la solidaridad practicada, 
mientras que lo negativo se hallaría en la diversidad de opiniones y 
valores de orientación, en la dilución de la autoridad paternal y en 
la frialdad y el egoísmo de las relaciones humanas que prevalecen 
en el moderno mundo capitalista.
 El elemento central de esta construcción teórica es una con-
traposición artifi cial de dos culturas, defi nidas de modo simplista: 
la occidental-capitalista y la indígena-comunitaria. Se trata de un 
genuino maniqueísmo fundamentalista que induce, a su vez, a un 
rigorismo moral-político que tiene poco que ver con los proble-
mas cotidianos de las sociedades latinoamericanas. Estas últimas 
poseen identidades múltiples y cambiantes y relaciones comple-
jas con el mundo occidental. Pero, al mismo tiempo, este dualis-
mo maniqueísta pertenece al núcleo del pensar y sentir de muchas 
comunidades rurales latinoamericanas, y manifi esta una visión del 



10 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

mundo compartida por movimientos intelectuales y políticos con 
evidente fuerza de convocatoria. Según el pensador argentino Ro-
dolfo Kusch, cuya obra sirve de cimiento conceptual a la Filosofía 
de la Liberación y a las teorías de la descolonización, el núcleo de la 
genuina identidad latinoamericana estaría constituido por el ritua-
lismo y el comunitarismo de las religiones precolombinas, el cato-
licismo ibérico tradicional, el barroco en cuanto forma original de 
síntesis cultural y los modelos de convivencia de las clases popula-
res, presuntamente incontaminadas por la perniciosa civilización 
occidental moderna (Kusch, 1975, pp. 89-92, 124-127). El punto 
más divulgado y aceptado de esta doctrina es la contraposición en-
tre dos culturas en el mismo suelo latinoamericano: una superfi cial 
y vistosa, demoniaca y mundana, inauténtica y elitaria, producto 
de la civilización decadente de Europa, y otra cultura profunda y 
medio oculta, de origen indígena, pero que viene de abajo y está 
apegada a la tierra y comprometida con el aquí y el ahora. Esta últi-
ma cultura —nos dice Enrique Dussel (1980)— es la que representa 
la “alternativa real”, pues su “metafísica alteridad” garantizaría su 
cualidad como “lo Otro” con respecto al ámbito moderno y capita-
lista (p. 90).
 El enfoque teórico de Dussel es básicamente similar al de Ro-
dolfo Kusch. La modernidad occidental es descrita en términos 
exorbitantes y apocalípticos: es el factor que ha generado casi to-
dos los males del mundo (Dussel, 2006, pp. 8-9). Sus obras están 
llenas de esquemas relativamente simples que tratan de analizar 
una realidad compleja mediante el método reduccionista de las 
oposiciones binarias excluyentes, que no es ajeno a los catecismos 
convencionales que siempre ha usado la Iglesia católica. Los escri-
tos de Dussel —que siguen acríticamente a autores como Antonio 
Gramsci, Ernesto Laclau, Carl Schmitt12 y Boaventura de Sousa 
Santos, pero que nunca mencionan a representantes de las ciencias 
sociales y políticas de la actualidad— no expresan dudas ni tampo-
co proponen hipótesis provisionales, sino que enseñan verdades 
defi nitivas e indubitables: las propias. El conjunto de la obra dusse-
liana tiene una naturaleza esotérica y muy abstracta, y expresa un 
antimodernismo religioso muy tradicional, que rara vez desciende 

12 Theodor W. Adorno (1971, p. 172) señaló de forma clarividente que la dicotomía amigo/
enemigo, fundamentada teóricamente por Carl Schmitt e imitada por numerosos intelec-
tuales latinoamericanos, representa una regresión infantil del comportamiento.



11LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

al tratamiento de situaciones específi cas. El único tema concreto 
parece ser la admiración de Dussel por los grandes líderes carismá-
ticos socialistas y populistas, como Fidel Castro, Ernesto Che Gue-
vara, Hugo Chávez o Evo Morales, que son celebrados como los 
jóvenes patriotas, imbuidos de responsabilidad ética, que se des-
tacarían por una fi delidad incorruptible al ideal del poder político 
como una simple delegación de la voluntad popular (Dussel, 2006, 
pp. 23, 33, 49, 53, 120). Como hoy se sabe, estos caudillos no se 
han destacado precisamente por una ejemplaridad encomiable en 
los terrenos del pensamiento crítico, las prácticas democráticas o 
una gestión aceptable de políticas públicas concebidas para el largo 
plazo.
 Por otra parte, se advierte en Hinkelammert (2003) un fenóme-
no predominante hasta hoy en la intelectualidad latinoamericana: 
el rechazo a la tradición liberal, a los principios racionalistas y a 
los derechos humanos (p. 77).13 Nuestro autor puede ser localizado 
en el marco del muy amplio “magma antiliberal”,14 la fuerza agluti-
nadora de la política y de la cultura latinoamericanas desde la era 
colonial española. El antiliberalismo ha sido el caldo de cultivo de 
ideas fi losófi cas y de programas políticos. Es hasta hoy el deno-
minador común de doctrinas conservadoras y nacionalistas, por 
una parte, y de concepciones socialistas, teluristas y populistas, por 
otra. Entre sus rasgos principales se hallan el radicalismo verbal y 
el inconformismo con la situación general del país y del mundo, 
complementados con un entusiasmo algo ingenuo por soluciones 
radicales y con una gran imprecisión a la hora de defi nir políti-
cas públicas concretas. Se nutrió primeramente del romanticismo, 
que nació como respuesta al racionalismo de la Ilustración y como 
alternativa al ámbito de las alienaciones modernas que tanto mar-
xistas como conservadores atribuían al orden industrial y urba-
no, basado en la ciencia y la tecnología, pero también en la deshu-
manización de las relaciones sociales. En la misma línea, aunque 
con terminología contemporánea, numerosos grupos políticos y 
distinguidos intelectuales proponen hoy la restitución de una co-
munidad orgánica premoderna como alternativa frente al avance 
del paradigma globalizador actual. En América Latina lo liberal es 

13 Los derechos humanos aparecen como “liberales” y “ambivalentes”, es decir, como algo 
que no merece mucha atención.
14 La expresión pertenece a Stefanoni, 2015, pp. 16, 84-85, 258-264.



12 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

confundido hasta hoy con un exceso de libertad, con un intento de 
no acatar las normas generales del orden social y con el propósito 
de diferenciarse innecesariamente de los demás (cf. Paz, 1984, pp. 
9-16; Zanatta, 2008, pp. 29-44). Las consecuencias práctico-polí-
ticas de la modernidad racionalista y liberal no han sido aceptadas 
del todo en el ámbito latinoamericano, donde siguen producien-
do una especie de alergia colectiva. El ejercicio efectivo de las li-
bertades políticas y de los derechos humanos nunca ha sido algo 
bien visto por la colectividad de intelectuales. Francisco Colom 
González (2009, pp. 269-298) ha postulado la tesis de que los di-
ferentes modelos sociales en América Latina han preservado un 
poderoso cimiento que puede ser caracterizado como católico, an-
tirracionalista, antiliberal y proclive a la integración de todos en el 
conjunto preexistente. Las sociedades latinoamericanas, nos dice 
este autor, tienden a organizarse según principios orgánico-jerár-
quicos y anti-individualistas. El historiador Richard M. Morse 
(1982, pp. 84-85, 114), por su parte, tenía una opinión distancia-
da frente al liberalismo racionalista, pero sostuvo que la cultura 
política latinoamericana tolera la libertad individual sólo como 
sometimiento bajo un Estado fuerte que posee el monopolio de la 
justicia. Ello sucede porque la cultura política del Nuevo Mundo 
sigue siendo básicamente católica, aún entre sus detractores ateos.

LAS FUNCIONES DE LA RETÓRICA ANTI-IMPERIALISTA

Precisamente en este contexto histórico-cultural hay que situar y 
comprender la retórica anti-imperialista, tan extendida en Amé-
rica Latina, que posee fuertes raíces católico-tradicionalistas, con 
rasgos inquisitoriales, antiliberales, anti-individualistas y antirra-
cionalistas.15 De ello proviene su enorme popularidad entre los más 
diversos estratos sociales y grupos étnico-culturales. La retórica 
anti-imperialista tuvo y tiene notables funciones compensatorias, 
que son muy difíciles de ser reemplazadas por concepciones li-
berales y racionalistas: 1) la construcción de una legitimidad his-
tórica centrada en la defensa infl exible de lo propio, amenazado 
este último presuntamente por los exitosos modelos civilizatorios 

15 Cf. el brillante e informativo ensayo (pese a su curioso título) de Bergel (2011), El anti-an-
tinorteamericanismo en América Latina (1898-1930). Apuntes para una historia intelectual (espe-
cialmente p. 154).



13LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

foráneos; 2) la edifi cación de un consenso interclasista de corte co-
lectivista, destinado a lograr la unión sagrada de la nación respec-
tiva; y 3) la plausibilidad de un camino revolucionario, considera-
do como auténtico y original, que pondría fi n a todas las falencias 
acumuladas a lo largo de una historia atroz. Todo esto nos muestra 
una extendida nostalgia por reformas radicales, sin pensar en las 
consecuencias de dichas reformas para la vida cotidiana y la cultu-
ra política del país respectivo, y todo esto a pesar de las numerosas 
experiencias históricas de radicalismo político que se han sucedido 
a partir de 1917, sobre las cuales sobra abundante literatura infor-
mativa para las personas de buena voluntad.
 Entre los intelectuales latinoamericanos persiste una vigorosa 
nostalgia por teorías revolucionarias o, por lo menos, verbalmente 
subversivas, teorías que preservan, en el fondo, viejas rutinas de 
comportamiento autoritario y jerarquías elitarias que contradicen 
los postulados igualitaristas de los pensadores radicales. Todo esto 
ocurre en medio de sociedades que se modernizan e industriali-
zan aceleradamente y que se hallan en contacto permanente con 
la evolución de la cultura globalizadora supranacional.16 Resulta 
ocioso, por supuesto, recalcar las incongruencias en que recaen los 
intelectuales progresistas o la proverbial distancia entre la retórica 
y la realidad de sus biografías, pues el carácter autocontradictorio 
de los mortales pertenece a los conocimientos más antiguos del 
ser humano. Lo notable y digno de ser nombrado reside en otra 
dimensión. Como se ha visto claramente durante la historia del 
siglo XX, los intelectuales, también en América Latina, no han cum-
plido con la función de ejemplaridad que se debería esperar de un 
estamento elitario. En un texto hoy olvidado, José Ortega y Gasset 
(1966) señaló que una de las grandes fallas de las clases altas y cul-
tas en España desde el siglo XVIII habría sido su inclinación al “ple-
beyismo” (pp. 30-31), su admiración ingenua por lo espontáneo, su 
desinterés por el ancho mundo, su carencia de curiosidad por otros 
modelos culturales y su desprecio por el espíritu crítico-científi co 
(pp. 31, 34, 46, 54). Estos factores se encuentran muy difundidos 
entre los intelectuales latinoamericanos del pasado y del presente, 
quienes, al igual que las élites contemporáneas de los países más 
adelantados, no son apreciados y medidos por su espíritu crítico, 
sino por su capacidad de seducción y entretenimiento.

16 Sobre las complejidades actuales de este contexto, cf. Fernández Vega, 2013, pp. 154-161.



14 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

 En este marco se encuentra la notable difusión de concepciones 
contemporáneas que celebran los aspectos positivos de los regíme-
nes populistas,17 sobre todo la concepción de una democracia au-
toritaria sin rendición de cuentas y con una dilución intencionada 
del ámbito institucional. Es importante analizar la persistente fas-
cinación en círculos intelectuales que aún ejerce la combinación de 
procesos electorales (generalmente de tipo plebiscitario) con muy 
diversas formas de autoritarismo rutinario.18 Por otra parte, per-
siste la idea de que el marxismo es aún “el horizonte insuperable 
de nuestra época” (Jean-Paul Sartre), aunque se trata de un marxis-
mo “disperso, oculto y alejado de sus grandes textos”, pero marxis-
mo ortodoxo al fi n y al cabo, es decir: la única doctrina que puede 
comprender “las relaciones sociales capitalistas” (Cortés, 2016, pp. 
149-151),19 que todavía dominan y determinan la realidad latinoa-
mericana del presente. Luchar contra este poderoso dogma es pro-
bablemente una tarea destinada al fracaso, puesto que el mito y la 
fi cción en la esfera política siguen siendo una fuerza de magnitud 
insospechada en nuestra era moderna.

CODA PROVISIONAL

Como señala Mario Vargas Llosa (1993), la respetabilidad y la ho-
norabilidad —formas prácticas de ejemplaridad— representan bie-
nes escasos entre los intelectuales progresistas, pues la mayoría de 
ellos se comporta en la prosaica realidad de una manera sustancial-
mente diferente a aquello que proclama en la teoría. El resultado 
sería “la devaluación del discurso, el triunfo del estereotipo y de la 
vacua retórica” (p. 309). Estas actitudes son parcialmente compren-
sibles, dice este mismo autor, si tomamos en cuenta las estrategias 
de supervivencia que hay que adoptar en sociedades precarias (pp. 
313-314), considerando, además, la exigencia de reconocimiento 
que elevan los intelectuales de modo perentorio. Precisamente 
esta demanda de reconocimiento, a menudo insaciable, no es con-

17 Cf. los estudios críticos de De la Torre, 2013, pp. 120-137; 2017, pp. 129-141; Mudde y 
Rovira Kaltwasser, 2012.
18 Sobre la muy difundida combinación de elecciones limpias y regímenes autoritarios, cf. 
el temprano texto de Levitsky y Way, 2002, pp. 51-65. Para una interpretación diferente, cf. 
Burchardt, 2017, pp. 114-128.
19 Como alternativas teóricas, cf. Habermas, 2013, pp. 32-46; Hutton, 2011, pp. 27-38.



15LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

gruente con la escasa ejemplaridad que exhiben los intelectuales, lo 
que también se da en todas las otras élites latinoamericanas.
 En 1984, el notable historiador británico Malcolm Deas des-
cribió así lo que permanece incólume de la atmósfera intelectual 
colombiana a través de largos periodos históricos: “el autobom-
bo periodístico y la arrogancia de los columnistas; los testimonios 
oculares de segunda mano; el anti-yanquismo de refl ejo; la su-
perfi cialidad en el juicio disfrazada por citas de moda; la pereza 
como distinción; la culpa siempre ajena” (Deas, 1993, p. 299). Esto 
es aplicable a toda América Latina. Hoy en día todo esto ha sido 
acentuado y popularizado mediante la idea central del relativismo 
posmodernista: no existe y no puede existir ninguna concepción 
de objetividad y verdad en sentido enfático, y por ello todo pen-
samiento profundo y todo impulso ético se convierten en algo su-
perfl uo. Contra todo esto no hay un remedio claro: sólo nos queda 
cultivar persistentemente un espíritu crítico, diferenciado e incó-
modo.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Adorno, T. W. (1971). Minima Moralia. Refl exionen aus dem beschädigten Leben [Mi-
nima Moralia. Refl exiones desde la vida averiada]. Frankfurt: Suhrkamp.

Altamirano, C. (2013). Intelectuales: nacimiento y peripecia de un nombre. Nueva 
Sociedad, 245 (2013, mayo-junio), 38-53. Buenos Aires.

Bautista Segales, J. J. (2005). Ética y crítica en Hinkelammert. Introducción al pensa-
miento crítico de Franz Hinkelammert. México: s. e.

Bergel, M. (2011). El anti-antinorteamericanismo en América Latina (1898-1930). 
Apuntes para una historia intelectual. Nueva Sociedad, 236 (2011, noviem-
bre-diciembre), 152-167. Buenos Aires.

Blanchot, M. (1996). Les intellectuels en question. Ébauche d’une réfl exion. París: Fourbis.

Bolívar Meza, R. (2002). Un acercamiento a la defi nición de intelectual. Estudios 
Políticos, 30 (2002, mayo-agosto), 123-141.

Brunner, J. J. (1992). Intelectuales y democracia. América Latina, cultura y modernidad. 
México: Grijalbo.

Burchardt, H.-J. (2017). La crisis actual de América Latina: causas y soluciones. 
Nueva Sociedad, 267 (2017, enero-febrero), 114-128.

Colom González, F. (2009). La tutela del “bien común“. La cultura política de los 
liberalismos hispánicos. En F. Colom González (comp.). Modernidad ibe-
roamericana. Cultura, política y cambio social (pp. 269-298). Madrid: Ibe-
roamericana-Vervuert-CSIC.



16 H. C. F. MANSILLA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

Cortés, M. (2016). José Aricó: traducir el marxismo en América Latina. Nueva So-
ciedad, 262 (2016, marzo-abril), 147-156.

Deas, M. (1993). José María Vargas Vila. En M. Deas. Del poder y la gramática y otros 
ensayos sobre historia, política y literatura colombianas (pp. 285-301). Bogotá: 
Tercer Mundo.

De la Torre, C. (2013). El populismo latinoamericano: entre la democracia y el 
autoritarismo. Nueva Sociedad, 247 (2013, septiembre-octubre), 120-137.

De la Torre, C. (2017). Los populismos refundadores. Promesas democratizadoras, 
prácticas autoritarias. Nueva Sociedad, 267 (2017, enero-febrero), 129-141.

Dussel, E. (1980). Filosofía de la liberación. Bogotá: Universidad Santo Tomás.

Dussel, E. (2006). 20 proposiciones de política de la liberación. La Paz: Tercera Piel.

Enzensberger, H. M. (1966). Die Träumer des Absoluten [Los soñadores de lo absolu-
to]. En H. M. Enzensberger. Politische Kolportagen [Novedades políticas] (pp. 
169-218). Frankfurt: Fischer.

Enzensberger, H. M. (1999). Zickzack. Aufsätze [Zig-zag. Ensayos]. Frankfurt: Suhrkamp.

Fernández Vega, J. (2013). El monstruo amable. Nuevas visiones sobre la derecha 
y la izquierda. Nueva Sociedad, 244 (2013, marzo-abril), 154-161.

Furet, F. (1995). El pasado de una ilusión. Ensayo sobre la idea comunista en el siglo XX. 
Madrid: Fondo de Cultura Económica.

Gadea, C. A. (2013). A “questão pós” e a crítica pós-moderna. En C. A. Gadea y E. 
Portanova Barros (comp.). A “questão pós” nas ciências sociais. Crítica, estética, 
política e cultura (pp. 11-34). Curitiba: Appris.

García Cantú, G. y Careaga, G. (1993). Los intelectuales y el poder. México: Joaquín Mortiz.

Habermas, J. (2013). ¿Democracia o capitalismo? Nueva Sociedad, 246 (2013, ju-
lio-agosto), 32-46.

Hinkelammert, F. J. (1981). Las armas ideológicas de la muerte. San José: DEI.

Hinkelammert, F. J. (1990). La libertad académica bajo control en América Latina. 
Nueva Sociedad, 107 (1990, mayo-junio), 131-137. Caracas.

Hinkelammert, F. J. (2002). Crítica de la razón utópica (ed. ampliada a cargo de Juan 
Antonio Senent). Bilbao: Desclée de Brouwer.

Hinkelammert, F. J. (2003). El sujeto y la ley. El retorno del sujeto reprimido. San José: EUNA.

Hinkelammert, F. J. (2010). La maldición que pesa sobre la ley. Las raíces del pensa-
miento crítico en Pablo de Tarso. San José: Arlekín.

Horkheimer, M. y Adorno, T. W. (1962). Sociologica II. Reden und Vorträge [Sociolo-
gica II. Conferencias y discursos]. Frankfurt: EVA.

Hutton, W. (2011). La socialdemocracia liberal, la equidad y el buen capitalismo. 
Nueva Sociedad, 236 (2011, noviembre-diciembre), 27-38.

Jorrín, M. y Martz, J. D. (1970). Latin American political thought and ideology. Chapel 
Hill: University of North Carolina Press.



17LOS INTELECTUALES EN AMÉRICA LATINA

TRAYECTORIAS AÑO 20, NÚM. 46 | ENE-JUN 18

Krauze, E. (2011). Redentores. Ideas y poder en América Latina. Barcelona: Debate.

Kusch, R. (1975). América profunda. Buenos Aires: Bonum.

Larraín Ibáñez, J. (1996). Modernidad, razón e identidad en América Latina. Santiago de 
Chile: Andrés Bello.

Lechner, N. (1997). Intelectuales y política: nuevo contexto y nuevos desafíos. En 
Los intelectuales y los dilemas políticos en el siglo XX. México: Flacso-Triana.

Levitsky, S. y Way, L. A. (2002). Elections without democracy. The rise of com-
petitive authoritarianism. Journal of Democracy, 13(2) (2002, abril), 51-65. 
Washington.

Miró Quesada, F. y Zea, L. (comp.) (1975). La historia de las ideas en América Latina. 
Tunja: Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia.

Morse, R. M. (1982). El espejo de Próspero. Un estudio de la dialéctica del Nuevo Mundo. 
México: Siglo XXI Editores.

Mudde, C. y Rovira Kaltwasser, C. (comp.) (2012). Populism in Europe and the Americas: 
Threat or corrective for democracy? Cambridge: Cambridge University Press.

Nueva Sociedad, 170 (2000, noviembre-diciembre). Caracas.

Nueva Sociedad, 268 (2017, marzo-abril). América Latina: libros e ideas. Buenos Aires. 

Ortega y Gasset, J. (1966). Goya. Madrid: Revista de Occidente-El Arquero.

Paz, O. (1979). El ogro fi lantrópico. Barcelona: Seix Barral.

Paz, O. (1983). Tiempo nublado. Barcelona: Seix Barral.

Paz, O. (1984). La tradición liberal. En O. Paz. Hombres en su siglo y otros ensayos. 
Barcelona: Seix Barral.

Pinedo, J. (1999). Identidad y método: aproximaciones a la historia de las ideas en Améri-
ca Latina. En H. Cancino Troncoso, S. Klengel y N. Leonzo (comp.). Nuevas 
perspectivas teóricas y metodológicas de la historia intelectual de América Latina 
(pp. 15-34). Frankfurt-Madrid: Vervuert-Iberoamericana.

Sánchez Rubio, D. (1999). Filosofía, derecho y liberación en América Latina. Bilbao: 
Desclée de Brouwer.

Stabb, M. S. (1969). América Latina en busca de una identidad. Modelos del ensayo 
ideológico hispanoamericano. Caracas: Monte Ávila.

Stefanoni, P. (2015). Los inconformistas del Centenario. Intelectuales, socialismo y na-
ción en una Bolivia en crisis (1925-1939). La Paz: Plural.

Vargas Llosa, M. (1993). El pez en el agua. Memorias. Barcelona: Seix Barral.

Zanatta, L. (2008). El populismo, entre religión y política. Sobre las raíces históricas 
del antiliberalismo en América Latina. Estudios Interdisciplinarios de América 
Latina y el Caribe (Tel Aviv), 19(2) (2008, julio-diciembre), 29-44.

Zea, L. (1978). Filosofía de la historia americana. México: Fondo de Cultura Econó-
mica.


