Do1:10.22134/trace.84.2024.856

Con EL D1viNo ROSTRO NO SE JUEGA:
PERSONIFICACION DE UN SANTO EN LA DANZA
DE SANTIAGOS DE TEXCOCO Y TEOTIHUACAN

WitTH THE Di1viINE FACE DO NOT PLAY:
PERSONIFICATION OF A SAINT IN THE DANCE
OF SANTIAGOS OF TEXCOCO AND TEOTIHUACAN

José Manuel Moreno Carvallo®
Fecha de recepcién: 13 de septiembre de 2022 * Fecha de aprobacién: 10 de julio de 2023.

Resumen: Este trabajo trata sobre el Divino Rostro, un objeto ritual utilizado en la
danza de Santiagos de las regiones de Texcoco y Teotihuacan, México central, al que
los pobladores consideran como un santo o imagen viva. Debido a esta caracteristica, el
danzante que porta la imagen, la cual representa una mezcla entre Jesucristo y Santiago
apostol, tiene que cumplir con una serie de requisitos, ya que al momento en que la
utiliza «le presta su cuerpo al santo». Esto significa que no es solo el danzante quien
baila y participa en la festividad, sino también la imagen. Contrario a esta idea, los espe-
cialistas han abordado a los Santiagos como una especie de danza-teatro donde solo las
fuerzas humanas participan. La discusién que se presenta recoge una reflexion sobre
los vinculos entre la ficcidn y la vida cotidiana que se establecen en una danza donde
las personas se convierten en santos.

Palabras clave: Santiagos; Divino Rostro; Texcoco; danza; personificacion.

Abstract: This paper deals with the Divine Face, a ritual object used in the dance of
Santiagos in the regions of Texcoco and Teotihuacan, central Mexico, which the villagers
consider as a saint or living image. Due to this characteristic, the dancer who carries the
image, which represents a combination between Jesus Christ and Santiago Apostle, has to

* Université Paris Nanterre, Francia, mm_8212@hotmail.com.

TRrace 84, cemca, yuLio 2023, pags. 9-30, ISSN: 2007-2392 9



comply with a series of requirements since at the moment he uses it «<he lends his body
to the saint». This means that it is not only the dancer who dances and participates in the
teast, but also the image. Contrary to this idea, specialists have approached the Santiagos
as a kind of dance-theater where only human forces participate. The discussion presented
here is a reflection on the links between fiction and daily life that are established in a
dance where people become saints.

Keywords: Santiagos; Divine Face; Texcoco; dance; personification.

Resumé: Cet article aborde le Visage Divin, un objet rituel utilisé dans la danse des
Santiagos dans les régions de Texcoco et Teotihuacan, Mexique central, qui est considéré
par les villageois comme un saint ou une image vivante. En raison de cette caractéristique,
le danseur qui porte 'image, qui représente une combinaison entre Jésus-Christ et 'apotre
Santiago, doit remplir une série dexigences car au moment ou il l'utilise, il «préte son
corps au saint». Cela signifie que ce nlest pas seulement le danseur qui danse et participe a
la féte, mais aussi 'image. Contrairement a cette idée, les spécialistes ont abordé les
Santiagos comme une sorte de danse-théatre ou seules les forces humaines participent.
La discussion présentée ici est une réflexion sur les liens entre la fiction et la vie quoti-
dienne qui sétablissent dans une danse ou les gens deviennent des saints.

Mots-clés : Santiagos; Visage Divin; Texcoco; danse; personnification.

10 José Manuel Moreno Carvallo



Introduccién

El Divino Rostro es un mascarén utilizado en la danza de los Santiagos, el cual
es considerado por los pobladores de la region de Texcoco y Teotihuacan, Estado
de México, como un «santito» o imagen como la que se encuentran en las
iglesias® (véanse figs. 1y 2). Representando una mezcla entre Santiago apdstol y
Jesucristo, al Divino Rostro se le considera como una imagen viva muy milagrosa,
pero también muy castigadora. Debido a ello, el danzante que lo porta, conocido
como el «primer Santiago», tiene que cumplir con una serie de requisitos antes
de entrar en contacto con el santito, ya que al momento de colocirselo «le presta
su cuerpo al santo» (Robichaux, Moreno Carvallo y Martinez 2017; Robichaux
y Moreno Carvallo 2018).

La expresion local «prestar el cuerpo al santo» explica con claridad el hecho
de que el Divino Rostro no puede participar por si mismo en las festividades,
ya que tiene un cuerpo incompleto, por ello necesita de la intervencién humana
para poder moverse y asi bailar y arrojar sus bendiciones. Por su parte, el danzante
necesita del Divino Rostro para poder representar al santo no solo en la danza,
sino también en procesiones, misas, recorridos a las iglesias de los pueblos veci-
nos y visitas a las casas de familiares y conocidos. Esto significa que el danzante no
solo interpreta al personaje de una escenificacién, sino que en verdad personifica,
o presentifica (Vernant 1990, 339), a un santo al que las personas pueden acer-
carse para pedir su bendicién.

Esta personificacién estd basada en una relacién de agencia donde lo que uno
hace se resiente en el otro. Si el danzante cumple los requisitos que demanda la
imagen con «corazén» y «gusto», el santo le otorga fuerzas especiales al primer
Santiago durante la representacién. Por el contrario, si la persona no toma las cosas
con seriedad, es decir, no cree en verdad que estd personificando algo sagrado,
la imagen puede provocarle dafios fisicos, como dejarlo ciego o hacerle sentir que
unas espinas se clavan en su mentén y crdneo.

La presencia del Divino Rostro ha sido un fenémeno pricticamente desaper-
cibido por los antropdlogos que han estudiado el oriente del Estado de México.
Ni en la obra que coordiné Manuel Gamio ([1922] 1979) sobre la poblacién del
valle de Teotihuacan ni en los trabajos que realizé Fernando Horcasitas (1975,
1985) sobre danzas en los pueblos de Chimalpa, municipio de Chiautla y Tepe-
tlaoxtoc, existe mencién alguna sobre la presencia de este objeto. Estos materiales
proporcionan informacién importante sobre los didlogos, vestuarios, y musica de
los Santiagos, pero ningtin dato sobre el uso tan particular de un objeto ritual

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 11



Figura 1. El Divino Rostro es un mascarén que puede ser fabricado con diferentes materiales,
como fibra de vidrio, resina, maderas nobles, cartén comprimido o una combinacién de ambas.

Fotografia de Manuel Moreno Carvallo, Papalotla, Estado de México, 22 de diciembre de 2016.

Figura 2. El Divino Rostro cuenta con dos ranuras debajo de las cejas
que le permiten al danzante poder ver.
Fotografia de Manuel Moreno Carvallo, Papalotla, Estado de México, 29 de diciembre de 2016.

12 José Manuel Moreno Carvallo



dentro de la danza. Lo tnico con lo que se cuenta es un grabado con clara simi-
litud al Divino Rostro que aparece al final del apartado de «Folk-lore» (Gamio
[1922] 1979, 5:417) y el relato de un habitante de Atlatongo en el que se describe
una aparicién milagrosa de Santiago apéstol en la comunidad (Gamio [1922]
1979, 4:318).

La primera mencién que hay del Divino Rostro es en 1996, en el trabajo
del antropélogo mexicano Jesus Jauregui (1996) sobre los Santiagos del pueblo de
San Pablo Ixdyotl, municipio de Texcoco. Jauregui, al igual que sus antecesores,
se interesé en el aspecto teatral de la danza, algo que él llamé la «secuencia
dancistico-teatral» (173), y fue el primero en describir las cualidades sagradas de
dicho objeto. No obstante, su eje de anilisis basado en una idea de danza-teatro
result insuficiente para explicar los efectos que el Divino Rostro puede producir
tanto en la representacién como fuera de ella.

El interés de estos especialistas en los aspectos teatrales de la danza se ubica
en una corriente de estudios donde distintas variantes de moros y cristianos,
incluyendo a los Santiagos, fueron catalogadas como «dramas», «sainetes», «autos
sacramentales», «loas», «danzas dialogadas», «teatro popular en ndhuatl» o «teatro-
danzas» (Starr 1896; Elfego 1910; Gamio 1979 [1922]; Ricard 1932, 1933;
Gillmor 1943; Kurath 1967; Horcasitas 1975, 1985, 2004; Jatregui 1996). El uso
de estas categorias representa serias limitaciones para abordar la participacién
activa que tienen fuerzas no humanas, como el Divino Rostro, dentro de las danzas,
asi como en otros momentos de las festividades. El énfasis de estos estudios
en lo que las fuerzas humanas producian a nivel escénico no permitié tomar en
cuenta lo que el aspecto religioso, elemento central de las danzas, podia producir
en la ficcién y en la vida cotidiana. A diferencia de estos estudios, otros especia-
listas, desde un enfoque distinto a la idea de teatro, han puesto su atencién en
el poder que elementos no humanos tienen dentro de las danzas rituales, como
madscaras, plantas, instrumentos musicales y utensilios de madera que simulan
caballos (Ichon 1973; Jurado Barranco 2001; Jurado Barranco y Camacho Jurado
2011; Neurath 2015).

En trabajos recientes sobre los Santiagos de Texcoco y Teotihuacan,
Robichaux, Moreno Carvallo y Martinez (2017) han explorado la asociacién
entre las précticas rituales alrededor del Divino Rostro y el concepto de ixiptla
que tenfan los mexicanos del siglo xv1 para referirse a la personificacién de dioses
(véase también Robichaux y Moreno Carvallo 2019). La accién de personificar
a actores sagrados en las festividades no solo sobrevivié a la conquista espafiola,

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 13



sino que fue una préctica que se pudo adaptar a un nuevo tipo de representa-
ciones que llegé de la mano de los evangelizadores.

En las siguientes pdginas voy a centrarme en los efectos que la relacién dan-
zante y el Divino Rostro producen tanto en la danza como en otros momentos
de la celebracién. Mi objetivo es mostrar que el primer Santiago, al prestarle el
cuerpo a una fuerza sagrada, no solo interpreta a un personaje, sino que personi-
fica a un santo. Por este motivo, la presencia del danzante en la festividad es de
gran importancia, ya que, al portar la imagen, le da movimiento al santito para
que baile y realice sus bendiciones a la comunidad.

Los Santiagos

Los Santiagos es una de las tantas variantes de moros y cristianos, también
conocidos como «morismas», que se bailan a lo largo del continente americano
(Warman 1985; Ricard 1932). De acuerdo con Fernando Horcasitas (1975), este
baile pertenece a un género de danzas dialogadas calificadas como «drama de
la conquista»® en el que con distintas variantes se narra «la venida del apéstol
Santiago de Roma a Jerusalén a vengar la muerte de Jesucristo en la persona
de Pilatos» (3).

Las primeras representaciones de batallas entre musulmanes y cristianos que
se realizaron en el territorio mexicano ocurrieron en el siglo xv1, algunos afios
después de la caida de la ciudad mexica de Tenochtitlan. En 1538, en la Ciudad de
Meéxico se realizé «La conquista de Rodas» y, al afio siguiente, se present6 en
Tlaxcala «LLa conquista de Jerusalén» (Ricard 1932, 61-63). En este ultimo lugar
se simulé una batalla en la que ejércitos de espafioles e indigenas pelearon en
conjunto para derrotar a las fuerzas turcas (Ricard 1932, 61-63; Horcasitas 2004,
87). Lo interesante de esta escenificacién es que en un momento donde espafioles
e indigenas eran vencidos por los moros, Santiago apéstol y san Hipdlito apare-
cieron milagrosamente para ayudar a derrotar al ejército turco (Ricard 1932, 64).
La presencia milagrosa de Santiago apéstol no fue exclusiva en este tipo de repre-
sentaciones, su aparicién también fue descrita por los soldados espafioles que
participaron en la conquista, quienes afirmaron haber visto al apéstol en el campo
de batalla montando su caballo blanco y combatiendo contra los «naturales»
(Durén 1880, 63-64).

Las 6rdenes religiosas que llegaron a las tierras de la Nueva Espafia en el
siglo xv1 encontraron, en lo que se ha definido como el «teatro evangelizador», un

14 José Manuel Moreno Carvallo



medio para difundir la doctrina catélica. La idea de celebrar las festividades con
escenificaciones no era ajena para las poblaciones locales, que estaban acostum-
bradas a complejas representaciones rituales en donde los dioses eran personifi-
cados por humanos (Horcasitas 2004, 82; Campos y Cadillac 2007, 47). Dentro
de estas pricticas, las danzas jugaban un papel determinante, como lo sefialaron
fray Jerénimo de Mendieta y fray Toribio de Benavente Motolinia, al decir que
los bailes y cantos eran la principal forma de oracién de los antiguos mexicanos
(Mendieta 1993, 99; Motolinia 1903, 344). Los pueblos indigenas, lejos de per-
manecer pasivos ante el «teatro evangelizador», lograron incorporar los resabios
de su mundo colapsado a estas précticas, dando a las danzas un papel central y a
la representacién de santos una presencia real que iba mds alld de la mera esceni-
ficacién (Campos y Cadillac 2007, 65-66).

Una prueba de ello son los «dramas vividos» a los que Fernando Horcasitas
(2004) se refirié como representaciones rituales del México prehispanico, colo-
nial y contempordneo, donde las acciones eran ejecutadas con un gran realismo
(89-97). En el caso del periodo colonial, Horcasitas (96-97) cit6 las descripciones
de principios del siglo xvi1 que realizé el dominico inglés Thomas Gage en su
viaje al continente americano. En su recorrido por las poblaciones indigenas de
Guatemala, el viajero menciona que una de las danzas que mds atraia a los pobla-
dores era la «tragedia representada a modo de danza» de la muerte de san Pedro y
la decapitacién de san Juan Bautista (Gage 2017, 454). En su descripcion, el reli-
gioso inglés menciona que «los indios que bailaban eran supersticiosos en cuanto
a lo que hacian, juzgando como si realmente se actuara y realizara lo que solo se
representa a modo de danza».’ Dice el viajero que las personas que iban a repre-
sentar a san Pedro o a Juan Bautista tenian que confesarse primero, «diciendo que
tenfan que ser santos y puros como el santo a quien representaban».* De la misma
manera, seflala que aquel que interpretaba el papel de Herodes o alguno de los
soldados que acusaban a los santos en la danza tenian que confesarse después de
ese pecado, «deseando la absolucién como si fueran culpables de sangre».®

En ndhuatl, la lengua del Imperio mexica, el término que se utiliz6 para refe-
rirse al teatro evangelizador fue neixcuitilli, palabra que en el diccionario de fray
Alonso de Molina (1571) aparece traducida como ‘dechado’ o ‘exemplo’ (66). E1
uso del término neixcuitilli, como sugiere Louise Burkhart (1996), pareciera no
haber sido utilizado para referirse a las representaciones dramaticas prehispanicas,
sino que fue aplicado en el sentido de un cuento o anécdota ejemplar utilizado
por los religiosos catélicos durante sus discursos teolégicos (46). Sin embargo,
dicho término también fue usado para referirse a los dramas evangelizadores que

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 15



se habian traducido al ndhuatl, por lo que hacia la mitad del siglo xv11, neixcuitilli
y ejemplo hacian referencia a una representaciéon dramitica (46). Como sefiala
Burkhart (1996), mientras que los religiosos vefan al teatro evangelizador como
una manera de difundir la palabra de Dios, de atraer a los pobladores a la fe catdlica
y ensefiarles sus deberes como catélicos, para los indigenas era algo distinto. Lo
que la audiencia veia, dice Burkhart, eran otros nahuas interpretando a seres que
ellos reconocian como sagrado: «given the close identification the Nahuas had
been accustomed to make between sacred beings and ritual impersonators, it
may have seemed to the observers as though Christian personae had entered
their presence and taken on Nahua identities» (47).

Las primeras representaciones de moros y cristianos ocurrieron a escasos
kilémetros de las regiones de Texcoco y Teotihuacan, lugares donde franciscanos,
dominicos y agustinos levantaron conventos a partir de 1524. Desde estos lugares
—en especial del convento franciscano de san Antonio de Padua en la ciudad
de Texcoco, lugar donde se establecié por un tiempo fray Pedro de Gante—, se
emprendié una tarea evangelizadora en la que seguramente las representaciones
dramadticas y la devocién a Santiago apéstol tuvieron un papel central.

Los Santiagos en la region de Texcoco:
Una danza religiosa que «no es un juego»®

Los datos de campo recabados en mds de veinte pueblos desde 2011 por
Robichaux, Moreno Carvallo y Martinez, muestran que los Santiagos es una de
las danzas’ que goza de mds popularidad en las regiones de Texcoco y Teotihuacan.
A lo largo del afio, tanto en comunidades ubicadas en la sierra, como en la parte
media y en los pueblos cercanos a lo que fue el exlago de Texcoco, se repre-
senta con diversas variantes el conflicto entre cristianos y moros.

La palabra featro vinculada a los Santiagos no es ajena para los danzantes.
Es un término que los propios pobladores utilizan para decir que los Santiagos
son una especie de «danza con teatro». Este fue el término que utilizé en 2013
un ensayador de Santiagos del municipio de Papalotla, quien comenté a Robichaux
y Moreno Carvallo que la danza es una obra de teatro adaptada por los pobla-
dores para representar la «conversién al cristianismo de los moros». Sin embargo,
como el mismo ensayador refirié, no se trata de una actuacion cualquiera, sino de
una danza que es ofrendada a santo Toribio de Astorga, patrén de la comunidad.
Debido a ello, las personas que participan dentro de la danza deben conducirse

16 José Manuel Moreno Carvallo



con sumo respeto, ya que se trata de un baile religioso y no de un simple espec-
ticulo. En la perspectiva del ensayador, no aprenderse los didlogos de memoria,
no cumplir con el vestuario y estar bajando y subiendo del escenario cuando la
danza ha comenzado son muestras de lo que significa actuar en la danza sin
respeto. Como el mismo ensayador sefialé durante la conversaciéon: «Imaginate
que estds en un teatro y los actores se bajan a tomar agua. jEs una falta de respeto!
Si estamos hablando de un respeto para el publico, imagina nuestro respeto para
el santo patrén» (ensayador, Papalotla, 2013, datos inéditos).

Un ejemplo sobre la diferencia entre danza religiosa y espectdculo ocurrié
el 18 de octubre de 2020, en plena crisis por la pandemia, cuando una cuadrilla
de «Santiagos» de Papalotla fue invitada a bailar en el municipio de Metepec,
Estado de México, en el festival Quimera 2020. XXX Afios de Arte y Cultura
en Metepec. Debido a las medidas sanitarias establecidas, el festival se realizé de
manera virtual y la presentacién de los Santiagos se transmitié en Facebook
Live el 25 de octubre. De acuerdo con uno de los danzantes que asisti6 a este
evento, el cronista del pueblo que era el enlace entre los danzantes y los orga-
nizadores le comenté al personal del festival que no podian bailar en el suelo
porque no eran un ballet folklérico o compaiiia coreografica, sino una danza reli-
giosa tradicional que se lleva a cabo en una tarima. Los organizadores colocaron
una tarima, sin embargo, la cuadrilla fue anunciada en el cartel del evento como
originaria del «pueblo magico» de Papalotla, una categoria® que es otorgada por
el gobierno federal, via la Secretaria de Turismo, en reconocimiento del aporte
cultural o natural que brinda alguna comunidad a la vida nacional. A diferencia
de esta perspectiva, los danzantes de Papalotla entendieron su participacién en
el festival de otra manera. Como sefial6 uno de los participantes a Robichaux,
Moreno Carvallo y Martinez, el festival permitié a los danzantes la oportuni-
dad de bailarle a santo Toribio de Astorga, debido a que en 2020 su festividad
(16 de abril) fue cancelada por las medidas sanitarias que estableci6 el gobierno
mexicano para el control de la pandemia de covid-19. De acuerdo con este dan-
zante, para reafirmar el caricter religioso del baile, el dia del evento, antes de
salir de Papalotla con direccién a Metepec, la cuadrilla se dirigié a la parroquia,
como se hace tradicionalmente durante la fiesta antes de iniciar la danza, para
pedirle permiso a santo Toribio de llevar a cabo el baile y de trasladarlo a otro
lugar. Ademis, llevaron al evento tanto la imagen del santo patrén que fue colo-
cada a un lado de la tarima como la del Divino Rostro.

Esta perspectiva de los Santiagos como una danza religiosa qued6 también en
evidencia cuando un ensayador de San Juan Tezontla, que habia sido contratado

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 17



en 2013 por un grupo de Santiagos del pueblo de la Resurreccién, tuvo diferen-
cias con el primer Santiago debido a su comportamiento. En la «coronacién» de
la cuadrilla, ritual donde el grupo responsable de organizar la danza cede su lugar
a un nuevo equipo a cargo de la festividad del afio siguiente, el ensayador tomé
el micréfono y dijo enérgicamente a los asistentes: «[A] aquellos que reciban
corona [el cargo] les advierto que cumplan como se debe hacer porque esto no
es un juego» (ensayador, La Resurreccién, 2013, datos inéditos). Su molestia se
debia a que el primer Santiago se habia ausentado el dltimo dia de tres de baile,
por lo que uno de sus compaiieros lo tuvo que suplir. No obstante su ausencia, el
primer Santiago tampoco cumplié con la cuota que le correspondia para cubrir
los costos de la banda, razén por la cual los musicos se negaban a tocar el dltimo
dia. Para solucionar esta situacién, un familiar de uno de los danzantes cubrié el
faltante y solo asi la danza se pudo realizar, aunque con la gran ausencia del per-
sonaje principal. Para el ensayador de Tezontla, como sefialé durante una entre-
vista a Moreno Carvallo y Robichaux en 2013, este tipo de comportamientos son
muy graves, ya que el primer Santiago y sus familiares pueden ser victimas de
accidentes, enfermedades o, incluso, la muerte.

En el apartado «Apuntes etnogrificos» de la obra sobre el valle de Teoti-
huacan, se encuentran palabras similares a las utilizadas por el ensayador de San
Juan Tezontla. En el texto se menciona la existencia de actas firmadas por los
danzantes frente a jueces auxiliares que los obligaban a cumplir sus compromisos
so pena de ser castigados (Noriega Hope 1979 [1922], 216-18; véase también
Robichaux, Moreno Carvallo y Martinez 2021). En uno de estos documentos,
techado en 1911, se menciona que la «promesa de bailar» como alchileos no es
un «juguete[,] sino que es una devocién que vamos [a hacer] de nuestra propia
voluntad» (Noriega Hope 1979 [1922], 217). Como ejemplo de que la danza no
es un juguete, en la obra se detallan algunos casos de milagros y castigos alrededor
de las danzas. Uno de estos sefiala que un grupo de nifias murieron a causa de que
la danza de alchileos que tradicionalmente se bailaba para San Francisco de
Asis fue sustituida por una contradanza en la que participan hombres y mujeres
menores de edad (216). Como sefiala el texto, el que los alchileos fueran susti-
tuidos por una danza donde participaban personas de uno y otro sexo no fue del
agrado de San Francisco, por lo que las pequefias nifias que habian bailado fueron
falleciendo.

18 José Manuel Moreno Carvallo



El Divino Rostro

El caricter religioso de los Santiagos se refuerza por la presencia del Divino
Rostro, un objeto al que se le considera como un santo muy milagroso, pero tam-
bién muy castigador. Para una persona que no tiene conocimientos de la danza,
el Divino Rostro podria ser visto como una mdscara utilizada por un danzante
para interpretar un personaje (véanse figuras 1 y 2). Sin embargo, como mencioné
en 2013 un ensayador de San Juan Tezontla a Robichaux y Moreno Carvallo, el
Divino Rostro no es una mascara como las que se utilizan en carnaval, sino «una
imagen sagrada». Las madscaras de litex con forma de politicos, monstruos,
viejos y personas de cine y television que aparecen en el carnaval y en las danzas
de sembradores, segadores, chareos y Santiagos locos no son vistos como objetos
vivos, sino como un utensilio que ayuda a interpretar un personaje. En cambio,
al Divino Rostro se le da un tratamiento especial porque se le considera como
una imagen viva que tiene su «corazoncito», lo que significa que puede producir
efectos positivos o negativos tanto en la representacién como en la vida cotidiana.

No obstante de tener su «corazoncito» y otros érganos —como 0jos, boca
y nariz— el Divino Rostro carece de un cuerpo completo. Por este motivo, el
santito necesita de la ayuda humana para poder moverse y asi participar en las
testividades. Este hecho quedé en evidencia cuando una habitante de Santa Marfa
Tecuanulco, municipio de Texcoco, quien es propietaria de un Divino Rostro,
comenté en una entrevista a Robichaux y Moreno Carvallo en 2011 que cuando
prestaba su imagen para ser bailada, en el momento en que el primer Santiago
llegaba a su casa a recoger al santito, ella le decia al rostro: «Este es el cuerpo que
vas a utilizar» (propietaria de Divino Rostro, Tecuanulco, 2011, datos inéditos).

Debido a que el danzante le «presta su cuerpo al santo», antes de portar el
Divino Rostro, el primer Santiago debe cumplir con una serie de requisitos que
van variando entre las localidades. Entre las medidas que se realizan, se encuentran
periodos de abstinencia sexual, confesiones con sacerdotes, estar casado por la
iglesia 0 no vivir en concubinato, evitar el consumo de alcohol y de ciertos tipos
de alimentos —como mole, carne de puerco y picante— y mantener una buena
relacién con familiares y danzantes. Ademas, el danzante debe tener ciertos cuida-
dos con la imagen, por ejemplo, llevarla a escuchar misa, ponerle su altar con
flores y veladoras, darle de comer tanto a ella como al caballo de madera que la
acompafia, no decir groserias en su presencia y no dejarla sola durante el tiempo
en que el danzante la tiene en su casa (véase fig. 3).

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 19



Figura 3. Altar dedicado al Divino Rostro y su caballo que lo acompaiia,
el cual puede estar fabricado de madera, yeso o pléstico.
Fotografia de Manuel Moreno Carvallo, Tequexquinahuac, Estado de México,
24 de septiembre de 2015.

Esto significa que el primer Santiago, lejos de interpretar al personaje de
un santo en la danza, estd preparando su cuerpo para entrar en contacto con el
Divino Rostro y poder personificar realmente a una presencia sagrada (véanse
figs. 4 y 5). Esta unién de danzante-santo estd basada en un vinculo que, como
sefial6 un ensayador de Tezontla, «lo que uno hace se refleja en el otro». Por ello,
la importancia de cumplir los requisitos que demanda la imagen con «gusto» y
«corazény, significa que el primer Santiago debe comportarse realmente de una
manera distinta y no como lo haria en su vida cotidiana. El no cumplir las cosas
con devocién implica poner en grave riesgo la salud del danzante, asi como la
de sus familiares y compafieros de cuadrilla; por eso, los pobladores insisten en

20 José Manuel Moreno Carvallo



la importancia de tomar las cosas con seriedad y no como un juego. Cuando el
santito se amolda perfectamente al rostro del danzante y, ademads, se ve con las
mejillas coloradas, piel rosada y un semblante alegre, se dice que el Divino Rostro
estd contento con la manera en la que el primer Santiago se ha comportado. En
estos casos, algunos danzantes relatan haber sentido una fuerza especial que les da
mayor vigor a sus movimientos durante la representacién, asi como una sensacién
de no estar portando ningin objeto. De manera contraria, cuando la imagen no
se ajusta al rostro del danzante, se pone palida, con rasgos tristes y con manchas;
los pobladores afirman que esto se debe a que el primer Santiago ha fallado en
su papel. Sobre esto hay algunos testimonios de danzantes que mencionan haber
perdido la vista momentdneamente o haber sentido que una espina se incrustaba
en medio de su crineo o en su mentén. También hay pobladores que sefialan
que la imagen se vuelve muy pesada, al grado de que el danzante tiene muchas
dificultades para realizar sus movimientos.

Lograr una adecuada personificacién del santo no solo es fundamental para
la danza, sino también por las actividades que realiza el primer Santiago en la
testividad, tales como procesiones, misas, recorridos a los pueblos vecinos y visitas
a las casas de compaiieros. La importancia de participar en estas acciones con el
Divino Rostro se debe a que el santito adquiere movimientos para abrazar a sus
teligreses y bendecirlos mediante la sefial de la cruz.

Figura 4. El danzante-santo rumbo a la iglesia.
Fotografia de Manuel Moreno Carvallo, Xocotldn, Estado de México,
4 de junio de 2015.

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 21



S0y

Figura 5. Hablando con el Divino Rostro.
Fotografia de Manuel Moreno Carvallo, Xocotldn, Estado de México,
4 de junio de 2015.

Los efectos del Divino Rostro en la danza

Dentro de la danza, el bailar con el Divino Rostro sin amarrarlo a la cabeza
del danzante, como normalmente se hace con mascadas o paliacates para evitar
accidentes, es visto como un acto de devocién. Algunos testimonios de danzantes
que han bailado de esta forma describen la presencia de una fuerza ajena que los
hacia bailar con mas intensidad o mds naturalidad cuando portaban el Divino
Rostro. Un ejemplo sobre esto es el de un habitante de la localidad de San
Jerénimo, municipio de Texcoco, que porté el Divino Rostro hace més de treinta
afios. En 2011, este danzante comenté en una entrevista a Moreno Carvallo y
Robichaux que cuando bailé como primer Santiago era tanto su «gusto» por
bailar con la imagen que les pidié a sus compaifieros que no se la amarraran.
Bajo este riesgo, no solo bailé con la imagen la pieza introductoria de la danza,
«La marcha», cuyos movimientos son pausados y suaves, sino también el baile
siguiente, conocido como «baile» o «polka», donde jamds es utilizado el santito,
ya que los pasos y giros son mds bruscos. De acuerdo con el danzante, los propie-
tarios del Divino Rostro que le habian prestado la imagen, los cuales venian de
la comunidad de San Diego y se encontraban observando la danza, se quedaron
asombrados de lo que habia sucedido. Al finalizar el baile, los propietarios de la
imagen felicitaron al primer Santiago y le dijeron: «;Cual serd tu gusto o qué

22 José Manuel Moreno Carvallo



grande serd tu promesa que hasta bailaste una polka» (danzante, Amanalco 2011,
datos inéditos). De acuerdo con el danzante, al momento de escuchar las pri-
meras notas de la musica, el sonido se amplificé de una manera tan intensa que
le daban ganas de bailar de manera automdtica, como si no tuviera control de
su cuerpo.

Un caso similar al anterior es el de un vecino de La Resurreccién, municipio
de Texcoco, que también tuvo el «gusto» de bailar con el Divino Rostro sin amar-
rarlo durante la fiesta de Pentecostés de 2014. En conversacién con Robichaux,
Moreno Carvallo y Martinez, el danzante comenté que cuando le colocaron el
rostro por primera vez sentia que se le movia mucho y le daba miedo que le fuera
a pasar un accidente, sin embargo, después de un rato percibié que el santito se
habia pegado a su rostro. Para el danzante fue algo muy sorprendente bailar con
la imagen sin estar amarrada, ya que lejos de sentirse con miedo o inseguridad
tenia mucha confianza de moverse libremente. Este hecho fue aplaudido por sus
compafieros, quienes le dijeron que habia bailado como si no estuviera portando
nada y que, a diferencia de los ensayos, donde sus movimientos eran muy rigidos,
en la danza lo habia hecho con bastante naturalidad. También le comentaron
que el Divino Rostro se veia sudado y con las mejillas enrojecidas, una muestra
de que estaba disfrutando el baile. Otro aspecto que le llamé la atencién fue que
cuando porté al santito no tenia necesidad de utilizar sus anteojos, ya que podia
ver perfectamente, algo que atribuia a la fuerza de la imagen.

En una perspectiva diferente, a un vecino de Santa Maria Tecuanulco le tocé
sentir los efectos negativos del Divino Rostro por haber discutido con sus com-
pafieros danzantes. En 1981, cuando bailé como primer Santiago, tuvo problemas
con el ensayador y con miembros de su cuadrilla debido a que al terminar el
segundo dia de su participacién en la festividad ingirieron bebidas alcohdlicas.
Al ver esto, el primer Santiago se enojé y les pidié a sus compaiieros que no lo
hicieran y que esperaran al dltimo dia de baile. No obstante, los danzantes y el
maestro no le hicieron caso y continuaron bebiendo. Debido a que el enojo es
un sentimiento que el primer Santiago debe evitar, al dia siguiente, cuando le
pusieron el Divino Rostro, el danzante sintié como si unas espinas se le encajaran
en la barbilla y en medio del crineo. La molestia era tan grande que durante la
danza tuvo que pedirle a sus compafieros que le retiraran la imagen porque ya no
soportaba mds tenerla puesta.

Algo similar vivié un danzante de la localidad de Xocotlin, municipio
de Texcoco, a quien la imagen lo castigé dejindolo ciego momentineamente.
De acuerdo con informacién brindada por el danzante en 2013 a Robichaux,

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 23



Moreno Carvallo y Martinez, su falta se debié a que no le gustaba fisicamente
el Divino Rostro con el que iba a bailar, ya que sus rasgos eran similares a los de
su propietario, un vecino de San Miguel Tlaixpan, municipio de Texcoco. El
dia en que fue a bailar a San Miguel Tlaixpan, en agradecimiento por el prés-
tamo de la imagen, al entrar a la iglesia, el primer Santiago perdi6 la vista. Con
muchas dificultades logré caminar hasta el altar y ahi, con el rostro puesto, se
arrodill6 para pedirle disculpas por no haber querido bailar con €l. Después de
terminar sus oraciones, sus compaiieros le ajustaron el santito y lentamente recobré
la visién, por lo que pudo continuar con la danza. Ademas de su caso, el dan-
zante relaté que otros de sus familiares tuvieron problemas por utilizar la imagen
sin haberse confesado. A su abuelo, cuando terminé la «marcha», no pudieron
retirarle la imagen para continuar con el siguiente nimero hasta que se confesé
con el sacerdote, y a su papd, el Divino Rostro lo tiré del templete con todo y la
imagen puesta por tampoco haberse confesado. Su hermano vivié también una
situacién parecida, ya que, al momento en que entraba a la iglesia con la imagen
puesta, el santito lo tir6, dejandolo de rodillas frente al altar y, aunque intentaba
incorporarse, no podia, por lo que se puso hablar con la imagen para pedirle que
le permitiera continuar.

El santo presente en la vida cotidiana

El uso del Divino Rostro no se limita a la danza. En otros momentos de las fes-
tividades —como en las procesiones, los recorridos a las iglesias de los pueblos
vecinos y las visitas a las casas de familiares y conocidos—, el primer Santiago
utiliza la imagen para hacer presente al santo entre los pobladores y asi poder
acercarse a sus feligreses para escuchar sus peticiones de ayuda y darles sus
bendiciones.

De acuerdo con un danzante de la municipalidad de Atenco, las personas que
portan el Divino Rostro no solo personifican al apéstol, sino también a Jesucristo.
Acerca de esta asociacién, el danzante sefialé que una vez, en una misa, escuché
a un obispo decir que la persona que representa a Jesus tiene derecho a todo, por
lo que al portar la imagen se puede hacer bendiciones, bautizos y confesiones.
Para ejemplificar esto, el danzante comenté en una entrevista a Moreno Carvallo
y Robichaux, en 2014, que, cuando bail6 como primer Santiago en la festividad
de San Salvador de ese afio, una mujer se le acercé cuando portaba la imagen para
pedirle que orara por su esposo, quien injustamente se encontraba en la cércel.

24 José Manuel Moreno Carvallo



El danzante asi lo hizo y, de acuerdo con €1, a los pocos dias de haber terminado
la festividad, la pareja de la mujer suplicante salié de prisién.

Debido a este poder de la imagen para dar bendiciones, en San Juan Tezontla,
antes de iniciar la danza, el primer Santiago debe subir al escenario portando el
Divino Rostro para bendecir el lugar donde se realizara la representacién. En
palabras del ensayador de esta comunidad, se debe hacer la sefial de la cruz en las
cuatro direcciones para evitar que ocurran accidentes, ya que en afios pasados se
han dado casos de danzantes que se han lastimado con las espadas. En esta misma
comunidad, Moreno Carvallo observd, en la festividad de San Juan Bautista de
2014, que, al inicio del ritual de la «coronacién», el primer Santiago, utilizando al
Divino Rostro, arrojaba agua bendita desde la entrada de la iglesia a los danzantes
moros que se encontraban en el atrio esperando entrar al recinto sagrado. Una
accién similar a esta ocurrié en el pueblo de Xocotlin, en la fiesta de Corpus
Christi de 2013. Durante la «coronacién», portando la imagen, el primer Santiago
arrojaba confeti como si fuera agua bendita para bendecir a los danzantes cristia-
nos y moros que entraban a la iglesia para realizar el ritual. En tanto, en el pueblo
de La Resurreccion, en la fiesta del Sefior de la Resurreccién de 2013, fue pan
lo que durante la «coronacién» repartié el primer Santiago a los asistentes, como
simbolo de bendicién.

En esta localidad y misma festividad, fuera de la danza, el danzante realiza
multiples bendiciones durante las procesiones y recorridos por los pueblos veci-
nos, asi como en las visitas a casas de familiares y compafieros de cuadrilla. En
2014, en el primer dia de la danza, el danzante-santo comenzé su jornada ben-
diciendo en su casa a veintiuna personas, entre las que se encontraban sus padres,
hermanas, abuela materna, tios, primos, padrinos y danzantes junto con sus fami-
liares. Posteriormente, el primer Santiago se trasladé, junto con la comitiva que
habia bendecido y la banda de viento, a la casa de su abuela paterna, donde fueron
bendecidas otras dieciocho personas (abuela paterna, tios, primos y amigos de la
familia). Algunas de las personas bendecidas aprovecharon el momento para pedirle
al Divino Rostro por el bienestar del danzante, como su abuela, quien después de
recibir la sefial de la cruz, con ldgrimas, le dijo a la imagen: «Gracias padre mio,
sefior [inaudible]. Dale muchas fuerzas a mi nifio. Entra en su cabeza, padre ben-
dito del cielo, para que le eche ganas a la escuela [inaudible]. Gracias sefior, padre
bendito del cielo, que ti lo guies por un camino bueno. Retirale todos los malos
amigos que lo llevan por un mal camino. En tus manos preciosas yo te lo
pongo, mi sefior. Cuidamelo, protégelo. Cubrelo con esa sangre preciosa que tu
derramaste por nosotros». Otra de sus familiares le dijo al santito: «Que sea un

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 25



buen hijo». A diferencia de estas dos personas, su tio paterno no se dirigié al
Divino Rostro, sino al danzante, a quien le dijo: «Echale ganas [inaudible], dile
que te deje bailarlo [la imagen] y lo bailas».

Después de esas acciones, ese mismo dia, antes de empezar el baile, el
primer Santiago, portando el Divino Rostro, subié al escenario para bendecir
el lugar con agua bendita. Auxiliado por el «segundo embajador» y el «embajador
cristiano», el danzante recorri6 los extremos del escenario y la parte de enmedio,
donde se llevan a cabo las peleas, para hacer la sefial de la cruz y bendecir el sitio. Al
terminar, se acercé a las escaleras para bendecir a los danzantes, quienes subian
al escenario para empezar la danza.

El segundo dia —durante las visitas a las iglesias de los pueblos vecinos de
San Simdn, Los Reyes, Pentecostés y San José Texopa—, la cuadrilla de Santiagos
hizo una parada en esta ltima localidad para visitar la casa del embajador cris-
tiano, donde el danzante-santo bendijo a diecisiete personas. Para el tercer dia,
el primer Santiago y la imagen del Sefior de la Resurreccién encabezaron la
procesién que se realiza por las calles del pueblo. Para este recorrido ,que dura
mis de seis horas, el primer Santiago cambi el pantalén oscuro de botonaduras
a los costados, camisa de vestir blanca y corbata, vestimenta que utiliza normal-
mente en la danza, por ropas que eran similares a las del Sefior de la Resurrec-
cién.” En la procesién, tanto el Divino Rostro como la imagen del Sefor de la
Resurreccién eran requeridos constantemente por los vecinos de la comunidad
para persignarse frente a ellos y besar las ropas de la imagen del Cristo resucitado
o la mejilla del sefior Santiago. De manera especial, los ancianos o personas que
padecian alguna enfermedad eran asistidos por sus familiares para acercarse a las
imdgenes y recibir sus bendiciones.

Discusion final

Hasta estos dias, la representacién de Santiago apéstol en batallas de moros y
cristianos continta jugando un papel determinante en las comunidades del valle
de México, en especial en los pueblos de las regiones de Texcoco y Teotihuacan,
los cuales entraron en contacto muy répido con las 6rdenes religiosas que llega-
ron al territorio mexicano en el siglo xv1. De la mano de estos evangelizadores,
se propagé el llamado «teatro evangelizador» para hacer llegar a las poblacio-
nes locales los preceptos de la fe catélica; sin embargo, los grupos indigenas no

26 José Manuel Moreno Carvallo



permanecieron pasivos ante estas nuevas pricticas, sino que incorporaron las
danzas, asi como la personificacién de fuerzas sagradas en las celebraciones.

La idea de teatro asociada a las danzas de moros y cristianos fue una via de
andlisis que algunos especialistas exploraron para estudiar los didlogos, coreo-
grafias, vestuario y musica; sin embargo, tal enfoque los hizo perder de vista el
motor principal de la danza, su cardcter religioso. Dicha perspectiva fue la que
se adopté en los estudios que se hicieron sobre los Santiagos en las regiones de
Texcoco y Teotihuacan, en donde la preocupacion por el componente escénico
se privilegi6 sobre la dimensién religiosa de la danza. Al no tomar en cuenta esta
variable, no se pudo analizar lo que fuerzas no humanas, como el Divino Rostro,
podian provocar dentro y fuera de la danza.

Contraria a la perspectiva de una danza-teatro, los pobladores comprenden
a los Santiagos como una danza religiosa donde el «baile con teatro» debe rea-
lizarse seriamente y no como un juego, debido a que involucran a los santos. La
persona que porta el Divino Rostro, al prestarle su cuerpo al santo, estd entrando
en contacto con una fuerza sagrada que necesita del danzante para tener movi-
miento. De cierta forma, aunque el Divino Rostro tiene su «corazoncito», no
tiene un cuerpo completo, por ello necesita de la colaboracién de un humano para
poder bailar y poder acercarse a las personas. Por su parte, el primer Santiago, al
no contar con el santito, estd incompleto también, y no puede manifestarse frente
a los otros como una entidad sagrada que participa dentro y fuera de la danza.
Para poder unirse con el santo, el humano debe preparar su cuerpo mediante el
cumplimiento de una serie de requisitos que demandan todo respeto y seriedad
porque no estin interpretando a un personaje, como podria pensarse desde un
enfoque de la teatralidad, sino que ellos mismos realmente presentifican al santo.

Si el danzante continda llevando su vida de forma habitual y no toma en
serio los requisitos que exige el Divino Rostro, la presentificacién no se realiza,
por lo que la imagen le puede provocar cegueras momentineas y sensaciones de
espinas que se incrustan en el craneo y la barbilla. También la falla queda refle-
jada en el rostro de la imagen, la cual se pone palida y con rasgos tristes, ademas
de que se vuelve pesada. Por el contrario, si el humano toma con absoluta serie-
dad el hecho de que ¢l personifica a una persona santa y cumple adecuadamente
con los requisitos, la imagen trabajard de forma positiva dindole mayor fuerza,
vigor y naturalidad en los movimientos. El semblante del Divino Rostro reflejara
también estas condiciones al ponerse rosado y con las mejillas coloradas, asi como
disminuyendo su peso hasta el grado de sentir como si entre danzante e imagen
no hubiera nada.

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 27



En conclusién, se podria decir que la importancia de realizar las acciones en
los Santiagos con gran realismo, como en los «dramas vividos» a los que se referia
Horcasitas, se debe a que los danzantes no solo interpretan a un personaje, sino que,
en realidad, le dan movilidad a un cuerpo sagrado que estd incompleto para que asi
pueda bailar, actuar y arrojar sus bendiciones.

Referencias

Burkhart, Louis. 1996. Holy Wednesday: A Nahua drame from early colonial Mexico.
Filadelfia: University of Pennsylvania Press.

Campos, Araceli, y Louis Cardillac. 2007. Indios y cristianos: Cémo en México el Santiago
espaiol se hizo indio. México: El Colegio de Jalisco / Universidad Auténoma de México /
Editorial Ttaca.

Durin, Diego. 1880. Historia de las indias de la Nueva Esparia y islas de tierra firme. T. 2
Meéxico: Imprenta de Ignacio Escalante.

Elfego, Addn. 1910. «Las danzas de Coatetelco». Anales del Museo Nacional de Arqueologia,
Historia y Etnologia 3 (2): 133-94. https://www.revistas.inah.gob.mx/index.php/
anales/article/view/6659.

Gage, Thomas. 2017. The english-american, his travail by sea and land: Or, a new survey of
the west indiak. S. l.: Anboco. https://es.scribd.com/book/351613952/The-English-
American-Travel-by-Sea-and-Land-or-A-New-Survey-of-the-West-India-s.

Gamio, Manuel. 1979 [1922]. La poblacion del valle de Teotihuacan. Vols. 4-5. México:
Instituto Nacional Indigenista.

Gillmor, Frances. 1942. «Spanish texts from three dance dramas from Mexican villages».
Uniwversity of Arizona Bulletin 13 (4): 1-83.

1943. «Dance dramas of Mexican villages». University of Arizona Bulletin 14
(2): 5-28.
Horcasitas, Fernando. 1975. «El teatro popular en néhuatl y una danza de Santiago».
Revista de la Universidad de México, 5: 1-9.
1985. «Los santiagueros de Tepetlaoztoc: Didlogo de una danza». En De /a
Historia. Homenaje a Jorge Gurria Lacroix, 445-78. México: Universidad Nacional
Auténoma de México / Instituto de Investigaciones Historicas.

2004. Teatro ndahuat! I: Epoca& novohispana y moderna. México: Universidad
Nacional Auténoma de México.

28 José Manuel Moreno Carvallo



Ichon, Alain. 1973. La religion de los totonacos de la sierra. México: Instituto Nacional
Indigenista.

Jauregui, Jests. 1996. «Santiago contra Pilatos: ;La reconquista de Espafia?». En Las
danzas de conquista I: México contempordneo, editado por Carlo Bonfiglioli y Jesus
Jauregui, 165-204. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes / Fondo de
Cultura Econémica.

Jurado Barranco, Maria Eugenia. 2001. Xantolo, el retorno de los muertos. México: Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes / Fondo Nacional para la Cultura y las Artes /
Jaiser Editores.

Jurado Barranco, Maria Eugenia y Camilo Raxd Camacho Jurado, eds. 2011. Arpas de la
Huasteca en los rituales de costumbre: Teenek, nabuas y totonacos. México: Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social / Colegio de San Luis
/ Consejo Nacional para la Cultura y las Artes / Fondo Nacional para la Cultura y
las Artes.

Kurath, Gertrude Prokosch. 1967. «Drame, dance and music». En Handbook of Middle
American Indians, vol 6, editado por Manning Nash, 158-90. Austin: University of
Texas Press.

Mendieta, Gerénimo. 1993. Historia eclesidstica indiana. México: Editorial Porria.

Molina, Alonso. 1571. Vocabulario en lengua castellana y mexicana. México: Casa de
Antonio Espinosa.

Motolinia, Toribio de Benavente. 1903. Memoriales. México: Luis Garcia Pimentel.

Neurath, Johannes. 2015. «Shifting ontologies in Huichol ritual and art». Anthropology
and Humanism 40 (1): 58-71.

Noriega Hope, Carlos. 1979 [1922]. «Apuntes etnogréficos». En La poblacion del valle de
Teotihuacan, vol. 4, editado por Manuel Gamio, 207-81. México: Instituto Nacional
Indigenista.

Ricard, Robert. 1932. «Contribution a létude des fétes de “moros y cristianos” au
Mexique ». Journal de la Société des Américanistes 24 (1): 51-84.

1933. La «conquéte spirituelle» du Mexique: Essai sur I'apostolat et les méthodes
missionnaires des ordres mendiants en Nouvelle-Espagne de 1523-24 & 1572. Paris:
Institut d’Ethnologie.

Robichaux, David, y Jos¢ Manuel Moreno Carvallo. 2018. «El Divino Rostro y la danza
de Santiagos en el Acolhuacan Septentrional: ¢Ixiptia en el siglo xx1?». TRACE, 79:
41-47. d0i:10.22134/trace.76.2019.162.

Robichaux, David, José Manuel Moreno Carvallo y Jorge Martinez. 2017. «Divino
Rostro. Tréiler». Video de YouTube, 6:42. Publicado el 14 de julio de 2020. https://
www.youtube.com/watch?v=2W75f{MkFBiE&¢t=8s.

Con el Divino Rostro no se juega: Personificacion de un santo en la danza de Santiagos de Texcoco y Teotihuacan 29



2021. «Las danzas como “exvotos corporales” Promesas individuales y sus
dimensiones colectivas en las regiones de Texcoco y Teotihuacan». En Lex-voto ou les
métamorphoses du don / El exvoto o las metamorfosis del don, editado por Caroline Pe-
rrée, 221-53. México: Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos.

Starr, Frederik. 1896. «Popular celebrations in Mexico». The Journal of American Folk-lore

9 (34): 161-69.

Vernant, Jean-Pierre. 1990. Mythe et pensée chez les grecs. Paris: Editions la Découverte.
Warman, Arturo. 1985. La danza de moros y cristianos. México: Instituto Nacional de

Antropologia e Historia.

Notas

1

30

El material etnogrifico que se presenta en este trabajo fue recolectado de 2011 a 2022 por
Manuel Moreno Carvallo, David Robichaux y Jorge Martinez. Los datos estdn basados en entre-
vistas con danzantes —activos y retirados—, musicos, ensayadores y familiares de bailadores ya
fallecidos, asi como en el registro de fiestas, danzas y ensayos en mds de veinte comunidades
de la region de Texcoco y el valle de Teotihuacan.

De acuerdo con Horcasitas, a este género pertenecen también «La conquista de México»,
«Carlomagno y los doce pares de Francia» y las distintas variantes de «moros y cristianos».
«The Indians that dance this dance most of them are superstitious for what they do, judging as
if it were indeed really acted and performed what only is by way of dance represented».

«When I lived amongst them, it was an ordinary thing for him who in the dance was to act
St. Peter or John the Baptist, to come first to Confession, saying they must be holy and pure
like that Saint, whom they represent, and must prepare themselves to die».

«So likewise he that acted Herod or Herodias, and some of the Soldiers that in the dance were
to speak and to accuse the Saints, would afterwards come to confesse of that sinne, and desire
absolution as from bloodguiltiness».

«No es un juego» es una expresién que utilizan los propios pobladores —no el autor— para
sefialar que la danza no es un baile cualquiera, sino uno religioso, por lo que el danzante debe
tener cuidado en la manera en cémo cumple su compromiso, ya que los santos pueden actuar
positiva o negativamente. En este sentido, es un término que no solo hace énfasis en el compor-
tamiento que se debe tener en la accién dancistica, sino en todo el proceso de organizacién de
una cuadrilla.

En estas regiones se bailan distintas variantes de danzas de «Carlomagno y los doce pares de
Francia», «Santiagos locos», «alchileos», «chareos», «vaqueros», «sembradores», «segadores»,
«arrieros», «serranos» y «dancitas».

Véase https://www.gob.mx/sectur/articulos/pueblos-magicos-206528.

El danzante portaba alba, pantalén y camisa blanca, guantes del mismo color, cingulo dorado,
zapatos oscuros y una capa blanca decorada con lentejuela y chaquira con imdgenes de la virgen
de Guadalupe, la virgen de San Juan de los Lagos y el Cristo resucitado. En cuanto al Sefior de
la Resurreccién, este vestia una alba de color blanca adornada con motivos florales en los pufios,
cuello y parte baja, una estola del mismo color y adornos, y un cingulo dorado.

José Manuel Moreno Carvallo



