
R
E
S
E
Ñ
A

Trace 84, cemca, julio 2023, págs. 251-270, ISSN: 2007-2392 251

doi:10.22134/trace.84.2024.911

El número especial de la Revista Española de Antropología Americana (reaa) que 
reseñamos aquí atañe en su conjunto a un tema que nos interesa profundamente: 
la naturaleza de los sistemas de escritura. Los diez ensayos que lo conforman están  
articulados de forma análoga a un libro colectivo, que a su vez es el producto de  
las reuniones académicas Sign and Symbol, desarrolladas año con año desde 2016 
en la Universidad de Varsovia. Es debido a estas circunstancias que consideramos 
oportuno externar nuestro punto de vista sobre los resultados y posturas teóricas 
enunciadas en dicho número.

El volumen comienza con un artículo introductorio, escrito por Katarzyna 
Mikulska y Miguel Ángel Ruz Barrio, donde explican las metas y propósitos de las 
reuniones Sign and Symbol, contrastándolas con  
los Encuentros Internacionales de Gramatología  
que se celebraron en las instalaciones de la Univer-
sidad Nacional Autónoma de México en 2013,  
2015 y 2017. Como bien dicen Mikulska y Ruz 
Barrio, las reuniones de Varsovia ponen énfasis 
en los intersticios que existen entre las imágenes 
y los textos escritos, lo que nos parece una pre-
ocupación académica legítima y de gran perti- 
nencia (ver Díaz Álvarez y Valencia Rivera, en 
prensa). El problema es que a esta declaración  
de propósitos agregan la polémica opinión de que  
para emprender semejante empresa se requiere 
ampliar la definición de escritura, con el fin de 
que el debate se desarrolle dentro de un marco 

Reseña del dossier temático de la Revista 
Española de Antropología Americana 52 (2). 
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/issue/view/3995

Erik Velásquez García1

Albert Davletshin2

Jesper Nielsen3

Margarita Victoria Cossich Vielman4

María Elena Vega Villalobos5

Rebeca Leticia Rodríguez Zárate6

Rogelio Valencia Rivera7

Tatiana Valdez Bubnova8



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez252

decolonial (en adelante descolonial, siguiendo las normas del español), construyendo  
una supuesta «teoría más universal de la escritura». Dentro de su argumento, 
apelan como ejemplo de su enfoque al artículo «What is a hieroglyph?», de 
Stephen D. Houston y Andreas Stauder (2020), donde se exploran las posi- 
bilidades de las escrituras figurativas para transmitir información mediante la vía 
icónica, pero pierden de vista que ninguno de esos dos autores apoya una defi-
nición amplia de escritura, pues claramente afirman que las escrituras egipcia 
y maya estructuralmente son logofonéticas. Mikulska y Ruz Barrio pasan por  
alto que el estudio de la cultura visual de las grafías escriturarias egipcias y  
mayas solo es posible porque, gracias a los desciframientos iniciales de Jean 
François Champollion (1824) y Yuri V. Knórozov (1953 [1952]), así como a los  
avances posteriores que de ellos derivaron, conocemos los valores de lectura de los sig-
nos y sus formas de articulación internas, lo que nos permite avanzar al siguiente 
paso sin el peligro de caer en la trampa de hacer «lecturas iconográficas». No vemos 
la necesidad de inflar el concepto de escritura para emprender un adecuado acer-
camiento a las complejas relaciones iconotextuales e intermediales (media studies) 
que ocurren en el arte mesoamericano. Además, es completamente falso que el 
concepto de escritura, que opera en la gramatología y los métodos de descifra-
miento, se ha creado a partir de los prejuicios del alfabeto, como se sugiere en este 
y en algunos otros artículos de este número de la reaa, toda vez que el papel jugado  
por las escrituras alfabéticas en la construcción de estas disciplinas es menor, 
comparado con el de los sistemas logofonéticos, silábicos o abugidos. 

En el segundo artículo del volumen, Ruz Barrio nos presenta la historia de 
las investigaciones en torno al «sistema de registro empleado por los nahuas». A 
lo largo de este trabajo se percibe la convicción de que los códices nahuas conte-
nían un solo y único sistema de comunicación gráfico (scg), compuesto por una 
parte «glotográfica» y otra predominante de carácter «pictórica, iconográfica» o 
«semasiográfica» (que algunas veces califican como «subsistemas» de una misma 
escritura), un punto de vista con el que disentimos, puesto que para nosotros se 
trata de una comunidad de códigos o medios regidos por procesos cognitivos 
distintos (escritura, iconografía, notación y, en su tiempo, oralidad), que entraban  
en imbricadas relaciones para producir mensajes o unidades de sentido.9 El  
recuento histórico de Ruz Barrio arranca propiamente en el siglo xix, toda vez 
que su acercamiento a los tres siglos del periodo novohispano es menos esque-
mático. Su análisis historiográfico contiene secciones muy útiles, que esbozan 
las ideas de algunos de los investigadores principales de los siglos xix y xx,  
especialmente Charles E. Dibble, Henry B. Nicholson y Hanns J. Prem, a los que 



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 253

aborda con más detalle. Un rasgo que caracteriza el espíritu del volumen —y  
que se deja ver en este artículo— es la falta de perspectiva teórica para comprender  
la revolución metodológica del trabajo de Alfonso Lacadena García-Gallo,  
cuyas publicaciones sobre el tema (2008a, 2008b, 2018, 2019; Lacadena García-
Gallo y Wichmann 2008, 2011; Davletshin y Lacadena García-Gallo 2019)  
no solo modernizaron el desciframiento de J. Marius A. Aubin (2002 [1885]),  
sino que dinamizaron un campo de estudio que durante décadas estuvo relati-
vamente estancado, al reorientar el tema con un enfoque de desciframiento (uso  
de biescritos, lecturas cruzadas, sustituciones fonéticas, comparación estructural de 
nombres propios, conducta operativa de los grafos, etc.), llegando a proponer con 
precisión la tipología y frontera de los signos, sus recursos y reglas de combina-
ción, al grado de publicar el primer silabario en la historia de la epigrafía náhuatl, 
algo sin precedentes y que no ha logrado ser criticado en sus propios términos, 
como erróneamente pretende Ruz Barrio. Dos de esos trabajos revolucionarios 
se publicaron en números anteriores de la reaa, por lo que, honestamente, con-
sideramos que algunos de los artículos del número de cuya reseña nos ocupamos 
aquí, constituyen un retroceso científico en lo que se refiere estrictamente al tema 
de la escritura.

El artículo de Galen Brokaw y Katarzyna Mikulska es el más polémico de  
todos y, por ello, nos detendremos más en este. Sostiene que en los códices  
del centro de México existía un solo scg, que conciben como una escritura sema- 
siográfica (metalingüística) con algunos elementos glotográficos (relacionados  
con el lenguaje). Según los autores, la semasiografía consiste en «el uso de signi-
ficantes que representan referentes sin pasar por medio del idioma» (201-02),  
lo que nos parece tan laxo que cualquier pintura o imagen gráfica podría caber 
dentro de la definición. Dentro de la semasiografía, ellos incluyen a las matemá-
ticas y otras formas de notación científica (209), pero, mientras que las ecuaciones  
o fórmulas (que tienen una sintaxis lineal y establecida) se pueden transcribir  
inequívocamente en la lengua del científico, no hay manera de hacer lo mismo  
con las pictografías, dado su código blando y abierto que escapa a una verbaliza- 
ción unívoca y del cual solo se puede hacer una interpretación, écfrasis o descripción. 
Los partidarios de la semasiografía en el fondo realizan análisis iconográficos-
iconológicos (cuyos orígenes se encuentran en la tradición panofskiana occi-
dental) y no han podido demostrar cuál sería la ventaja de sustituir la palabra 
iconografía por la de semasiografía (véase Nielsen 2020, 445). 

Los autores del artículo argumentan que quienes nos inscribimos en el enfo-
que gramatológico diseccionamos a las escrituras mesoamericanas en sistemas 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez254

distintos (210). Sin embargo, lo único que sostenemos es la existencia de sistemas 
logofonéticos semejantes a los que hay en los otros continentes.10 Pensamos que 
son ellos —Brokaw y Mikulska— quienes crean ese falso problema, al agrupar 
sistemas gráficos de comunicación diferentes11 (cuya comprensión requiere procesos  
cognitivos distintos) en uno solo scg que, si bien lo plantean como híbrido  
(semasiográfico con elementos glotográficos), no deja de ser para ellos un solo sis-
tema de escritura.12 Desde nuestro punto de vista, escritura, iconografía, nota-
ción y oralidad entraban en colaboración estrecha para formular mensajes, pero 
ninguno de ellos pierde su identidad, pues se trata de un ecosistema de medios13 
o de códigos distintos que interactúan en una misma unidad de sentido. Ello  
encaja con el trabajo que realizaban los gramáticos, término que, como nos comentó 
Miguel Pastrana Flores (comunicación personal 2020), conllevaba en los escritos 
de Sahagún la función de reconstruir el mensaje de la escritura (incluso alfabética)  
a través de los medios de la memoria, la tradición e incluso la ejecución per- 
formativa (Rodríguez Zárate y Vega Villalobos 2023, 17). Los textos de la escri- 
tura alfabética también han funcionado en relación con otros «códigos». Así, 
los autores simplifican y generalizan cuando se trata de describir lo relacionado 
con la «glotografía» (modalidad gráfica del lenguaje), pero aluden a la comple-
jidad, heterogeneidad y multiplicidad cuando se trata de describir a los sistemas 
«semasiográficos».

Brokaw y Mikulska, basados en Roy Harris (1999), insisten en que la nota-
ción matemática (y aun la musical) es escritura, y le recriminan a la gramatología  
(ciencia de la escritura) no haberse ocupado de ella. No obstante, la notación  
no existe sin escritura (Davletshin 2023). En los jeroglifos onomásticos de los 
códices nahuas pueden apreciarse numerales integrados plenamente a su matriz  
de escritura, con complementos fonéticos que aclaran que solo se leen en una 
lengua específica (Davletshin y Lacadena García-Gallo 2019, 319, 323).  
Davletshin plantea que en la notación no se necesitan los complementos foné- 
ticos, dado que el valor de lectura de los signos es relacional, aunque está atado a  
la sintaxis lingüística. Desde nuestra perspectiva, se trata de sistemas gráficos autó-
nomos, por lo que nunca hemos pretendido que la gramatología pueda explicar 
con eficacia todos los sistemas gráficos, sino tan solo la escritura. La teoría de la 
escritura delimita su campo de estudio en torno a la función idiomática de los 
signos (que va más allá de la mera representación de sonidos),14 pero nunca ha 
negado la existencia de medios de comunicación no relacionados con el idioma, 
como los elementos iconográficos o las imágenes abstractas, por lo que recono-
cemos la importancia de la transdisciplina. 



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 255

Brokaw y Mikulska sesgan los artículos de Salazar y Valencia (2017) y  
de Houston y Stauder (2020) para apoyar su argumento de que lo icónico se puede 
leer, pero ninguno de esos cuatro autores plantea que haya escrituras metalin-
güísticas. La integración de palabras escritas en el atuendo o tocado de los per-
sonajes, explicada por los primeros autores, así como por Janet C. Berlo (1983) y 
por Manuel Á. Hermann Lejarazu (2008) en los códices mixtecos —a quien no 
citan— no invalida la definición estricta de escritura, sino que, justamente porque  
cada medio conserva su identidad operativa (y sus propios procesos cognitivos), 
se trata de un fenómeno intermedial. Sus ejemplos de textos incrustados no apor-
tan nada que no hayan dicho ya quienes emplean la definición tradicional de 
escritura. La codificación por vía icónica de la que hablan Houston y Stauder  
no es un rasgo que ataña a las propiedades estructurales internas de las escrituras 
logosilábicas, sino un tema de la cultura visual que se relaciona con la elección 
creativa de los escribas, quienes añaden información que no se lee, toda vez que 
los aspectos internos del sistema se codifican a través de la operatividad funcional  
de los logogramas, fonogramas, determinativos, diacríticos o signos auxiliares. En  
otras palabras, Houston y Stauder pudieron explorar la codificación por vía  
icónica debido a que Champollion (1824) y Knórozov (1953 [1952]) descifraron 
las escrituras egipcia y maya bajo un enfoque lingüístico. Por otra parte, ese tipo 
de codificación extralingüística de los sistemas logofonéticos figurativos tiene  
límites que debemos considerar, toda vez que, aunque es importante e innegable,  
si lo llevamos demasiado lejos en el caso de escrituras no descifradas o en proceso de  
desciframiento, fácilmente se puede caer en el error de hacer pasar como lectu-
ras, descripciones iconográficas, entrando en un callejón sin salida. Por ejemplo, 
en el topónimo de Māpachtepē[k], ‘Lugar del Cerro de Mapaches’, uno puede 
equivocarse debido a la apariencia icónica de los signos y traducirlo como ‘Cerro  
con Mano de Heno’, toda vez que se encuentra escrito como ma-PACH-TEPE  
(Matrícula de Tributos, 25). Lo mismo pasa con el nombre personal Mīxōā[tl], 
‘Serpiente de Nube’, pues, si nos basamos en lo icónico, lo interpretaríamos como 
‘Olla con Agua Atravesada por Flecha’, toda vez que está escrito mi-ko-a (Códice 
Santa María Asunción, 17 verso), y así podríamos aducir múltiples ejemplos.15

Brokaw y Mikulska (204, 207) sostienen que el enfoque gramatológico consta  
de «conceptos preestablecidos» occidentales que se someten a la autoridad con 
terquedad.16 Pero, como dice Jesper Nielsen (2020, 445), nuestra mirada sobre las 
escrituras mesoamericanas se sustenta en categorías de análisis transculturales 
bien establecidas y comprobadas a lo largo de la historia de los desciframien-
tos, la mayoría de las cuales proceden del análisis de sistemas de escritura no 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez256

occidentales.17 La afirmación de que estamos prejuiciados por el alfabeto pasa por 
alto que la naturaleza glótica de la escritura existe miles de años antes del alfabe-
to: desde Sumeria y Egipto, razón por la que nosotros solo hablamos de escritura, 
sin el adjetivo glotográfico, que consideramos innecesario y tautológico. Si bien es 
cierto que, a partir del siglo xviii, se otorgó un lugar especial al alfabeto, consi-
derándolo como la escritura más evolucionada o perfeccionada, esto no implica 
que quienes han aplicado recientemente los métodos de la teoría de la escritura 
a los sistemas de registro nahuas compartan esta visión acerca de la superioridad  
del alfabeto sobre otros sistemas de escritura. Por el contrario, la demostración de 
que los elementos «glotográficos» presentes en los registros mesoamericanos  
funcionan como una escritura completa, en realidad, contribuye a la crítica de la 
visión lineal, teleológica y etnocéntrica de la historia de la escritura. 

Brokaw y Mikulska argumentan que la distinción que hacemos entre escritura, 
iconografía y semasiografía obedece a razones analíticas y heurísticas (202-203, 
220, n. 11). No obstante, la mejor prueba de que nos enfrentamos a sistemas de 
comunicación gráfica diferentes (regidos por procedimientos cognitivos distintos), 
es que su naturaleza interna nos obliga a analizarlos con métodos diferentes.18 
Una concepción amplia o laxa de «escritura», donde todo cabe, lo único que hace 
es ignorar el éxito del desciframiento de los sistemas de escritura, desde los textos 
de Palmira (Barthélemy 1754) hasta Desset et al. (2022), quienes descifraron el lineal 
elamita en 2022, así como los recientes avances en la comprensión del sistema  
kohau rongorongo (Davletshin 2022), que cubren un continente más. En medio 
de esos dos extremos se ubican el desciframiento de la escritura náhuatl por  
Aubin (2002 [1884]) y el de la maya por Knórozov (1953 [1952]). Todos esos 
desciframientos se alcanzaron gracias a que sus autores tenían un enfoque lingüís-
tico sobre los sistemas de escritura. 

Brokaw y Mikulska (206) nos acusan de adoptar el enfoque tipológico- 
evolutivo de Ignace J. Gelb (1993 [1952]), como también de sustentar lo que ellos 
llaman «la falacia del código homogéneo» (210).19 A ambas objeciones responde-
mos que lo que adoptamos de Gelb es la utilidad de su concepto «gramatología»  
para englobar la ciencia de la escritura que ha surgido de la experiencia de desci- 
framiento (1754-2023),20 pero no creemos en una historia evolutiva de la escritura. 
Todos los sistemas de escritura están diseñados y desarrollados para transmitir 
mensajes en una lengua natural. El enfoque tipológico de las escrituras simplemente  
toma en consideración las reglas y categorías de signos que predominan en un 
determinado sistema (logofonético, silábico o segmental), pero la gramatología  
sostiene que todo sistema de escritura incluye en menor medida recursos que son más  



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 257

comunes en otros, de manera que no planteamos que existan escrituras con códigos  
homogéneos. Tampoco dividimos a las sociedades entre «cultas» y «bárbaras» 
(203), más bien pensamos que Brokaw y Mikulska cargan con el peso cultural 
europeo del supuesto prestigio de la cultura escrita y por ello victimizan a las cul-
turas ágrafas, concediéndoles la «gracia» de tener «escrituras metalingüísticas», 
que no necesitan, bajo supuestos argumentos descoloniales.21 Llamar «escritura» a 
la pintura, a la iconografía o a otros sistemas de comunicación que no lo son es 
inflar innecesariamente el concepto,22 con el lamentable resultado de desdibujar 
los métodos y herramientas analíticas del desciframiento y de la ciencia de la  
escritura para dar un salto «teórico» de fe al vacío. El postulado de que han existido  
escrituras silentes es una larga aspiración neoplatónica occidental que comenzó en 
la época helenística y cuyos argumentos solo han cambiado en cada siglo, aunque 
se desmienten reiteradamente con cada desciframiento (Rodríguez Zárate y Vega 
Villalobos 2023). Ello contradice la generalización de Brokaw y Mikulska (202), en 
el sentido de que la tradición occidental siempre ha considerado la escritura como 
glotografía, al tiempo que le otorga su lugar correcto a la semasiografía dentro de 
la larga historia del pensamiento occidental.23

Coincidimos con Brokaw y Mikulska en que es un eufemismo anclado en 
ideas etnocéntricas decir, por ejemplo, que «los mixtecos no tenían escritura, pero 
tenían una iconografía o pictografía sofisticada» (203). Sin embargo, creemos 
que es igual de engañoso y se encuentra igualmente arraigado en nociones etno-
céntricas afirmar que sería necesario «ampliar» el concepto de escritura para que 
puedan caber los sistemas «semasiográficos», que no son sino iconográficos.24

El siguiente artículo es obra de Christiane Clados, Anne Goletz y Ernest 
Halbamayer, antropólogos dedicados al estudio de sociedades sudamericanas. La  
esencia del mismo consiste en proponer una teoría y metodología semiológica mul-
tidimensional, que sirva para analizar sistemas de comunicación gráficos ame-
rindios, donde, por lo general, se combinan diferentes modos de articulación 
semiótica. Dicha teoría se nutre de metodologías iconográficas y enfoques semio-
lógicos postulados por autores como Erwin Panofsky, Charles Pierce, Umberto 
Eco y otros varios, aunque enriquecidos, modernizados y reformulados. Consta 
de seis dimensiones analíticas que se exponen con cierto detalle, las tres primeras 
se refieren al significado de las unidades gráficas y las otras tres tienen como pro-
pósito determinar bajo qué condiciones surge el significado. Del mismo modo, 
ilustran la aplicación de su propuesta en tres contextos culturales distintos: dos 
vasijas andinas de la cultura tiwanaku (Bolivia), el sistema de comunicación grá-
fico tio-tio de los yukpa de Colombia y Venezuela —que, según ellos, no es solo 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez258

un sistema documental de carácter mnemotécnico, sino escritura— y el sistema 
de hilos y diseños dispuesto sobre flechas, usado también por los yukpa. A pe-
sar de que esta propuesta es una aportación de valor incuestionable, pues brinda 
una alternativa analítica para el estudio de sistemas de comunicación gráficos no 
asociados con el registro de la lengua, los autores no son especialistas en siste-
mas de escritura y emiten afirmaciones temerarias. Por ejemplo que, según ellos, 
existen estudiosos convencidos de que los sistemas gráficos amerindios se basan 
«necesariamente en la codificación de unidades del habla» (postura inexistente 
en realidad, pues nadie que sepamos sostiene eso); y que debido al pretexto de la  
heterogeneidad semiótica de los sistemas de comunicación gráfica, su método 
también sirve para estudiar «glifos y palabras», cosa que no prueban. Sobra decir 
que bajo semejante enfoque no se ha descifrado un solo sistema de escritura del 
mundo. Su desconocimiento sobre temas de escritura delata que solo piensan en 
los sistemas alfabéticos (única escritura que conocen) y los conduce a pensar que 
las definiciones estrictas de «escritura» parten de epistemologías eurocéntricas, a  
pesar de que la metodología que ellos mismos proponen tampoco se puede explicar 
sin las teorías occidentales que ellos citan como fundamento. A pesar de ser el 
artículo que más insiste en una postura descolonial y en la supuesta violencia 
epistemológica de las disciplinas académicas que estudian la escritura, llama la 
atención que es el único del volumen escrito en inglés, lengua hegemónica y ajena 
tanto a los grupos indígenas que estudian como a la que hablan la mayoría de los  
bolivianos, colombianos o venezolanos, lo que parece un contrasentido. Además, 
reivindica el uso del término the Americas, a pesar de su obvia carga colonial que 
hemos criticado en otros trabajos (véase en Rodríguez Zárate y Vega Villalobos 
2023, 9), toda vez que implica que solo Estados Unidos es America sin adjeti-
vos, y carece de un correlato en los nombres de los otros continentes, que nadie 
pluraliza.

El artículo de Justyna Kowalczyk-Katziela contiene distintas aportaciones 
valiosas para el estudio del Códice Nuttall. Con gran sagacidad, la autora reflexiona  
sobre temas poco transitados en el análisis de los códices mixtecos, como por 
ejemplo, las relaciones dialógicas entre diseño, contenido y soporte físico; las con-
venciones visuales para crear relaciones de equivalencia entre los sujetos pintados; 
el uso de contrastes y analogías para lograr tensiones; la ausencia de límites fijos 
entre las escenas; los recursos iconográficos que unen las diferentes partes de la 
secuencia narrativa; la tirantez que se produce al segmentar viñetas homogéneas,  
o el arreglo de unidades en el espacio para plasmar la narrativa visual. La autora 
señala que el alto grado de iconicidad en la cultura visual de los mixtecos «puede 



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 259

crear una falsa sensación de transparencia semántica» y la falacia de que existe un 
mensaje «directo» que no requiere decodificación, cuando en realidad el éxito en la 
comprensión del mensaje requiere una larga «trayectoria de aprendizaje» (258), 
observación de gran valor. El artículo, sin embargo, mantiene una gran laxitud en la  
forma de concebir algunos conceptos claves. Por ejemplo, parte de una acepción 
nada clara y excesivamente amplia de texto, que más bien equivale a una indefini-
ción: «los signos pintados sobre un soporte físico» (247), lo que parece equivaler 
para ella a «texto escrito». Su concepto de «texto» es, por consiguiente, difícil de  
entender y, en la práctica, inasible. Ello la conduce a manejar en su trabajo una  
acepción amplia de escritura, de lectura y aun de glifo, este último que algunas 
veces remite a glotogramas onomásticos y en otras ocasiones a elementos ico-
nográficos silentes, como cuando habla de «glifo de cordón umbilical» (256).  
La autora sigue la idea de que lo que se encuentra en los códices mixtecos es 
un solo scg que opera en múltiples niveles, o bien un solo texto (sin aclarar su 
concepto de «texto»), postura desde luego congruente con su visión laxa y poco 
precisa de «escritura», que nos recuerda el planteamiento galarcista de un solo 
sistema de escritura sui géneris que ocupa la totalidad del espacio de los códices; 
aunque no queda claro si lo mismo piensa de los cómics occidentales, a los que 
algunas veces alude.

El trabajo sobre hemerología mántica en los códices del Grupo Borgia,  
escrito por Sebastián van Doesburg y Michel R. Oudijk, es una importante con-
tribución para comprender el sentido y práctica de la adivinación en Mesoamérica  
a través de la hemerología, es decir, «la interpretación de los valores propicios 
y/o aciagos de los días» de la cuenta sagrada de 260 que, nos dicen, no era un 
fatalismo rígido, sino un espacio de negociación y manipulación de lo sagrado. 
Existen dos premisas básicas en este artículo que, como ellos reconocen, fueron 
ya sugeridas por Karl A. Nowotny en los años sesenta del siglo pasado: a) los 
códices hemerológicos del centro de México y de la Mixteca, a diferencia de  
los mayas, no tienen un significado astronómico; para sustentar eso emprenden 
una crítica de las llamadas posturas astralistas en la interpretación de las mitologías 
del mundo, que comenzaron, según afirman, en el siglo xviii, pero estaban aún 
en boga en la época de Eduard Seler; con ello se aproximan a la postura de Ana 
Díaz Álvarez (2014), quien negó la existencia de tablas astronómicas de Venus en  
los códices Borgia, Cospi y Vaticano B; b) las escenas de los códices hemerológicos no 
remiten a mitos cosmogónicos (idea defendida actualmente por Gabrielle Vail y  
Christine Hernández), sino a la relación directa de los consultantes con el universo.  
Aunado a esto, los autores critican el afán de algunos colegas (Aveni, Bricker,  



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez260

Hernández y Vail) por tratar de fijar en el tiempo histórico las notaciones calen- 
dáricas de este tipo de códices, negando la necesidad de esas correlaciones.  
Muestran, finalmente, que no existe una narración secuencial en ese tipo de códices 
y profundizan en la organización visual y cronológica de los segmentos calendá-
ricos, así como su relación con los dioses, colores, árboles y rumbos cardinales. 
Contrario a los artículos anteriores, en este los autores no emiten alguna opinión  
sobre el tema de los sistemas de escritura, aunque escriben la palabra lecturas entre  
comillas cuando se refieren a la interpretación de la imaginería de los códices (263, 
265), lo que sugiere que son cautos sobre las definiciones amplias de escritura. 

Davide Domenici nos entrega un texto interesante, aunque hipotético (como 
él mismo acepta, 289), donde explora la posible relación entre patrones icono-
gráficos y enunciaciones orales en la cultura visual teotihuacana. El autor explora  
un par de casos: a) el llamado grupo cuatro elementos detectado por Hasso von 
Winning en distintas escenas de las vasijas y pintura mural, cuyos sentido castrense 
fue señalado por James Langley, y que Domenici asocia con la conocida expre-
sión oral del tipo «serie metonímica», relacionada con agua y fuego (guerra); y  
b) una cenefa de pintura mural hallada en el Pórtico 2 de Tepantitla, que, según 
él, evoca el tema de la «montaña florida», pero que tiene importantes coinciden-
cias con sintagmas y fórmulas verbales que fueron registradas mil años después  
en la Psalmodia Christiana de Sahagún. Domenici parece concebir estos fenó-
menos como un sistema de enunciaciones visuales no atado a la lengua ni a ex-
presiones orales específicas, pero que se inserta en una tradición cultural de larga 
duración que traspasa civilizaciones, caracterizado por cantos y discursos poé-
ticos que se pueden trasladar a escenas policromadas quizá mnemotécnicas. Este  
acercamiento evoca ricas reflexiones que no se encuentran en el artículo, relacio- 
nadas con las relaciones ecfrásticas e intermediales que existen, por ejemplo, entre  
la lírica y la pintura. El artículo es generoso también en ideas y conceptos analí-
ticos de utilidad, como por ejemplo el de sistemas onomátográficos (285), usado 
para referirse a escrituras como las de la mitad occidental de Mesoamérica, en 
cuya temática son de gran importancia los nombres propios de lugares o personas. 
Otro concepto es el de «paisaje textual» (284), que alude a la coexistencia de 
textos escritos, orales, visuales y aun coreográficos (performativos), que son habi-
tuales en el registro de la memoria indígena. Lejos de confundir entre imagen y  
escritura, Domenici capta la sutileza del problema al que se enfrentan los meso- 
americanistas, quienes suelen perderse en el área gris que se genera «entre icono- 
grafías sumamente codificadas y sistemas de escritura fuertemente icónicos» (285).  
Aunque acepta que los «paisajes textuales» mesoamericanos quizá fueron perci- 



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 261

bidos como mensajes unitarios, reconoce que se trata de distintos códigos, cuya 
distinta naturaleza exige múltiples técnicas de decodificación, con lo cual coin-
cidimos. A este respecto, observa que los amanuenses indígenas «no establecían 
una distinción conceptual» entre escribir y pintar (tz’ihba en cholano jeroglífico, 
iˀkwiloā en náhuatl clásico), pero sí una «distinción funcional (u “operativa”) entre  
texto e imagen» (282), aseveración de gran lucidez que explica la razón por la  
que sí existían términos específicos para designar las unidades funcionales de  
la escritura: woj (‘letra, escritura’) en maya, y machiyōtl (‘letra, carácter, marca’) en 
náhuatl (véanse Stuart 1996, 865; 2018, 18-19; 2021, 30-31).

El artículo de Danièle Dehouve es una gran contribución para entender cómo 
funcionan los mecanismos básicos de la mente humana «en las producciones  
gráficas del Centro de México», que ella llama «glifos». La autora proporciona  
herramientas muy útiles para definir conceptos como metáfora, metonimia y  
sinécdoque, lo mismo que silepsis, metalepsis, difrasismo, trifrasismo y «defini-
ción por extensión», que aluden a distintos tipos de procesos cognitivos. Por otra 
parte, apoya sus definiciones teóricas en ejemplos específicos de esos procesos 
mentales, que son analizados en distintos pasajes de los códices. Una de sus me-
jores aportaciones consiste en aclarar la confusión entre metonimia y sinécdoque, 
cuya diferencia pocas veces es abordada con claridad por los estudiosos. Grosso 
modo nos dice que la metonimia es la sustitución de una palabra por otra, estable-
ciendo una equivalencia entre ellas, pues ambos vocablos tienen una relación de 
contigüidad o causalidad (303), mientras que la sinécdoque toma una parte por 
el todo (generalizando o extendiendo) o el todo por la parte (particularizando o 
restringiendo) (303). Como la misma autora dice, estas figuras retóricas se pueden 
aplicar al análisis de varios medios, entre ellos las imágenes silentes y sus narra-
tivas pictóricas, camino ya recorrido Alberto Carrere González y José Saborit 
Viguer en su libro Retórica de la pintura (2000), pero que Dehouve transita con  
ejemplos de Mesoamérica. Dejando de lado estas aportaciones, la autora usa  
con laxitud extrema el término glifo (300, 304, 315), lo que revela que no es epi-
grafista ni especialista en sistemas de escritura, toda vez que a través de glifo casi 
siempre se refiere a elementos iconográficos, no escriturarios. Una afirmación  
de gran gravedad y liviandad es que los especialistas en sistemas de escritura 
creemos que la escritura codifica el habla debido a que estamos prejuiciados por 
el uso del alfabeto (300); eso es tanto como negar que las escrituras logofonéticas 
(egipcia, sumeria, luvita, china, maya, japonesa, etc.) codifican el habla (espejismo 
que tenemos nosotros por influencia del alfabeto), actitud incomprensible para 
alguien que puede leer la obra de Champollion o de Aubin en su lengua nativa. 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez262

Por último, afirma que su postura teórica parte de los términos de las sociedades 
que estudia (300), a pesar de enunciar explícitamente que sus métodos y catego-
rías de análisis se basan en la semiótica, la hermenéutica, la lingüística cognitiva, 
la retórica clásica y los trabajos de autores occidentales como Lakoff y Johnson 
(301). Aunque es muy válido que la autora se fundamente en esos enfoques teó-
ricos, consideramos casi ingenuo pensar que su postura se basa en categorías  
supuestamente émicas.

Gordon Whittaker es autor del siguiente artículo que, si bien alude en su 
título a la semasiografía, parece que lo hace por razones retóricas o para solida-
rizarse con algunos de sus colegas, toda vez que en la página 322 solo habla de  
logogramas y silabogramas («componentes básicos de la escritura azteca»)25  
«a menudo combinados con la notación numérica y yuxtapuestos a la iconografía».  
El meollo del artículo es demostrar cómo la creatividad de los amanuenses nahuas 
aprovecha la figuratividad de las grafías escriturarias para connotar de forma inge-
niosa un mensaje secundario de forma lúdica y visual, aunque reconoce que el 
mensaje primario se transmite mediante la palabra escrita (322). Dicha aporta-
ción nos parece acertada y el autor la enriquece con ejemplos comparativos de la 
poesía visual china, además de hablarnos sobre silepsis literaria, silepsis gráfica  
y silepsis pictórica. Aunque Whittaker comparte nuestro punto de vista de que 
la escritura náhuatl es de naturaleza logosilábica, tiene discrepancias importantes 
con nosotros. La principal, quizá, es que no reconoce la existencia como tal de una 
rejilla silábica, sino de un repertorio casi inasible de silabogramas, disilabogramas  
y trisilabogramas. La razón principal de su postura, nos parece, fue señalada por 
Lacadena García-Gallo (2018, 22; 2019, 149), quien poco antes de morir señaló 
que Whittaker confunde dos aspectos completamente diferentes de los sistemas de  
escritura: un logograma usado en charada o rebus (recurso escriturario que  
Davletshin [2021, 82] prefiere llamar lecturas prestadas) con un silabograma 
(una de las categorías funcionales del repertorio de signos).26 Así, por ejemplo, 
Whittaker plantea que el logograma MAPACHO, ‘apretar con la mano’, puede 
operar como disilabograma mapach, tan solo porque se puede usar en charada 
para escribir el topónimo Māpachtepē[k]. Se trata, en nuestra opinión, de un absurdo  
equivalente a considerar que el logograma «2» (DOS) se convierte en silabograma  
dos tan solo porque se usa en rebus cuando escribimos «solda2» (s-o-l-d-a-DOS), 
o que el logograma «º» (GRADO) puede convertirse en bisilabograma grado si lo 
usáramos para escribir el adjetivo «loº» (l-o-GRADO). Al admitir tal posibilidad 
deberíamos considerar este sistema no como alfabético, sino como alfasilábico. En 
el ámbito de los estudios mayas, que sepamos, nadie ha propuesto que el logograma  



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 263

K’AN, ‘amarillo’, se convierte en silabograma k’an al usarse en rebus para escribir el  
sustantivo k’ahn, ‘silla’ o ‘banco’, o que el logograma TIL, ‘tapir’, pueda ser un  
silabograma til al usarse en rebus para escribir el verbo til, ‘quemar’ (ver Lacadena 
García-Gallo et al. 2010, 5). Al adoptar dicha postura, Whittaker plantea ejemplos 
de «complementación fonética» (sic) como ma-pach (330)27 o abre la posibilidad de 
«indicaciones fonéticas» (sic) como a-akol, cayendo en contradicción con él mismo,  
pues en su nota 2 (323) afirma que dichos recursos afectan a logogramas y, en casos  
como estos, pach y akol serían hipotéticos silabogramas. Por otro lado, lo que  
él llama «indicador semántico» (324) ya había sido planteado desde 2013 por  
Lacadena García-Gallo28 con el nombre de «uso redundante de logogramas  
homófonos», mientras que Houston y Zender (2018), así como Davletshin y  
Lacadena García-Gallo (2019), hablaron de la «línea de amarre» como un signo 
auxiliar de la escritura náhuatl, ideas que el autor nunca cita. Contrario al artículo 
de Dehouve, Whittaker parece usar el término glifo como sinónimo de bloque de 
signos escriturarios y no como elemento iconográfico, mientras que a las unidades 
funcionales mínimas del sistema de escritura las llama signos.

El último trabajo de este número monográfico de la reaa fue escrito por 
Lisardo Pérez Lugones y da la impresión de ser el resumen de una investigación 
mayor de largo aliento, quizá una tesis o ensayo de grado. Se trata de un trabajo  
muy arduo y meritorio, toda vez que analiza la transformación visual de los antro-
pónimos jeroglíficos de los mandatarios mexicas en cincuenta fuentes primarias,  
incluyendo monolitos prehispánicos y códices coloniales. Los resultados alcan-
zados por el autor son útiles para quien desee continuar con ese tema y se trata de  
un artículo que será imposible ignorar en la bibliografía sobre el mismo, aunque 
desde el punto de vista metodológico Pérez Lugones muestra carencias impor-
tantes, ya que en su acercamiento al sistema de escritura náhuatl no predomina 
un enfoque epigráfico o gramatológico, sino iconográfico, lo que hace que divida  
o seleccione rasgos de los bloques jeroglíficos bajo criterios icónicos y no funcio-
nales, como se debe hacer con los signos de escritura. Un ejemplo de los varios  
que podrían citarse es el laberinto de elucubraciones iconográficas donde se pierde 
cuando discute el alógrafo del silabograma so en forma de «punzón» (350), lo  
que representa un retroceso a los tiempos previos a la propuesta de sistematiza-
ción de Lacadena García-Gallo (2008a; 2008b), que es el origen de los debates 
actuales. Si dominara la bibliografía reciente sobre el tema, se hubiese percatado  
de que el signo de «nariguera» o «joya» en el nombre de Motecuhzoma es uno de  
los alógrafos del silabograma so (Velásquez García 2019, 90-91), y por ello el 
abordaje que hace de ese signo es de orden iconográfico (347). Del mismo modo, 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez264

hubiese citado el libro de David S. Stuart (2021) sobre la Piedra del Sol y no 
hubiera cometido descuidos básicos, como cuando considera que el sufijo ab-
solutivo -tl de los sustantivos nahuas forma parte inherente de los logogramas: 
v. gr. ITZKOATL (sic, 344). La falta de entrenamiento de este autor en siste-
mas de escritura queda a flor de piel cuando escribe frases que, para nosotros, 
no tienen sentido alguno, por ejemplo: «la conformación pictórica del grafema, 
un nivel subyacente de refuerzo mediante el uso de rebus dentro de una analogía 
semasiográfica, similar a una complementación fonética» (341, n. 11) o «comple-
mentación fonética subyacente en rebus» (342). Igual que algunos otros autores 
de este volumen, Pérez Lugones parece considerar que en los códices de la mitad 
occidental de Mesoamérica existe un solo scg (336, 354), idea que contrasta con  
la de Whittaker, quien igual que nosotros habla de varios sistemas en interac-
ción (escritura, iconografía y notación), o con la de Domenici, quien acertada-
mente observa «la coexistencia de diferentes códigos comunicativos» colaborando 
en una misma obra, pero cuya distinción funcional u operativa no se puede borrar, 
pues conduciría a «rotundos fracasos interpretativos» (282).

En síntesis, consideramos que este número temático de la reaa contiene  
artículos con enfoques y grados de valor muy diversos, buenas aportaciones al  
conocimiento, contribuciones muy valiosas (imposibles de ignorar en la biblio-
grafía sobre sus respectivos temas), trabajos muy serios y rigurosos, como también 
algunas posturas reaccionarias de orden metalingüístico (prechampolliónico), 
que por fortuna no parecen compartir todos los autores.

Referencias

Aubin, Joseph Marius Alexis. 2002 [1885]. Memoria sobre la pintura didáctica y la escri-
tura f igurativa de los antiguos mexicanos. Editado por Patrice Giasson. Traducido por  
Francisco Zaballa y Patrice Giasson. Cultura Náhuatl. Monografías, 26. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México / Instituto de Investigaciones Históricas.

Barthélemy, Jean-Jacques. 1754. Reflexions sur l ’alphabet et sur la langue dont on se servoit 
autrefois à Palmyre. París: Ches H. L. Guerin & L. F. Delatour. 

Berlo, Janet Catherine. 1983. «Conceptual categories for the study of texts and images in 
Mesoamerica». En Text and image in pre-columbian art: Essays on the interrelationship 
of the verbal and visual arts, editado por Janet Cahterine Berlo, 1-39. Oxford: British 
Archaeological Series.



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 265

Boone, Elizabeth H., y Walter D. Mignolo, eds. 1994. Writing without words: Alternative 
literacies in Mesoamerica and the Andes. Durham: Duke University Press.

Boone, Elizabeth H., y Gary Urton, eds. 2011. Their way of writing: Scripts, signs, and 
pictographies. Washington: Dumbarton Oaks Research Library and Collection.

Carrere González, Alberto, y José Saborit Viguer. 2000. Retórica de la pintura. Madrid: 
Cátedra.

Champollion, Jean-François. 1824. Précis du système hiéroglyphique des anciens égyptiens. 
París: Imprimerie Royal.

Cossich Vielman, Margarita Victoria. 2021a. «Die Hieroglyphenschrift der Nahua 
im Codex Mendoza». En Der Codex Mendoza Das Meisterwerk aztekisch-spanischer  
Buchkultur, editado por Stefan Rinke, Federico Navarrete Linares y Nino Vallen,  
94-101. Darmstadt: WBG Edition. 

 2021b. «Erläuternde Kommentare zum Bild-Text». En Der Codex Mendoza 
Das Meisterwerk aztekisch-spanischer Buchkultur, editado por Stefan Rinke, Federico 
Navarrete Linares y Nino Vallen, 266-341. Darmstadt: WBG Edition.

 En prensa. «El nombre de Guatemala en la escritura jeroglífica náhuatl».  
Conferencia presentada como acto de ingreso a la Academia de Geografía e Historia de 
Guatemala, el 26 de abril de 2023.

Davletshin, Albert. 2021. «Descripción funcional de la escritura jeroglífica náhuatl y una 
lista de términos técnicos para el análisis de sus deletreos». Estudios de Cultura Náhuatl 
62: 43-93. https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78030.

 2022. «The script of Rapa Nui (Easter Island) is logosyllabic, the language is 
East Polynesian: Evidence from cross-readings». Journal of the Polynesian Society 131 
(2): 185-220.

 2023. «What happened to TLATOANI and tlăhtŏhkĕh? Three classes of signs 
and two types of spellings in Nahuatl hieroglyphic writing». En Western Mesoamerican  
Calendars and Writing Systems, editado por Mikkel Bøg Clemmensen y Christophe 
Helmke, 75-95. Pre-Columbian Archaeology 18. Oxford: Archaeopress.

Davletshin, Albert, y Alfonso Lacadena García-Gallo. 2019. «Signos numéricos y regis-
tros de cuenta en la escritura jeroglífica náhuatl». Número especial, Revista Española 
de Antropología Americana,49: 301-28 https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/arti-
cle/ view/64973/4564456551600.

Desset, François, Kambiz Tabibzadeh, Matthieu Kevran, Glan Pietro Basello y Gianni  
Marchesi. 2022. «The decipherment of Linear Elamite writing». Zeitschrift für  
Assyriologie 112 (1): 11-60.



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez266

Díaz Álvarez, Ana Guadalupe. 2014. «Venus más allá de las tablas astronómicas: Una 
relectura de las láminas 53-54 del Códice Borgia». Estudios de Cultura Náhuatl,  
48: 89-128; https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/77754.

Díaz Álvarez, Ana Guadalupe, y Rogelio Valencia Rivera. En prensa. «Imagen y escri- 
tura: Una discusión necesaria». En Un mundo de signos jeroglíf icos: Los sistemas de  
escritura logofonéticos y f igurativos de Mesoamérica, editado por Erik Velásquez García  
y María Elena Vega Villalobos. México: Universidad Nacional Autónoma de México /  
Instituto de Investigaciones Estéticas.

Gelb, Ignace J. 1993 [1952]. Historia de la escritura. Madrid: Alianza Editorial.
Harris, Roy. 1999. Signos de escritura. Barcelona: Gedisa.
Hermann Lejarazu, Manuel Álvaro. 2008. «Los nombres personales en los codices mix-

tecos: Un análisis lingüístico e iconográfico». En Pictografía y escritura alfabética en 
Oaxaca, editado por Sebastian van Doesburg, 197-213. Oaxaca: Fondo Editorial del 
Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca.

Houston, Stephen D., y Andréas Stauder. 2020. «What is a hieroglyph?». L’Homme:  
Revue Française d’Anthropologie, 233: 9-44.

Houston, Stephen D., y Marc U. Zender. 2018. «Touching text in ancient Mexican  
writing». Maya deciperment: Ideas on Ancient Maya writing and iconography (blog),  
junio 10.    https://mayadecipherment. com/2018/06/10/touching-text-in-ancient-mexican- 
writing.

Knórozov, Yuri V. (1952) 1953. «La antigua escritura de los pueblos de América  
Central». Traducción de Древняя письменность Центральной Америки, 3: 100-118. 
Boletín de Información de la Embajada de la urss 484 (20): 1-37. 

Lacadena García-Gallo, Alfonso. 2008a. «Regional scribal traditions: Methodological 
implications for the decipherment of nahuatl writing». The pari Journal 8 (4): 1-22.

 2008b. «The wa1 and wa2 phonetic signs and the logogram for WA in nahuatl 
writing». The pari Journal 8 (4): 38-45.

 2018. «Recursos escriturarios en la escritura náhuatl: El rebus, la complemen-
tación fonética y la escritura redundante de logogramas homófonos». En El arte de 
escribir: El centro de México; Del Posclásico al siglo xvii, editado por Miguel Ángel Ruz 
Barrio y Juan José Batalla Rosado, 21-43. Zinacantépec: El Colegio Mexiquense.

 2019. «New research on the Aztec script: A true writing system». En Tiempo  
detenido, tiempo suficiente: Ensayos y narraciones mesoamericanistas en homenaje a  
Alfonso Lacadena, editado por Harri Kettunen, Verónica A. Vázquez López, Félix A.  
Kupprat, Cristina Vidal Lorenzo, Gaspar Muñoz Cosme y María Josefa Iglesias 
Ponce de León, 143-161. Wayeb Publication, 1. París: European Association of 
Mayanists.



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 267

Lacadena García-Gallo, Alfonso, Sebastian Matteo, Asier Rodríguez Manjavacas, Hugo  
García Capistrán, Rogelio Valencia Rivera y Juan Ignacio Cases Martin. 2010.  
«Introducción a la escritura jeroglífica maya». Cuaderno de trabajo presentado en la 
15th European Maya Conference Wayeb, Madrid, 30 de noviembre-2 de diciembre.

Lacadena García-Gallo, Alfonso, y Søren Wichmann. 2008. «Longitud vocálica y  
glotalización en la escritura jeroglífica náhuatl». Revista Española de Antropología 
Americana 38 (2): 121-50.

 2011. «Introduction to Nahuatl hieroglyphic writing». Cuaderno de trabajo  
presentado en la 16th European Maya Conference Wayeb, Copenhague, 5-8 de diciembre.

Meeks, Dimitri. 2023. «An Egypto-Grammatology: Why and how». Hieroglyphs.  
Studies in Ancient Hieroglyphic Writing, 1: 7-30. http://cipl-cloud37.segi.ulg.ac.be/in-
dex.php/hieroglyphs/article/view/1

Mundy, Barbara E. 2020. «Reseña de Indigenous graphic communication systems: A theo-
retical approach, edited by Katarzyna Mikulska and Jerome A. Offner. Boulder:  
University of Colorado Press, 2019». Estudios de Cultura Náhuatl, 60: 333-40. https://
nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78022.

Nielsen, Jesper. 2020. «Reseña de Indigenous graphic communication systems: A Theoretical 
Approach: Latin American Antiquity 31 (2): 444-46.

Rodríguez Zárate, Rebeca Leticia, y María Elena Vega Villalobos. 2023. Debates en torno 
a la escritura jeroglíf ica náhuatl. Debates y Herramientas. Históricas Comunicación 
Pública, 4. México: Universidad Nacional Autónoma de México / Instituto de Inves-
tigaciones Históricas.

Salazar Lama, Daniel, y Rogelio Valencia Rivera. 2017. «The written adornment: The 
many relations of text and image in Classic Maya visual culture». Visible Language 51 
(2): 81-105.

Stuart, David S. 1996. «Reseña a Writing without words: Alternative literacies in Mesoa-
merica and the Andes. Elizabeth H. Boone and Walter Mignolo, eds. Durham, NC: 
Duke University Press, 1994. 328 pp.» American Anthropologist 98 (4): 864-65.

 2018. «La diadema real: Un jeroglífico pan-mesoamericano». En El gobernante 
en Mesoamérica: Representaciones y discursos del poder, editado por María Elena Vega 
Villalobos y Miguel Pastrana Flores, 13-37. Culturas Mesoamericanas, 9. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México / Instituto de Investigaciones Históricas.

 2021. King and cosmos: An interpretation of the Aztec Calendar Stone. San  
Francisco: Pre-Columbian Mesoweb Press.

Valdez Bubnova, Tatiana. 2008. «El valor de la imagen gráfica teotihuacana: Reflexiones 
desde La Ventilla». Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 30 (92): 5-47.



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez268

Notas
1	 Instituto de Investigaciones Estéticas- unam, México, inkabaeeric@gmail.com.
2	 Instituto de Antropología-Universidad Veracruzana, México, aldavletshin@mail.ru.
3	 Department of Cross-Cultural and Regional Studies-University of Copenhagen, Dinamarca, 

jnielsen@hum.ku.dk.
4	 Investigadora independiente, México, cossichmargarita@yahoo.com.
5	 Instituto de Investigaciones Históricas - unam, México, elenachuen@hotmail.com.
6	 Colegio de Historia de la Escuela Nacional Preparatoria - unam, México, rbkrodzar@comunidad.

unam.mx.
7	 Investigador independiente, México, rogelio.valencia.rivera@gmail.com.
8	 El Colegio de Morelos, México, profesorambrosius@yahoo.com.
9	 Un camino alternativo para comprender esta comunidad de medios es el recorrido por Valdez 

Bubnova (2008, 2020), basado en la semiótica de la cultura. Esta corriente teórica ha desarro- 
llado un concepto de «texto pluricodificado» (que no es sinónimo de texto escrito), según el cual 
se estudian «textos no banales», esto es, las unidades de sentido que integran más de un código 
y, en ocasiones, incluso incluyen signos no codificados. Dichas unidades de sentido no se ex-
presan mediante un solo scg, sino a través de un ecosistema de códigos o medios. El texto —en 
el sentido planteado por esta corriente teórica— es una unidad de significación compuesta por 
dos o más códigos en interacción (escritura, notación, iconografía, oralidad, etc.). Para la deco-
dificación de este «texto no banal» es necesario estudiar cada código según sus propias conven-
ciones (pues en el acto de interpretación o lectura operan distintos procesos cognitivos) y sus 
interrelaciones de sentido que lo hacen una unidad. La gramatología o teoría de la escritura 
(incluyendo la ciencia del desciframiento) se especializa en las convenciones del código que  
llamamos «escritura» o «texto escrito», no de la iconografía o semasiografía, pues esta última no 
se escribe ni se lee: se interpreta.

10	 Contrario a lo que dice Barbara E. Mundy (2020, 337), no existe una opinión académica  
consensuada respecto a que los sistemas de escritura mesoamericanos sean una combinación 
de semasiografía con glotografía. 

11	 Para una crítica idéntica a otros trabajos que hablan de semasiografía, véase Stuart 1996.
12	 Si atendemos la propuesta de los autores, tanto los mapas como los libros ilustrados, los memes, 

los anuncios publicitarios, las historietas o los caligramas, entre muchos otros ejemplos, tendrían 
que ser considerados como sistemas de escritura en sí mismos.

 2020. Los jeroglíficos de Teotihuacan: Estudio comparativo y contextos. Cuernavaca:  
El Colegio de Morelos.

Valencia Rivera, Rogelio. 2023. «Sobre Gordon Whittaker, Dechipering Aztec  
Hieroglyphs. A Guide to Nahuatl Writing». Estudios de Cultura Náhuatl, 66.

Velásquez García, Erik. 2019. «Silabogramas nahuas en tiempos de la Conquista».  
Estudios de Cultura Náhuatl, 58: 59-136.



Reseña del dossier temático de la Revista Española de Antropología Americana 52 (2) 269

13	 María Andrea Giovine Yáñez, comunicación personal, septiembre de 2022. A este ecosistema 
de medios la semiótica de la cultura le llamaría «textos no banales», que no es sinónimo de  
«escritura» ni de «texto escrito» (véase n. 9).

14	 Pues en el repertorio de signos de los sistemas de escritura existen elementos silentes, como los 
determinativos semánticos, los diacríticos y los signos auxiliares (incluyendo los de puntuación).

15	 Como afirma Margarita Victoria Cossich Vielman (en prensa, 14): «Debemos dejar de tra-
ducirlo según las imágenes y trabajar con la etimología de la palabra transcrita por medio de  
estos jeroglíficos». Una lectura completa de los jeroglifos del Códice Mendoza puede verse en 
Cossich Vielman (2021a; 2021b).

16	 Usan contra nuestro enfoque siete veces el término «prejuicio» y otras siete el sustantivo «falacia». 
La idea de que la totalidad de las láminas de los códices de Mesoamérica occidental está ocupada  
por un tipo de escritura sui géneris (al margen de lo conocido en el mundo) es, en sí misma, 
análoga a la que promovía Joaquín Galarza, aunque existe una diferencia sustantiva: mientras 
este último sostenía que la totalidad de esa escritura se podía leer verbalmente, en la visión 
de Brokaw y Mikulska, los aspectos metalingüísticos (semasiográficos) juegan un papel muy  
importante. Ambos enfoques perpetúan la asimetría interpretativa que ha discriminado por  
siglos las producciones culturales amerindias en relación con las del «Viejo Mundo».

17	 Aunque en nuestros trabajos nos hemos ocupado muy poco de los alfabetos y otros sistemas 
segmentales, usan dieciséis veces el término Homo alphabeticus para referirse a nuestra postura 
teórica, lo que es un grave despropósito.

18	 Idea que plantea con lucidez Davide Domenici en este mismo volumen de la reaa (282), como 
luego se verá. 

19	 El mismo señalamiento podría hacerse al texto de Brokaw y Mikulska por su empleo del término 
semasiografía que fue utilizado por Gelb para referirse a una fase primitiva de comunicación 
gráfica que, supuestamente, antecede al desarrollo de la escritura.

20	 En un artículo reciente, el egiptólogo Dimitri Meeks (2023) no solo ha reivindicado la 
vigencia y necesidad futura del término gramatología, sino que ha formulado una nueva y 
sorprendente definición. Sus ideas merecen un análisis que, debido al espacio, no podemos 
realizar aquí.

21	 Pensamos que es tiempo de superar el antiguo debate acerca del grado de desarrollo que alcan-
zaron los pueblos indígenas usuarios de sistemas de registro gráfico, tomando como criterio la 
naturaleza escrituraria de dichos sistemas, pues tales discusiones, más que enriquecer, han entor-
pecido el aprovechamiento de las fuentes precolombinas o posteriores y devienen de arraigadas  
tradiciones (Rodríguez Zárate y Vega Villalobos 2023, 86-87).

22	 Agradecemos a Miguel Pastrana Flores por haber llamado nuestra atención sobre el tema de la 
«inflación de conceptos» (octubre de 2022).

23	 Una de las pruebas que se ha dado acerca de la existencia de la semasiografía en la región meso-
americana es la referencia a cronistas como Motolinía, Acosta o Torquemada (véanse Boone y 
Mignolo 1994; Boone y Urton 2011), sin considerar que ellos enunciaron sus interpretaciones 
sobre los registros indígenas desde una episteme concreta, donde las ideas neoplatónicas, entre 
otros factores, hacían posible pensar en la existencia de escrituras ideográficas (silentes). 

24	 Más allá de los puntos enunciados, el artículo de Brokaw y Mikulska está lleno de puntos cues- 
tionables. Por ejemplo, distinguen el lenguaje hablado, asociándolo con la linealidad, y el  
lenguaje escrito, vinculándolo a una multidireccionalidad (204). Sin embargo, estas nociones 
son convenciones culturales y representan una manera de imaginar ambas formas del idioma 
que no necesariamente refleja la naturaleza de estos modos de comunicación. Al tratar estas 



E. Velásquez, A. Davletshin, J. Nielsen, M. Cossich, M. Vega, R. Rodríguez, R. Valencia y T. Valdez270

nociones como definiciones universales de la «naturaleza» de la escritura y el habla, los autores 
incurren en una generalización excesiva. Por otra parte, sostienen que la conceptualización del 
idioma como un sistema de comunicación independiente no existía antes de la escritura (204). 
Esta afirmación es conjetural y carece de evidencias.

25	 Siguiendo la tradición académica anglosajona, Whittaker habla de «escritura azteca», cosa que 
evitamos en México, por considerar que se trata del gentilicio de Aztlan, y no todos los nahua-
hablantes se identifican con ese origen mítico-legendario.

26	 Véase también Valencia Rivera 2023.
27	 Conviene decir que nosotros no usamos el concepto de «complemento fonético» con el sentido  

que él le da. Nuestra idea de complemento fonético encaja mucho más con lo que él llama  
«indicador fonético».

28	 Ponencia presentada el 25 de noviembre de 2013 en el evento La Gramatología y los Sistemas 
de Escritura Mesoamericanos. 


