ErL Lucar pEL COLOR EN LA MITOLOGIA
MESOAMERICANA. DEL DESTINO DE
QUETZALCOATL A LA EPOPEYA DE 8 VENADO

THE PLACE OF COLOR IN MESOAMERICAN
MYTHOLOGY. FROM THE FATE OF QUETZALCOATL
TO THE EPIC OF 8 VENADO

Elodie Dupey Garcia®
Fecha de recepcion: 27 de abril de 2017 ¢ Fecha de aprobacién: 20 de marzo de 2018.

Resumen: En la mitologia mesoamericana, varios espacios llevan el nombre de “Lugar del
Color”. Este ensayo investiga sus rasgos caracteristicos y su funcién en los mitos, mediante
el estudio de la documentacién colonial del México central y de los cédices prehispanicos
de la Mixteca. Con este ejercicio comparativo —enfocado principalmente en la gesta de
los héroes Quetzalcoatl de Tollan y 8 Venado Garra de Jaguar— se descubre que, ademds
de estar asociados al color, estos lugares miticos compartian otros puntos comunes, como
tener vinculos con extensiones de agua, asi como nexos con el dios solar y su territorio.
En cuanto a su funcién, el presente estudio revela que los Lugares del Color eran espacios
donde ocurria el inicio de una serie de ciclos, cuyo arquetipo era el curso del astro solar.
Finalmente, este ensayo confirma el provecho que es posible sacar de la mitologia comparada
en el contexto mesoamericano, porque el cotejo de episodios miticos nahuas y mixtecos
echa luz sobre aspectos de su contenido y significado que no se alcanzan a comprender
con los corpus de fuentes procedentes de cada una de estas dreas culturales.

Palabras claves: Mitologia mesoamericana, Tlapallan, Quetzalcdatl, 8 Venado Garra de
Jaguar, arquetipo solar.

Investigadora del drea de Historia de los Pueblos Indigenas del Instituto de Investigaciones
Histéricas de la unam.

TRrace 74, cemca, juLio 2018, pags. 159-184, ISSN: 0185-6286 159



Abstract: In Mesoamerican mythology, several spaces bear the name of “Place of Color”.
This essay investigates their distinctive features and their function in myths, through the
study of Central Mexican colonial sources and of Mixtec pre-Columbian codices. This
comparative effort —specially focused on the feat of Quetzalcoatl of Tollan and 8 Venado
Garra de Jaguar — shows that besides their relation to color, these mythical places shared
common traits, for instance they were associated with stretches of water, as well as with
the Sun god and its territory. As about their function, the present work reveals that the
Places of Color were spaces in which originated a series of cycles, directly inspired on
the archetype of the celestial course of the sun. Finally, this essay confirms the benefit to
be obtained from compared mythology in the Mesoamerican context, since the compar-
ison of Nahua and Mixtec mythical episodes illuminates some aspects of their content
and meaning, which are impossible to comprehend if we keep ourselves confined to the
corpus of sources from each of these cultural areas.

Keywords: Mesoamerican mythology, Tlapallan, Quetzalcoatl, 8 Venado Garra de Jaguar,
solar archetype.

Résumé : Dans la mythologie mésoaméricaine, plusieurs espaces portent le nom de « Lieu
de la Couleur ». Cet essai s'interroge sur leurs traits caractéristiques et leur fonction dans
les mythes, a partir d’une analyse des documents coloniaux du Mexique central et des
codex préhispaniques mixtéques. Par le biais de cet exercice comparatif —principalement
centré sur la geste des héros Quetzalcéatl de Tollan et 8 Venado Garra de Jaguar— on
découvre quen plus d%tre associés a la couleur, ces lieux mythiques partagent d’autres
points communs, en particulier des liens avec les espaces aquatiques et un rapport avec le
dieu solaire et son territoire. Quant a leur fonction, cette étude dévoile que les Lieux de la
Couleur étaient des espaces qui voyaient le commencement de toute une série de cycles,
sur le modéle de la course de I'astre solaire. Finalement, cet essai confirme I'intérét quon
peut tirer de la mythologie comparée dans le contexte mésoaméricain, puisque le rap-
prochement des épisodes mythiques nahuas et mixtéques éclaire certains aspects de leur
contenu et de leur signification que l'on n'est pas en mesure de comprendre si lon reste
cantonné dans les corpus de sources en provenance de chacune de ces aires culturelles.
Mots-clés : Mythologie mésoaméricaine, Tlapallan, Quetzalcéatl, 8 Venado Garra de
Jaguar, archétype solaire.

160 Elodie Dupey Garcia



En los mitos nahuas, una serie de espacios comparten la particularidad de incluir
en sus nombres la palabra #/apallan, que significa “en el color”, aunque también se
puede interpretar como “el lugar del color” porque suele nombrar lugares especificos.
Se trata del propio Tlapallan, pero también de Tlillan Tlapallan, Tollan Tlapallan,
Hueytlapallan y Huehuetlapallan; cinco sitios —por lo menos— cuya identidad
es escasamente conocida, a pesar de que aparecen en relatos sobresalientes de la
mitologia mesoamericana. Mediante un cotejo de la documentacién de tradicién
prehispénica y colonial del centro de México y de la Mixteca, este ensayo reflexiona
sobre la especificidad y sobre los puntos comunes de estos espacios, asi como las
relaciones que mantenian entre si.

Desde luego, el primer comin denominador de este conjunto de sitios es la
presencia de la palabra #apallan en sus nombres. Tlapallan es un locativo construido
sobre #apalli,un sustantivo polisémico que los nahuas usaban para designar el color
de manera genérica. Los hablantes de nahuatl recurrian también a #lapalli para
referirse a las materias colorantes, asi como para evocar ciertas sustancias y entida-
des rojas, en particular las que se distinguian por sus virtudes tintéreas y su brillo
(Molina, 1970, 1: folio 27v, 11: folio 130v; Sahagun, 2000: 1133; Campbell, 1985:
234; Dupey, 2009, 2016). Asociada a la palabra #/i/li, tlapalli formaba, ademis, el
difrasismo in #/illi in tlapalli, cuya traduccion literal puede ser “tinta negra, color”. En
efecto, mientras #apalli nombraba el color y las materias colorantes, #/i//i designaba
la tinta preparada con negro de humo (Durin, 1995, 1: 153; Molina, 1970, 11: folio
147v; Sahagun, 1953-1982, x1: 242; Sahagtn, 2000: 1132). El campo seméntico
figurado de in #/illi in tlapalli abarcaba la creaciéon de obras pictéricas, porque el arte
de pintar consistia, para los nahuas, en aplicar colores a las formas antes de delinearlas,
casi siempre con tinta negra. Aprovechando el principio de la asociacién de ideas
subyacente a las metaforas, este difrasismo transmitia, también, una red de nociones
estrechamente vinculadas con su significado de “creacién pictérica”, ya que aludia al
conocimiento,la memoria, la reputacion, los valores tradicionales y la ejemplaridad.
Finalmente, al anadir un sufijo locativo, el par metaférico nombraba también uno
de los sitios cuya designacién incluia la palabra #apallan, eso es Tlillan Tlapallan.

En numerosos e importantes trabajos cientificos enfocados en el estudio de la
antigua mitologia nahuatl, es precisamente este espacio —Tlillan Tlapallan— el
que ha recibido la mayor atencién. Esto se debe a que se desarrolld, a partir de
la década de 1960, una tradicién de andlisis del ciclo mitico de Topiltzin Quetzalcéatl
de Tollan, segin la cual este héroe abandoné la capital de su reino para dirigirse
hacia Tlillan Tlapallan.? Pese a la amplia difusién de esta corriente exegética y al
renombre de los investigadores que la integraron, tal interpretacién del desenlace

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 161



de la vida del héroe tolteca resulta doblemente problemaitica. En primer lugar,
porque la identificacién del sitio donde terminé la gesta de Quetzalcéatl como
Tlillan Tlapallan descansa sobre un tGnico testimonio —el de los Anales de Cuauh-
titlan (1992: 36)—, y por tanto silencia al conjunto sustancial de fuentes histéricas
que mantienen que tal acontecimiento ocurrié, mis bien, en Tlapallan. En segundo
lugar, porque el énfasis dado a Tlillan Tlapallan en la literatura tendi6 a eclipsar los
demads espacios miticos que llevaban también en sus nombres la palabra #apallan.

Pese ala amplia difusion de tal tradicién de analisis, otras vias han sido exploradas
por los estudiosos de Mesoamérica. Desde fechas tempranas, Seler (1990-1998, 1v:
11, 163-164, v: 63,104, 1963, 1: 69, 72, 11: 11; cfr. Krickeberg, 1961: 208) recalcé
que Tlapallan y Tlillan Tlapallan eran dos locativos indiferentemente usados
para designar el sitio en el que acontecié el acto final de la vida de Topiltzin
Quetzalcéatl, en tanto que Soustelle (1979: 103, 138), Davies (1977: 144, 180ss)
y Brundage (1982: 258-267) se dieron a la tarea de explicar por qué se empleaban
estos nombres y qué designaban. El mismo Davies (1977: 144) y también Graulich
(1988: 74ss) son de los pocos autores que han dado a Huehuetlapallan su lugar
en el estudio de la mitologia nahuatl, acotando sus rasgos definitorios ademas de
poner de relieve sus relaciones con el mas famoso de los Lugares del Color, siendo
éste siempre Tlillan Tlapallan.?

Si el mayor respeto de la complejidad de las fuentes documentales por parte
de los tltimos especialistas citados merece ser destacado, no dejamos de observar,
sin embargo, que ninguno ha explicado por qué el sitio donde acabé la trayectoria
del héroe tolteca se denominaba con variantes patronimicas construidas a par-
tir de una misma palabra, ni por qué existian en la mitologia ndhuatl diversos
lugares cuyos nombres incluian la voz #apallan. Tampoco se ha investigado cud-
les eran las caracteristicas de estos espacios y la naturaleza de sus vinculos, ni si
existian relaciones entre sus nombres y sus funciones en los relatos miticos. Tales
preguntas son precisamente a las que intenta dar respuesta este ensayo, a partir de
una inmersién en la mitologia ndhuatl y de un recorrido en los cédices prehispa-
nicos mixtecos, que se refieren igualmente a un Lugar del Color cuyos atributos
coinciden con los rasgos definitorios de los Tlapallan nahuas.

El Lugar del Color, destino maritimo y oriental de Quetzalcéatl

Para indagar la identidad de los espacios miticos cuyo nombre incluye la voz
tlapallan, asi como para averiguar cudles eran sus relaciones entre si, un buen

162 Elodie Dupey Garcia



punto de partida son los relatos que se refieren al destino hacia el cual se dirigié
Topiltzin Quetzalcéatl cuando abandon la ciudad de Tollan. Es en relacién con
este mito, en efecto, que nuestras fuentes resultan mds elocuentes, ademas de que
las diferentes versiones de esta aventura revelan la existencia de distintos lugares
llamados Tlapallan.*

Asi,la Leyenda de los Soles (1992:155),1a Historia de los mexicanos por sus pinturas
(1941: 217-218), el Cddice Vaticano 4 (1996, folio 9v) y varios capitulos del Libro 111
del Cddice Florentino (Sahagun, 1953-1982, 111: 33,35-36, 38; 2000: 322-324, 326),
nos ensefian que el sitio hacia el cual se encaminé el héroe tolteca se llamaba Tla-
pallan.’ En un pasaje de esta misma obra, no obstante, los informantes de Sahagtin
(1953-1982, 111: 18; 2000: 311) afirman que Quetzalcdatl se fue, mas bien, a Tollan
Tlapallan, en tanto que segun los Anales de Cuaubtitlan —como ya se refirié— su
destino fue Tlillan Tlapallan. Parece ser, ademds, que este ltimo espacio fue aludi-
do en el Cddice Vaticano 4 (1996, folio 9v), pues mientras las glosas del Padre Rios
explican que Quetzalcéatl se dirigi6 hacia Tlapallan, los pintores de este manuscrito
representan a nuestro personaje en medio de una mancha roja y negra (Figura 1).°

&) Loy e LI -

Figura 1. Representacién de Tlapallan como una extensién acudtica bicolor encima de la cual estd
parado Quetzalcéatl. Codice Vaticano 4 (folio 9v, detalle), Biblioteca Apostélica Vaticana, Roma.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 163



Como lo sefial6 Nicholson (2001: 67), esta figura bicolor bien pudo remitir a Tlillan
Tlapallan, porque la significacién literal de este binomio es “Lugar de Tinta, Lugar
de Color”, pero también “Lugar Negro, Lugar Rojo”. En efecto, si bien la palabra
tlapalli nombraba el color al igual que ciertos rojos, el sustantivo #/i//i designaba la
tinta de negro de humo y transmitia también el significado “negro”, especialmente
cuando entraba en composicién con otras palabras (Campbell, 1985: 362-363;
Dupey, 2010, 11: 244).

Aun cuando las fuentes resultan versitiles respecto a la apelacién del lugar
donde se cerr6 el ciclo mitico de Quetzalcéatl, el cotejo de las variantes de este
episodio permite enlistar una serie de rasgos tipicos de este espacio. Entre éstos
destaca su cardcter maritimo, pues la mayoria de las fuentes localiza el final de la
trayectoria de Topiltzin en un litoral o mds alld del mar.” Por ejemplo, el autor del
Cddice Vaticano 4 (1996, folio 9v) escribe que “caminando [Quetzalcéatl] llegé al
Mar Rojo, que es éste que aqui estd pintado, por ellos llamado Tlapalla”, en tanto
que la figura que acompaiia esta glosa es —segin vimos— una mancha bicolor
adornada de una franja azul, la cual sugiere efectivamente una extensién de agua
(Figura 1). De la misma manera, en las obras de Alvarado Tezozémoc (2001:
470-471) y Durin (1995, 11: 23) se indica respectivamente que “fue por la mar
arriba [...] que [...] eché el manto encima de la mar y que [...] sentado empego 4
caminar por el agua”y que “acia la mar se avia ydo [Quetzalcéatl,] [...] solo saven
quel fue a dar avisso a sus hijos los espafioles, desta tierra”,® lo que fortalece la
teoria segun la cual cruzé el océano.

En conjunto, estas alusiones al caracter litoral e incluso marino del destino de
Quetzalcéatl son de sumo interés porque contribuyen a conectarlo con los demas
Tlapallan de la mitologia nahuatl. Gracias a Chimalpédhin (1998, 11: 20-23, 14-15,
1: 150-155), sabemos, en efecto, que uno de éstos era una locacién costefia o islefia,
pues sus habitantes, los nonohualcas tlacochcalcas, lo abandonaron cruzando un gran
brazo de mar en caracoles y caparazones de tortugas. En cuanto a Hueytlapallan,
literalmente “Tlapallan Grande”, Alva Ixtlilx6chitl (1975, 1: 530, 11: 10, 184) sefiala
que designaba un mar rojo, que “al presente llaman de Cortés”, y donde navegaron
los toltecas después de haber “costeado por la Mar del Sur”.? En otro pasaje de su
obra, el autor tezcocano se refiere a Hucehuetlapallan, es decir, “Tlapallan Viejo”,
como la patria de origen de los toltecas (Alva Ixtlilx6chitl, 1975, 1: 264-265, 397,
412)"y, en vista del viaje maritimo que realiz6 este pueblo, deducimos que al igual
que los demés Tlapallan, Huehuetlapallan se encontraba probablemente en un litoral.

Volviendo al trayecto de Quetzalcéatl y respecto a la ubicacién del espacio
maritimo o costefo que buscaba alcanzar, es comun leer en los estudios moder-

164 Elodie Dupey Garcia



nos que su ruta lo condujo hacia el este, o que Tlapallan y Tlillan Tlapallan eran
territorios orientales, si no es que el rumbo oriental mismo."" En la literatura
mitolégica de tradicién nihuatl, la designacién del levante como la direccién
hacia la cual se encaming el rey de Tollan no resulta, sin embargo, tan firme. De
hecho, tnicamente Sahagin (2000: 719) sitta Tlapallan en el oriente, mientras
que el autor anénimo de la Histoyre du Méchique indica que se fue a la costa de
Cempoala (Thévet, 1905: 37), ubicada efectivamente al este del altiplano central
mexicano.”” En las demds fuentes histéricas, el punto final del recorrido se halla,
mis bien, al sur o al sureste del area central de Mesoamérica, pues se citan las zonas
costeras de Tabasco y Campeche, el territorio hondurefio y la peninsula de Yucatin
(Historia de los mexicanos por sus pinturas, 1941: 217; Motolinia, 1971: 83; Muiioz
Camargo, 1984: 132-133; Nicholson, 2001: 261, 281). Este ultimo dato, puesto
en perspectiva con testimonios iconograficos y escritos que aluden a la llegada
a Yucatin de un personaje identificado como Serpiente Emplumada, y con los
rasgos arquitecténicos y escultéricos compartidos entre el sitio arqueoldgico de
Tula —supuesta capital del reino de Quetzalcéatl— y los vestigios de la ciudad
maya de Chichén Itza (Seler, 1990-1998, 1: 198-213), ha incitado a algunos inves-
tigadores a reconocer en la urbe yucateca el Tlapallan donde concluyé el itinerario
del héroe tolteca (Brundage, 1979: 117; 1982: 259ss.; Jansen, 1997: 48; Jansen y
Pérez Jiménez, 2007: 232).13

Sin que sea necesario volver a abrir la larga polémica acerca de la dimensién
histérica o mitica de la vida de Topiltzin Quetzalcéatl,' mi postura consiste en
afirmar que en lo que a su tltima etapa se refiere, ésta se inscribe indudablemente
en el tiempo del mito. El Tlapallan —sea cual sea su variante patronimica— que
busca y a veces alcanza el rey tolteca es un espacio cuya ubicacién precisa en la
geogrifica real es ilusoria,” porque ademds de presentarlo como un espacio ma-
ritimo situado tentativamente en el este, la documentacién histérica refiere que
se identificaba con la Casa del Sol.

Tlapallan y la Casa del Sol

Se puede leer en las obras de Sahagin (2000: 719) y de Chimalpahin (1998, 1:
174-175) que el destino hacia el cual Quetzalcéatl dirigi6 sus pasos al abandonar
su reino se conocia no sélo como Tlapallan, sino también como la “Ciudad del
Sol (ialtepepan Tonatiuh)”.** Mis especificamente, se declara que si el héroe se
encaminé hacia esta “Ciudad del Sol, llamada Tlapallan”, fue porque lo mandé

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 165



llamar el astro en persona (Sahagtn, 1953-1982, 111: 35; Chimalpahin, 1998, 1:
174-175; Torquemada, 1975-1982, 11: 61, 111: 84).'” Curiosamente, este dato no ha
retenido la atencion de los estudiosos de la mitologia ndhuatl, que en raras oca-
siones lo utilizaron para afinar la reconstruccién de la identidad de Tlapallan y la
comprensién del viaje que Quetzalcdatl realizé hacia este lugar mitico. Desde mi
punto de vista, no se puede ignorar, sin embargo, que la religién ndhuatl contaba
con mds creencias y mitos acerca de tal espacio solar, y me parece sumamente
interesante indagar en qué medida dichos mitos y creencias se entretejen con lo
que hemos podido averiguar sobre las multiples variantes del Lugar del Color.

Segun los relatos miticos que han llegado hasta nosotros, Topiltzin Quet-
zalcéatl no fue el Gnico en emprender un viaje hacia las comarcas solares. Se
cuenta, en efecto, que la divinidad del aire, Ehécatl, se dirigié igualmente a la
Casa del Sol, con la intencién de despojar al astro diurno de sus musicos (Thévet,
1905: 32-33; Mendieta, 1993: 80). Aun cuando sus apelaciones no son del todo
idénticas, no cabe duda de que la Casa del Sol hacia la cual se dirigié el dios del
viento y la Ciudad del Sol llamada Tlapallan que buscaba el rey tolteca son un
mismo espacio, pues ambas se sitdan del otro lado de un océano que los héroes
atraviesan recurriendo a tortugas y peces en el caso de Ehécatl, a serpientes en el
caso de Topiltzin, es decir, a animales conectados entre si en la taxonomia néhuatl
porque pertenecen a la esfera inferior, acudtica y telrica del cosmos (Sahagtn,
1953-1982, 111: 38, 2000: 326; Mendieta, 1993: 80)." De manera significativa,
los musicos que el Sol albergaba en su morada llevaban libreas de diversos colo-
res (Thévet, 1905: 32-33), cuya policromia recuerda el significado de “Lugar del
Color” que transmite la palabra #/apallan.” Por si fuera poco, el dios del viento
Ehécatl era también conocido bajo el patronimico de Quetzalcdatl, siendo ésta
una compleja figura divina del panteén ndhuatl que, de acuerdo con Nicholson
(1971: 429,1979; Lépez Austin y Lépez Lujan, 1999), estaba inextricablemente
vinculada a la personalidad y a la vida del héroe de la historia mitica de Tollan:
Topiltzin Quetzalcdatl.

Por otra parte, la Casa del Sol habitada por musicos de ropas abigarradas y
visitada por Ehécatl se parecia, a su vez, al mds alld que acogia a los individuos
valientes que habian caido en el campo de batalla o que habian sido cautivados y
luego sacrificados, al igual que a las mujeres que habian muerto al alumbrar (Sa-
hagtn, 1953-1982, m1: 49, vi: 161-163, 171; Sahagun, 1997: 125; Jansen, 1997:
48). Este mas alld era conocido también como “La Casa del Sol”, en tanto que los
difuntos divinizados que lo poblaban eran concebidos como seres multicolores

(Dupey, 2010b: 365-367). Ellos eran quienes componian el séquito del astro solar

166 Elodie Dupey Garcia



durante su viaje cotidiano, que se desarrollaba en dos espacios-tiempos sucesivos:
la parte oriental del cielo durante la mafiana y su parte occidental durante la tarde
(Sahagtn, 1953-1982,v1: 38,161-164). En el levante, que nos interesa mds porque
vimos que Tlapallan bien pudo ser ideado como un sitio oriental, el componen-
te masculino del séquito se encargaba de la puesta en marcha cotidiana del Sol,
dando alaridos bélicos y golpeando sus escudos con el fin de deleitar al astro y de
animarle a que emprendiera su recorrido hacia el firmamento (Sahagtn, 1953-
1982, 111: 49, v1: 162-163; Ragot, 2000: 173).%°

La Casa o Ciudad del Sol era, pues, el espacio donde empezaba a diario el
ciclo solar; una deduccién que resulta de primera importancia porque si la cote-
jamos con los datos acerca de los sitios denominados Tlapallan, constatamos que
cada uno de ellos era igualmente un lugar donde iniciaban ciclos. Asi, los mitos
de migracién hacen principiar en lugares llamados Tlapallan, Hueytlapallan o
Huehuetlapallan, la historia ciclica de los pueblos.! En lo que concierne a la his-
toria de Quetzalcéatl, cuando pudiera parecer que Tlapallan es solamente la tierra
donde ocurre su desenlace, conviene subrayar que es, mds bien, un espacio donde
se realiza la atadura de dos ciclos, o sea el cierre de uno y la apertura de otro. Las
fuentes histdricas relatan que, en el crepusculo de su vida, Quetzalcéatl se decidié
a abandonar la cabecera de su reino y partir hacia Tlapallan, porque un anciano le
advirtié que alli rejuveneceria y se enteraria de su nuevo destino o, dicho en otras
palabras, alli comenzaria para ¢l una nueva existencia (Sahagtn, 1953-1982, mr:
18, 35-36; 2000: 311). En realidad, cuando no prosigue con la partida del rey tol-
teca en el mar, el mito continua relatando que, al llegar a Tlapallan, Quetzalcéatl
murié arrojindose a una hoguera o sucumbié a una enfermedad.?? Sea como fuere,
la prediccién del inicio de una nueva existencia no estaba sin fundamentos, pues
nuestro protagonista revivié unos dias mas tarde, convirtiéndose en el planeta
Venus.?® Ahora bien, si admitimos con Graulich (1987: 186ss.) que la vida de
Quetzalcéatl traslada a la escala de un individuo la historia de una era, Tlapallan,
donde muere y se metamorfosea el héroe, resulta ser el lugar donde ocurre la
transicion entre dos edades, porque su aparicién bajo la forma de Venus anuncia
la creacién inminente de un nuevo Sol (Graulich, 1987: 200-203).24

El Lugar del Color y las epopeyas mixtecas

Esta interpretacién del Lugar del Color como un espacio donde se atan ciclos
encuentra un eco en otra vertiente de la mitologia mesoamericana, la epopeya de

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 167



8 Venado,al mismo tiempo que la gesta de este héroe mixteco ratifica los estrechos
nexos, ¢ incluso la identidad, entre los espacios designados con los nombres de
Tlapallan y la Casa del Sol en los mitos nahuas.

8 Venado Garra de Jaguar es, sin lugar a dudas, el protagonista de mayor tras-
cendencia en los relatos histérico-miticos mixtecos, cuyas aventuras han llegado
hasta nosotros gracias a manuscritos prehispanicos como el Codice Zouche-Nuttall
(1992), el Cdédice Colombino (2011), el Cédice Becker I (1961)* y el Cédice Bodley
(1960), entre otros. Originario de Tilantongo en la Mixteca Alta, 8 Venado fue
un prominente guerrero que mediante campafas de conquista a lo largo y ancho
del actual territorio oaxaquefio logré imponerse como el lider incontestable de la
Mixteca en los siglos x1 y x11 d.C. En particular, las hazanas guerreras de 8 Venado
lo llevaron a fundar el sefiorio de Tututepec, situado en la Mixteca de la Costa,
antes de apoderarse del trono de Tilantongo, el sefiorio con mayor prestigio de la
Mixteca Alta (Hermann, 2006: 22, 34-68). Lo interesante para nosotros es que
los relatos mixtecos toman un corte mitico cuando cuentan que ademads de asen-
tar su dominio en la accién bélica, asi como en alianzas politicas y ritos de paso,
8 Venado alcanz6 la cuspide del poder a raiz de sus encuentros con seres divinos,
en particular con el dios Sol, que nuestro personaje fue a visitar en su territorio
situado mds alld del mar.

El Nuttall es uno de los manuscritos que narra con lujo de detalles esta visita
al dios y al espacio solar, asi como la larga expedicién que la precedié. Esta incluye,
nuevamente, una serie de campanas militares, entre las cuales destaca una travesia
en balsa para atacar una isla figurada en la ldimina 75; una de las mas bellas del
codice (1992; Figura 2a). En esta imagen, apreciamos c6mo 8 Venado llega a un
litoral ubicado en los confines del mundo de los hombres: en el lado izquierdo
de la limina se yergue uno de los postes que sostienen el cielo y lo mantienen
separado de la tierra (Anders ez a/.,1992: 228; Libura, 2005: 46; Hermann, 2006:
82), representado en este contexto por una columna roja y negra (figura 2a, b). Al
rebasar este limite terrenal, 8 Venado se interna al parecer en la comarca solar,* lo
que no le impidid, como el héroe que era, seguir combatiendo e incluso cautivando
a los guerreros del astro (Codice Zouche-Nuttall, 1992, lamina 76b-77; Hermann,
2006: 90). Finalmente, el gran conquistador tiene su encuentro con el dios Sol
(Cédice Zouche-Nuttall, 1992, 1dminas 78-79; Codice Becker1/11,1961,1aminas 3-4),
antes de subir al cielo para reunirse con los ancestros que fundaron el sefiorio de
Tilantongo (Caso, 1960: 39; Hermann, 2006: 90-92), tal y como lo revela el Cddice
Bodley (1960, limina 9-1) (Figura 3).%

168 Elodie Dupey Garcia



Figura2.a) 8 Venado Garra de Jaguar y su comitiva atraviesan una extensién de agua para arremeter
contra una isla durante su viaje hacia el territorio solar. Del lado izquierdo, aparece la columna que
sostiene el cielo. Codice Zouche-Nuttall,lamina 75, British Museum, Londres; ) El mismo lugar en

el Cddice Becker I,limina 2 (detalle), Museo de Etnologfa de Viena, Viena.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 169



Figura 3.8 Venado va al encuentro del dios solar en el Cédice Bodley. A la izquierda, el protagonista
camina por un camino de chevrones —que alude a las conquistas que realiza durante su trayecto—
dirigiéndose hacia el cielo, representado por una banda celeste con estrellas. Alli se encuentran los
nombres calenddricos de los antepasados fundadores del sefiorio de Tilantongo: 4 Cocodrilo y
1 Muerte. A continuacién, 8 Venado aparece en una suerte de cuna, antes de emprender su regreso a
la tierra, sefialado por un camino descendente con huellas de pie. Cédice Bodley,1amina 9-1 (detalle),
Bodleian Library, Oxford.

Regresando al recorrido hacia el territorio solar, cabe afiadir que un episodio de
este viaje se narré Unicamente en un pasaje del Cddice Colombino, cuya maestria
artistica es igual de excepcional que la travesia nautica del Nuzza/l. En las laminas
22y 23 del Colombino, en efecto, descubrimos a un personaje —probablemente
8 Venado— en actitud de nadar en medio de un fantistico entorno acudtico
(Hermann, 2011: 142) (Figura 4 a,b). Ademas de incluir una representacién arque-
tipica del agua,® la escena se compone de una sucesién abigarrada de rectingulos,
de los cuales emergen olas multicolores. No cabe duda de que esta composicién
policroma es parte de la representacién acudtica, porque alli aparece nuestro
protagonista nadando con flotadores de guaje, mientras que otros dos personajes
circulan en canoa en la parte central de la imagen. Después de este episodio, el
relato continda, pero ahora en el Cddice Becker I (1961, liminas 3-4), retomando
el curso descrito arriba: 8 Venado viaja hacia la comarca solar realizando conquistas
y llega a los confines de la Tierra, para luego tener su encuentro con el Sol y los
fundadores del primer linaje de Tilantongo.

La historia del viaje de 8 Venado hacia el territorio solar, del que forma parte
la travesia de un espacio acudtico dotado, por lo menos en el Colombino, de ca-
racteristicas cromdticas prodigiosas, trae inevitablemente a la mente el viaje de
Quetzalcoatl hacia Tlapallan, pues el Lugar del Color de la mitologia nihuatl
se identificaba, como vimos, con la Ciudad o la Casa del Sol. Esta cercania entre
el destino de Quetzalcéatl y el viaje de 8 Venado fue notada, en particular, por
Jansen (1997; 2007: 232-233; cfr. Anders ez al., 1992: 228), quien subrayé que los

rectingulos de colores de las 1aminas 22 y 23 del Colombino se podian leer como

170 Elodie Dupey Garcia



b =I\'S ) sed AL A ="} O R (L‘ “’) q

Figura 4. 2) La limina 23 del Cddice Colombino, donde vislumbramos, a la derecha, el que seria
probablemente 8 Venado nadando con flotadores de guaje y, a la izquierda, uno de sus compaieros
navegando en una canoa. Cadice Colombino,limina 23, Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia,
Ciudad de México; &) Reconstruccion de las ldminas 22 y 23 del Cddice Colombino (Libura, 2005: 47).

“Lugar de Colores”, eso es, tlapallan en nihuatl. Jansen fue incluso mds lejos. A
partir de una interpretacion bastante libre de las fuentes mixtecas, nahuas y mayas,
plante6 que 8 Venado y Quetzalcéatl —quien apareceria en los codices mixtecos
bajo los rasgos de 4 Jaguar— hubieran emprendido juntos un viaje hacia la Casa
del Sol, que el investigador identifica como un lugar real: la ciudad yucateca de
Chichén Itzd. Fragilizando esta propuesta, Hermann (2006: 94) sefiala que, hasta
donde conocemos, no existen testimonios histéricos que vinculen a 8 Venado con

Quetzalcéatl, ni que lo hagan participe de su huida hacia Tlapallan. Ademis, la

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 171



asociacion del héroe tolteca con 4 Jaguar —el protagonista de los relatos mixte-
cos— resulta problemadtica porque los atributos de aquél recuerdan mds bien al
dios ndhuatl Mixcdatl.

Con todo, Hermann (2006: 94) no niega el parentesco entre el camino de
Quetzalcéatl hacia Tlapallan (o Tlillan Tlapallan) y la expedicién de 8 Venado
hacia la comarca solar, pero, a diferencia de Jansen, no retne estas historias en
una sola epopeya, sino que las define como relatos pertenecientes a una misma
tradicién mesoamericana que narra viajes hacia el Oriente; tradicién que incluye
también, segin Hermann, el mito del descubrimiento de la musica que evocamos
con anterioridad. Concuerdo con esta interpretacién que consiste en aglutinar
este conjunto de relatos en una tradicién comin, aunque me parece importante
subrayar que, ademas de su caracter oriental, los lugares miticos en cuestion se de-
finen por su relaciéon con el mar, sus rasgos solares y su policromia. Respecto de
este ultimo aspecto, me parece convincente la propuesta de Jansen de otorgar el
significado de “Lugar del Color” a los rectingulos multicolores de las liminas 22
y 23 del Colombino.

Mis alla de su colorido, profundizar en el anilisis de la exuberante escena
del Colombino confirma los nexos entre las gestas de Quetzalcéatl y de 8 Venado.
Llama la atencidn, en efecto, que la aventura evocada en este pasaje ocurre en un
paisaje no sélo policromo, sino también acudtico. Ahora bien, hemos visto que los
mitos nahuas que involucran el Lugar del Color y la Casa del Sol suelen incluir
episodios que consisten en caminar hacia una costa, navegar sobre un océano,
cruzar un brazo de mar o incluso el mar completo, ademas de que coinciden en
lamar “#lapallan” estos espacios litorales o maritimos. La relacién entre la travesia
de una extensién de agua y la llegada a la region solar se encuentra asimismo en
el Codice Zouche-Nuttall (1992, ldmina 75), donde vemos que 8 Venado tuvo que
embarcar para alcanzar los confines del mundo y, mas alld, el territorio del Dios
Sol, mientras que su viaje de regreso le obligé a atravesar el agua nuevamente
(Cédice Zouche-Nuttall, 1992, 1amina 80).

Otros elementos que podrian contribuir a vincular las historias de nuestros dos
héroes son las columnas que portan el cielo y que se encuentran, precisamente, en
el lugar donde 8 Venado franquea los limites del plano terrestre en su embarcacién
(Cédice Zouche-Nuttall, 1992, 14mina 75; Cédice Becker 1/i1,1961: 14mina 2). Curio-
samente, estas columnas estdn pintadas de rojo y negro (Figuras 2a, b), 1o que no
deja de recordar —como lo ha sefialado Hermann (2006: 82)— las versiones del
mito de Quetzalcbatl que cuentan que su huida lo condujo a Tlillan Tlapallan, “El
Lugar Negro, El Lugar Rojo”. Si bien no se ha identificado para la cultura mixteca

172 Elodie Dupey Garcia



un equivalente al concepto ndhuatl de Tlillan Tlapallan, llama la atencién que los
pintores de los Cédices Zouche-Nuttall y Becker hayan optado por esta combinacién
cromdtica para adornar estas columnas especificas, cuando en otras partes de sus
obras, las columnas —de los templos, por ejemplo— se caracterizan por otro tipo
de decoracién.”

En suma, el sitio en el que culmina la epopeya del héroe mixteco reine los
rasgos definitorios de los Tlapallan de la mitologia ndhuatl: estd asociado con el
color y el sol, ademids de que el recorrido hacia €l implica atravesar una extensién
acudtica. Ademds, se da la coincidencia de que el viaje de 8 Venado le lleva a
acercarse a un lugar que asocia los colores negro y rojo. Por si fuera poco, llama la
atencion que el territorio del Dios Sol en el que penetra 8 Venado est poblado de
guerreros (Cddice Zouche-Nuttall,1992,limina 76b-77) (Figura 5). Estos personajes

Figura 5. 8 Venado realiza conquistas en la comarca solar, donde se enfrenta con guerreros solares.
Cédice Zouche-Nuttall, 1imina 76b, British Museum, Londres.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 173



en armas que llevan la nariguera solar (Hermann, 2006: 90) no dejan de recordar
las huestes de guerreros muertos que, segun los antiguos nahuas, acompafiaban al
astro en la Casa del Sol (Jansen, 1997: 48; Boone, 2000: 116), lo que fortalece la
proximidad conceptual de los mundos solares en las tradiciones mixteca y ndhuatl.
Paralelamente, la informacién contenida en los cédices mixtecos refuerza mi
interpretacién del significado que conviene otorgar a los espacios Tlapallan, porque
la motivacién subyacente a la expedicién solar de 8 Venado y a sus audiencias con el
Dios Sol y los ancestros de Tilantongo hace eco de lo que acontecia en los Lugares
del Color de la tradicién ndhuatl. En el mito mixteco, en efecto, la comarca solar
es el teatro de un nuevo inicio, de la atadura de dos ciclos. Los estudiosos de la
figura de 8 Venado coinciden en explicar su viaje hacia el territorio solar a partir de
una necesidad de legitimacién. En la Mixteca prehispénica, el poder era hereditario
y se transmitia en el seno de linajes que descendian de los ancestros fundadores
del sefiorio. Pero 8 Venado no pertenecia a la dinastia reinante de Tilantongo,
sino que provenia de una linea lateral y aproveché una vacancia del trono para
tomar el poder (Libura, 2005: 22). Como consecuencia, nuestro protagonista sabia
su derecho a gobernar discutible y realizé descomunales esfuerzos para asentar su
autoridad, en particular a través de conquistas y alianzas, pero también al some-
terse a la perforacion del seprum de la nariz que era un rito de acceso al poder en
el Postclisico mesoamericano (Cddice Zouche-Nuttall,1992,14mina 52; Hermann,
2006: 36, 90). También buscé una legitimacién divina, porque se pensaba que los
fundadores de las familias de mandatarios eran descendientes de los dioses (Caso,
1960: 22). Ya que el poder era de origen divino, 8 Venado fue al encuentro de varias
deidades asi como de los antepasados fundadores del primer linaje de Tilantongo,
con el fin de legitimar su derecho a gobernar y convertirse, a su vez, en el fundador
de una dinastia. En cada ocasion, los seres sobrenaturales le entregaron insignias
que sefialaban su poder en varios 4mbitos y la estrecha relacién que mantenia con
ellos, pues los dioses lo distinguian con sus dones.*® Asi fue como a raiz de su
transcendente reunion con el Sol, recibié un bastén azul con cascabeles de oro que
le fue entregado por el dios en persona, al tiempo que empezé a lucir una banda
con atributos solares que lo conectaba con el astro (Hermann, 2006: 92).
Siempre en relacion con esta visita de 8 Venado a la Casa del Sol, sostengo
que ademids de participar en su proceso de legitimacion, esta experiencia sirvié
para marcar la atadura de dos ciclos e incluso pudo fungir como un nuevo naci-
miento para el héroe mixteco. En este sentido, es elocuente que después de estar
en presencia del Dios Sol, 8 Venado aparezca en los cédices Zouche-Nuttall (1992,
limina 78) y Becker 1 (1961, lamina 3) encendiendo fuego por friccién (Figura 6),

174 Elodie Dupey Garcia



Figura 6. 8 Venado enciende el Fuego Nuevo en la Casa del Sol. Cddice Zouche-Nuttall,limina 78,
British Museum, Londres.

es decir, talandrando un Fuego Nuevo (Nowotny, 1961: 12; Anders e al., 1992:
232). Es sabido que, en el contexto mixteco, este acto ritual era practicado en con-
textos fundacionales, entre los cuales se encuentra el acceso al poder (Hermann,
2006: 90), porque significaba el comienzo de un nuevo ciclo. Como lo subraya
acertadamente Libura (2005: 42; cfr. Hermann, 2006: 90), aqui asistimos entonces
a la inauguracién de una nueva era, bajo el mando de 8 Venado. Recurriendo a un
simbolo diferente, el Cédice Bodley (1960, ldmina 9-1) parece transmitir la misma
idea. En este manuscrito, vemos cémo después de reunirse con los antepasados
fundadores del primer linaje de Tilantongo, nuestro protagonista aparece acostado
en una suerte de cuna (Anders ez al., 1992: 236; Boone, 2000: 116) (Figura 3),
una postura que sugiere tal vez el nacimiento, en el cielo, de una nueva dinastia
encabezada por 8 Venado® y que recuerda, en todo caso, la promesa de un nuevo
inicio que esperaba supuestamente a Quetzalcéatl en Tlapallan.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 175



Reflexiones finales

En los mitos nahuas y mixtecos, los Lugares del Color parecen haber sido sitios
donde ocurria, a intervalos regulares, el comienzo de una serie de ciclos, cuyo
modelo era el recorrido del astro diurno. Era en estos espacios, en efecto, donde
comenzaba el curso cotidiano del Sol, pero también donde se daba el principio
de las eras césmicas y de las historias de los pueblos, asi como el inicio del go-
bierno de un mandatario y la fundacién de una dinastia reinante. Lo confirma el
hecho de que los diversos Lugares del Color, que se manifiestan como Tlapallan
o Casa/Ciudad del Sol en la mitologia mesoamericana, se localizaban en litorales o
espacios acudticos, pues en algunas cosmovisiones indigenas —entre las cuales,
la nédhuatl y la mixteca, pero también la maya quiché—, el mar es a menudo el
elemento a partir del cual inicia la creacién o recreacién del mundo (Garcia 1981:
327-328; Popol Vuh, 1961: 23-25; Thévet, 1905: 28; también Cddice Vindobonensis
1992 lamina 47; Nowotny 2005: 50). Igualmente, la posible localizacién oriental
de estos lugares refuerza su capacidad a sugerir el inicio de nuevas vidas, de nuevos
periodos, porque al ser el rumbo por donde sale el sol a diario, el Este transmitia
la idea de origen.

En este sentido, es importante recalcar que la alusién al color transmitida por
la voz tlapallan'y por las imégenes de los cédices mixtecos apoya en forma signi-
ficativa la interpretacion de los lugares en cuestion como espacios donde se abren
ciclos. En los mitos cosmogoénicos, en efecto, el color es el elemento que subraya
la diferenciacién de los seres y de los objetos entre si, a la vez que sugiere el movi-
miento, de ahi que desempefia el importante papel de sefialar el paso de las tinieblas
primigenias a un cosmos creado, ordenado y dindmico (Dupey, 2010b, 2015). Tanto
es asi que la labor de los demiurgos mesoamericanos es frecuentemente comparada
con actividades artisticas y especialmente con el acto de pintar (Dupey, 2010, 1:
156-157;2015), el cual implicaba —como vimos— aplicar colores y luego perfilar
las formas con tinta. Esto permite esbozar una hipétesis para explicar la confusién
entre Tlapallan y Tlillan Tlapallan que se da a veces en las fuentes que relatan la
huida de Quetzalcéatl. En efecto, si el primero —Tlapallan— era un lugar cuyo
vinculo con el color lo conectaba a la creacién artistico-cosmogdnica y al inicio
de los ciclos, el segundo —Tlillan Tlapallan— no sélo aludia al lugar adonde se
encaminé el héroe tolteca, sino que remitia también a la creacién pictdrica, por
derivar del difrasismo in #/illi in tlapalli.

176 Elodie Dupey Garcia



Agradecimiento

Agradezco sinceramente a Manuel Hermann la orientacién que me brindé en el
transcurso de mi investigacion sobre 8 Venado Garra de Jaguar y su epopeya, tal
y como viene representada en los cédices mixtecos. Quiero expresar mi gratitud a
los lectores anénimos que evaluaron este articulo para la revista 77ace. Sus valiosos
comentarios me llevaron a matizar algunas propuestas, en beneficio de la versién
final de este ensayo.

Bibliografia

Alva Ixtlilx6chitl, Fernando de, 1975, Obras historicas: incluyen el texto completo de las llamadas
Relaciones e Historia de la nacion chichimeca en una nueva version establecida con el cotejo de
los manuscritos mds antiguos que se conocen, Edmundo O’Gorman (ed.), 2 vols., México,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Historicas.

Alvarado Tezozémoc, Hernando, 2001[1598], Cronica mexicana, Gonzalo Diaz Migoyo y
German Vizquez Chamorro (eds.), Madrid, Dastin. (Crénicas de América, 25).

Alvarado Tezozémoc, Hernando, 1998, Cronica mexicdyorl, Adridn Leén (trad.), 3* ed.,
Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Historicas.

“Annals de Cuauhtitlan [Anales de Cuauhtitlan]”, 1992, en History and Mythology of
the Aztecs. The Codex Chimalpopoca, John Bierhorst (trad.), Tucson, The University of
Arizona Press, pp. 23-138.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes Garcia, 1996, Religion, costumbres e bistoria
de los antiguos mexicanos. Libro explicativo del llamado Cédice Vaticano 4, Graz/México,
Akademische Druck-und Verlagsanstalt-Fondo de Cultura Econémica.

Brinton, Daniel Garrison, 1882, American hero-myths. A study in the native religions of the
western continent, Philadelphia, H.C. Watts & Co.

Brundage, Burr Cartwright, 1979, The Fifth Sun. Aztec Gods, Aztec World, Austin, University
of Texas Press.

Brundage, Burr Cartwright, 1982, The Phoenix of the Western World. Quetzalcoat! and the
Sky Religion, Norman, University of Oklahoma Press.

Campbell, R. Joe, 1985, 4 Morphological Dictionary of Classical Nahuatl. A morpheme index
to the Vocabulario en Lengua Mexicana y Castellana of Fray Alonso de Molina, Madison,
The Hispanic Seminary of Medieval Studies.

Caso, Alfonso, 1960, Interpretacion del Codice Bodley 2858, México, Sociedad Mexicana
de Antropologia.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antén Mufién, 1998, Las
ocho relaciones y el Memorial de Colhuacan, Rafael Tena (trad.), 2 vols., México, Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 177



Cddices Becker I/II: Museum fiir Volkerkunde Wien, Inv. Nr. 60306 und 60307, 1961, Karl
Anton Nowotny (ed.), Graz Akademische Druck-und Verlagsanstalt.

Cddice Borgia. Los templos del cielo y de la oscuridad, ordculos y liturgia, 1993, Anders,
Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes Garcia (eds.), México/Graz, Akademische
Druck-und Verlagsanstalt-Sociedad Estatal Quinto Centenario-Fondo de Cultura
Econémica. (Cédices Mexicanos).

Cddice Vaticano 4 3738, 1996, Anders Ferdinand y Maarten Jansen (eds.), Graz/México,
Akademische Druck-und Verlagsanstalt-Fondo de Cultura Econémica. (Cédices
Mexicanos).

Cddice Vaticano B 3773, 1993, Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes Garcia
(eds.), México/Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt-Sociedad Estatal Quinto
Centenario-Fondo de Cultura Econémica. (Cédices Mexicanos).

Cddice Vindobonensis. Origen e historia de los reyes mixtecos,1992, Anders, Ferdinand, Maarten
Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez (eds.), México/Graz, Akademische Druck-und
Verlagsanstalt-Sociedad Estatal Quinto Centenario-Fondo de Cultura Econdmica
(Cédices Mexicanos).

Codice Zouche-Nuttall. Cronica mixteca: El rey 8 Venado, Garra de Jaguar y la dinastia de
Teozacualco-Zaachila,1992, Anders Ferdinand, Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez
Jiménez (eds.), México/Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt-Sociedad Estatal
Quinto Centenario-Fondo de Cultura Econémica. (Cédices Mexicanos).

Davies, Nigel, 1977, The Toltecs. Until the Fall of Tula, Norman, University of Oklahoma
Press.

Dupey Garcia, Elodie, 2009, « Du rouge de la cochenille a la transmission des savoirs
traditionnels : les multiples significations de tlapalli chez les anciens Nahua (Mexique) »,
en Carastro, Marcello (ed.), L'Antiquité en couleurs. Catégories, pratiques, représentations,
Grenoble, Editions Jerome Millon, pp- 207-227.

Dupey Garcia, Elodie, 2010, Les couleurs dans les pratiques et les représentations des Nahuas
du Mexique central (xive-Xvie siécles), tesis de doctorado, Paris, Ecole Pratique des Hautes
Etudes, 3 vols.

Dupey Garc1a Elodie, 2015, “Cosmologia y color en las tradiciones ndhuatl y maya del
Posclisico”, en Diaz Alvarez Ana G. (ed.), Cielos e inframundos. Una revision de las
cosmologzax mesoamericanas, IMéxico, Universidad Nacional Auténoma de México-
Instituto de Investigaciones Historicas, pp. 175-199. (Serie antropoldgica, 24).

Dupey Garcia, Elodie, 2016, “Aztec Reds: Investigating the Materiality of Color and
Meaning in a Pre-Columbian Society”, en Goldman, Rachael B. (ed.), Essays in Global
Color History. Interpreting the Ancient Spectrum, Piscataway, Gorgias Press, pp. 245-264.
(Gorgias Studies in Classical and Late Antiquity, 19).

Durén, Diego, 1995, Historia de las Indias de Nueva Esparia e islas de la Tierra Firme, 2 vols.,
Meéxico, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Duverger, Christian, 1983, Lorigine des Aztéques, Paris, Seuil.

Florescano, Enrique, 1995, E/ mito de Quetzalcsarl, 2a ed., México, Fondo de Cultura

Econémica.

178 Elodie Dupey Garcia



Garcia, Fray Gregorio, 1981[1729], Origen de los indios del Nuevo Mundo e Indias Occidentales,
México, Fondo de Cultura Econémica.

Gonzélez Torres, Yolotl, 1975, E/ culto a los astros entre los mexicas, México, Secretaria de
Educacion Puablica.

Graulich, Michel, 1987, Mythes et rituels du Mexique ancien préhispanique, Bruxelles,
Académie Royale de Belgique.

Graulich, Michel, 1988, Quetzalcdatl y el espejismo de Tollan, Amberes, Instituut voor
Amerikanistiek.

Hermann Lejarazu, Manuel A. (coord.), 2011, Cddice Colombino. Una nueva historia de un
antiguo gobernante, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

“Historia de los mexicanos por sus pinturas”, 1941, Garcia Icazbalceta, Joaquin (ed.), Nueva
coleccion de documentos para la historia de México. 1. Pomar, Zorita, Relaciones antiguas
(Siglo xv1), México, Editorial Salvador Chavez Hayhoe, pp. 207-240.

Ichon, Alain, 1973, La religion de los totonacas de la Sierra, México, Instituto Nacional
Indigenista-Secretaria de Educacién Publica.

Jansen, Maarten y Gabina Aurora Pérez Jiménez, 2007, Encounter with the Plumed Serpent.
Drama and power in the heart of Mesoamerica, Boulder, University Press of Colorado.

Krickeberg, Walter, 1961, Las antiguas culturas mexicanas, México, Fondo de Cultura
Econémica.

Leén-Portilla, Miguel, 1968, Quetzalcéarl, México, Fondo de Cultura Econémica.
(Coleccién popular, 604).

Leén-Portilla, Miguel, 1997, La filosofia ndhuatl, estudiada en sus fuentes, 8* ed., México,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Historicas.

“Legend of the suns [Leyenda de los soles]”, 1992, History and Mythology of the Aztecs.
The Codex Chimalpopoca, John Bierhorst (trad.), Tucson, The University of Arizona
Press, pp. 142-162.

Libura, Krystyna M., 2005, Ocho Venado, Garra de Jaguar, héroe de varios codices, México,
Ediciones Tecolote.

Lépez Austin, Alfredo, 1998, Hombre-Dios. Religion y politica en el mundo nihuatl, 3* ed.,
Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Historicas.

Lépez Austin, Alfredo y Leonardo Lépez Lujan, 1999, Mizo y realidad de Zuyud. Serpiente
emplumada y las transformaciones mesoamericanas del cldsico al poscldsico, México, Fondo
de Cultura Econémica-El Colegio de México.

Lépez de Cogolludo, Fray Diego, 1957, Historia de Yucatin, 5* ed., México, Academia
Literaria (Grandes Crénicas Mexicanas, 3).

Mendieta, Fray Gerénimo de, 1993, Historia eclesidstica indiana, 4* ed., México, Porria
(Biblioteca Porria de Historia, 46).

Molina, Fray Alonso de, 1970 [1585], Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana
y castellana, México, Porrua.

Montes de Oca Vega, Mercedes, 1996, “Las metédforas en el nahuatl del siglo xv1”, en
Estrada Fernandez, Zarina, Max Figueroa Esteva y Gerardo Lépez Cruz (eds.), Zercer

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 179



Encuentro de Lingiiistica en el Noroeste. Tomo II1: Interdisciplinas lingiiisticas, Hermosillo,
Universidad de Sonora-Editorial Unison, pp. 85-104.

Motolinia, Toribio de Benavente, 1971 [1555], Memoriales o Libro de las cosas de la Nueva
Espania y de los naturales de ella. Nueva transcripcion paleogrifica del manuscrito original,
con insercion de las porciones de la Historia de los indios de la Nueva Esparnia que completan
el texto de los memoriales, Edmundo O’Gorman (ed.), México, Universidad Nacional
Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Historicas.

Mufioz Camargo, Diego, 1984, “Descripcién de la ciudad y provincia de Tlaxcala de la
Nueva Espafia e Indias del Mar Océano para el buen gobierno y ennoblecimiento
dellas, mandada hacer por la s.c.r.M. del rey don Felipe, nuestro sefior”, en Acuiia,
René (ed.), Relaciones geogrdficas del siglo xvi: Tlaxcala, vol. 1, México, Universidad
Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. (Serie
Antropoldgica, 53).

Nicholson, Henry B., 1971, “Religion in pre-Hispanic Central Mexico”, en Wauchope,
Robert, Gordon F. Ekholm e Ignacio Bernal (eds.), Handbook of Middle American
Indians. Volumes 10 and 11: Archaeology of Northern Mesoamerica, Austin, University of
Texas Press, pp. 395-446.

Nicholson, Henry B., 1979, “Ehecatl Quetzalcoatl vs. Topiltzin Quetzalcoatl of Tollan: a
Problem in Mesoamerican Religion and History”, en Actes du x1.11e Congres international
des américanistes, Congrés du Centenaire, Paris, 2-9 septembre 1976, vol. 6, Paris, Société
des Américanistes, pp. 35-47.

Nicholson, Henry B., 2001, Topiltzin Quetzalcoatl. The Once and Future Lord of the Toltecs,
Boulder, University Press of Colorado.

Nowotny, Karl Anton, 2005, Tlacuilolli. Style and Contents of the Mexican Pictorial
Manuscripts with a Catalog of the Borgia Group, George A. Everett Jr.y Edward B. Sisson
(trads. y eds.), Norman, University of Oklahoma Press.

Olivier, Guilhem, 1997, Mogueries et métamorphoses d’un dieu aztéque. Tezcatlipoca, le
“Seigneur au Miroir Fumant”, Paris, Institut d’Ethnologie.

Popol Vuh. Las antiguas historias del Quiché, 1960, Adrian Recinos (ed.), 2* ed., México,
Fondo de Cultura Econémica (Coleccién popular, 344).

Ragot, Nathalie, 2000, Les au-delas azréques, Oxford, Bureau of Archaeological Research.

Rojas, Gabriel de, 1985, “Relacién de Cholula”, en Acufia, René (ed.), Relaciones geogrificas
del siglo xvi: Tlaxcala, vol. 2, México, Universidad Nacional Auténoma de México-
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, pp. 125-145.

Sahagun, Fray Bernardino de, 1953-1982 [1577], Florentine Codex. General History of the
Things of New Spain, Dibble, Charles E. y Arthur J. O. Anderson (eds.), 12 vols., Salt
Lake City-Santa Fe, University of Utah-School of American Research.

Sahagin, Fray Bernardino de, 1997, Primeros Memoriales, paleogratia del texto nahuatl y
traduccion al inglés de Thelma Sullivan, University of Oklahoma Press.

Sahagun, Bernardino de, 2000, Historia general de las cosas de Nueva Esparia, Lépez Austin,
Alfredo y Josefina Garcfa Quintana (eds.), 3 vols, 3* ed., México, Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes.

180 Elodie Dupey Garcia



Seler, Eduard, 1963, Comentarios al Codice Borgia, Frenk, Mariana (trad.), 3 vols., México,
Fondo de Cultura Econémica.

Seler, Eduard, 1990-1998, Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology,
7 vols., 2* ed., Culver City, Labyrinthos.

Siméon, Rémi, 1963, Dictionnaire de la langue nahuat! ou Mexicaine, Graz, Akademische
Druck-und Verlagsanstalt.

Soustelle, Jacques, 1970, Les Azteques, Paris, Presses Universitaires de France.

Soustelle, Jacques, 1979, « La pensée cosmologique des anciens Mexicains », en L'Univers
des Aztéques, Paris, Hermann, pp. 85-170.

Torquemada, Fray Juan de, 1975-1983, Monarquia indiana, 8 vols., México, Universidad
Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Histéricas.

Fuentes hemerogrificas

Dupey Garcia, Elodie, 2010b, « Les métamorphoses chromatiques des dieux
mésoaméricains: un nouvel éclairage par 'analyse de leur identité et de leurs fonctions »,
Studi e materiali di Storia delle Religioni. Nuove prospettive sul politeismo in Mesoamerica,
vol. 76, nim.2, pp. 351-371.

Graulich, Michel y Guilhem Olivier, 2004, “;sDeidades insaciables? La comida de los dioses
en el México antiguo”, Estudios de Cultura Nahuatl, nim. 35, pp. 121-155.

Hermann Lejarazu, Manuel A., 2006, “Cédice Nuttall. Lado 1: La vida de 8 Venado”,
Arqueologia Mexicana, México, Editorial Raices-Instituto Nacional de Antropologia e
Historia. (Edicién Especial Cédices, 23).

Jansen, Maarten, 1997, “Un viaje a la Casa del Sol”, Arqueologia Mexicana, nam. 23, pp.
44-49.

Jonghe, Eduard de, 1905, « Histoyre du Méchique. Manuscrit frangais inédit du xvie
siecle », Journal de la Société des Américanistes. Nouvelle Série, num. 2, pp. 1-41.

Marti, Samuel, 1960, “Simbolismo de los colores, deidades, nimeros y rumbos”, Estudios
de Cultura Nahuatl, nim. 2, pp. 93-127.

Montes de Oca Vega, Mercedes, 1997, “Los difrasismos en el nahuatl, un problema de

traduccion o de conceptualizacién’, Amerindia, nim. 22, pp. 31-44.

Notas

1 Intlilliin tlapalli pertenece a la categoria de fenémenos lingtiisticos del nahuatl conocidos como
difrasismos, que reinen un par de palabras cuya yuxtaposicién engendra uno o mis significados
nuevos. Estas construcciones constituian el método original que habian creado los antiguos
nahuas para elaborar conceptos y categorias (Montes de Oca, 1996, 1997). Sobre los multiples
significados de in #illi in tlapalli, remito a mi anilisis en Dupey, 2009, 2010, 1: 35-40, 67-68.

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 181



10

11

12

13

182

Entre los autores que siguieron esta linea de anilisis se pueden mencionar Leén-Portilla,
1968: 32-34; Gonzilez Torres, 1975: 144; Soustelle, 1979: 11; Graulich, 1987: 200, 1988: 78;
Florescano, 1995: 72; Anders y Jansen, 1996: 86.

Véanse también Brinton (1882: 89) y los comentarios de Duverger (1983: 214) sobre la proxi-
midad entre Tlapallan (o Tlillan Tlapallan) y Huehuetlapallan.

Mendieta (1993: 82), seguido por Torquemada (1975-1983, 11: 124), indica que el sitio se
llamaba Tlilapa o Tizapa. Esta informacién es sospechosa porque fuera de la proximidad
morfolégica entre Tlillan y Tlilapan (literalmente, “El Lugar del Agua Negra”), este dato
no corresponde con los elementos proporcionados por las fuentes primarias. En vista de que
Mendieta compuso sus libros recopilando datos de obras anteriores —en el caso del mito de
Quetzalcbatl, principalmente de los escritos de Motolinia y de Las Casas—, es factible que
estas denominaciones resulten de un error cometido al copiar informacién.

Este dato fue retomado en textos histéricos posteriores, como las obras de Alva Ixtlilx6chitl
(1975, 1: 271, 282, 420), Chimalpahin (1998, 1: 174-175) y Torquemada (1975-1983, 11: 59,
61, 111: 83-85, 1v: 66).

Chimalpdhin (1998, 1: 152-153) indica, por su parte, que Topiltzin Quetzalcéatl se fue a “la
regién del humo y del rojo (poctlantito tlapallantito)”. Los vinculos de este personaje con los
lugares asociados a los colores negro y rojo se manifiestan también en la obra de Alvarado
Tezozémoc (1998: 43-44), donde se evoca un asiento de piedra bicolor —rojo y negro— en el
que descansé durante su viaje hacia Tlapallan.

Véanse, por ejemplo, Anales de Cuaubtitlan,1992: 36; Leyenda de los Soles, 1992: 155; Motolinia,
1971: 83; Sahagun, 1953-1982, 111: 38, 2000: 326; Mendieta, 1993: 82; Torquemada, 1975-
1983, 11: 59, 61, 111: 84, 124; Alva Ixtlilx6chitl, 1975, 1: 282. En cuanto a la versién recogida por
Mufioz Camargo (1984: 133), cuenta que el héroe tolteca se metié en el mar y se volvié dios.
La versién del dominico Durdn —al igual que otras fuentes histéricas— contribuye a vincular
la desaparicién de Quetzalcéatl y la prediccién de su regreso, con la llegada de la expedicién de
Hernin Cortés a las costas mexicanas en 1519. Es probablemente por la importancia conferida
ala conexién entre estos dos hechos en la historia mexica, por lo que los estudiosos de la cultura
ndhuatl han tendido a seleccionar entre las multiples descripciones de Tlapallan —o de Tlillan
Tlapallan— la que presenta este espacio como un sitio ubicado mis alld del mar (véanse, por
ejemplo, Soustelle, 1970: 11; Le6n-Portilla, 1997: 69; Duverger, 1983: 214).

La proximidad entre Tlapallan y Hueytlapallan debida a su identificacién como un mar rojo
puede explicar la confusién de Siméon (1963: 571), quien en su diccionario define a Tlapallan
como una ciudad situada en la costa oriental del golfo de California.

Este dato aparece también en la obra de Torquemada (1975-1983, 1: 55) y en el diccionario de
Siméon (1963: 571-572).

Entre los numerosos autores que asumen que Tlapallan y Tlillan Tlapallan correspondian al
rumbo este, se pueden citar Seler (1990-1998, 1: 198, 1v: 164ss., v: 63-64, 104), Leén-Portilla
(1968:32,1997:97), Soustelle (1979: 103), Gonzélez Torres (1975: 144), Davies (1977: 64,181
ss.), Brundage (1982: 264), Duverger (1983:214), Graulich (1987: 185ss.,1988: 78), Florescano
(1995: 66), Jansen y Pérez Jiménez (2007: 233).

Encontramos también esta informacién en fuentes mds tardias, como las obras de Torquemada
(1975-1983,11: 59, 61), Alva Ixtlilxéchitl (1975, 1: 282) y Chimalpahin (1998, 1: 152-153,174-
175).

Seler (1990-1998, 1v: 164) sugiere que el nombre de Tlillan Tlapallan, que significaba en su
opinién “Lugar de Escritura”, hacia referencia al drea maya, por ser ésta la region de la escritura

Elodie Dupey Garcia



14

15

16

17

18

19

20

21

22

por excelencia, en tanto que Davies (1977: 5,180ss.,395-396) considera que Chichén Itza —o,
en términos generales, el territorio maya y la peninsula de Yucatdn— era Tlillan Tlapallan, pero
él sostiene que el recorrido de Quetzalcéatl nunca lo llevé hasta alli.

Existen varias sintesis historiogréficas sobre el tema; remito especialmente a los trabajos de
Graulich (1987: 168ss.), Lépez Austin (1998: 27-42) y Olivier (1997: 150-156).

Lo cual no significa que no existieron lugares reales que portaron los nombres de los Tlapallan
miticos —véase una sintesis de las tentativas de identificacién de Tlapallan en Nicholson (2001:
281), asi como las consideraciones sobre este tema de Davies (1977: 143-145)— de la misma
manera que la mitica Tollan, arquetipo de la urbe mesoamericana en la época posclisica, se
fue proyectando repetidamente en la tierra (Lopez Austin, 1998: 79-96, 142; Lépez Austin
y Lopez Lujdn, 1999: 71-81), dando su nombre a varias ciudades del México Central (Cddice
Vaticano 4, 1996: folio 10v; Rojas 1985: 128).

La identificacién de Tlapallan con la Ciudad del Sol permite proponer una explicacién para la
aparicién del nombre compuesto Tollan Tlapallan en el relato que los informantes de Sahagtn dan
del final de la vida de Topiltzin (Sahagtn, 1953-1982, 111: 18). Como se indic6 en la precedente
nota, Tollan era el arquetipo de la ciudad para los antiguos nahuas, mientras que su nombre se
usaba para referirse a las metropolis, de tal forma que utilizarlo para calificar a Tlapallan bien
pudo ser una manera de recalcar que este lugar era una urbe, aunque una urbe mitica desde luego.
Segun la Historia de los mexicanos por sus pinturas (1941: 218), Quetzalcdatl no fue llamado por
el Sol, sino por el Cielo y las Estrellas, mientras que Alvarado Tezozémoc (2001: 470) comenta
que el héroe se fue “al ¢ielo a ber al otro dios, que es llamado el lugar (que) yba y fue Tlapalam”.
La proximidad entre estos animales se deja ver con toda claridad en el siguiente pasaje de
la obra de Chimalpahin (1998, 11: 22-23), que relata el viaje maritimo de los nonohualcas
tlacochcalcas: “atravesaron un brazo de mar; y en medio de las aguas pudieron ver a la mujer
del agua, que es mitad pez, y asimismo a las grandes serpientes marinas, a las tortugas y a los
caracoles, que les hicieron escuchar su musica enmedio del agua”.

Las descripciones de los pisos del cielo confirman que el universo solar era policromo, pues en
el “Cielo de Tonatiuh” —que de un documento a otro corresponde al tercero, cuarto o quinto
estrato celeste— se encontraban seres de cuatro o cinco colores (Thévet, 1905: 22; Codice
Vaticano 4, 1996: folio 1v; Historia de los mexicanos por sus pinturas, 1941: 234; Soustelle, 1979:
110; Ragot, 2000: 172).

En este sentido, su papel era similar al de los musicos que Ehécatl fue a buscar a la Casa del
Sol, porque la musica que éstos trajeron a la tierra permitié a los hombres empezar a entonar
los cantos y a realizar las danzas destinados a garantizar el dinamismo césmico, esencialmente
simbolizado por el movimiento del astro solar (Graulich y Olivier, 2004: 139; Dupey, 2010b:
368-369).

Al respecto, véase Davies, 1977: 144-145. Por un lado Graulich (1987: 118-250, 1988: 77-78,
84-85) y por otro, Lépez Austin y Lépez Lujan (1999: 68) han mostrado que la historia de
los pueblos mesoamericanos se desarrollaba siguiendo un arquetipo, del cual han propuesto
reconstrucciones que varfan ligeramente en la definicién de las etapas del recorrido, pero que
coinciden en reconocer un paralelismo con los movimientos del astro solar en el cosmos.
Segun otras versiones, Quetzalcéatl habria abierto una montafia y desaparecido al penetrar en
ella, o habria muerto después de introducirse en el orificio generado por una flecha en un édrbol
(Durdn, 1995, 11: 20; Thévet, 1905: 38). Para una compilacién de las variantes de la muerte o de
la desaparicién del rey tolteca, véase Nicholson (2001); para una interpretacion de su significado

simbélico, remito el lector a Graulich (1987: 200-204).

El Lugar del Color en la mitologia mesoamericana 183



23

24

25

26

27
28

29

30

31

184

Véanse, por ejemplo, Anales de Cuaubtitlan, 1992: 36; Cédice Vaticano 4, 1996: folio 9v; Historia
de los mexicanos por sus pinturas, 1941: 218; Motolinia, 1971: 60; Thévet, 1905: 38.

La versién de la desaparicion de Quetzalcéatl en el mar conllevaba también la promesa de un
nuevo inicio, ya que, al irse, el héroe prometié regresar (por ejemplo, Codice Vaticano 4, 1996:
folio 9v) y esta prediccién parecié cumplirse con la llegada de la expedicién espafiola encabezada
por Cortés, la cual significé para los pueblos indigenas del México Central el final del Quinto
Sol y el principio de una nueva era.

Los cédices Colombinoy Becker I formaron inicialmente un todo, es decir, un solo manuscrito
que fue escindido en varios fragmentos en la época colonial temprana.

Hermann (2006: 84) observa que varios de los topénimos de la limina 76-A incluyen un disco
solar en su nombre, sefialando su pertenencia a una geografia sagrada, segin toda probabilidad
relacionada con el astro del dia.

En este manuscrito, se pintaron, en el cielo, los nombres calendéricos de los antepasados, el
Sefior 4 Cocodrilo y la Sefiora 1 Muerte, hacia los cuales se dirige 4 Venado (Caso, 1960: 39).
Me refiero al flujo azul sembrado de caracoles blancos y cuyo borde dentado estd adornado con
cuentas, que se aprecia en la parte media de la escena (figura 4a, b).

Es cierto que esta columna bicolor no aparece solamente en contextos que la identifican cla-
ramente como soporte del cielo. Asi, columnas con diferentes motivos negros y rojos forman
parte de toponimicos, en los cuales aparecen entre las fauces de la tierra (Cddice Vindobonensis,
1992, liminas 9, 38, 45, 47) o entre dos montafas (Cddice Zouche-Nuttall, 1992, ldmina 69),
sin que lleven, en la parte superior, una alusién a la banda celeste. También observamos estas
columnas en varias representaciones de templos (Cddice Colombino,2011,1dminas 2,3, 17; Cddice
Vindobonensis, 1992, laminas 9, 21; Codice Zouche-Nuttall, 1992, liminas 42, 53), en particular,
el que sirve para evocar la ciudad de Tilantongo. En estos casos, bien podria hacer alusién
el poste bicolor a las columnas que cargan el cielo, porque sabemos que, en el pensamiento
mesoamericano, los templos pueden concebirse como representaciones miniaturas del cosmos
(Preuss, 1998).

En pasajes del Cddice Zouche-Nuttall (1992, 1dminas 46, 50), 8 Venado recibe insignias y titulos
por parte del dios 9 Viento y de la diosa 9 Hierba (Hermann, 2006: 24, 32).

Esta interpretacion es cercana a la de Libura (2005: 44), quien escribe que esta escena evoca
“la consagracion de la nueva dinastia de Tilantongo en la cuna celeste, el origen legitimo de
las cosas de este mundo”.

Elodie Dupey Garcia



