PARURE ET «EFFICACE » RITUEL. STATUT ET
FONCTION DE LHABILLAGE DES IMAGES SACREES
DANS LES PRATIQUES THAUMATURGIQUES ET
TRANSFORMATIONNELLES A MEXICO

ADORNMENT AND RITUAL “EFFICACY”. STATUS
AND FUNCTION OF THE SACRED IMAGES DRESSING
IN THE MAGIC AND TRANSFORMATIONAL
PRACTICES IN MEexico Crty

Silvia Mancini*

Fecha de recepcion: 6 de enero de 2017 * Fecha de aprobacién: 31 de agosto de 2017.

Resumen: La primera parte de este articulo plantea las claves tedricas y epistemoldgicas
de una historia de las religiones que se reclama de la corriente constructivista. En la se-
gunda parte, la autora ilustra esta posicién a través del estudio de la préctica simbdlica
consistente en vestir ritualmente ciertas imagenes sagradas en la Ciudad de México. Se la
podria calificar como “ortoprictica”, en el sentido de que parece inscribirse en un proceso
de reposicionamiento frente a la vida. Para alcanzar sus fines correctivos y reparadores,
la ortopréctica analizada aqui recurre a un empleo estratégico de los estados psiquicos
disociados, de los cuales saca beneficio. Inspirada por la hipnosis eriksonniana, esta con-
tribucién desarrolla la idea segin la cual el uso de los estados hipnéticos, inducidos por
técnicas oportunas con fines especificos (particularmente, la manipulacién de imédgenes
sagradas antropomérficas), resulta propicia para el proceso de “reorientacién’de los sujetos
amenazados por la crisis. E1 modo operatorio de la ortopractica tratada aqui denota, en
los devotos, un potencial autorreparador considerable.

Palabras clave: México; tecnologias psicocorporales; eficacia ritual; imdgenes sagradas;
vestimenta.

* Institut Religions Cultures Modernité, Faculté de Théologie et des Science des Religions
(Anthropole, Université de Lausanne).

TRrACE 73, cEMcA, ENERO 2018, pdgs. 9-36, ISSN: 0185-6286 9



Abstract: The first part of this article lays out theoretical and epistemological keys of a
religions’history that claims itself to belong to the constructivist movement. In the second
part, the author illustrates this position through the study of the symbolic practice, con-
sistent in ritually dressing certain sacred images in Mexico City. She could be qualified as
“orthopraxis”, which could seem to be part of a repositioning process in life. To achieve
its remedial and repairing purposes, the orthopraxis concept analyzed here calls on a
strategic use of psychic distinct states from which it benefits. Inspired by the eriksonnian
hypnosis, this contribution develops the idea according to which the use of hypnotic states,
induced by appropriate techniques for specific purposes (particularly, the manipulation of
anthropomorphic sacred images), is conducive to the “reorientation” process of individuals
threatened by the crisis. The orthopraxis procedure analyzed here denotes in devotees, a
considerable self-repairing potential.

Keywords: Mexico; body-mind technologies; ritual efficacy; sacred images; clothing.

Résumé: La premiére partie de cet article pose les jalons théoriques et épistémologiques
d’une histoire des religions se réclamant du constructivisme. L'auteure illustre, dans la
seconde partie, cette position & travers [étude de la pratique symbolique consistant a habiller
rituellement certaines images sacrées dans la ville de Mexico. On pourrait la qualifier d’«or-
tho-pratique », en ce sens quelle semble s’inscrire dans un processus de repositionnement
face 4 la vie. Pour atteindre ses fins correctives et réparatrices, lortho-pratique traitée ici
recourt 4 un emploi stratégique des états psychiques dissociés, desquels elle sait tirer profit.
Inspirée par I'hypnose eriksonnienne, cette contribution développe I'idée selon laquelle le
recours aux états hypnotiques, induits par des expédients techniques ciblés (notamment,
la manipulation d’images sacrées anthropomorphes), s'avére propice au processus de
«recadrage » des sujets menacés par la crise. Le mode opératoire de lorthopratique traitée
ici dénote, chez les dévots, un potentiel auto-réparateur considérable.

Mots-clés: Mexique; technologies psychocorporelles; efficacité rituelle; images sacrées;
vétements.

10 Silvia Mancini



Figure 1 - Autel de la Santa Muerte a l'entrée du Campamento de Lindavista,
Mexico (2010).

En toile de fond du présent article se situent deux publications collectives, a
loccasion desquelles je mefforgais de poser les jalons d’une histoire des religions
d’inspiration constructiviste, laquelle propose une approche alternative des pra-
tiques rituelles (Mancini 2006; Mancini et Faivre 2012). En prenant appui sur
des recherches comparatives menées sur divers terrains (américains, asiatiques
et européens) et convoquant des domaines disciplinaires différents (ethnologie,
anthropologie, histoire, histoire des religions, psychologie, sociologie), je défendais
alors la thése de la co-genese et de la co-évolution de ’homme et de son biotope.
Plus précisément, je tentais de démontrer que certains états psycho-physiologiques
particuliers (états dissociés ou hypniques), mobilisés dans des institutions cultu-
relles particulieres, ne sont ni le fruit exclusif de facteurs psychophysiologiques, ni
celui de facteurs uniquement historiques et sociaux. Facteurs psychobiologiques
et facteurs historico-sociaux se co-construisent ensemble.

Une telle conception, qui pose tant le sujet humain que le monde naturel non
pas comme des entités toutes faites et étanches, évoluant indépendamment les
unes des autres, entendait rompre avec la posture des sciences et de la philosophie
traditionnelles. U'approche constructiviste se distancie, en effet, des orientations
intellectuelles qui, notamment depuis les années 50, ont dominé les sciences
humaines et sociales. Ces orientations sont soit tributaires des philosophies de
la conscience, comme l'existentialisme, 'herméneutique, la phénoménologie ; soit
influencées par la renaissance d’un intellectualisme scientiste, comme le néo-

Parure et “efficace” rituel 11



kantisme, le structuralisme, et les sciences cognitives. Les divers représentants de
ces deux orientations (fort différentes 'une de 'autre, au demeurant), posent tous ce
dualisme irréductible entre le sujet et l'objet, entre la Conscience et le Monde, pos-
tulés comme des données a priori, comme des hypostases métaphysiques qui ne
possédent ni origine ni développement.

Une histoire des religions constructiviste nécessite en revanche une réflexion
portant tout particulierement sur ce quon peut appeler les dispositifs efficaces et
les savoir-faire techniques a travers lesquels le sujet et Tobjet, ’homme et le monde
physique, la culture et la nature, entrent en relation dans leur processus de fabri-
cation réciproque. De ces dispositifs et savoirs il s’agit de faire ressortir la logique
interne et I'incidence pratico-factuelle.

Par maints aspects, le constructivisme renoue avec la philosophie de la praxis,
laquelle pose 'homme non pas en tant que sujet transcendantal, mais en tant que
simple agent d’action historique, dépourvu de forme et de contenus a priori. 11
est posé comme en train de «se faire» sans cesse lui-méme, en méme temps qu’il
construit le monde. Celui-ci cesse alors lui aussi détre un monde d’objets donnés
a-historiquement, pour devenir un monde d’objets «faits» ou «fabriqués»,
objets hybrides 4 mi-chemin entre la culture et la nature. Voila pourquoi les dis-
positifs techniques par le moyen desquels se réalise ce travail d’auto-fabrication
simultanée de 'homme et du monde acquiérent, dans le constructivisme, une impor-
tance heuristique primordiale. Lorsqu'elle est appliquée a étude des productions
mythico-rituelles, la perspective constructiviste présente un avantage majeur. Elle
nous évite de retomber dans des interprétations de type théologique ou scientiste,
lesquelles puisent leur inspiration tant dans la culture romantique germanique, que
dansl'intellectualisme des Lumiéres — interprétations qui partent du principe que la
religion et la magie se distinguent d’autres institutions humaines en vertu d’'une
sorte d’essence qui leur serait propre. Cette essence senracinerait dans une disposi-
tion originaire de la nature humaine, ou bien dans une structure a-historique de la
conscience, ou bien dans une catégorie a priori de lesprit, ou bien encore dans des
exigences sociales a caractére universel. Or, en s'inscrivant en faux contre ces inter-
prétations «essentialistes », qui visent 4 conférer substance et essence a la religion
et 4 la magie en les créditant de tel ou tel contenu, le constructivisme nous oblige
a considérer pratiques, institutions et représentations mythico-rituelles comme des
«artefacts stratégiques», des savoir-faire appliqués caractérisés par lemploi d’une
technique spécifique. En abolissant la distinction, qui est d'origine théologique, entre
magie et religion, I'on pose ainsi que I'une et 'autre usent du méme modus operandi,
et on les considére comme des institutions & caractére pragmatique, dotées d’une

12 Silvia Mancini



incontestable efficacité factuelle. Dés les années 40, cette technique symbolique
a lceuvre dans la religion et la magie, Ernesto de Martino l'avait appelée la «dés-

historisation mythico-rituelle » (De Martino, 1954, 1957, 1958).

LR ' i | N

Figure 2 - Autel dédi¢ a la Santa Muerte dans le Centro Historico
de Mexico (2010).

La religion comme ‘technique’

La technique en question se présente comme une opération fictionnelle qui consiste
a «faire comme si» les hommes nétaient pas les artisans de leurs productions. Dans
le mythe, la responsabilité de la création des valeurs et des institutions culturelles
est attribuée a 'action dentités non-humaines. Dans le rite, c’est bien 'homme
qui agit; toutefois, il y agit selon une modalité de I'action qui, par le fait méme que
cette action est exécutée selon des modalités stéréotypées, figées, dépersonnalisées,
fait de celle-ci quelque chose de dé-réalisé, dépourvu de toute portée historique.
Bref, il fait delle une action dés-historisée. La technique mythico-rituelle se définit,
en somme, comme une fiction caractéristique. Dans cette fiction, 'homme se nie

Parure et “efficace” rituel 13



lui-méme en tant qu'agent historique a part entiére. Toutefois, paradoxalement,
cest par cette négation de I'historicité de son activité, clest par ce «comme si...»,
que, installé dans un régime d’existence protégée,’homme parvient a affronter les
contingences historiques, dés lors qu’il se trouve doté, grice a ce détour stratégique,
d’une capacité d’action amplifiée. La réside, justement, lefficacité d’'un tel dispositif.

Lapproche d’Ernesto de Martino apparait aujourd’hui d’une grande actua-
lité, chargée quelle est d’'un potentiel heuristique considérable dans le domaine
de I'histoire des religions, domaine qu'elle a grandement contribué a émanciper de
sa lourde filiation théologique. Elle est également susceptible de renouveler
les sciences humaines, tant au niveau d’une théorie anthropologique du rite compris
comme un dispositif éthopoietique,' cest-a-dire constructeur de comportements
auto-édifiant le sujet, qu'au niveau d’une théorie des interactions entre l'ordre
somatique, l'ordre psychique et Tordre symbolique-culturel que le rite permet de
mettre 4 jour. Cette théorie est susceptible, en loccurrence, déclairer également
certains faits énigmatiques auxquels les historiens des religions et les anthropolo-
gues sont parfois confrontés, et qui touchent a I'épineuse question de I'«efficacité
symbolique » (De Martino 1942; 1999).

Lon comprend mieux alors pourquoi, dans I‘étude de certains comportements
symboliques, une histoire des religions émancipée de sa filiation théologique
accorde 4 la notion d'orthopratique un réle important. Le choix de ce terme, com-
posé des mots «ortho» (droit, ordonné), et « pratique » (mise en application, mode
opératoire efficace), nest pas da au hasard. Par ce terme, je désigne des modalités
techniques d’action et d’intervention spécifiques, de nature symbolique, que les
sociétés mettent en ceuvre sur elles-mémes et sur le monde pour procéder a une
réorganisation permanente de leur expérience. Lorthopratique se caractérise par
quelques traits spécifiques. Je me bornerai ici a en évoquer cing:

1. Tout d’abord, les orthopratiques sont des modalités d’action strictement
codifiées, en ce sens qulelles reposent sur des régles générales (arbitraires
et conventionnelles), et non pas sur des fondements universels naturels. Leur
fonction pratique est d’inclure incessamment la diversité, la nouveauté,
I'imprévu, le chaotique, I'inconnu, I'inimaginable et 'inhumain moyennant un
traitement stratégique préalable de ces facteurs. Ces régles pratiques sont
les mémes qui agissent dans tout rituel, et rendent possible la compatibilité
mutuelle de la diversité, de la nouveauté, et de l'existant; elles permettent de
métaboliser les facteurs critiques ou chaotiques susceptibles de provoquer
leffondrement du systéme, et de les assimiler dans le systéme lui-méme
jusqu’a faire de ces facteurs des leviers de stabilité.

14 Silvia Mancini



2. Ces orthopratiques se différencient des modes d’action ordinaires par un
trait paradoxal. Ce sont des actions dont lefficacité dépend du fait qu'elles
se trouvent institutionnellement installées dans un espace-temps différent, un
temps «logique » et non pas chrono-logique, un temps « des-historisé » en ce
sens qu’il est soustrait au devenir historique et a ses aléas. La caractéristique
majeure de ces orthopratiques, en somme, est quelles sont a strictement parler
des «non-actions».? Formes de praxis active et transformatrice se trouvant
subordonnées a des contraintes procédurales strictes, elles impliquent en
effet l'effacement de toute I'initiative individuelle et de la responsabilité des
sujets. Celles-ci se trouvent demblée écartées au profit d’'un automatisme
et d’'une dépersonnalisation évidente de I'agir. Cest justement la, dans cette
dépersonnalisation et cet automatisme, que réside la clé de leur performativité.

3. Parmi les savoir-faire efficaces qui reposent sur un tel technicisme spécifique,
figurent le droit, les mnémotechniques, les pratiques divinatoires, les exercices
spirituels de la tradition chrétienne, plus généralement toute procédure
rituelle, ainsi que de nombreux savoir-faire traditionnels mobilisant des
techniques conjointes du corps et de lesprit, censés tous produire des effets
transformationnels sur le sujet et sur le monde qui l'entoure. Ce sont également
certaines pratiques thérapeutiques baties autour de I'idée d'efficacité, comme
I'hypnose moderne, démunie, a la différence de la psychanalyse, d’'un appareil
théorique identifiable et précis reposant sur une théorie de I'inconscient
comme cest le cas chez Freud, Jung, Adler ou Lacan.

4. Le choix heuristique de travailler sur les technologies de l'esprit® comprises
comme des «orthopratiques» revient & aborder les productions humaines en
partant moins de leurs contenus ou de leur «sens», que de leur efficacité;
moins de la théorie qui les sous-tend ou de la valeur sémantique qu'elles
recouvrent, que de leur usage et de leurs effets pragmatiques (Gell 2009:
151-152). Voila pourquoi I'approche constructiviste, en histoire des
religions, se démarque nettement des problématiques herméneutiques et
des philosophies de la conscience, qui refont surface dans I'anthropologie
culturaliste, et qui placent au premier plan le réle du sujet et de son
intentionnalité. Mais elle se démarque aussi de l'objectivisme scientiste qui,
par-dela toute intentionnalité réglant les savoir-faire de ’homme, part a la
recherche des mobiles qui en détermineraient les conduites «en derniére
instance ». Le mépris pour la technique et la pratique, qui a longtemps marqué
la philosophie et la science, sest manifesté de maniére saisissante dans
les sciences des religions, ot on a voulu privilégier I'étude des «croyances»,

Parure et “efficace” rituel 15



des représentations, des mythes, des théologies, des discours, au détriment du
rituel, des techniques du corps, des comportements routiniers.

5. Les recherches sur ces orthopratiques psycho-corporelles ont mis en
évidence quelles mobilisent souvent des états dissociés de la conscience. De
fait, certaines technologies de lesprit et du corps proceédent, a des degrés
divers, a une dissociation institutionnalisée — partielle ou plus radicale — de
la conscience unitaire des sujets. Clest précisément cette dissociation qui
permet & ceux-ci d’avoir accés a des espaces de manceuvre supplémentaires
afin de procéder 4 ce travail de correction, d’auto-réparation, d'organisation,
de mise en ordre et d’intégration des facteurs critiques: le nouveau, I'aléatoire,
le désordre, I'inconnu, le dysfonctionnel.

B (D

Figures 3 et 4 - Dans un marché du Centro Histérico de Mexico,
rayonnages de Nifios Dios habillés comme nouveau-né et avatars
de Nifio Dios représentés comme gargonnet (2010).

Agents mythiques et dramaturgie rituelle 4 Mexico

La recherche réalisée dans la ville de Mexico sur les formes de dévotion populaire
adressée aux Saints protecteurs, notamment la Santa Muerte, San Judas Tadeo et
le Nifio Dios (Mancini 2010 et 2012), moffrit 2 maintes reprises lopportunité de
tester la nature orthopratique du rituel compris comme «producteur inépuisable
de compatibilités». Seul le rituel, en tant que dispositif inc/uant, posséde en eftet la
capacité de métaboliser incessamment les événements et la nouveauté au bénéfice des
humains, exposés a la crise et aux aléas de lexistence. Clest grace a ces dispositifs de

16 Silvia Mancini



mise en compatibilité et d’inclusion que sont les Saints protecteurs, qu'a Mexico on
parvient a rendre «digestes » les événements qui font de la vie quelque chose d’«indi-
geste». La force du modus operandi du rituel ne consiste-t-elle pas, précisément, dans
sa capacité de récupérer a contre-emploi les facteurs de risque et de déstabilisation
qui émaillent lexistence, tant individuelle que collective ? Ne fait-il pas, du risque
et des contradictions auxquels les humains sont confrontés, des éléments dotés d'un
considérable pouvoir d’'immunisation, d’anticipation, de rebondissement?

Le mode opératoire d'un médium-curandero de la Colonia Moctezuma, opérant
au bénéfice d’'une petite communauté de voisins et familiers (Mancini 2012)*, m’a
donné l'occasion, en 2009, d'observer in vitro le fonctionnement d’un véritable
«chantier anthropopoietique »,’ ot lon peut saisir en frain de se faire ce processus
symbolique d’immunisation et d’autoréparation moyennant un double mouve-
ment: d’abord, la personnification mythique de la frayeur (susto) expérimentée
jadis par le médium lui-méme lors d’'une série dévénements critiques auxquels
il a été confronté, et vécue aujourd’hui par ses consultants en crise (exposés aux
violences de rue quotidiennes, a la précarité économique et du travail, victimes des
«vécus d’assujettissement » magiques). Ensuite, la transformation de cette méme
frayeur en son propre antidote (Borch-Jacobsen 1991: 193-194; Nathan 1994).
Ces dispositifs externalisant dotés de pouvoir thaumaturgique que sont les Saints
(canoniques ou extra-canoniques) fonctionnent comme la concrétion mythique a
la fois du risque expérimenté et de la «force qui fait-agir », laquelle oblige les sujets
a sengager dans leur propre reconstruction. Clest 1a, que ces dispositifs révelent
leur nature «utilisationnelle », leur unique fonction étant, au fond, de contraindre
ces populations de dévots a «aller de lavant» (Melchior 1998:126). A l'instar d’'un
appareil orthopédique, ces artefacts que sont les sanzos manifestent leur potentiel
orthopratique précisément dans leur fonction d’inducteurs d’action. Voila pourquoi
lon peut affirmer que ces agents mythiques sont moins la représentation sym-
bolique de quelque chose, ou la projection phantasmatique de facteurs intrapsy-
chiques, que bien plutdt partie prenante d'une pratique, que facteur «qui oblige »,
ou que levier capable «de faire faire » quelque chose. En somme, ils sont le véhicule
entrainant les humains a souvrir de nouveau a la praxis compromise par l'exces
d’entraves sur leur chemin. « Expédient technique », « vecteur d’agentivité », « com-
mutateur de situations bloquées », «attache qui met en mouvement», voila quelques
expressions pouvant désigner les sanfos comme opérateurs efficaces, destinés de
par leur nature a dépasser leurs propres artisans. On pourrait dire, en paraphrasant
Bruno Latour, quen acceptant de vivre sans exercer une maitrise sur leur vie, en sen
remettant aux directives du Santo, le dévot et sa famille remplacent leurs attaches

Parure et “efficace” rituel 17



a un ordre social, matériel, politique qui les dépasse et les paralyse, par d’autres
attaches, celles-ci capables de «les attacher» tout en les mettant en mouvement
(Latour, 2009: 121-122).

Lexternalisation, sous une forme personnifiée, de cette force qui «oblige a
faire », confirme bien le statut du Santo en tant que «véhicule», qui, comme tout
véhicule, transporte celui qui le fabrique (Gell 2009 : 156). La dramaturgie ici décrite
nest pas sans rappeler un autre « véhicule » dramaturgique efficace:: la pratique de la
déploration rituelle étudiée par De Martino. Cette institution symbolique, obser-
vable jusqu’aux années 50 en Italie du sud, se présente aussi comme un artifice
technique reposant sur la réélaboration mythique de la figure du mort, et sur un
savoir-faire psycho-corporel particulier activé lors d’'un deuil — savoir-faire qui
exploite les états hypnoides pour «faire passer le passé », « faire mourir le mort»,
débloquer I'impuissance d’action face a «ce qui passe contre et sans nous» (De
Martino 1958: 5; Didi-Huberman 2016: 32-33; 49-50).

Le role technique de ce commutateur de situations d’impasse quest le dispositif
mythico-rituel consiste a convertir la frayeur suscitée par I'impuissance ressentie
face a des facteurs externes — une frayeur que De Martino désigna par la notion
de «crise de la présence », comprise comme «risque » d’anéantissement du Moi, de
ce Moi compris comme centre d’initiative et de choix, comme capacité d’action,
laquelle consiste précisément a «faire passer » le passé non digéré (De Martino 1958
et 1999).Ce qui effraie et marque la limite du maitrisable et du transformable, ce
qui expose au risque de «étre-agi-par » plutot qu'« agir-sur », est toutefois susceptible

Figure 5 - Dans le présentoir d'un magasin du Centro  Figure 6 - Monica, couturiére-habilleuse de Santas
Histdrico, différents avatars du Nifio Dios: Nifio de las ~ Muertes, en train de travailler chez elle, au campement
Palomas, Nifio Pescador, Nifio del Sagrado Corazén, de Lindavista qui accueille encore, aprés presque trente
Nifio Doctor, Nifio Cirujano, Nifio Papa, etcétéra, chacun  ans, les victimes du tremblement de terre de 1985 (2010).
disposant de ses propres dévots (2010).

18 Silvia Mancini



de devenir un allié stratégique. Ce qui résiste a I'action humaine peut, a certaines
conditions techniques, se transformer en antidote, en allié stratégique d’un désarroi
qui, manié d’une certaine fagon, peut dégager des ressorts nouveaux, jusqu’a devenir
un facteur de résilience. Ainsi, 2 Mexico, 'agentivité du Saint consiste a obliger
ses dévots a assumer des roles actifs ; pour ce faire, un modus operandi spécifique se
met en place ou le dévot, issu d’'une histoire dominée par la frayeur, a I'instar des
judokas, joue de cette méme frayeur pour la réinvestir contre elle-méme.

Réparations et habits

Lobservation ethnographique des séances de cure chez le médium Eusebio de la
Colonia Moctezuma avait révélé une relation étroite entre I'action corrective du
rituel et le fait que les acteurs changeaient sans cesse de role. Ainsi, le mimétisme
qui sempare des participants durant I'attente du traitement, et le dédoublement des
identités respectives du médium et de son assistante, la modification vestimentaire
de ceux-ci, et d’autres indices visuellement repérables, mont semblé fonctionner
comme autant d’inducteurs d'un brouillage des identités univoques, brouillage au
processus de recadrage poursuivi par la petite communauté thérapeutique. Dans
ce dispositif de cure, au dédoublement des identités du médium (habité par les
Hermanitos) et de sa partenaire (métamorphosée en «scribe » des propos de ceux-ci
émis par la bouche du médium), fait écho l'état psychique des consultants. Le trai-
tement rituel vise en effet a réaliser chez eux des conditions légérement dissociées
leur permettant de se voir eux-mémes «en surplomb », par une sorte de décentre-
ment stratégique qui les rend capables de visualiser plus aisément leur situation
afin d’intervenir sur celle-ci. Ce jeu de dédoublements et de re-individuation est
facilité par le fait qu’ici, de méme que dans tout espace rituel, aspect iconique et
aspect indiciaire sont rendus indissociables. Dans le rite en action, en effet, 'icone
comprise comme le support matériel, sensible, d'un mode de désignation qui passe
par 'analogie formelle du signe et de ce qu’il désigne, se transforme en indice, lequel
marque une présence inhérente a lobjet qu’il désigne (Freedberg 2009 : 640-641).
Cela nest pas sans entrainer d’importantes conséquences dordre pragmatique.
L«efficace rituel » dépend précisément de I'abolition de la frontiére entre le référent
et sa représentation iconique. Celle-ci est devenue I'indice concret de celui-la. Le
recours aux habits médicaux de équipe qui seconde Eusebio durant la séance de
cure prend 1a tout son sens en tant qu'anticipation perceptive de la résolution du
mal, cest-a-dire, en tant que présentification matérielle de la dynamique réparatrice.

Parure et “efficace” rituel 19



Dés mes premiers contacts avec la ville de Mexico, j’avais été frappée par
Tomniprésence, dans cet univers urbain, d’infrastructures et de pratiques liées a la
réparation et au dédommagement permanents des préjudices et des dégats aux-
quels toute personne physique, indifféremment, se trouve exposée — auxquels est
exposée toute chose aussi, comme les objets domestiques, les instruments de travail,
les vétements, les édifices, les véhicules. Je ressentis vivement 'impression de me
trouver dans une société «en travaux» car en chantier permanent, constamment
mobilisée par des taches d’intervention en matiére de pannes, cassures, dommages
matériels ou immatériels. Ajoutons a cela la présence fréquente d’infirmiéres pre-
nant la tension des gens dans les couloirs du métro ou dans la rue; les centres de
consultation médicale dans les lieux les plus improbables des périphéries; les nom-
breux ateliers de mécaniciens, électriciens, menuisiers, tapissiers, vulcanisateurs de
pneus usés, bricoleurs-réparateurs de vieux ordinateurs, d objets électroménagers,
de véhicules; les retoucheuses, les santeros, les sorciers. J'eus pour la premiére fois
I'impression que cette mise en scéne de la fonction réparatrice, incarnés notamment
par la Vierge de Guadalupe, la Santa Muerte, San Judas Tadeo, le Nifio Doctor
et bien d’autres saints populaires, allait de pair avec une relation trés particuliére
aux habits et a la parure. En effet, tant dans le cadre rituel-liturgique que dans
la vie des rues de Mexico, 'uniforme, I'habit de cérémonie, les parures et, plus
généralement, les symboles vestimentaires de 'appartenance professionnelle,
statutaire, corporative, géographique et ethnique occupent une place non négli-
geable. Dans le Centro Historico comme dans les marchés populaires, la présence
massive de commerces se fait presque oppressante, que ceux-ci soient consacrés a la
vente de tissus, d’articles de mercerie, de costumes, de toilettes, d’habits d’apparat,
d’uniformes de fonctions diverses, tous assortis d'une panoplie d’accessoires et de
décorations. La diftusion de revues de travaux manuels, contenant les patrons en
papier et les instructions pour fabriquer chez soi I'habillage détres animés et de
choses inanimées — comme vétements pour animaux, couvre-toilettes, parements
de quincearieras, toilettes extravagantes du Nifo Dios —, témoigne bien de cette
passion pour 'apparat vestimentaire. Tout se passe comme si, & travers les véte-
ments, sexprimait un supplément de sens ou une efficacité spéciale véhiculés par
ceux-ci.

Durant mes deux séjours effectués en 2010, j’ai eu lopportunité d’affiner ma
lecture de ce phénomene, jusqu’a découvrir que cette production textile, décora-
tive, de confection, était employée indifféremment pour la réalisation d’'uniformes
et d’habits cérémoniels destinés aux humains et aux images sacrées. De fait, la
vente d’habits de baptéme pour bébés et petits enfants, ou de premiére commu-

20 Silvia Mancini



nion, de «quinziéme anniversaire», de mariage, etcétéra, cotoie a Mexico City
celle d’habits destinés a vétir les images du Nifio Dios ou de la Santa Muerte.
De méme, les revues destinées aux couturiéres réalisant des vétements pour les
humains se trouvent, dans les kiosques, cotoyer les magazines spécialisés en travaux
pratiques. Ces magazines offrent une variété riche d’instructions et de «patrons »
pour la confection de parures destinées indifféremment aux saints exposés dans
les églises, aux adultes et aux enfants. Durant les processions honorant le santo
dont ils sont dévots, les fideles revétent I'habit de celui-ci, afin de s’identifier
a lui. Dactivité commerciale développée autour de I'habillage de cette nouvelle
entité extra-canonique féminisée du panthéon populaire mexicain quest la Santa
Muerte fut, quant a elle, une surprise supplémentaire. Cet habit dénote un souci
de créativité hors du commun. De plus, cette créativité est soustraite aux codes de
I'iconographie classique auxquels sont toujours soumises les images sacrées cano-
niques. Lhypothése mest apparue plausible, alors, de lexistence d’'une relation
fonctionnelle entre, d’'une part, lefficacité du pouvoir thaumaturgique attribué a
ces images sacrées; et d’autre part, les habits de ces images compris eux-mémes
comme des dispositifs opératoires efficaces, systématiquement congus, réalisés et
rendus précieux (comme jamais ne le sont les habits des dévots), puis changés,
lavés et repassés.

Une recherche sur ce phénomene est actuellement en cours. A lui seul, il
méritait un travail monographie spécifique. Il reste que certains éléments obser-
vés me permettent dores et déja de dégager quelques réflexions préliminaires a
propos d’une institution précise. A savoir, 'habillage rituel de la Santa Muerte et
du Nifio Dios. Ces deux exemples seront de nature a illustrer le 7odus operandi de
ce dispositif correcteur qulest le sano habillé, lequel fonctionne moins comme la

SE{ YISTEN SANTAS MUERTES
"“Novias, Reinas, Catrinas, Princesas Aztecas,
_Chinas:Poblanas o al modelo deseado

st GRAN EXTENSO DE SURTIDO Y COLORES
JEN TODAS LAS MEDIDAS DESDE

X 4 SCMHASTA 2 METROS

Claudia

' ATENCION PERSONAL

Figures 7 et 8 - Claudia, couturi¢re et styliste de la Santa
Muerte, en train de travailler 2 son domicile, situé a la
frontiére entre le Estado de México et Mexico et sa carte
de visite ou elle décrit ses compétences (2010).

Parure et “efficace” rituel 21



représentation d’une entité extra-humaine aux attributs personnels distincts, que
comme la personnification d’une fonction: la fonction correctrice. Procédons en
trois étapes. D’abord, en évoquant la pratique mexicaine qui consiste a habiller les
effigies de santos. Ensuite, en interrogeant la figuration mythique de cette fonction
correctrice qui est & l'ceuvre sous les traits du santo habillé. Enfin, en traitant de la
manipulation rituelle de leffigie sacrée, laquelle fonctionne a I'instar d’'une véritable
«prothese» de soi, qui elle-méme permet d’agir plus efficacement sur soi et sur
le monde. Mon approche vise 4 montrer, 4 partir de cet exemple concret, que dans
la pratique de 'habillage du sanzo une véritable écologie des conduites rituelles est
a l'ceuvre, a visée auto-poiétique.

Des images et des vétements : la Santa Muerte et

le Nifio Dios

A Mexico, la pratique dévotionnelle qui consiste a habiller et a changer d’habit
leffigie de son saint protecteur est présente aussi dans le culte de la Santa Muerte
et du Nifio Dios. Dans ces deux cas, 1a célébration de I'«anniversaire » de 'image du
Saint, vis-a-vis duquel le duerio® (le propriétaire de I'image) affiche un attachement
particulier, prend la forme d’une féte, marquée par le changement de la parure qui
revét leffigie sacrée, et par la consommation d’une nourriture spéciale qui lui est
offerte. Dans le cas de la Santa Muerte, 'anniversaire de son image coincide avec
la date d’installation d’un autel, financé par le duerio soit pour honorer une pro-
messe faite par le passé a la Santa (comme mettre fin 2 sa toxico-dépendance,
sortir d’un réseau de mauvaises fréquentations, etc.), soit pour remercier la Santa
d’une faveur regue (par exemple, avoir échappé a la mort par maladie ou accident).
Le traitement rituel auquel le duerio soumet 'image de son Nifio Dios ne diftere
pas beaucoup de celui quon vient de décrire pour la Santa Muerte; et cela, pour
ce qui concerne aussi bien la relation de « promesse » (le juramento) qui lie le dévot
au santo, que le processus d’anthropomorphisation dont celui-ci fait l'objet. Malgré
la distance théologique qui sépare ces deux figures mythiques, le traitement rituel
similaire auquel la Santa Muerte et le Nifio Dios sont soumis incite I'historien des
religions a questionner la logique sous-jacente de telles pratiques et, ce faisant, a
interroger leur convergence fonctionnelle. Cette convergence se manifeste sur deux
niveaux distincts. Tout d’abord, la célébration de 'anniversaire de ces deux effigies,
en tant qu'images efficaces, semble renouveler, a échéances fixes, et au bénéfice du
duerio, lactivité transformatrice et protectrice associée a I'image. Ensuite, le fait

22 Silvia Mancini



comme tel de westir Jos santos semble illustrer un méme processus; celui, tout a
la fois, d’humanisation-identification, et de dissociation fonctionnelle entre les
dévots et leur entité protectrice.

La coutume parfaitement canonique d’habiller le Nifio Dios et celle, extra-
canonique, d’habiller la Santa Muerte, suggére une lecture qui fait de 'image
habillée une sorte de double de soi. Dans le premier cas, 'humanisation du Nifio
et I'identification & lui de son duesio prennent une forme insolite. Apreés la nais-
sance (I'achat de 'image chez un vendeur spécialisé), le bébé-Jésus est habillé en
nouveau-né, on lui offre les peluches et les jouets typiques du premier age et il
est confié a une marraine. Ensuite, au fil des mois, l'effigie sera habillée en enfant,
puis en jeune garcon, avant de revétir, au bout d’une année, les habits d’un Sanzo
adulte — habits qui ne sont autre chose que ceux de I'avatar particulier du Nifio
Dios auquel le duerio, qui 4 ce moment-la récupére leffigie chez sa marraine, a
décidé de consacrer toute sa dévotion (parmi ces avatars figurent, par exemple, le
Nifio de las Palomas; le Nifio-Pa; le Nifio Cirujano; /e Nisio Doctor; /e Nizio del
Sagrado Corazén; etc.). La Santa Muerte connait aussi divers avatars: la Sanza
de Siete potencias;la Santa pidosa; El Jefe. Exposée dans des autels en plein air, ou
enfermée dans une chasse en verre, elle apparait parée tour a tour en guinceariera, en
princesse aztéque, en novia. Mais d'oli vient cette coutume d’habiller les images
du Santo? Et pourquoi les habits qui le recouvrent sont-ils si importants ?

Trois réponses semblent possibles. Tout d’abord, il n'est pas a exclure qu'un
rapport existe entre la pratique de wvestir los santos et 'importance attribuée a la vision
et aux images dans la culture mexicaine, marquée en profondeur par le Baroque.
Celui-ci accorda un fort pouvoir pédagogique aux effets scénographiques et a la
pratique de la «mise en théatre » de contenus édifiants. Cest peut-étre pour cela que
la culture populaire mexicaine mise de fagon aussi systématique sur I'apparence
vestimentaire et la fascination hallucinatoire quelle peut susciter, suivant en cela
une tradition dont les colonisateurs ont su tirer profit a des fins d’acculturation
(Gruzinski 1990: 241-242). Ensuite, sans aller jusqu’a affirmer qu'une continuité
ininterrompue existe entre le monde préhispanique et la modernité postcoloniale,
on sait que la culture populaire associe encore le vétement au pouvoir actif inscrit
dans ces artefacts symboliques que sont les divinités, ou n'importe quelle autre
entité créditée d’une efficacité non-humaine. A ce propos, les témoignages conte-
nus dans les écrits de Bernandino de Sahagun sont trés significatifs, en ce qu’ils se
réferent a la coutume préhispanique d’identifier le dieu a partir de ses ornements
et caractéristiques vestimentaires (Léon-Portilla 1958). De méme, l'usage, dans
des populations rurales de divers états de la République, de revétir rituellement

Parure et “efficace” rituel 23



des petites images en papier découpé ou des pierres est encore significatif. Lavées,
vétues, honorées, maniées avec tous les égards — comme s'il s’agissait d’agents
actifs—, ces pierres et ces figurines sont traitées a l'instar d'entités capables de
dispenser la pluie et de bonnes récoltes (Stresser-Péan 2011). Enfin, une telle
«spectacularisation » du vétement comme véhicule d’efficacité est probablement a
mettre en rapport aussi avec la grande importance que la culture populaire accorde
a la dimension sensorielle, sollicitée dans toute occasion liturgique, canonique et
extra-canonique. L'impact visuel des couleurs, des formes, des ornements et des
tissus employés produit facilement, chez le spectateur «extérieur» lui aussi, une
sorte de sidération «esthético-extatique » qui joue un role non secondaire dans la

dynamique transformationnelle du rituel (Gombrich 1996: 313-314).

Figure 9 - A lentrée de la Cathédrale de México, quelques
jours avant la célébration de la féte de /o Candelaria, une
femme exhibe son Nifio Dios quéelle est venue présenter pour
la premiere fois a Iéglise (2010).

La personnification mythique de la fonction réparatrice ou le détour
p q P
par l'artefact-fétiche

On peut maintenant se demander pourquoi l'on ressent le besoin de personnifier

cette fonction réparatrice sous les traits de la Santa Muerte et du Nifio Dios. La
relation que le dévot entretient avec l'effigie habillée de ceux-ci releve indiscuta-

24 Silvia Mancini



blement de ce « répertoire non-moderne » qui accorde une place a ce quon appelle
les «faitiches» (Latour 2009: 96; 121-122), dans la mesure ou il s’appuie sur un
mode opératoire producteur d’artefacts symboliques dont la singularité consiste,
comme on a dit, 4 «dépasser» ceux qui en sont les auteurs, les soumettant a une
subordination caractéristique (Stoichita 2008). Cest précisément cette faculté qu'a
un artefact/faitiche de «dépasser» son auteur, qui lui permet d’instituer un ordre
capable de faire agir ses dévots, lesquels, a défaut d’un tel dispositif fictionnel,
seraient paralysés. Cette logique orthopratique revét donc un aspect paradoxal.
L’image sacrée, a laquelle le dévot s’identifie et se subordonne, contient en effet
en elle-méme cette capacité de contraindre les humains a agir comme si, en se
dissimulant & eux-mémes le processus de production de ces artefacts symboliques
dont ils sont les auteurs, ils se dotaient d’un ressort extérieur susceptible de leur
faire faire des choses qu'a défaut d’un tel ressort ils ne feraient pas.

Lethnopsychiatre Tobie Nathan a bien saisi le sens de cette opération symbolique
lorsque, en opposant médecine traditionnelle (opérant sur un artefact «externalisant»,
de nature mythique) et médecine moderne (opérant sur un artefact «intériori-
sant», qui correspond a la conception scientifique du mal), il constate une plus grande
efficacité du dispositif «extériorisant». En effet, en faisant intervenir des entités non-
humaines, rendues responsables du mal comme de sa résolution, ce dispositif parvient
a décharger l'affecté d’une telle responsabilité; soulagé du poids détre lui-méme la
cause du probléme qui le frappe, il participe de maniére plus active au processus de
sa propre guérison (Nathan et Stengers 2004; Stengers 2001).

Que la Santa et le Nifio Dios incarnent bel et bien la fonction réparatrice dans
le cadre d’une écologie culturelle spécifique, ne découle pas seulement du versant
«objectif» d’une telle écologie (la Santa et le Nifio figurent le monde dans ses
multiples aspects, positifs et négatifs). Ces deux figures sont également (et sur-
tout) le vecteur d’une pratique exercée sur le dévot lui-méme, ce qui constitue le
versant «subjectif» de la relation entre celui-ci et son entité protectrice. En effet,
I'intentionnalité active dont on crédite aussi bien la Santa Muerte (elle mange
des fruits, boit tequila et pulque, fume de la marijuana, s’habille comme une reine
et, selon ses humeurs, protége ou abandonne les humains) que le Nifio Dios (il
fait des caprices, affiche ses préférences vis-a-vis de la nourriture ou des habits
quon lui offre, etcétéra), fait figure de «doublon» de l'intentionnalité humaine.
Une telle intentionnalité sépanouit  travers les exploits attribués a la Santa ou au
Nifio, lesquels rendent visibles les affects, les craintes et les désirs des adeptes. En
somme, la fonction ces deux images de culte n'est pas exclusivement de personnifier
le monde, et plus précisément ces aspects du monde qui échappent au contréle

Parure et “efficace” rituel 25



humain. Elle est aussi de personnifier le double de soi-méme, et plus précisément
cette partie méconnue de soi-méme quon ne parvient pas & exprimer ni 4 mani-
fester, mais qui sexprime et se manifeste pourtant dans les pouvoirs attribués a
son double. A cet égard, le traitement auquel chaque dévot soumet l'effigie de son
Santo est fort éloquent. Par le truchement de ces images, projection extériorisée
deux-mémes, les dévots non seulement parlent deux-mémes, mais interviennent
de maniére autocorrective sur eux-mémes. Cette unité, paradoxale, d’'immanence et
de sacralité, qui définit la Santa et le Nifio Dios, est bien illustrée par la pratique
rituelle de leur symbole — aspect qu’il s’agit maintenant d’aborder.

a

Image 10 - Dévote habillée en San Judas Tadeo, le jour de la
célébration du Saint, le 28 octobre (2010).

La pratique rituelle des images habillées
Lusage que certains détenus font des effigies de la Santa nous offre un exemple

typique de la praxéologie développée autour d’elle, et illustre bien la nature «auto-
constructrice » des rapports qui la relient a ses dévots. Apres avoir sculpté l'effigie

26 Silvia Mancini



dans les ateliers du Reno,” la statue est remise par le prisonnier aux membres de
sa famille dans le but de la faire «soigner», cest-a-dire, de la soumettre a un tra-
vail rituel (réalisé par un curandero ou une santera) destiné a accélérer sa sortie de
prison. De maniére similaire, la coutume consistant & amener l'effigie de la Santa,
parée et ornée de maniére solennelle, au lieu o se déroule le rosaire public prés
d’un autel urbain afin le faire assister a la cérémonie et de le faire bénéficier de la
bénédiction finale, confirme cette dimension d’une telle entité comme « prothése »
du soi, vouée 2 atteindre des zones hors de la portée des hommes. De méme, la
pratique consistant 2 emmener I'image du Nifio Dios 4 Iéglise, enveloppée dans
une couverture a 'instar d’un vrai bébé, ou de lui faire visiter, a 'approche de la
téte de Candelaria, le marché du Centro Histdrico spécialisé dans la vente de ses
vétements, confirme ce processus d’identification de son duesio a lui. La Santa et
le Nifio, en somme, se confondent avec, ou plutdt, deviennent, le dévot lui-méme
lorsque, par exemple, ses fidéles affirment avoir entendu, lors de situations de fort
conflit intra-familial ou de danger de mort, leurs voix sortir de leur propre corps,
et leur parler pour leur dispenser des conseils avant de sexternaliser soudainement,
sous la forme d’apparition.

A cette praxéologie de limage comme opérateur d’auto-corrections possibles se
rattache le recours aux habits chatoyants des effigies. La recherche déja mentionnée,
menée dans la ville de Mexico sur des cultes spiritualistes non-institutionnalisés
faisant recours a la transe, avait mis en évidence que, dans les pratiques rituelles a
vocation thérapeutique, ’habit et les accessoires vestimentaires jouent un réle non
négligeable dans la production des états suggestifs, ceux-ci étant stimulés par des
expédients visuels spécifiques, qui renvoyaient tous,immanquablement, a 'univers
de la réparation (images de Saints protecteurs, allusion au monde médico-sanitaire
signifié par le recours a des blouses blanches, recours a des «baumes», ablutions
répétées).

Tous ces expédients visuels fonctionnent, on I'a vu, comme autant d’«induc-
teurs », censés précipiter le processus de reconstruction de soi, dans la mesure ot,
dans la scénographie rituelle de la cure, chaque élément véhicule des suggestions
auto-poiétiques au fort impact visuel et émotif. Tout se passe comme si, durant
la dramaturgie thérapeutique, les changements vestimentaires favorisaient, dans
lassistance, ['émergence d’un nouveau point de vue, permettant aux personnes de
cette assistance de se voir agir depuis l'extérieur en position de spectateur — comme
§'ils contemplaient a distance une scéne concernant d’autres individus. Cest grice
a ce «décentrement stratégique », que le processus de reprogrammation de soi
s'active. Dans le cas du culte de la Santa Muerte et du Nifio Dios, la relation entre

Parure et “efficace” rituel 27



les états suggestifs, le recours aux habits rituels et le processus d’autoréparation, se
déclinent sur deux niveaux distincts: celui de la fabrication de ces habits; et celui de
l'usage cérémoniel quon fait de l'effigie habillée, dans le cadre des festivités orga-
nisées pour son anniversaire.

Sur un premier niveau, l'observation ethnographique a permis de constater
que, durant la confection des vétements des effigies, un état légérement auto-
hypnotique sempare toujours des couturiéres, dévotes elles-mémes. Durant les
séances de travail, divers facteurs contribuent a faire vaciller la barriére qui sépare
le statut extrahumain de lentité représentée, et le régime de réalité ou se situe la
couturiere a I'ceuvre. Ce sont: leur attention focalisée sur l'ouvrage en cours, le
mouvement répétitif de la machine a coudre, les commentaires & voix haute qui
ponctuent le choix de la ligne, du tissu, de la couleur, des finitions et des acces-
soires destinés 4 compléter la tenue de I'image traitée comme s’il sagissait d’'une
personne en chair et os. Ce nest pas un hasard si, durant leur travail, les couturiéres
affirment «entendre» et «voir» la Santa ou le Nifio dans la piece. A cette pré-
sence on s'adresse comme & une cliente, dont, au fur et & mesure que l'ouvrage avance
(par exemple, durant les essayages), on teste les gotts, on scrute les états d’ame et
les expressions du «visage» pour déchiffrer les signes de son approbation, ou de
sa désapprobation envers des choix stylistiques adoptés (Trexler 1991 Silvestrini
2010: 3; Albert-Llorca 2010).

Sur un second niveau, la suggestion hypnotique s’active durant la célébration
collective de 'anniversaire de l'effigie,au moment de rénover son habit et ses acces-

Figure 11 - Chela, célebre propriétaire d’'un magasin de Nifio
Dios dans le Centro Historico et styliste elle-méme (auteur de
catalogues annuels présentant les nouvelles collections de la Mai-
son), en train d’habiller I'image du Nifio de las Suertes (2010).

28 Silvia Mancini



soires. La porosité psychique qui sempare des dévots dans ces circonstances festives
neest guére le fait exclusif du contexte rituel, qui facilite la « mise en simultanéité » de
lordre humain et de lordre extra-humain (Gruzinski 1990: 276). La fluidité-po-
rosité psychique, favorisée par l'expérience d’une promiscuité exceptionnelle avec
la Niria Blanca ou le Nirio Dios, promiscuité amplifiée par I'acte intime que repré-
sente leur changement d’habit, se trouve en effet démultipliée durant la féte par le
recours (surtout, dans le cadre du culte de la Santa Muerte) a des stimulants 1égers
(comme marijuana) o plus puissants,® et par le recours a la musique des mariachis
et des danzantes.’

Dispositifs de recadrage et états psychiques dissociés

La problématique de l'ethopoiesis est susceptible dengager sur les états psychiques
dissociés une réflexion qui prend son sens au sein méme des sciences sociales. Cette
problématique présente I'avantage de développer une réflexion sur les orthopra-
tiques rituelles non exclusivement dans le cadre de T'histoire, de la sociologie, de
'anthropologie, de I'histoire des religions, et de tirer parti aussi de I'apport de cer-
taines orientations récentes, non mécanistes, qui ont vu le jour dans le domaine
des sciences de la vie également, comme la biologie et la psychologie. De fait, il
s’agit de comprendre comment et pourquoi certaines sociétés, couches sociales ou
époques historiques ont mis a profit institutionnellement ces états dissociés dans le
cadre dorthopratiques offrant a la culture un support favorable a I'engrangement
des savoirs, 4 I'intériorisation de modeéles de comportement, 4 'autodiscipline des
états émotifs, a lauto-réparation d’états morbides, 4 des formes de connaissance,
etcétéra...!” Une question traverse en filigrane toutes ces réflexions: pourquoi la
fiction rituelle, favorable a la production des états psychiques dissociés, produit-
elle des effets factuels?

L’hypnose moderne de type ericksonien offre a cet égard quelques pistes inté-
ressantes. Un dénominateur commun permet de comparer le rite hypnotique au
rite magico-religieux. Clest qu'ils sont tous deux des dispositifs fictionnels (Melchior
1998; Thioly 2008). Dans les deux cas, les acteurs se trouvent transposés dans
un autre régime de réalité, ou les conduites apparaissent décalées par rapport aux
modes de conduite ordinaires. Cest l'entrée dans ce régime fictif qui provoque le
décalage nécessaire susceptible d’induire une modification de la perception ordi-
naire, modification qui constitue la condition préalable de lefficacité. Efficacité
rituelle et efficacité hypnotique s’avérent, en somme, directement liées a ce régime

Parure et “efficace” rituel 29



fictionnel. Cela peut nous paraitre déroutant, car nous avons 'habitude de penser
la fiction comme quelque chose d’inférieur a la réalité, de faux, d’inauthentique.
Notre culture moderne reconnait en effet seulement deux types de vérité: la
vérité objective, relevant des lois physiques naturelles; et la vérité subjective, qui
senracine dans les certitudes intérieures du sujet. Comme je I'ai fait remarquer au
début de ce texte, selon les écoles, les époques ou les auteurs, on a privilégié tantot
la premiére (philosophie des sciences modernes, positivisme), tantot la seconde
(phénoménologie, idéalisme, philosophies de la conscience).

Derriére cette double figure réapparait en filigrane lopposition déja théorisée
par Galilée entre le décidable et 'indécidable (Stengers 1995 : 86-88). Cest seu-
lement dans le premier cas que l'on peut convoquer un témoin fiable de l'objecti-
vité d’'un phénomene. Les romantiques, en s'inscrivant en faux contre l'objectivisme
scientiste, affirmérent au contraire que le seul témoin fiable d’'une réalité don-
née est le sujet et son expérience vécue. Peut-on échapper 4 la fois a l'objectivisme
naturaliste et au relativisme humaniste? Clest 1a que le recours a la notion de
«fiction technique » offre une issue (Stengers 2006:197-200; Nathan et Stengers
1995:67). Dans lefficacité rituelle, en effet, on ne peut invoquer ni une objectivité
scientifique analogue a celle a laquelle se référent les scientifiques de laboratoire,
ni celle qui senracine exclusivement dans le vécu et lexpérience individuelle (car
lefficacité rituelle est publique et controlable sur le plan collectif). Dans le rituel
thérapeutique ou divinatoire on assiste, comme en science, a la création d’un «dis-
positif de témoignage » permettant d’attribuer a un élément identifiable l'origine
d’un événement ou la responsabilité de celui-ci. Ce qui différencie la science du
rite magique ou hypnotique nest donc que la maniére de convoguer des témoins et
I'usage que l'on fait de ceux-ci. Dans le rite, comme dans le rituel hypnotique, ces
témoins fiables sont des agenss dont le mode d'existence nest réductible ni & une
objectivité matérielle-expérimentale, ni a la subjectivité de 'imagination indivi-
duelle. Ce sont des agents quon ne peut pas réduire a la logique du «ou bien... ou
bien» (Stengers 2002 : 93-125;2006: 221-224). S'ils sont des témoins différents de
ceux de la physique expérimentale, ils ne relévent pas non plus de I'imagination
débridée d’un individu isolé. Malgré cela, ils sont bel et bien des « témoins fiables »,
en ce sens que dans le rituel magique et la pratique hypnotique ils produisent des
effets efficaces, comme par exemple soulager d’une crise, produire une guérison,
libérer de 'angoisse ou de certaines phobies.

Tout cela nous renvoie au paradoxe de lefficacité de la fiction, qui s’avére un
dispositif artificiel doté de légitimité dés lors qu’il fait recours, d’une part, a une
technigue A part entiere; et d’autre part, a des zémoins fiables. Dans le rite comme

30 Silvia Mancini



dans 'hypnose, tout se passe a 'instar d’un jeu de roles dans lequel on simule
quelque chose. Mais le fait d’avoir affaire 4 une mise en scéne, @ une fiction, ne
signifie guere quon est confrontés 4 une production fausse, cest-a-dire «illusoire ».
En hypnose comme dans le rite magique, en effet, ce nest pas le phénomeéne qui
est le centre, mais clest précisément la mise en scéne du phénomene. Cest jus-
tement dans celle-ci, que se joue techniquement quelque chose que la science et
la philosophie traditionnelles ne sont pas en mesure dexpliquer. Au demeurant,
affirmer que le centre de lefficace rituelle ou hypnotique nest guére le phénomeéne
mais sa mise en scéne ne revient pas non plus a aller dans le sens de ceux qui, sur
le versant déconstructionniste et postmoderne, affirment que tout est mise en scéne,
fiction, jeu de role, artefact. Car il reste a expliquer ce qui, dans cette fiction, cette
simulation, ce «faire comme si...» est efficace.

D’apres la perspective présentée ici, «simuler» est en somme, d’abord, un
«faire actif» (sauf dans le domaine de l'expérimentation scientifique, ol prévaut
le critere exclusif du vrai ou du faux, et ot «simuler» revét un sens négatif). Voila
pourquoi, dans le but déviter tant les risques de l'objectivisme scientiste que ceux du
subjectivisme romantique, pour rendre compte de lefficacité rituelle histoire des
religions constructiviste focalisera sa réflexion sur 'idée de «simulation technique »,
sur celle de «role» (Melchior 1998: 63). Toute simulation produit un «simulacre »,
un artefact doté d’une efficace particuliére. Dés lors, il ne sera plus question de
«vérité », comprise en un sens objectif ou subjectif. Il sera plutdt question d’action,
de moyens d’action, de technique, de fins, de résultats factuels de I'action. Clest tourner
le dos aux perspectives philosophiques anciennes, au profit d’'une philosophie de
laction et des techniques. Aussi la question de 'authenticité des phénomenes ne se
pose-t-elle plus. Comme nous I'avons vu, lopposition authenticité / jeu de réle est,
comme nous 'avons vu, liée 2 la culture occidentale moderne; elle est I'indice
d’un combat mené par la science et la théologie chrétienne contre I'éthopoiesis. La
tache qui incombe & qui entend sorienter selon cette perspective renouvelée consiste
a passer méthodologiquement du modéle reposant sur l'exclamation « Ce nest qu'un
artefact!» au sens négatif, au sens positif du mot «artefact», cest-a-dire, compris
non pas comme «simulation » mais comme savoir-faire, talent, habileté, adresse. Ce
changement de registre équivaut au passage d’un registre de nature scientifique, ou
T'on pose la question du vrai et du faux, a un registre technique ot I'on pose plutot
la question « Comment fonctionne...?», et « Pourquoi est-ce efficace ?»

Ce changement de perspective peut se résumer en cing points:

1.11 rompt avec les définitions essentialistes des phénomeénes (religions,

inconscient, magie, mythe, etc.);

Parure et “efficace” rituel 31



2. I1 réhabilite la culture humaine comprise comme savoir-faire, « compétence »,
et non pas comme savoir théorico-abstrait, «vision du monde » ou ensemble
d’attributs spirituels;

3.1l fait porter 'intérét sur ce qui s'apprend et qui se transmet, cest-a-dire, sur
un bien dont I'acces est démocratique;

4. Ilincite a délaisser la recherche des causes, qu’il s’agisse de causes physiques
ou de type moral ou spirituel;

5.11 fait porter la réflexion autour de I'idée l'efficacité, comprise comme «art
d’agir» qui se transmet tel quel. Parallélement, il est une incitation & explorer
les potentialités anthropologiques et politiques de 1éthopoiesis. Comme
laffirmait Antonio Gramsci, le véritable objet de la philosophie «nest guére
ce que 'homme est, mais ce que ’homme peut devenir ».

Conclusion

Depuis les années cinquante, notamment sous I'influence de I'approche erikso-
nienne, 'hypnose moderne a démontré que le travail de redéfinition des postures
existentielles des sujets « mal positionnés » est susceptible de tirer profit du recours
stratégique ou «utilisationnel » aux états psychiques dissociés — exactement comme
il arrive dans le travail de « repositionnement » du sujet réalisé dans le cadre de I'in-
duction hypnotique artificielle. Par analogie, le recours rituel a 'image habillée
semble remplir deux fonctions distinctes. D’un c6té, il facilite le processus d’iden-
tification du dévot avec son entité protectrice, laquelle fonctionne, ainsi quon I'a
vu, comme une «prothése» de soi (Gruzinski 1990: 292-293). D’un autre coté, la
mise en spectacle de la dépendance de I'image sacrée de son duerio, qui 'habille et
la nourrit, permet a celui-ci dendosser le role d'un agent actif. Il le fait en se servant
d’un dispositif symbolique (la Santa ou le Nifio) qui, sous une forme personnifiée,
externalise sa propre capacité de s’auto-corriger et de s'auto-programmer en vue
d’une réouverture a 'action. +

Eléments bibliographiques

Albert Llorca, Marléne, 2010, « La Vergine messa a nudo dalle sue « camareras», in La
Ricerca folklorica, Contributo alla studio della cultura delle classi popolari, n. 62, « Vestire i
simulacri», Grafo Edizioni, Brescia, pp.9-20.

Augé, Marc, 1982, Génie du paganisme, Gallimard, Paris.

32 Silvia Mancini



Borch-Jacobsen, Mikkel, 1991, « Lefficacité mimétique », La suggestion. Hypnose, influence,
transe, Delagrange - « Les Empécheurs de penser en rond », Paris, pp.181-211.

De Martino, Ernesto, 1999, [1948], Le monde magique, Institut d’Edition Sanofi-
Synthélabo, Coll. « Les Empécheurs de penser en rond », Paris, trad. esp., 2005, E/ mundo
mdgico, 1948, Araucaria, Buenos Aires.

De Martino, Ernesto, 1958, Morte e pianto rituale, Boringhieri, Torino.

De Martino, Ernesto, 1957, “Storicismo e irrazionalismo nella storia delle religioni”, Studi
¢ Materiali di Storia delle Religioni, xxv111, pp.89-107.

De Martino, Ernesto, 1953-54, “Fenomenologia religiosa e storicismo assoluto”, Studi e
Materiali di Storia delle Religioni, xx1v-xxv, pp. 1-25.

De Martino, Ernesto, 1943-1946, “Percezione extrasensoriale e magismo etnologico”
(seconde partie), Studi e Materiali di Storia delle Religioni, X1x-XX, pp.31-84.

De Martino, Ernesto, 1942, “Percezione extrasensoriale e magismo etnologico” (premiére
partie), Studi e Materiali di Storia delle Religioni, xvii1, pp.1-19.

Didi-Huberman, Georges, 2016, Peuples en larmes, peuples en armes, (Lceil de histoire. 6),
Editions de Minuit, Paris.

Gell, Alfred, 2009, [1998], L'art et ses agents, une théorie anthropologique, Les Presses du
réel, Paris.

Gombrich, Ernst Hans, 1996, [1959], L’art et I’illusion, Gallimard, Paris.

Gruzinski, Serge, 1990, La guerre des images. De Christophe Colomb & “Blade Runner” (1492-
2019), Fayard, Paris.

Foucault, Michel, 2001, L’berméneutique du sujet. Cours au Collége de France 1081-1982,
Seuil-Gallimard, Paris.

Foucault, Michel,1984, Histoire de la sexualité, Tome 11 (L'usage des plaisirs) et Tome 111
(Le Souci de soi), Gallimard, Paris.

Foucault, Michel, 1982, Tecnologie del sé, trad. It. de la conférence impartie dans le cadre du
séminaire a 'Université de Vermont, publiée in Tecnologie del sé, Turin Bollati Boringhieri,
1992, pp.11-47.

Freedberg, David, 2009, [1989], I/ potere delle immagini (trad.it.), Einaudi, Turin.

Latour, Bruno, 2009, Sur /e culte moderne des dieux faitiches’, La Découverte, Paris.

Mancini, Silvia, 2015, « Couturiéres de Santos. Personnification mythique et manipulation
rituelle des images sacrées a Mexico D.F.: le cas du Niio Dios et de la Santa Muerte»,
Nuevo Mundo Mundos Nuevos, n. décembre 2015, dossier thématique : « Pouvoir des femmes
et sociétés amérindiennes, permanences et mutations», Odina Benoist et Frédéric Saumade
(éds.): http://nuevomundo.revues.org/68490

Mancini, Silvia, 2012, «La personnification ‘faitiche’: Un cas de spiritualisme non
institutionnalisé de Mexico City», in De Médiums. Techniques du corps et de lesprit dans
les deux Amériques (S. Mancini y A. Faivre, éds), Paris, Imago, pp. 19-65.

Mancini, Silvia, 2012, Des Médiums : Techniques de l'esprit et du corps dans les deux Amérigques
(S. Mancini et A. Faivre, éds), Imago, Paris.

Mancini, Silvia, 2012, Sobrevivir con la Muerte: ecologia de una préctica pagana’ en el valle de
Meéxico, Art@logie n.2, dossier thématique : Mexique : espace urbain et résistances artistiques

et littéraires face & la «ville générique». (c): http://cral.in2p3.fr/artelogie/spip.phprarticle112

Parure et “efficace” rituel 33



Mancini, Silvia, 2010, « La Santa Muerte et Ihistoire des religions», in F. Mobio, Santa
Muerte. Mexico, la mort et ses dévots, Imago, Paris, pp. 153-164.

Mancini, Silvia, 2008, « Hypnose, pensée magique et ‘dés-historisation’ mythico-rituelle »,
in Edouard Collot (éd.) Hypnose et pensée magique, Paris, Imago, pp. 51-72.

Mancini, Silvia, 2008, [2006], La fabricacion del psiquismo, Libros de la Araucaria, Buenos
Aires.

Melchior, Thierry, 1998, Créer le réel. Hypnose et thérapie, Seuil, Paris.

Melchior, Thierry, 2006, « Guérir par la vérité» in La guerre des psys. Manifeste pour une
psychiatrie démocratique, Tobie Nathan (éd.), Les Empécheurs de penser en rond-Seuil,
Paris, pp.65-99.

Nathan, Tobie, 1994, L'influence qui guérit, Odile Jacob, Paris.

Nathan, Tobie, et Stengers, Isabelle, 1995, Médecins et sorciers, Synthélabo («Les
Empécheurs de penser en rond »), Paris.

Sahagun, fray Bernardino de, 1958, Rifos, Sacerdotes y Atavios de Los Dioses, (ed. Miguel
Leoén Portilla), Universidad Nacional Auténoma de México.

Silvestrini, Elisabetta, 2010, « Toccare i simulacri», La Ricerca folklorica, Contributo alla
studio della cultura delle classi popolari, n. 62, « Vestire i simulacri », Grafo Edizioni, Brescia,
pp-103-106.

Stengers, Isabelle, 2006, La Vierge et le neutrino. Les scientifiques dans la tourmente, Seuil,
«Les Empécheurs de penser en rond », Paris.

Stengers, Isabelle, 2002, L'hypnose entre magie et science, Seuil, « Les Empécheurs de penser
en rond ». Paris.

Stengers, Isabelle, 2001, « Qu'est-ce I'hypnose nous oblige & penser?», Ethnopsy, 3/3,
octobre, pp.13-68.

Stengers, Isabelle,1995, L'invention des sciences modernes, Flammarion, Paris.

Stoichita, Victor, 2008, Leffet Pygmalion : pour une anthropologie historique des simulacres,
Geneve, Droz.

Stresser-Péan, Claude, 2011, Des vétements et des hommes. Une perspective historique du
vétement indigéne au Mexique, Riveneuve, Paris.

Thioly, Frangois, 2008, « Chypnothérapeute, magicien ou technicien habile?», E. Collot
(ed.) Hypnose et pensée magique, Imago, Paris, pp. 73-94.

Trexler, Richard, 1991, « Habiller et déshabiller les images. Esquisse d’'une analyse », Durand
F., Spieser,J. M., Wirth J., (éd.) L'image et la production du sacré, Méridiens Klinsieck, Paris.

Notas

! Il s'agit d’'un terme employé par Plutarque et repris ensuite par M. Foucault dans L histoire de la
sexualité (vol.11, L'usages des plaisir, Gallimard, Paris, 1984, pp.18-19), puis par 1. Stengers, pour
désigner l'ensemble des procédures (de nature discursive, institutionnelle, pragmatique, etc.) qui
concourent au processus de «subjectivation», cest a dire d’auto-fabrication du sujet individuel
moyennant I'incorporation de schémes de conduite précis, en phase avec les ‘idéaux culturels’
d’une époque donnée. C'est autour de ce concept d’éthopoiesis que les travaux présentés lors du

34 Silvia Mancini



colloque organisé en 2005 a I'Université de Lausanne ont été congus. Les Actes de ce colloque
ont paru dans le volume intitulé La fabrication du psychisme. Pratiques rituelles au carrefour des
sciences humaines et des sciences de la vie, S. Mancini (éd), Paris, La Découverte, 2006; Trad. En
espagnol: La fabricacion del psiquismo, Buenos Aires, Libros de la Araucaria, 2008.

Si l'agir ordinaire (profane) s'inscrit dans une durée irréversible et se présente comme une ini-
tiative transformatrice de la réalité historique et contingente, l'action rituelle (sacrale) affiche,
elle, une portée métahistorique évidente. Efficace a condition détre répétée a I'identique, le rite
se présente en effet comme un agir stéréotypé, soustrait aux contingences et a tout aléa, dans
lequel Pinitiative individuelle disparait au profit d'une procédure supra-individuelle établie par
la tradition. Malgré sa nature dépersonnalisée et déréalisée, qui déloge apparemment le sujet de
son statut d’agent actif, I'action rituelle s’avére paradoxalement efficace précisément grice a la
fiction caractéristique quelle mobilise (Mancini « Hypnose, pensée magique et des-historisation
mythico-rituelle », pp.55-58).

Cf- M. Foucault L'usage des plaisirs et le Souci de soi, tome 1 et 111" Histoire de la sexualité, Gallimard,
Paris, 1984. Cfaussi: Tecnologie del sé, trad. It. de la conférence impartie dans le cadre du séminaire
a I'Université de Vermont, en 1982, publiée in Tecnologie del sé, Bollati Boringhieri, Turin, 1992.
La communauté thérapeutique investiguée durant une enquéte de terrain, en 2008, sest constituée
autour d’Eusebio, surnommé e/ Profe, vendeur de journaux a la sauvette pendant la journée et
moniteur de boxe le soir; de sa femme Patricia (dite Pati), vendeuse avec lui de périodiques dans
la rue; de la fille de Pati, Lilo, fille-mére engagée dans les rangs de la police de Mexico comme
jadis le fut son pere. Depuis quelques années, apres étre passé par une période tres difficile (mar-
quée par des problémes récurrents de santé et un triste épisode d’agression subie par Patricia), ¢/
Profe exerce une autre activité a coté de la vente de journaux dans la rue et de son monitorat de
boxe. Il est visité régulierement par trois entités différentes, qu'il désigne du terme d’Hermanitos
conféré aussi aux entités qui se manifestent dans le Culto Espiritualista Mariano de Tlatelolco. Les
spheres d’action des Hermanitos semblent aussi différenciées que complémentaires. Lors de leur
manifestation, en prenant comme support la voix et certains actes d’Eusebio ils s'adonnent a
une activité oraculaire, diagnostiquent, conseillent, guérissent. Ils se substituent a la personnalité
ordinaire d’Eusebio, se I'incorporent, transmettent a celui-ci leurs idiosyncrasies respectives, le
plongent dans un état spécifique. Etat qui, justement, lui donne accés aux facultés médiumniques
lui permettant d'exercer ses dons de vision 4 travers les corps, ses dons aussi de précognition, de
thaumaturgie. Eusebio devient, 4 échéances fixes, lui-méme un hermanito censé pouvoir soulager
de leurs maux ceux qui viennent le consulter.

Du grec anthropos (homme) et le verbe motelv = poiein (faire-fabriquer), 'anthropo-poiesis renvoi
au processus de construction-fabrication de 'humain, celui-ci compris comme un «fait» et non
pas comme une «donnée ».

Etre duerio d’un autel implique des obligations morales et matérielles qui donnent & voir le lien
spécial unissant le dévot a 'image sacrée dont il prend soin. Ainsi, la construction matérielle de
lautel, sa manutention et son entretien (impliquant, par exemple, I'achat de fleurs et de bougies),
la surveillance de la régularité des offrandes, la prise en charge des habits a renouveler lors de la
féte anniversaire de I'image figurent parmi ces obligations. Mais le duerio dispose aussi du droit
dlorganiser une célébration, d’inviter certains participants de choix, doccuper une place bien en
vue durant la récitation du rosaire, etc.

Nom qui désigne, en forme abrégée, le Reclusorio Norte (Etablissement pénitencier Nord) de
Mexico.

11 s'agit du crack (‘piedrd’), mais aussi d’autres produits chimiques comme solvants ou colle,
absorbés par inkalation et désignés dans le langage courant par les termes ‘mona’, activo’ ou ‘themo’.

Parure et “efficace” rituel 35



9

10

36

Les mariachis constituent des formations musicales traditionnelles, originaires de Iétat de Jalisco,
qui interpretent un répertoire de chansons populaires dont la thématique est généralement amou-
reuse ou épique. Ils offrent leurs services 4 loccasion de fétes privées ou publiques, tant civiles
que religicuses. Les danzantes, sont quant a eux des danseurs traditionnels qui, habillés selon la
coutume aztéque, munis dornements de plumes et de coquillages en guise de clochettes fixées aux
chevilles, exécutent au rythme des tambours des chorégraphies censées reproduire les danses
autochtones dépoque précoloniale. Sur ce phénomene, ¢f Jacques Galinier et Antoinette Molinié
Les néo-indiens. Une religion du Illeme millénaire, Paris, Odile Jacob, 2006.

Voir notamment le chapitre intitulé «Invisibilia per visibilia», iz D. Freedberg, I/ potere delle
immagini, 2009.

Silvia Mancini



