1.OS NOMBRES DE LOS DIOSES MEXICAS:
HACIA UNA INTERPRETACION PRAGMATICA

TaE NaMEs or THE AzTEc Gobs:
TowaRrRDS A PRAGMATIC INTERPRETATION

Dani¢le Dehouve*

Fecha de recepcién: 7 de julio de 2016 * Fecha de aprobacién: 23 de septiembre de 2016.

Resumen: Los dioses mexicas recibian distintos nombres que oscilaban entre cuatro y
treinta, varios de éstos podian ser compartidos por distintas deidades. El articulo lleva a
cabo una interpretacién pragmatica de estas apelaciones en su contexto, tomando como
ejemplo los treinta nombres de Tezcatlipoca y la terminologia de parentesco aplicada a
las deidades. Muestra que, al contrario de lo que piensa la mayoria de los investigadores,
el hecho de que dos dioses compartan la misma apelacién no significa que tengan una
identidad cercana, ya que los nombres de los dioses son polisémicos. Propone que el sistema
de nominacién de los dioses obedece a dos principios organizadores: la serie de actividades
que define la funcién y la serie de funciones que define la identidad del dios.

Palabras clave: nombres, dioses, mexicas, Tezcatlipoca, parentesco.

Abstract: Aztec gods received different names, ranging between four and thirty, several of
which could be shared by different deities. The article carries out a pragmatic interpretation
of these names in their context, taking as an example the thirty names of Tezcatlipoca
and the terminology of kinship applied to the deities. Contrary to what the majority of
the researchers believe, it shows that the fact that two gods share the same name does not
mean they have a closely related identity, since the divine names are polysemous. It proposes
that the system of nomination of the gods obeys two organizing principles, a series of activ-
ities that defines the function and a series of functions that defines the identity of the god.
Keywords: names, gods, Aztecs, Tezcatlipoca, kinship.

* cNrs-Universidad Paris Oeste La Défense Nanterre y epHE (Paris, Sorbona).

TRracE 71, cEMCA, ENERO 2017, pags. 9-39, ISSN: 0185-6286 9



Résumé: Les dieux aztéeques recevaient plusieurs noms, entre quatre et trente, dont plusieurs
pouvaient étre partagés par différentes divinités. 'article développe une interprétation
pragmatique de ces appellations considérées dans leur contexte, prenant comme exemple
les trente noms de Tezcatlipoca, et la terminologie de parenté appliquée aux divinités. A
linverse de ce que pensent la plupart des chercheurs, I'article révele que ce n'est pas parce
que deux dieux partagent une méme appellation qu’ils ont une identité proche, puisque
les noms des dieux sont des mots polysémiques. Il présente 1'idée que le systéme de nomi-
nation des dieux obéit a4 deux principes organisateurs: la série des activités qui définit la
fonction, et la série des fonctions qui définit I'identité du dieu.

Mots-clés: noms, dieux, Aztéques, Tezcatlipoca, parenté.

10 Daniéle Dehouve



Los mexicas representaban a sus dioses de forma antropomorfa, pues los consi-
deraban como entidades dotadas de agencia,' es decir, “personas” con un cuerpo
humano. Por lo tanto, cada dios se identificaba por sus nombres y los simbolos
que componian sus atavios. Este articulo analiza la primera de las caracteristicas,
con el propésito de desentranar la 16gica que presidia al proceso de nominacién.

En efecto, no resulta sencillo reconocer a un dios mexica por medio de su
nombre, porque cada uno tiene generalmente arriba de diez.? Si bien estos nd-
meros parecen modestos en comparacién con los dioses hindies que llegaban
a poseer hasta mil denominaciones (Tarabout, 1992: 56), plantearon problemas a
los investigadores que procuraron distinguir entre el nombre principal y los nom-
bres secundarios, a los que llamaron “advocaciones”y “nombres asociados” (Tena,
2009:25,26,28), titulos (Anders, Jansen y Reyes Garcia, 1998: 178), 0 apelaciones
(Olivier, 2004: 31).

Alo anterior se afiade otra dificultad que consiste en que varios de los nombres
secundarios suelen ser compartidos por distintos dioses. Por ejemplo, Noche/Viento
(yohualli/ebecatl) se aplica tanto a Tezcatlipoca como a Quetzalcéatl (Leén-Portilla,
1957:166), Padre/Madre de los dioses (zeteoh intah/teteoh innan) es una apelacién del
dios de la dualidad (Ometéotl) y del dios del fuego (Xiuhtecuhtli) (Leén-Portilla,
1957), y Enemigo (yaor/) designa a Tezcatlipoca, Huitzilopochtli, Xipe Tétec y
Quetzalcéatl (Olivier,2004: 64). Por supuesto, este hecho no facilita la presentacién
de un catilogo de dioses y, para lograrlo, Tena (2009) tuvo que escoger entre las
advocaciones atribuidas a cada uno de estos dioses para evitar que dos entidades
llevaran el mismo nombre: por ejemplo, presenté Noche/Viento (yobualli/ehecat!)
y Enemigo (yaot/) como si fueran exclusivos de Tezcatlipoca (Tena, 2009: 28), y
Padre/Madre de los dioses (teteoh intah/teteoh innan) como si fueran especificos
del dios del fuego (Tena, 2009: 34).

Varios investigadores trataron de explicar el que ciertos dioses compartieran
apelaciones por su proximidad en el panteén. Leén-Portilla (1957: 164-178) fue
uno de los primeros en argumentar que, si Tezcatlipoca, Quetzalcéatl y Xiuhte-
cuhtli llevan los mismos nombres que el dios de la dualidad Ometéotl, es porque
representan una faz de este dltimo. A partir de entonces se volvié casi una tradicién
pensar que los dioses que comparten una apelacién comparten una identidad.
Asi, segin Graulich (2004: 58), el dios del fuego, Xiuhtecuhtli, recibe el nombre
secundario de Madre/Padre de los dioses, el cual es el nombre principal de la
diosa de la tierra llamada Teteo Innan, Madre de los dioses; de ahi se deduciria
la existencia de estrechas relaciones entre Fuego y Tierra. En este razonamiento,
se reconoce el argumento que Spranz (1973) aplicé al estudio de los ornamentos

Los nombres de los dioses mexicas 11



de los dioses. Segtin este especialista de los manuscritos pictogrificos del Grupo
Borgia, los ornamentos que identifican a los dioses son a menudo compartidos
por otras deidades. El que un rasgo determinativo de un dios se encuentre en
otro demostraria la existencia de una cercania entre las dos deidades. A partir de
esa idea Spranz constituyé grupos de dioses basados en el nimero de elementos
iconogréficos compartidos por las deidades.

Una reflexién sobre los nombres de los dioses nos lleva, pues, a interesarnos
en la nocién de panteén. Dividir a los dioses en grupos coherentes de potencias
reunidos en una totalidad equivale a considerar que las deidades forman parte de
un conjunto organizado segin unos principios rectores que establecen un ordena-
miento sistemadtico de lo divino (Schlemmer, 2009a y 2009b). Precisamente, es lo
que pasaba con los antiguos griegos y romanos quienes, de manera consciente —es
decir, de manera emic—, construian la coherencia interna de sus panteones. Asi
es como los dioses de la Antigiiedad se ofrecieron al estudio estructuralista que les
aplicé el historiador francés Vernant (1974). Recordemos que en esa época imperaba
en Francia, en la antropologia, el método estructuralista basado en la bisqueda de
relaciones entre los elementos de un sistema, a la semejanza del sistema fonol6-
gico construido por medio de oposiciones binarias entre los fonemas. El panteén
griego podia aparecer “como un sistema de clasificacion, una manera de ordenar y
conceptualizar el universo, distinguiendo en él multiples tipos de poder y potencia.
En este sentido, dirfa que un panteén como sistema organizado, implicando que
existan entre los dioses unas relaciones definidas, es de alguna manera un lenguaje,
un modo especial de aprensién y expresién simbélica de la realidad” (Vernant, 1974:
106, traduccién de la autora). Llama la atencién que Vernant utiliza el término
de lenguaje en su sentido fonoldgico: los dioses no deben ser considerados como
personas aisladas, sino organizados en una estructura en la cual cada uno ocupa
un lugar bien definido, en oposicién con otro. Sin embargo, esta visién estructural
implica que los dioses tengan una identidad bien definida y que un mismo prin-
cipio —las relaciones de parentesco, como es el caso griego—, los organice. Asi se
presenta en el panteén griego, pero no en otros tipos de politeismo.

Los especialistas de la antigua India pusieron de manifiesto la diferencia entre
el panteén ordenado de los griegos y el conjunto complejo de los dioses hinddes:
“Unidos entre ellos por lazos de parentesco y alianza, los dioses griegos son sufi-
cientemente individualizados para poder conformar una sociedad. [...] Los dioses
del brahmanismo estdn en nimero indeterminado, variable segiin el punto de vista
adoptado. No tienen una verdadera genealogia y su identidad es demasiado 1abil
para ser contenida en un sistema de parentesco” (Malamoud, 1989: 7, traduccién

12 Daniéle Dehouve



de la autora). Ademas, las deidades hindues se entremezclan, empezando por el
sistema de nominacién. Por ejemplo, los grandes dioses que son Vishnu y Shiva
no pueden ser identificados sélo por su nombre, pues Shiva (Benéfico) es (tam-
bién) una apelacién que se da a Vishnu. Por lo tanto, “el sistema de nominacién
no permite por si mismo distinguir siempre entre las potencias” (Tarabout, 1992:
57, traduccién de la autora). Entonces, ;cémo descubrir la 16gica que determina
la construccién del conjunto de dioses? La respuesta de Tarabout descansa en la
nocién de contexto: “las potencias se conocen en contexto. Hacer abstraccién de
estos contextos [...] es tomar el riesgo de construir un panteén estitico y falsa-
mente clasificatorio. No estamos en presencia de un conjunto de posiciones fijas
que varias deidades vendrian a ocupar, ni de un catdlogo de fenémenos naturales
u otros: no es una nomenclatura del mundo” (Tarabout, 1992: 68, traduccién de
la autora).

Los dioses mexicas presentan semejanzas con los dioses hindues, en particular
en lo que se refiere a las ambigiiedades que caracterizan su sistema de nomina-
cién. Entonces, les aplicaremos la nocién de contexto. La perspectiva teérica
que permite pensarla es la pragmatica, del griego pragma, que significa “accién,
ejecucion, cumplimiento, manera de actuar, consecuencia de una accién” (Bracops,
2010: 15, traduccién de la autora). En latin, lo pragmitico se refiere a las acciones
y los asuntos que decidir. Mids que un método elaborado por una ciencia social en
particular, se trata de una estirpe filoséfica que se remonta al filésofo Kant en su
Antropologia en el sentido pragmdtico ([1798], 2004), quien asegura que el punto
de vista pragmitico sobre el hombre consiste en tratar al hombre como instituido
por el hombre mismo (Descombes, 1991). Uno de los campos de aplicacién de la
pragmatica es la lingiiistica. Desde este punto de vista, por su filiacién anglosajona,
se nota la influencia que tuvo Malinowski, el gran etnégrafo de las Islas Trobriand,
conocido por haber llevado sus encuestas a la lengua autéctona, lo que lo condujo a
reflexionar sobre la relacién entre la lengua y la cultura. En un suplemento del libro
The Meaning of Meaning (1923) de Ogden y Richards, Malinowski contrapone el
estudio de las lenguas muertas con el de las lenguas no escritas. Asume que, en este
ultimo caso, el lenguaje es un instrumento adaptado a un objetivo, por ejemplo,
cuando un intercambio de palabras acompafia una actividad de subsistencia, como
la pesca. Por consiguiente, la lengua no existe mds que en la enunciacién efectiva
(actual utterance),la cual estd estrechamente ligada al “contexto de situacién” (con-
text of situation). La relacién entre enunciacién y situacién es tal que es imposible
captar el significado de una palabra sin restituir el conjunto de las circunstancias
en el que fue enunciada.

Los nombres de los dioses mexicas 13



Entre 1930 y 1990, la lingiiistica dio un giro pragmadtico, asociado al nombre
de varios semidlogos, Pierce y Morris; y filésofos del lenguaje, Grice y Searle
(Bracops, 2010: 27-31), entre los cuales John Austin (1962) es quiza uno de los
mids conocidos en antropologia. Las nociones clave de la pragmatica en lingiiistica
son: el acto (pues el lenguaje es accién, permite actuar sobre el mundo); el con-
texto (la interpretacién del lenguaje no puede ser lograda sin tomar en cuenta la
situacién concreta en la cual los discursos son emitidos como el lugar, momento,
identidad de los interlocutores, etcétera), y el desambiguar (porque las informaciones
no lingiisticas son necesarias para la comprensién sin equivocacién de la frase)
(Bracops, 2010: 16).

En este articulo se aplicara la interpretacién pragmatica al sistema de nomi-
nacién de los dioses mexicas. La lingiistica distingue los nombres entre comtn
y propio. Ahora bien, Chave-Dartoen, Leguy y Monnerie (2014) han mostrado
que la definicién estructural o sintdctica de los nombres propios se ha topado con
tantas dificultades que su estudio ha permanecido abandonado hasta ahora. Esta
observacién se aplica de manera particular a la categoria de nombres propios que
son los nombres de los dioses. En efecto, a propésito de los dioses mexicas, Launey
(1986,11: 1117-1125) asenté que los nombres propios constituian una sub-clase de
nombres dificiles de caracterizar de manera universal. En particular, sus atributos
generales, tales como fueron establecidos por Molino (1982), se aplican mal a la
lengua néhuatl:

* La ausencia del articulo determinativo. Molino dice que el articulo definido
estd generalmente ausente en los nombres propios y, sin embargo, precede a
los nombres de los dioses mexicas (por ejemplo, se dice in Huitzilopochtli).

* La improductividad morfoldgica. Molino supone que los nombres propios
no ofrecen la base de otras formas gramaticales y, sin embargo, el nihuatl
construye formas verbales sobre ellos, como el caso de am-oxomocon-ti, an-
cipactonal-ti (ustedes desempenian el papel de Oxomoco y Cipactonal).

* El singleton. Un nombre propio no pertenece mds que a una sola persona;
ahora bien, en ndhuatl, existen nombres de dioses en plural, por ejemplo, el
dios Tldloc (sg) tiene sus ayudantes llamados #alogueh (pl). Ademis, como
lo hemos subrayado antes, un dios recibe diferentes nombres y varios dioses
comparten el mismo nombre.

Chave-Dartoen, Leguy y Monnerie (2014) aseguran que el analisis de los nombres
propios, dificil de llevar a cabo con el método sintictico, es mucho mds facil en el

14 Daniéle Dehouve



marco de la pragmitica, al tomar en cuenta el contexto social de la nominacién. Este
serd mi método para estudiar los nombres de los dioses mexicas. Precisamente, la
obra de Sahagtn proporciona una gran cantidad de plegarias en ndhuatl dirigidas
a los dioses, asi como discursos ceremoniales que mencionan a las deidades en el
Florentine Codex (de aqui en adelante F'C). Estas plegarias representan verdaderas
piezas de literatura oral prehispénica, ya que fueron recopiladas de la boca de los
especialistas rituales que sobrevivieron a la Conquista.

Tomaré en cuenta la totalidad de los nombres de un dios enunciados en el curso
de las plegarias que se le dedican. Cada plegaria se dirige a una deidad con cierto
objetivo, por tanto, enunciar el nombre de un dios tiene el propésito de poner en
acci6én una funcién precisa en un momento dado. Dicho de otra manera: un dios
tiene numerosos nombres porque tiene muchas competencias: ;En una situacién
dada, cudl es la competencia movilizada? De tal modo, no buscaré la légica del
proceso de nominacién en la identidad fija de unos dioses pertenecientes a un pan-
tedn estitico, sino considerando que los mexicas buscaban en los dioses un medio
ritual de actuar sobre situaciones de su vida social. Por tanto, se tratard de poner
las competencias divinas en relacién con las acciones humanas.

Los nombres de funcién

Las plegarias recopiladas de boca de los informantes de Sahagun (#C VI), dirigidas
a ciertos dioses, son las que mencionan sus diversas apelaciones. Por supuesto, los
dioses mds citados en las plegarias son los que nos han dejado el mayor nimero
de apelaciones. Asi, por ejemplo, una sola plegaria estd dedicada a Tldloc, dios de
los cerros y de la lluvia (FC VI: 35), 1o que sélo nos permite conocer una decena
de sus nombres. En cambio, las plegarias que invocan a Tezcatlipoca, dios de los
soberanos, son siete (FC VI: cap. 1-6 y 9), y dan acceso a 30 de sus nombres. Esta
circunstancia hace de Tezcatlipoca un caso ejemplar para el estudio de los nombres
divinos multiples.

Los 30 nombres de 1ezcatlipoca
Se recopilaron todas las apelaciones del dios encontradas en las plegarias (#C VI),

en los fragmentos de discursos ceremoniales dispersos (FCL III yIV), asi como en
las listas de nombres enunciados fuera de contexto (#C I) (cuadro 1), sin tomar

Los nombres de los dioses mexicas 15



en consideracién los nombres calendéricos. Se presentan los nombres en ndhuatl en
cursivas y minudsculas y la traduccién al espanol en letra redonda y con mayiscula
inicial. Se buscé el significado de cada nombre en las exégesis proporcionadas en
nahuatl por los informantes de Sahagtn. Este trabajo permitié reunir los nombres
en seis grupos de funcién.

1. Nombres de espiritu potente (5)
tlacat! Persona
totecuyoh Nuestro sefior
tloqueh/nabuaqueh Duefio de lo cerca y lo junto
yohualli/ehecat! Noche/Viento
teixihmatini Conocedor de hombres

2. Nombres del duefio del destino (8)
ipalnemoani El por quien vivimos
tlalticpaquel Duefio de la superficie de la tierra
tlalteco Sefior de la Tierra
teyocoyani El que crea a la gente
moyocoyatzin, moyocoyani El que se crea a si mismo
titlacabuan El de quien somos esclavos
monehnequi El que hace lo que quiere
moquehqueloa El que se burla

3. Nombres de benevolencia (11)
icnobuacatzintli Benevolente
tlazohpilli Amado noble
tlazohtitlacat] Amada persona
necuiltonolleh Duefio de la riqueza
netlamachtilleh Duefio de la dicha
teibmatini El que prepara a la gente
teihchichibuani El que adorna a la gente
totonqui Caliente
yamanqui Suave al tacto
tzopelic Suave al paladar
abhuiac Sabroso

4. Nombres de malevolencia (2)
cuilonpol Sodomita
cuilontepol Sodomita

5. Nombres de guerrero (3)
yaot] Enemigo
necoc yaot! Enemigo de los dos lados
telpuchtli Joven guerrero
(moyocoyatzin) (El que se crea a si mismo)
(mogquebqueloa) [El que se burla (del enemigo)]

6. Nombre de penitente (1)
nezahualpilli Principe que ayuna

Cuadro 1 - Los nombres de Tezcatlipoca (FC VL, I, IIT y IV).

Danitle Dehouve




1) Los nombres de espiritu potente

Los cinco primeros nombres de Tezcatlipoca aluden a la potencia divina. Los
de Persona (#/acatl) y Nuestro sefior (totecuyo) conforman una apelacién general
otorgada tanto a los dioses como a los reyes mexicas, y no da lugar a exégesis alguna
por parte de los informantes. Es probable que estos nombres aludan potencialmente
a cualquiera de las funciones reales, las cuales, de manera paradigmitica, pertene-
cian a los dioses. Los dos nombres siguientes Duefio de lo cerca y lo junto (#loqueh/
nahuaqueh) que se encuentra a menudo asociado con Noche/Viento (yobualli/
ehecatl) son “difrasismos”,* donde Noche/Viento es el objeto de ciertas exégesis
que detallan sus distintos sentidos:

* El dios no se expresa como un hombre sino como un espiritu: “La noche, el viento, el
nagual, Nuestro sefior. Esta voz se decia del diablo Tezcatlipoca. Se decia: sDe
veras es Tezcatlipoca, Huitzilopochtli, que les habla a Ustedes como humano?
Pues toma la forma del viento/de la noche: ;Cémo pudiera hablarles como
humano? ™ En esta voz, la palabra #/acat/ (que es polisémica) toma el sentido de
“ser humano” por oposicién a los espiritus y dioses.® Por lo que, por medio de este
difrasismo, el rezador subraya la calidad de deidad del dios mencionado.

* Eldios es invisible: “Se decia de Titlacahuan [ Tezcatlipoca]: invisible como la
noche/el viento.” El difrasismo subraya otra cualidad del dios, que también
lo distingue de los seres humanos.

* El dios conoce todo, lo que le permite impartir justicia: “O Nuestro senor, Duefio

de lo cerca y lo junto, Noche/Viento: miras/conoces las cosas adentro de la

madera/de la piedra; he aqui que de veras ahora conoces/escuchas las cosas
que estin adentro de nosotros, escuchas/conoces lo que adentro de nosotros
decimos/pensamos. Nuestra cara/nuestro corazén se levantan frente a ti
como si fueran humo/nube.” El otro nombre de Tezcatlipoca, zeibximatini

(FCVI: 17), (trad. literal) Conocedor de la cara de la gente, tiene el mismo

significado. Efectivamente, la facultad de “ver el corazén y los pensamientos

de la gente” (FC VI: 17) es una de las facultades de Tezcatlipoca que lo ayuda

a impartir la justicia como lo tiene que hacer el rey, quien es su encarnacién en

la tierra. El contexto en el que se menciona esta cualidad son las ceremonias

de instalacién del soberano en el poder y aluden a sus prerrogativas por venir.

El dios manda los castigos (es decir, imparte la justicia): “Quiza voy a poner en

movimiento tu enojo/tu coraje [...] haz tu trabajo/tu oficio, o Nuestro sefior,

Noche/Viento.” La justicia es igualmente la competencia del Duefio de lo

Los nombres de los dioses mexicas 17



cerca y lo junto: “El que estd cerca y junto podrd hacer bajar la tormenta/el
viento [el castigo].” “Es el agua fria/agua helada/ortiga [castigo] del Duefio

de lo cerca y lo junto.”

Los difrasismos Duefio de lo cerca y lo junto y Noche/Viento, asi como la ape-
lacién Conocedor de los hombres, designan, pues, a la naturaleza de espiritu de
Tezcatlipoca, y sus capacidades no humanas (invisibilidad, don de visién y funcién
de castigo). Es de subrayar que ellas se encuentran de manera metaférica en la
noche (pues el dios es como la oscuridad que no se ve, y el dios ve nuestras faltas
en la oscuridad) y en el viento (pues el castigo se dice tormenta/viento en ndhuatl)
que son los componentes del difrasismo Noche/Viento.

2) Los nombres del duefio del destino

Las apelaciones El por quien vivimos (ipa/nemoani), Duefio de la superficie de la
tierra (#lalticpaqueh) y Sefor de la tierra (#/alteco) parecen tener un sentido mds
general. Sin embargo, hablando de Tezcatlipoca, los rezadores y los informantes
de Sahagun les daban el significado preciso de “duefio del destino”. En efecto,
los nobles y los guerreros que festejaban a Tezcatlipoca el dia Uno Muerte en el
calendario adivinatorio, le pedian, bajo estas apelaciones, que otorgara sus favores
y no su castigo, pues ambas competencias eran suyas (F#CIV: 33).

Este sentido se expresaba de manera mds precisa con la apelaciéon El que se
crea a si mismo (moyocoyatzin, moyocoyani). El término crear (yocoya) se refiere a
un privilegio de los dioses en general, por ejemplo, Tldloc crea la lluvia (FC1: 7);
de los reyes, que deciden de la guerra (FC X: 24); de las danzas (FC IV: 25),y de
los artesanos, que producen objetos (FC X: 25). Entre las competencias de Tez-
catlipoca figura la posibilidad de crear a los hombres, lo que significa determinar
su destino (zeyocoyani). Ademads, es el inico dios para quien se utiliza el verbo en su
forma pronominal, porque “se crea a si mismo”, lo que tiene un significado preciso
“Y por eso recibia la apelacién de moyocoya: lo que decide/lo que piensa, lo hace
de inmediato; nadie decide en su lugar/nadie se lo impide; en lo que se refiere a
todos los habitantes del cielo y de la tierra, al que quiere enriquecer, lo enriquece;
al que quiere hacer ver lo doloroso/lo penoso, le hace ver.”*

La apelacién El de quien somos esclavos (titlacahuan) representaba otra
manera de expresar la misma idea, pues el duefio de los esclavos les hacia lo que
se le antojaba. Sin embargo, el nombre creaba un sentido adicional, haciendo de

18 Daniéle Dehouve



Tezcatlipoca el patrén de los esclavos (FC IV: 33). Las dos apelaciones El que
hace lo que quiere (monehnequi)' y El que se burla (moquebqueloa) tienen el mis-
mo significado que los nombres anteriores. Veremos después que, en el contexto
guerrero El que se burla (moguehqueloa) tomaba otro sentido.

3) Los nombres de benevolencia

Como duefio del destino, Tezcatlipoca ordenaba lo bueno y lo malo. Esta circuns-
tancia llevaba a multiplicar los nombres de benevolencia como los de malevolencia.
Los primeros son 11, algunos de los cuales estin aislados y otros pueden ser reuni-
dos en difrasismos: Benevolente (icnohuacatzintli), Amado noble /Amada persona
(tlazohpilli tlazohtitlacatl), Duefio de la riqueza /Duefio de la dicha (necuiltonolleh
netlamachtilleh), E1 que prepara a la gente/El que adorna a la gente (teibmatini
teihchichihuani).”? Es de notar que Caliente/Suave al tacto/Suave al paladar/Sabroso
(totonqui yamanqui tzopelic abbhuiac) constituyen una serie de todo lo agradable. Se
daban estos nombres al dios para persuadirle de otorgar sus favores.

4) Los nombres de malevolencia

Sodomita (cuilonpol, cuilontepol) era la apelacién dada a Tezcatlipoca en circuns-
tancias muy precisas, si se le ocurria quitar la riqueza y la salud a un hombre que
habia primero favorecido: por ejemplo, si mandaba una enfermedad muy grave (FC
III: 11) o permitia que se escapara el esclavo de un rico (FCIV: 33). El hombre se
sentia “burlado” —en el sentido de victima de un juego sexual—, como si Tezca-
tlipoca le hubiera hecho lo que hacen los hombres a las mujeres. Por eso, le decia
al dios: “O Tu de quien somos esclavos, o Sodomita, tomaste tu placer conmigo/
te burlaste de mi”; también decia esto si alguien habia hecho huir a su cautivo: “o
Sodomita, Ta de quien somos esclavos, vete por abajo/seas maldito, me diste un

cautivo y sélo te burlaste de mi.”"
5) Los nombres de guerrero

Enemigo (yaotl) se refiere al guerrero, el que hace la guerra nombrada yaoyorl. Puesto
que Tezcatlipoca “se introducia entre la gente [traia la discordia], también se le

Los nombres de los dioses mexicas 19



llamaba Enemigo de los dos lados [necoc yaot/].”** Como Joven guerrero (zelpuchtli)
era el modelo de los adolescentes y el patrén del colegio militar (zelpochcalli).

Ya hemos mencionado arriba las apelaciones El que se crea a si mismo (m0-
yocoyatzin) y El que se burla (moquehqueloa). Adentro de la ciudad, significaban
“duefio del destino”, capaz de decidir sobre la suerte de sus habitantes. Pero, en
contexto guerrero, la misma apelacién cobraba un sentido distinto, se referia a la
capacidad de Tezcatlipoca de “burlarse” de los enemigos: “Como eres el Enemigo
de los dos lados, como eres El que se crea a si mismo [es decir, El que hace lo que
quiere], eres El que se burla/Al que nadie supera, emborracha/intoxica/embriaga
a nuestro enemigo, que de su propia mano se arroje/se entregue/corra al encuentro
de nuestro compaiiero el guerrero dguila/jaguar.”” De esa manera, estas apela-
ciones tomaban un sentido distinto segtn las circunstancias. Mientras, en tiempo
ordinario, la capacidad de Tezcatlipoca de hacer lo que queria con la gente era muy
temida por los ciudadanos, en tiempo de guerra, se volvia una calidad apreciada
por los guerreros que lo reconocian como su patrén.

6) El nombre de penitente

Principe que ayuna (nezahualpilli) aparece en dos listas de nombres de Tezca-
tlipoca (FC I: 67,111 12). Como argumenta Olivier (2004: 55) de manera muy
convincente, esta apelacién remite al ejercicio de la justicia por Tezcatlipoca,
pues, después de declarar su falta en “confesién”, el culpable hacia penitencia, una
actividad que consistia en ayunar, velar, sangrarse y practicar la abstinencia sexual
(Dehouve, 2014a: 278-279).

Podemos sacar de esta exposicién una conclusién provisional: muchos de los
nombres secundarios de Tezcatlipoca tenian un sentido Gnico y preciso, mientras al-
gunos ostentaban una polisemia reducida: Noche/Viento tenia cuatro sentidos;
El que se crea a si mismo y El que se burla, dos sentidos segtin el contexto. Sin
embargo, la cuestién se vuelve mucho mds compleja cuando nos percatamos de
que varios de los nombres de Tezcatlipoca eran compartidos por otros dioses.

Los nombres compartidos por %zcaz‘lipom y otros dioses

Casi la mitad de los nombres de Tezcatlipoca recopilados arriba eran compartidos
por otros dioses (cuadro 2). Para establecer estas correspondencias he buscado las

20 Daniéle Dehouve



apelaciones de varias deidades en la obra de Sahagtin, aunque esto no significa que
lalista de los nombres compartidos esté completa, pero resalta el escaso nimero de
plegarias recopiladas para otros dioses que no sean Tezcatlipoca. Tener acceso a un
corpus de plegarias prehispanicas mas robusto podria hacer aparecer un nimero
mayor de nombres compartidos.

Los dos primeros nombres, Persona, Nuestro[a] sefior[a] (#/acat! totecuyo),
constitufan una apelacién tan general que podia ser aplicada a cualquier deidad.
Los otros nombres eran mas especializados.

Nombre de Tezcatlipoca Traduccion Compartido

tlacat] totecuyoh Persona Nuestro[a] sefior[a] | Cualquier deidad

tloqueh nabuaqueh Duefio de lo cerca y lo junto | Quetzalcéatl (X: 190), Mixcéatl
(VI:34)

yohualli ehecat] Noche/Viento Quetzalcéatl (X: 190), Mixcéatl
(V1:34), Huitzilopochtli (en
el sentido de ser un espiritu)
(VI: 254)

yohualli ehecat! Noche/Viento Xiuhtecuhtli (en el sentido de
impartir la justicia) (VI:25)

ipalnemoani El por quien vivimos Quetzalcéatl, Ometecuhtli y
Omecihuatl (en el sentido de
ser duefios de la concepcién)
(I11:35-36); Mixcéatl (VI:34)

tlalticpaquel Duefio de la superficie de Quetzalcéatl, Ometecuhtli y

la Tierra Omecihuatl [en el sentido de

ser duefios de la concepcion]
(I11:35-36)

tlalteco Sefior de la Tierra Tlaltecuhtli

teyocoyani El que crea a la gente Quetzalcdatl

moyocoyani El que se crea a si mismo Mixcéatl (VI:34)

moquehqueloa El que se burla Mixcéatl (VI:34)

yaotl Enemigo Huitzilopochtli (Durén 1967,
1: 153); Xipe Tétec (Anales de
Cuauhtitlan), en Olivier, 2004:
62-63

tazohpilli Amado[a] noble Chicomecéatl, el maiz (VI:39)

teibmatini, El que prepara a la gente Yohualteci (V1:149, 153)

teihchichibuani El que adorna a la gente

Cuadro 2 - Los nombres compartidos por Tezcatlipoca y otros dioses (FC VI, L, II1 y IV).

Los nombres de los dioses mexicas

2



Duefio de lo cerca y lo junto, Noche/Viento,
El por quien vivimos, Duefio de la superficie de la tierra
y El que crea a la gente

Ya se explicé la polisemia de estos cinco nombres aplicados a Tezcatlipoca, ahora
bien, ésta se incrementaba cuando dichas apelaciones calificaban a otros dioses.
En efecto, en el sentido general de “espiritu” dotado de una naturaleza distinta a
la de los humanos, las apelaciones Duefio de lo cerca y lo junto y Noche/Viento
se referian también a Huitzilopochtli (FC VI: 254), Quetzalcéatl (FC X: 190) y
Mixcéatl (FC VI: 34). En el sentido de conocer las faltas de la gente para impar-
tir justicia, las mismas apelaciones Duefio de lo cerca y lo junto y Noche/Viento
calificaban también al dios del fuego, Xiuhtecuhtli. En efecto, el ritual llamado
“de confesién” empezaba por el alumbramiento de un fuego. El especialista ritual
daba a la lumbre las apelaciones de Duefio de lo cerca y lo junto y Noche/Viento,
animando al penitente a que descubriera sus faltas sin miedo, pues el Fuego ya
conocia todos sus secretos (FC I: 25).

Hemos visto que, en conjunto, los cinco nombres se referian a Tezcatlipoca
como duefio del destino. Ahora bien, el mismo grupo de nombres al aplicarse
a los dioses de la dualidad (llamados Ometéotl u Ometecuhtli y Omecihuatl) y a
Quetzalcéatl, cobraba el sentido especifico de “procreador”. En efecto, segin los
mitos narrados en la Historia de los mexicanos por sus pinturas (1941) los dioses de
la dualidad fueron los que crearon a los cuatro dioses primordiales. Quetzalcéatl
dio nacimiento a la humanidad actual a partir de un hueso que le fue obsequiado
por el dios de la Muerte (de acuerdo a la Leyenda de los Soles, 1992 e Histoyre du
Mechique, 1905) o de cenizas (segin los Anales de Cuaubtitlan, 1992:5).

Por lo tanto, en las plegarias, estos dioses figuraban como autores de la concepcién
del nifno. En el ritual de nacimiento, la partera aludia a sus roles respectivos: “;Serd
cierto? ;Lo autorizé el ser Topiltzin, Quetzalcéatl, el creador, el procreador? ;Y
lo ordenaron Ometecuhtli Omecihuatl?”*¢ Después de presentar las funciones de
estas deidades en la concepcion, la partera vuelve a hablar de ellas al nifio: “;De qué
manera Ometecuhtli Omecihuatl te prepararon como regalo?”, “El Duefio de lo
cerca y lo junto Topiltzin, Quetzalcéatl se sirvié darte como presente.””” El papel
de Quetzalcéatl en la concepcién humana es mencionado con frecuencia (FC VI:
31,167,141,151-152; I11: 61).

Lo que nos importa aqui destacar es que la misma apelacién toma un signi-
ficado distinto segtn se refiera a Quetzalcéatl o a Tezcatlipoca, pues, en el pri-
mer caso significa “procreador”y en el segundo, “duefio del destino”. De la misma

22 Daniéle Dehouve



manera, El por quien vivimos (ipalnemoani) y Duefio de la superficie de la tierra
(tlalticpaqueh) aluden a la concepcién en el caso de Quetzalcéatl y al destino en
el caso de Tezcatlipoca.

Por lo anterior, se entiende que el nombre El que crea a la gente (zeyocoyani) sea
polisémico con significados distintos segtn la deidad considerada. Cuando designa
a Quetzalcéatl, el nombre es seguido por El que hace a la gente (zechibuani) que
alude al papel del dios en la concepcién.’® En cambio, designando a Tezcatlipoca,
esta apelacion es seguida por El que prepara a la gente/El que adorna a la gente
(teibmatini teibchichihuani); de esta manera, se precisa que Tezcatlipoca no es res-
ponsable de la concepcidn sino del destino humano, pues adorna con sus favores
la vida que ha sido procreada por otro. Los nombres verbales El que hace a la
gente (fechihuani) y E1 que prepara a la gente (¢eihchichihuani) se contrastan entre
si, pues se forman sobre los verbos aparentados chibua (hacer, fabricar, producir) e

ihchihua (preparar).

Sefor de la Tierra

Tezcatlipoca recibe la apelacién de Sefior de la Tierra [#/alteco, abreviatura de #lal-
tecubtli, tlal(li)-tecub(tli)], porque decide del destino de todo lo que vive ahi. Este
nombre pertenecia también a un dios masculino y femenino, Sefior[a] de la Tierra,
invocadol[a] en las plegarias a Tldloc como la madre que amamanta todo lo que
nace en el mundo vegetal, animal y humano (#C VI: 36); y en contexto guerrero,
al monstruo terrestre que come, junto con el Sol llamado Tonatiuh, a los hombres
caidos en el combate (FC VI: 11). Como se ve, el mismo nombre calificaba a estas
entidades por razones distintas.

El que se crea a si mismo/El que se burla

Hemos visto que estos nombres designan dos competencias de Tezcatlipoca, la
de duefio del destino de los habitantes de la ciudad, y la del guerrero capaz de
vencer a sus enemigos en tiempos de guerra. Los dos comparten el nombre con
Mixcéatl, presentado como el dios de los chichimecas (#C VI: 34). Considerando
los vinculos de Mixcéatl con la guerra, se puede postular que estos nombres se le
atribuyen por su actitud bélica.

Los nombres de los dioses mexicas 23



Enemigo

El nombre Enemigo, tipico de Tezcatlipoca, lo compartia con Huitzilopochtli
(Olivier, 2004: 62-63). En efecto, al inicio de la fiesta Teotleco, se decia que el
primer dios en llegar dejaba la huella de su pie en un plato lleno de masa de maiz,
era Huitzilopochtli y el gran sacerdote exclamaba “ya era llegado [...] Yaotzin”
(Durén, 1967: 1, 153). La misma apelacién calificaba al dios del desollamiento,
Xipe Tétec, en los Anales de Cuaubtitlan (1992: 14-15).

Amado noble, Amada persona

Entre los nombres benevolentes de Tezcatlipoca figuran Amado noble y Amada
persona. Este dios no es el Gnico capaz de mandar sus favores a los humanos y
podemos esperar que otras deidades proveedoras tengan las mismas apelaciones.
Nuestras fuentes comprueban que es el caso de las diosas, Chicomecéatl y Yo-
hualteci.

Respecto a la primera, en la plegaria al dios pluvial Tldloc, el sacerdote alude
al maiz y a otros productos cosechados, en otras palabras a Chicomecéatl, con los
nombres: “Subsistencia, Amada noble, hermana mayor de los dioses.” La segunda,
Yohualteci, (Abuela de la noche), también llamada Citlalicue (La de la falda de
estrellas), Tlalli iyollo (Corazén de la tierra) y Toci (Nuestra abuela), se invocaba
durante la preparacién del parto, pues, como patrona del temascal, presidia los
bafios tomados por la mujer embarazada para “madurar” el feto. Estas funciones
eran benevolentes y, por eso, la invocaban bajo la apelacién de Amada persona
(Hazohtitlacatl) [FC VI: 155].

Los estudios etnoldgicos proporcionan datos interesantes sobre el concepto
indigena de “amor”. Monaghan (1995: 36-42) fue de los primeros en demostrar
que, en un pueblo mixteco del estado de Oaxaca, el amor (nakara) no se refiere sélo
a una relacién emocional, sino que tiene un contenido concreto: “Los Nuyootecos
definen a menudo nakara como el acto en el que una persona da de comer a otra
[...] ole da un vestido” (Monaghan, 1995: 36-37). Esta doble definicién se aplica
facilmente a las deidades benevolentes mexicas, Chicomecdatl, diosa del maiz, se-
ria la que nutre; Yohualteci, diosa del temascal que “prepara/adorna a la gente” seria
de manera metaférica, la que viste. Y Tezcatlipoca otorgaria la riqueza hecha de
comidas y vestidos. Esto explicaria que las tres deidades recibieran el calificativo
de “amadas”.

24 Daniéle Dehouve



Las concepciones nahuas del amor son muy cercanas a las mixtecas. Los nahuas
de la Depresién del Rio Balsas en el estado de Guerrero otorgan a los términos
“amar” (tlazobtla) y “amor” (tlazohtlaliztli) el sentido de un intercambio de tra-
bajo (Good, 2005 y 2015: 139). Taggart (2015) destaca que, en un pueblo nahua
de la Sierra Norte de Puebla, el amor nace cuando una madre amamanta a su
hijo: “La leche materna tiene una carga emocional muy fuerte para los néhuat,
porque tomar la dulce leche materna es la primera asociacién con el concepto de
tlazohtaliz|...]. Los ndhuat de Huitzilan dicen que las emociones tienen sabores y
el sabor del amor es dulce” (Taggart, 2015: 181). Esto nos recuerda que la lista de
los nombres de benevolencia de Tezcatlipoca porta, a lado de Amada persona, las
apelaciones Caliente/Suave al tacto/Suave al paladar/Sabroso, que pueden referir
a las caracteristicas de la leche materna.

El[La] que prepara a la gente/El[La] que adorna a la gente

Como ya se dijo, Tezcatlipoca es el que “adorna a la gente” para diferenciar sus com-
petencias (como duefio del destino) de las de Quetzalcéatl (como procreador).
Otra deidad intervenia en la formacién del nifio, no como procreadora, sino para
madurar el feto, la Abuela de la noche (Yohualteci) en sus funciones de Abuela del
temascal (Temazcaltecitzin). En efecto, el bafio de vapor es el lugar donde la diosa
“toma cuidado de los humanos, prepara a los humanos, los endurece” (FC VI: 39).
Por eso es la deidad “la que prepara, adorna a los humanos, por mano de quien
nos ponemos duros, nosotros maceguales.”

Finalmente, se puede afiadir que el dltimo nombre de Tezcatlipoca, Princi-
pe que ayuna (Nezahualpilli), fue seguramente compartido con otros dioses, puesto
que se refiere a una actividad muy difundida, la penitencia, y a que fue el nombre
de un rey de Texcoco.

La logica del empleo de los nombres de funcio’n

La mayoria de los investigadores considera que si dos deidades distintas llevan el
mismo nombre es que comparten en el panteén una identidad cercana. Nuestra
interpretacién pragmatica desplaza esta visién para sacar a la luz otra légica que
descansa en la nocién de funcién o competencia divina necesaria para el buen
cumplimento de una actividad humana.

Los nombres de los dioses mexicas 25



1. Los dioses reciben los nombres de su funcién: Tezcatlipoca se llama Enemigo
cuando actia como patrén de los guerreros, El que se burla cuando determina
el destino humano y Amada persona cuando otorga sus favores.

2. Las mismas funciones suelen ser compartidas por varios dioses: Tezcatlipoca
no es el tnico dios de la guerra, también existe Huitzilopochtli y Xipe Tétec
y, por lo tanto, los tres dioses pueden recibir la apelacién de Enemigo. De la
misma manera, Tezcatlipoca y Xiuhtecuhtli son relacionados como los que
revelan las faltas de los humanos e imparten la justicia, lo que explica que ambos
sean calificados de Noche/Viento, en el sentido de El que ve en la oscuridad.

3. El nombre de funcién suele ser polisémico y es la mayor dificultad que se
presenta al andlisis. Entonces El que crea a la gente designa tanto al procreador
(los dioses de la concepcidn, esto es, los dioses de 1a dualidad y Quetzalcéatl)
como a la Abuela del temascal que termina la labor de formacién al hacer
madurar al feto,y a Tezcatlipoca que ejerce sus competencias sobre el destino
de los adultos. Son tres clases distintas de “creacién”. Demos otro ejemplo,
Tezcatlipoca es un ser benevolente, pero también lo son Chicomecéatl y
Yohualteci; el primero da la suerte en la guerra y la riqueza y la segunda
proporciona el maiz y la subsistencia; Yohualteci toma cuidado del nifo por
nacer. Es una misma funcién de benevolencia, pero su contenido es distinto.
Otro ejemplo, Tezcatlipoca puede ser calificado de sefior de la Tierra porque
determina el destino de todos los que viven en ella; esto no impide que otro
dios, el Sefor[a] de la Tierra, represente a la tierra misma en sus funciones de
gran paridora de todo lo que nace,y de monstruo que come todo lo que muere.

Asi, el considerar cada nombre de manera aislada no permite saber con certeza
de qué dios se esta hablando. Para retomar algunos de los ejemplos desarrollados
con anterioridad, Enemigo puede ser Tezcatlipoca, Huitzilopochtli o Xipe Tétec,
El que crea a la gente puede designar a los dioses de la dualidad, a Quetzalcéatl,
a Tezcatlipoca, a Yohualteci, etcétera.

Sin embargo, existen nombres que designan con precisién a una sola deidad.
En el caso de Tezcatlipoca, serian las apelaciones que se refieren a su papel de
duefio del destino —El de quien somos esclavos, El que hace lo que quiere, El que
se burla (#itlacabuan, monehnequi, moquehqueloa)— y ciertos nombres de guerrero
(necoc yaotl, telpochtli). Ahora bien, las apelaciones se organizan en series, en cada
serie, a lado de los nombres compartidos, figuran apelaciones que son propias del
dios considerado. Asi, Tezcatlipoca serd llamado “El por quien vivimos, Duefio de
lo cerca y lo junto, Dueno la superficie de la tierra, El que se crea a si mismo, El

26 Daniéle Dehouve



de quien somos esclavos”. Si las tres primeras apelaciones se pueden aplicar también
a Quetzalcéatl, las dos dltimas designan claramente a Tezcatlipoca. Del mismo
modo, Quetzalcéatl serd llamado “El por quien vivimos, Duefo de lo cerca y lo
junto, Duefio de la superficie de la tierra, El que crea a la gente/El que fabrica a
la gente”, las dos ultimas apelaciones aluden a su papel en la concepcién del nifio,
y no las comparte con Tezcatlipoca.?! La organizacién de los nombres en serie
proporciona una manera de reconocer a los dioses sin equivocacién. Concluiré que
los nombres divinos son multiples porque aluden a numerosas competencias de las
deidades y porque se prestan a la elaboracién de series, las cuales representan la
unica manera de identificar a cada ser potente.

Los términos de parentesco como nombres de funcién

Entre los nombres de los dioses hemos visto que figuran términos de parentesco:
padre/madre, hermana mayor, abuela, padre/madre o hermana mayor de los dio-
ses. Estos no ofrecen el principio organizador del panteén, a diferencia de lo que
ocurria entre los antiguos griegos y romanos. Entonces, ;cudl era su significado?
Lo buscaremos en las situaciones en las que estos términos calificaban a los dio-
ses, lo que me permitird concluir que eran nombres de funcién, al igual que las
apelaciones que hemos examinado atrés.

1. Madre/Padre

Las deidades que recibian el nombre Nuestra madre/Nuestro padre (fonan/totah)
eran Quetzalcéatl, Ometéotl, Tlaltecuhtli, Tonatiuh, Mictlantecuhtli y Yohualteci.
En cuanto a Chalchiuhtlicue era Nuestra madre (z0nan). Detris de los términos
“padre”y “madre” se escondian significados y contextos distintos, pues la funcién
paterna o materna poseia varias facetas, como es natural en cualquier sociedad.

¢Cémo Quetzalcdatl y el dios de la dualidad, Ometéotl, podian ser calificados
de “padre/madre”? Evidentemente por su funcién de procreadores. Como ya se
dijo, son los autores de la concepcién del nifo, lo que explica que la partera dijera
al recién nacido: “sCémo te preparé tu madre/tu padre, Ometecuhtli, Omecthuatl?”
“Te hizo/te cre6 tu madre/tu padre Quetzalcéatl.” “Te soplé/te taladré [creé como
fuego nuevo] tu madre/tu padre Ometecuhtli, Omecihuatl y de veras el ser, To-
piltzin, Quetzalcéatl.”

Los nombres de los dioses mexicas 27



LaTierray el Sol (Tlaltecuhtli/Tonatiuh) son también calificados de “Nuestra
madre/Nuestro padre”, pero no por la misma razén, sino porque la pareja césmica
y los seres humanos se encuentran en una relacién de nutricién reciproca. En
efecto, la Tierra es por excelencia “Nuestra madre/Nuestro padre” la que “nutre,
da de comer, amamanta.”” En este papel la Tierra no estd sola sino asociada con
el astro diurno. Esto aparece claramente en su segundo papel, el de comer a los
seres humanos. En efecto, los guerreros que mueren en la guerra regalan su sangre
y su carne al Sol y a la Tierra: “[el sacrificado] dard de beber/comer a Tonatiuh/
Tlaltecuhtli.”™ Esta idea era tan difundida que la manera metaférica de decir
“morir en el combate” era “dar de comer al Sol y a la Tierra”. Ahora bien, hemos
visto que el intercambio de comida caracteriza la nocién indigena de “amor” entre
los miembros de la familia (Monaghan, 1995; Good, 2005 y 2015, Taggart, 2015).
Recibir y dar comida unia a las deidades Sol/Tierra con los seres humanos, de la
misma manera que, en el seno del circulo familiar, vinculaba a la madre y al padre
con sus hijos.

El dios de 1a Muerte, Mictlantecuhtli, recibia el nombre de Padre/Madre por una
razén similar. Era El que residia “en nuestra morada comin, el lugar de los muertos,
donde esta acostado, jadeante, respirando anhelosamente, Nuestra madre/Nuestro
padre Mictlantecuhtli, El que estd acostado muriendo de sed/de hambre por ti.”
La manera metaférica de decir “morir” era “ir a conocer a Nuestro padre/Nuestra
madre Mictlantecuhtli”, porque éste nos tendria que comer.?

Finalmente, Citlalicue, La de la falda de estrellas, también llamada Yohual-
teci, la Abuela de la Noche, era calificada de Madre o Madre/Padre en razén de
sus diversas competencias. En primer lugar, presidia los bafios de temascal, y era
nombrada: “Nuestra Madre, Abuela del temascal, La que cura en la noche.” En
efecto,la mujer embarazada tomaba estos bafios para que el feto se formara dentro
de su matriz. Por extensidn, el temascal era visto como la matriz de Yohualteci,
cuya funcién materna consistia, pues, en hacer crecer al nifio en su vientre.

Yohualteci era también responsable de la funcién asociada con la crianza de los
nifios: representaba la cuna en la cual descansa el recién nacido durante la noche.
La dulce curva de la cuna se comparaba con los brazos solicitos y encorvados de
una mujer. Por eso se le decfa: “Nuestra madre de todos, eres La que cura en la
Noche, La que tiene un regazo y brazos protectores.”® En este papel, Yohualteci
formaba con Yohualtecuhtli, el Sefior de la Noche, identificado con la constela-
cién de Oridn, una pareja similar a la que constituian Tierra y Sol (Tlaltecuhtli y
Tonatiuh) durante el dia. Por eso Yohualteci y Yohualtecuhtli eran llamados Pa-
dre/Madre: “Nuestra madre/Nuestro padre, Sefor de la Noche, apaciguamiento/

28 Daniéle Dehouve



quietud.”” Se puede concluir que la diosa merecia el nombre de madre porque
tomaba cuidado de sus hijos.

Pasaba lo mismo con Chalchiuhtlicue, diosa del agua, indispensable para lavar
al recién nacido al que la partera le decia: “Acércate de tu madre, Chalchiuhtlicue
(La que tiene una falda de jade), Chalchiuhtlatonac (La que brilla como jade).” La
diosa del agua merecia el titulo de madre porque era necesaria para la vida, tanto
porque daba de beber a los seres humanos como porque los limpiaba en la vida
cotidiana y durante los ritos de nacimiento y defuncién (#C VI: 205).

Los roles paterno y materno demandan muchas competencias: procrear al nifio,
formarlo en la matriz femenina, hacerlo dormir durante la noche, darle de comer
mientras es chiquito y recibir comida de €l cuando es adulto. Estas funciones se
repartian entre las deidades que, a lado de sus otras funciones, tomaban cuidado de
los seres humanos como si fueran sus nifios. El dios que cumplia con un minimo
de una de estas funciones recibia la apelacién de Madre/Padre.

Madre/Padre de los dioses

Algunas de las diosas llamadas Madre recibian las denominaciones de Nuestra
madre comun (focennan) y Madre de los dioses (feteoh innan). Era el caso de la
diosa del agua, Chalchiuhtlicue, y la Abuela de la noche, Yohualteci.* ;Por qué
estas diosas eran sefialadas de esta manera? Seguramente por su rol indispensable
en la vida humana y, por extensidn, en la vida de los dioses, lo que hacia de ellas
una clase de “madre universal”, como lo asienta Tena (2009: 13).

Otros dioses recibian el calificativo de Madre/Padre de los dioses (zezeoh innan/
teteoh intah). Eran Yohualteci, considerada pareja de Yohualtecuhtli (FC VI: 206)
y Xiuhtecuhtli, el dios del fuego, (FC I: 24), indispensable para toda vida, puesto
que presidia a las aguas limpiadoras de la justicia.*

Abuela

Sélo una diosa recibia la apelacién de Nuestra abuela (Zoci): Yohualteci (Abuela de
la noche), también llamada Citlalicue (La de la falda de estrellas). Su nombre
de parentesco se debia, segtin los informantes de Sahagin, a que ella habia parido
a los dioses, los cuales dieron vida a los hombres (FC I: 70). Otra razén, que nos
parece mds acertada, era su estatuto de patrona de las curanderas: las parteras, las

Los nombres de los dioses mexicas 29



que lefan los augurios en el agua, en los granos de maiz, en los nudos de las cuerdas,
las que sacaban objetos del cuerpo, las que se bafiaban en temascal (FC1: 70). En
efecto, todas estas especialistas eran mujeres de edad, en otras palabras, eran abuelas.

Hermana mayor de ciertos dioses

Las diosas calificadas de “hermanas” estaban asociadas con dioses especificos: Las
Princesas o Mujeres del cielo (cibuapipiltin o ilhuicacibuah) eran las hermanas del
Sol y representaban a las mujeres muertas durante el parto. Mientras los guerreros
sacrificados acompanaban al astro entre su salida hasta las doce, las mujeres muertas
en el parto lo escoltaban hasta su puesta y la caida de la noche (#CVI: 164). La diosa
del maiz, Chicomecéatl, era la hermana mayor de los dioses pluviales, los #/alogueh.>
Los dioses pluviales tenian otras hermanas mayores como la diosa del agua, Chal-
chiuhtlicue y la diosa de la sal, Huixtocthuatl, la cual residia con ellos antes de ser
desterrada a las tierras salinas.** A nuestro parecer, estas diosas cumplian con una
funcién de “hermanas”, esto es compartir con sus hermanos la misma morada. Se
propone esta hipétesis a partir de nuestra experiencia entre los nahuas contempora-
neos del estado de Guerrero. Segun ellos, las personas de sexo opuesto susceptibles
de vivir bajo el mismo techo son los hermanos y los esposos. Por eso, el término de
referencia del esposo a la esposa y viceversa es “hermano” (nocni), lo que representa
un eufemismo para designar la relacién matrimonial sin mencionar el aspecto sexual
(Dehouve, 1978: 183-184). Las moradas compartidas por estas deidades eran: el
cielo (donde vivian el Sol y sus hermanas las Mujeres del cielo) y el paraiso de los
dioses pluviales o Tlalocan (de los #/aloqueh y sus hermanas, el agua, el maiz y la sal,
Chalchiuhtlicue, Chicomecéatl y Huixtocihuatl). Esta interpretacién se corrobora
con el hecho de que las nifias que entraban en el colegio llamado ca/mecac eran 1la-
madas hermanas mayores del patrén del edificio, Quetzalcéatl (FC VI: 206-207).
Cabe afiadir que Coyolxauhqui era la hermana mayor de los Centzonhuitznahua,
con los cuales residia en el cielo (FC1II: 1-2). En resumen, se piensa que un mismo
techo era lo que creaba la relacién de fraternidad-hermandad.

Un caso particular es el de Chalchiuhtlicue, considerada también hermana
mayor de los dioses y Madre de los dioses (#C VI: 176). Se puede pensar que los
dos términos se referian a cualidades distintas de la diosa: la primera nominacién
se refiere al hecho de residir con los dioses pluviales en el Tlalocan, y la segunda a
su rol en la formacién de todo lo vivo. En la primera, la palabra “dioses” designaba
a los tlaloqueh, y en la segunda, a todas las deidades.

30 Daniéle Dehouve



La logica del empleo de los términos de parentesco

Los términos de apelacién no deben considerarse sélo como los componentes de
una nomenclatura de parentesco o una prueba de savoir-vivre (buenos modales) en
la familia. Es, ante todo, una visién pragmatica que reconoce en cada uno de ellos
el rol social esperado de la persona que ocupa cierta posicion de parentesco. Por
lo tanto, dar un nombre de parentesco a una deidad equivale a sefialar su funcién
en relacién con la humanidad.

Los nombres de parentesco otorgados a los dioses, que no son numerosos,
diferenciaban los papeles de parientes pertenecientes a generaciones distintas (abue-
los/nietos; padres/hijos) o a la misma generacién (hermanos), de acuerdo con lo
que sabemos de la terminologia de parentesco en nahuatl: ésta forma parte de los
“sistemas generacionales” que tienden a asimilar a los parientes que pertenecen a
la misma generacién (Dehouve, 1978: 181). Cada tipo de relacién generacional
conllevaba ciertas funciones: la abuela ayudaba al parto, curaba a los enfermos y
cuidaba a los nifos; los padres procreaban a sus hijos, les daban comida y vestido,
los lavaban y cuidaban; los hermanos y los esposos compartian una morada. Una
deidad merecia una de estas apelaciones cuando alguna de sus competencias for-
maba parte del papel de parentesco correspondiente. Por tanto, cuando se referian
a los dioses, los términos de parentesco no representaban mas que unos nombres
de funcién de una categoria especial.

Conclusién

Detras de un desorden aparente, el sistema de nominacién de los dioses mexicas se
organizaba en funcién de principios claros, mismos que este estudio ha procurado
sacar ala luz. Los nombres remitian a un catilogo de competencias divinas, o dicho
de otro modo, se hacia referencia a los escenarios de la vida humana en los cuales
se requeria la actividad de los dioses. Por tanto, la diversidad de los nombres de los
dioses representaba una suerte de clasificacién de las acciones humanas.

Como es de suponer, dicha operacién de clasificacion se ejercia sobre palabras y
términos existentes en la lengua. Por eso, se limitaba con una caracteristica esencial
de todo lenguaje: la polisemia de sus unidades lingitiisticas. Se sabe que, considerada
en el pasado como un fenémeno marginal, la polisemia ahora es reconocida por
muchas teorfas modernas como un fenémeno clave en el corazén de cualquier
sistema de significacién (Kleiber, 1999). Los nombres de los dioses son palabras

Los nombres de los dioses mexicas 31



polisémicas, y por esta razon tienen dos o mds significados.* De los andlisis que
preceden, podemos extraer tres ejemplos de nombre polisémico:

32

La noche: hemos visto que dos nombres de deidades se forman sobre el término
“noche”: Abuela de la noche (Yohualteci) y Noche/Viento (yohualli/ehecatl).
La primera diosa se llama asi porque se dedica a una actividad femenil que
se realiza de noche (acunar a un bebé) y a otra que toma lugar en una noche
metaférica: la oscuridad del bafio de temascal. Por otra parte, los dioses lla-
mados Noche/Viento son invisibles como la oscuridad y tienen la capacidad
de ver en la oscuridad del corazén humano. Asi, los nombres de estos dio-
ses estdn construidos sobre dos caracteristicas distintas de la noche —la noche
es el momento de dormir, la noche es oscura— que han sido prolongadas de
manera metaférica a manera de designar varias actividades: cuidar a un nifio,
formarlo en el temascal para la Abuela de la noche; ver las faltas humanas y
mandar los castigos, esto es, impartir justicia, en el caso de los dioses Noche/
Viento. Se puede concluir que estos dos grupos de deidades estdn designados
por el término “noche”, no porque tengan cualidades semejantes e identidades
cercanas, sino porque sus actividades giran en torno al término polisémico
“noche”.

El creador: hemos visto que El que crea a la gente es un nombre que califica
a varios dioses: de la dualidad, Quetzalcéatl, Tezcatlipoca y Yohualteci. Sin
embargo, la “creaciéon” es un concepto polisémico, pues designa tanto la con-
cepcién del bebé, la formacién de su cuerpo, la educacién del nifio y la deter-
minacién sobre el destino del adulto. Cada una de estas deidades interviene
en un aspecto distinto de creacién, lo que muestra que el hecho de compartir
el nombre “creador” no significa que tengan identidades cercanas, sino que
sus actividades se designan por medio del mismo término polisémico.

La Madre/Padre: hemos visto que numerosas deidades comparten este tér-
mino de parentesco. Esto se debe a que los roles paterno y materno no son
univocos sino que reinen un conjunto de actividades como procrear, parir,
nutrir, vestir y cuidar, las cuales se reparten entre Quetzalcéatl, Ometéotl,
Tlaltecuhtli, Tonatiuh, Mictlantecuhtli, Yohualteci y Chalchiuhtlicue. Este
ejemplo vuelve a demostrar que varios dioses pueden recibir el mismo nom-
bre por razones distintas. Dicho de otro modo, el mismo nombre designa a
unos dioses que no forman parte de la misma clase en el sistema general de
clasificacién.

Danitle Dehouve



Para acercarnos a los principios que rigen este sistema de clasificacion es preciso
entender cémo se conciben las funciones o competencias divinas. Acabamos de ver
que cada término de funcién encubre varios significados: noche es suefio y oscuri-
dad; creacién y paternidad congregan concepcién, nutricién y otros conceptos. Asi,
cada funcién se define por una serie de palabras, lo que corresponde a la “definicién
por extension”, una nocién que se ha desarrollado en varias ocasiones (Dehouve,
2009, 2013, 2014b y 2014c). Se mostré que, en el discurso ritual mesoamerica-
no, la unidad semantica no es la palabra sino la asociacién de varias palabras en
“series”, que definen una cosa, un ser o un acto por medio de la enumeracién de
sus componentes o manifestaciones. Por ejemplo, la “vejez” es una nocién que se
expresa en ndhuatl como “encorvarse, tener la cabeza blanca”, las cuales son mani-
testaciones de la decrepitud; la “mujer” es “falda/huipil, instrumentos de hilado y
tejido”, es decir, los componentes de su vestido y sus actividades femeninas. Recurrir
a una serie metonimica para expresar una nocién recibe en légica (Goblot, 1918:
102) el nombre de “definicién por extensién” “Por extension de una palabra, se
entiende la totalidad de los seres o de las cosas designadas por este nombre” (Le
Petit Robert, 1978). La “extensién” se basa en la “denotacién”, es decir, la relacién
entre una palabra y las cosas que designa.*® Siguiendo estas definiciones se pue-
de decir que los mexicas establecieron un corpus de competencias divinas, cada
una definida “por extensién” mediante una serie de palabras.

Ahora bien, la identidad de cada dios se definia por medio del mismo proce-
dimiento “por extensién”. En efecto, hemos visto que cada dios recibia una serie
de nombres que se referian al conjunto de sus competencias. Era esencial que los
especialistas en rituales pudieran llamar a la deidad por su nombre de funcién
en el momento en que tenia que pedirle su ayuda; por eso, un dios poseia forzo-
samente cierta cantidad de apelaciones, la cual aumentaba con la potencia de la
deidad considerada. Sin embargo, una serie incompleta de advocaciones aisladas
no nos permite reconocer con certeza a la deidad invocada, puesto que cada una
comparte varios de sus nombres con otras. Solamente la serie completa es la que
determina la exclusividad de un dios en particular. En este sentido, las series de
nombres divinos funcionaban de ]la misma manera que las otras series metonimicas.
Del mismo modo como una serie de manifestaciones expresaba una nocién, una
serie de nombres dibujaba la singularidad de un dios.

Esto ocurre porque, en el contexto ritual en nahuatl, la serie metonimica re-
presenta el medio principal de clasificacion. Asi, se puede deducir que la 16gica
del sistema de nominacién de los dioses es el resultado del encuentro entre las
series que definen las funciones divinas y las series que definen la identidad de

Los nombres de los dioses mexicas 33



los dioses. Un ejemplo de serie definiendo una funcién divina es la de creacién
que comporta la concepcién del bebé, la formacién de su cuerpo, la educacién del
nifio y la determinacién del destino del adulto. Un ejemplo de serie definiendo
un dios es la que enumera las competencias de Tezcatlipoca y comporta la crea-
cién, la benevolencia, la malevolencia, la justicia, la guerra, etcétera. La conclusién
provisional de este articulo es que el método de analisis dibujado asi deberia de
aplicarse a un mayor nimero de deidades para poner a prueba su pertinencia en
la bisqueda de los principios que organizan el panteén de los dioses mexicas. +

Anexo: Nombres de los dioses mencionados

Chalchiuhtlicue, La de la falda de jade: diosa del agua.

Chicomecéatl, Siete Serpiente, nombre calendérico de la diosa del maiz.

Cihuapipiltin o i/buicacibuah o cibuateteoh, Princesas o Mujeres del Cielo, 0 Diosas
del Cielo: mujeres muertas en el parto deificadas.

Citlalicue, La de la falda de estrellas, también llamada, Tlalli iyollo (Corazén de
la tierra), Yohualteci, Abuela de la noche, Yohualticitl, La que cura de noche,
Temazcalteci, Abuela del temascal: diosa de la noche y la oscuridad.

Huitzilopochtli, Zurdo Colibri: dios de la guerra y dios patronal de los mexicas.

Huixtocihuatl, Sefiora de los salineros: diosa de la sal.

Mictlantecuhtli, Sefior del lugar de los muertos: dios de la muerte.

Mixcéatl, Serpiente de nube: dios de la caceria.

Ometéotl (Ometecuhtli, Omecihuatl): dioses de la dualidad.

Quetzalcéatl: Serpiente emplumada: dios multifuncional de la realeza.

Tezcatlipoca: Espejo humeante: dios multifuncional de la realeza.

Tléloc, Tendido sobre la tierra: dios de la lluvia y sus ayudantes (¢/alogueb).

Tlaltecuhtli, Sefior(a) de la tierra: contraparte del Sol, Tonatiuh.

Tonatiuh, El que anda calentando: dios del Sol, contraparte de la Tierra, Tlalte-
cuhtli.

Xipe Tétec, Nuestro Sefior el desollado: dios guerrero.

Xiuhtecuhtli, Senor de la turquesa: dios del fuego.

Yohualteci, Abuela de la noche, véase Citlalicue.

Yohualtecuhtli, Sefior de la noche: contraparte masculina de Yohualteci, dios de

la Noche.

34 Daniéle Dehouve



Abreviatura

FC: Florentine Codex

Bibliografia

Anales de Cuaubtitlan,1992, en Bierhorst, ]. (ed.), Codice Chimalpopoca. The Text in Nabuatl
with a Glossary and Gramatical Notes, Tucson, The University of Arizona Press.

Anders, Ferdinand, Maarteen Jansen y Luis Reyes Garcia, 1998, Los Templos del cielo y
de la oscuridad. Libro explicativo del llamado Cédice Borgia, México, Fondo de Cultura
Econémica.

Austin, John L., 1962, How fo do things with words, Oxford, Oxford University Press.

Bracops, Martine, 2010, Introduction a la pragmatique, Bruxelles, De Boeck Duculot.

Chave-Dartoen, Sophie, Cécile Leguy y Denis Monnerie (éds.), 2014, Nomination et
organisation sociale, Paris, Armand Colin.

Clavijero, Francisco Javier, 1991, Historia Antigua de México, México, Porria.

Dehouve, Danitle, 2015, “The Law of the Series. A proposal for the decipherment of
Aztec ritual language”, Acts of the International Symposium on Indigenous Graphic
Communication Systems: A Theoretical Approach, 26-28 March 2015.

Dehouve, Daniele, 2014a, E/ imaginario de los niimeros entre los antiguos mexicanos, México,
Ediciones de la Casa Chata/Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos.

Dehouve, Dani¢le, 2014b, “Flores y tabaco, un difrasismo ritual”, Revista Inclusiones,
Universidad de los Lagos, Campus Santiago, Chile, Homenaje a Miguel Leén-Portilla,
1 (2), pp. 8-26, disponible en: http://www.revistainclusiones.cl/index.html.

Dehouve, Daniéle, 2013, “Las metiforas comestibles en los rituales mexicanos”, Les
Cabhiers ALHIM, 25: De l'atre a l'autel: Nourritures rituelles amérindiennes (Mexique,
Guatemala), disponible en: http://alhim.revues.org/4540.

Dehouve, Dani¢le, 2009, “El lenguaje ritual de los mexicas: hacia un método de andlisis”, in
Image and Ritual in the Aztec World, Sylvie Peperstraete (ed.), Oxford, BAR International
Series 1896, pp. 19-33. )

Dehouve, Daniéle, 1978, « Parenté et mariage dans une communauté nahuatl de I'Etat de
Guerrero (Mexique) », Journal de la Société des Américanistes, t. LXV, pp. 173-208.

Descombes, Vincent, 1991, « En guise d'introduction. Science sociale, science pragmatique »,
Critique, 47 (529-530), « Sciences humaines: sens social», Paris, les Editions de minuit,
pp- 419-426.

Durin, Diego, 1967, Historia de las Indias de Nueva Espaia e Islas de tierra firme, 2 vols.,
Garibay, A.-M., (ed.), México, Porrua.

Florentine Codex. General History of the Things of the New Spain, 1950-1982, traduccién y
edicién de Arthur J. D. Anderson y Charles E. Dibble, Santa Fe, Nuevo México, School
of American Research and the University of Utah, 12 vols.

Los nombres de los dioses mexicas 35


http://www.revistainclusiones.cl/index.html
http://alhim.revues.org/4540

Gell, Alfred, 1998, Art and Agency: an Anthropological Theory, Oxford, Oxford University
Press.

Goblot, Emile, 1918, Traizé de logique, Paris, Librairie Armand Colin.

Good Eshelman, Catharine, 2005, ““Trabajando como uno’: Conceptos nahuas del
grupo doméstico y la persona”, en Robichaux, D. (ed.), Familia y parentesco en México
y Mesoamérica: unas miradas antropolégicas, México, Universidad Iberoamericana,
pp- 275-294.

Good Eshelman, Catharine, 2015, “Personas, grupos domésticos y trabajo entre los nahuas.
Perspectivas etnograficas y sus aportaciones a la teoria”, en Good Eshelman, Catharine y
D. Raby, Muiltiples formas de ser nahuas, México, El Colegio de Michoacén, pp. 129-150.

Graulich, Michel, 2004, “Relieves mexicas de Tlaltéotl-Tliloc con influencia teotihuacana”,
en Lesbre, P. y M.-]. Vabre (éds.), Le Mexigue préhispanique et colonial. Hommage a
Jacqueline de Durand-Forest, Paris, UHarmattan, pp. 49-72.

Historia de los mexicanos por sus pinturas, 1941, en Joaquin Garcia Icazbalceta (comp.),
Nueva coleccion de documentos para la historia de México, México, Salvador Chdvez Hayhoe,
pp- 209-240.

Histoyre du Mechique, 1905, « Histoyre du Mechique. Manuscrit frangais inédit du XVIe
siecle», en De Jonghe, E. (ed ), Journal de la Société des Américanistes de Paris, I1 (1), pp. 1-41.

Kant, Immanuel [1798] 2004, Antropologia en el sentido pragmitico, Madrid, Alianza
editorial.

Kleiber, Georges, 1999, Probleme de sémantique, la polysémie en questions, Villeneuve d’Asq,
Presses universitaires du Septentrion.

Launey, Michel, 1986, Catégories et opérations dans la grammaire nabuatl, thése de doctorat
Paris IV, 2, pp. 1117-1125.

Le Petit Robert. Dictionnaire alphabétique et analogique de la Langue Frangaise, 1978, Paris,
Société du Nouveau Littré.

Leén-Portilla, Miguel, 1957, La filosofia ndbuatl, México, Universidad Nacional Auténoma
de México-Instituto de Investigaciones Histéricas.

Leyenda de los Soles, 1992, en Bierhorst, J. (ed.), Codice Chimalpopoca. The Text in Nahuat!
with a Glossary and Gramatical Notes, Tucson, The University of Arizona Press.

Malamoud, Charles, 1989, Cuire le monde. Rites et pensée dans I’Inde ancienne, Paris, Editions
La Découverte.

Malinowski, Bronislaw, 1923, “The Problem of Meaning in Primitive Languages”, en
Ogden, C.K. and I.A. Richards (eds.), The Meaning of Meaning, New York, Harcourt,
Brace and World Inc,.

Molino, Jean, 1982, « Le nom propre dans la langue », Langages, 16 (66), pp. 5-20.

Monaghan, John, 1995, The Covenants with Earth and Rain, University of Oklahoma
Press, Norman.

Olivier, Guilhem, 2004, Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca, México, Fondo
de Cultura Econémica.

Schlemmer, Grégoire, 2009a, «Jeux desprits. Ce que sont les esprits pour les Kulung»,
Archives de Sciences sociales des religions, 145, pp. 93-108.

36 Daniéle Dehouve



Schlemmer, Grégoire, 2016, « Comment dresser le portrait d’'un ‘dieu’? Revisiter la notion
de ‘panthéon’a partir du cas des Kulung du Népal», en Bonnet, C., N. Belayche, M. Albert
LLorca, A. Avdeef, F. Massa et 1. Slododzianek (éds.), Puissances divines & ['épreuve du
comparatisme : constructions, variations et réseaux relationnels, Paris, pp. 53-66, BEHE/SR.

Spranz, Bodo, 1973, Los dioses en los cédices mexicanos del Grupo Borgia, México, Fondo de
Cultura Econémica.

Taggart, James M., 2015, “Las historias de amor de los ndhuat de la Sierra Norte de Puebla,
México”, en Good Eshelman, C.y D. Raby, Muiltiples formas de ser nahuas, México, El
Colegio de Michoacin, pp. 175-194.

Tarabout, Gilles, 1992, « Quand les dieux semmeélent. Point de vue sur les classifications
divines au Kérala», en Botiller, V. y G. Toffin (éds.), Classer les dieux 2 Des panthéons en
Asie du Sud, Paris, Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, coll.
Purusartha, pp. 43-74.

Tena, Rafael, 2009, “La religién mexica. Catédlogo de dioses”, Arqueologia mexicana, edicién
especial, abril, nim. 30.

Torquemada, Juan de, 1975-1983, Monarquia Indiana, 8 vols., México, Universidad
Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Histéricas.

Vernant, Jean-Pierre, 1974, Mythe et société en Gréce ancienne, Paris, F. Maspero.

Victorri, Bernard, 1996, La polysémie : Construction dynamique du sens, Paris, Hermes.

Notas

! La nocién de “agencia” o intencionalidad, proviene del inglés agency (Gell, 1998). Significa, en el
caso considerado aqui, que los dioses son “agentes”, es decir, actiian e influyen en la vida humana.
Por ejemplo, ala diosa del agua llamada Chalchiuhtlicue, “La de la falda de jade”, se le adjudicaban
otros cuatro nombres en las plegarias que le dedicaban sus fieles prehispanicos, y fueron recopiladas
por Bernandino de Sahagtin (Florentine Codex,L.1y VI): Nuestra sefiora (¢lacat! fotecuyo); tu madre,
nuestra madre, nuestra madre de todos (monan, tonan, tocennan); madre de los dioses, hermana
mayor de los dioses (feteoh innan, teteoh inbueltiub); la que brilla como jade (chalchiubtlatonac). A
estos se afiadian los siete nombres mencionados por Francisco Javier Clavijero (1991, L. VI: 264)
y Juan de Torquemada (1975-1983, L. V1, cap. 23: 47): acuecueyotl, ahuic, apozonallotl, atlacamani,
xixiquipilibui, ayaub y matlalcueyeh, que se referian a diversos aspectos fisicos del agua (color y
movimientos).

El difrasismo, también [lamado “par” o “binomio”, es una estructura lingiistica dual que cobra un
sentido distinto en cada uno de los nombres que lo componen. Presento los difrasismos poniendo
una diagonal entre las dos palabras que lo componen.

In yohualli in ehecat! i[n] nahualli in toteucyo. Inin tlahtolli itechpa mibtoaya in tlacatecolot] tezcatli-
poca. Mibtoaya: ; Cuix huel amechnotzaz in tlacatl in Texcatlipoca, in Huitzilopochtli? Ca zan iubqui
in ehecatl, aub in yohualli quimonabualtia: cuix huel amechtlacanotza? (FC VI: 254, traduccién de
la autora). Todas las citas en nihuatl siguen la ortografia normalizada por Launey, 1986, con la
excepcion del fonema llamado sa/#illo, aqui indicado con h.

En los discursos a los dioses el término #/aca#/ tiene dos sentidos: 1) Persona, es decir, un ser dotado
de agencia, como en el nombre divino #acat! totecuyo: Persona, Nuestro sefior; 2) Hombre, por

2

~

Los nombres de los dioses mexicas 37



o

N

©

10

1

=

13

15

16

17

1

o

20

38

oposicién alos dioses. Cuando los dignatarios mexicas dicen al rey “aunque seas un hombre (#acat/)
como nosotros [...] ya no eres un hombre (#acatl) como nosotros” (FC VI: 52), eso significa que
el rey ha adquirido cualidades divinas. Este altimo significado contrapone lo humano (#acatl) y
lo no humano, es en este sentido como se dice que el dios Tezcatlipoca no es humano (#acatl).
En los dialectos nahuas contemporaneos, #acat/ tiene un tercer sentido: designa al hombre por
oposicién a la mujer, lo que se decia oguichtli en el nahuatl cldsico.

In titlacabuan quibtoayah, ahmo ittoni zan iubquin yohualli in ehecat! (FC11I: 11, traduccién de la
autora).

Tlacatlé, fotecoé, tloquehé, nahuaquehé, yobuallé, ehecatlé: a ca cuahuitl, ca tetl ibtic, titlachia, titlamati: aub
ahuiz nelle axcan, ca t-ihtic titlamati, t~ibtic titechcaqui, ticcaqui, ticmati in tlein t~ibtic tiquihtoah, in
tiquilnaamiquih, in tix, in toyollo, iuhquin poctli ayahuit! mixpantzinco moquetza (FCVI:25, traduccién
de la autora).

Ahbnozo ie ic nicolinia, in motlahueltzin in mocualantzin [... ] ma ximotlacotili, ma ximotequitili totecoé
yohuallé ehhecatlé (FC VI: 9-10, traduccién de la autora).

Temoxtli ehecat] mopan quibuelmotemobuiliz in toqueh nahuaqueh (FC V1: 142, traduccién de la
autora). In iatlitzticaub, in ialcececaub, in itzitzicaz in tloqueh nahuaqueh (FC IX: 29, traduccién
de la autora).

Aub inic motenehua, moyocoya, in tlein quiyocoya, in tlein quilnamiqui, niman quichihua: ayac quiyocoya,
ayac quelleltia: ibuan in ilhuicat] ibuan in ixquich anahuat! tentica, in aquin quinequi quicuiltonoz,
quicuiltonoa; ihuan in aquin quittitiz, in cococ teopouhqui, quittitia (FC III: 12, traduccién de la
autora).

Elverbo monehnequi (mo-neh-nequi), de nequi “querer”, fue traducido después de la Conquista por
“ser envidioso”, calificativo aplicado al diablo de la religién catdlica. Aqui la forma pronominal le
da sencillamente el sentido de “hacer lo que se quiere”.

Estas voces utilizan un sentido metaférico derivado de los verbos te-ihmati (preparar bien a
una persona) y fe-ihchichibua (adornar, pintar la cara de una persona) que aludian a la puesta de
ornamentos sobre un actor ritual, en particular, un sacrificado. Este sentido metaférico se parece
al del verbo potonia, adornar al cautivo por sacrificar con plumas blancas, que tenia el sentido
adicional de “dar consuelo”.

Titlacahuané, cuilonpolé, cuilontepolé, otonmotlamachti, otonmogquehquelo: no iub quibtoaya, intla aca
oquichololti imal: cuilonpolé, titlacahuané, ma za niman ie iub tieni, ma motelchihuani, in tinechmacalc]
malli, ca zan notech otonmoguehquelo (FC IV: 33, traduccién de la autora).

Tetzala, tenepantla motecaya: ipampa y, mihtoaya necoc yaot! (FC I: 5, traduccién de la autora).
Aub inic tinecoc yaotzin, inic timoyocalatzin [7 moyowyaz‘zin], inic timoquehqueloa, inic ayac motem-
pan, ma xicmotlahuantili, ma xicmihuintili, ma xicmoxocomictili in toyauh, ma imac hualmotlaza,
ma quibualmomaca, ma ica hualmomotla in tocnocuaub, in tocnocelouh (FC VI: 14, traduccién de la
autora).

Cuix ie nelli, cuix oquimacaub in tlacatl in topiltzin in quetzalcoat! in teyocoani in techihuani, auh
cuix oquihtoh in ome tecubti in ome cibuat! (FC V1: 141, traduccién de la autora).

Quen omitztlamamacac in ome tecubtli, in ome cibuatl? (FC VI: 168, traduccién de la autora).
Omitzmomacahuili in tloque nahuaque in topiltzin in quetzalcoat! (FC VI: 202, traduccién de la
autora).

Se resalta que El que hace a la gente es uno de los nombres del dios del fuego, Xiuhtecuhtli
(motechiubcauh, FC VI: 19).

In tonacayotl, in tlazohpilli in teteoh inhueltiuh (FC VI: 39, traduccién de la autora).

In oncan teihmati, techichihua, tetetzabhua (FCVI: 153); in yohualticitl, in teihmati, in techichihua, in
imac titetzoah timacehualti (FC V1: 149).

Danitle Dehouve



2

=

22

23

24

25

26

27

28
29

30

3

=

32
33

34
35

36

El caso que presento aqui es tedrico, pero se encuentran multiples ejemplos de este procedimien-
to: Tezcatlipoca: “O Nuestro Sefior, Duefio de lo cerca y lo junto, Noche/Viento, El por quien
vivimos, El que crea a la gente, El que prepara a la gente” (Hacatlé, totecoé, tloquehé nahuaquebe,
yohuallé, ehecatlé, ipalnemoanie, teibcoyanie, teibmatinié, FC VI: 18, traduccién de la autora). Y para
Quetzalcdatl: “Duefio de lo cerca y lo junto, El que crea a la gente/El que fabrica a la gente” (in
tlogueh nabhuaqueb, in teyocoyani, in techibuani, FC V1: 167, traduccién de la autora).

Quen omitztlamamacac in monan, in motah, in Ometecubtli, in Omecibuat! (FCVI1:168). In mitzchiub/
in mitzyocox in monan/in motah in Quetzalcoat! (FC VI1: 31). Omitzpitz, omitzmamal in monan, in
motah, in Ometecubtli, in Omecibuatl, aub nelli yehbuatl ab in tlacatl in topiltzin in Quetzalcoat! (FC
VI: 183, traduccién de la autora).

Quihuapana, quitlacualtia, quichichitiz (FC VI: 36, traduccién de la autora).

In catlitiz in quitlamacaz in tonatiub in taltecubtli (FC VI: 11, traduccién de la autora).
Tocenchan in mictlan, in ompa hualneneciubtoc, hualmatatacatoc, in monan in motah mictlantecubtli,
in mitzalamictoc [mitzhuallamictoc], in mitzalteociubtoc (FC VI: 31, traduccién de la autora).

Por ejemplo, en la frase: ;“Quizéds conocerd a Nuestro padre/Nuestra madre Mictlantecuhtli?:
¢ Cuix conamatiz in tonan, in totah in mictlantecubtli? (FC VI: 27, traduccién de la autora).

In tonan in temazcaltecitzin, in yohualticit! (FC VI: 149, traduccién de la autora). El temascal se
califica de “noche” (en la voz Abuela del temascal/Abuela de la noche), porque adentro estd oscuro.
In tocennan in tiyohualticit] in timacocheh, in ticuexaneh (FC VI: 206, traduccién de la autora).

In tonan in totah in Yohualtecubtli, in yacahuiztli, in yamayaliztli (FC VI: 206, traduccién de la
autora).

Ma itech ximahxiti in monantzin in chalchibubtlicue, in chalchiubtlatonac (FC VI: 175, traduccién
de la autora).

Chalchiuhtlicue es Nuestra madre comuin (FC VI: 205) y Madre de los dioses (FC VI: 176);
Yohualteci es Nuestra madre comun (FC VI: 155, 206) y Madre de los dioses (FC I: 15). Estas
citas son solamente ejemplos.

El agua azul y amarilla (matlalat! toxpalatl) [FC VI1: 19, 41).

In inhueltibuatzin in Chicomecoatl in tonacayotl: “su hermana mayor Chicomecdatl, el sustento”
(FC VI: 35, traduccién de la autora; véase también FC VI: 38-39).

Chalchiuhtlicue (FC1: 21, 71; VI: 176), Huixtocihuatl (FC II: 91).

Segun la definicién del diccionario Le Petit Robert (1978), una palabra polisémica es aquella
cuyo renglén en este diccionario comporta un minimo de dos subdivisiones: es el caso de mds de
40 por ciento de las palabras (Victorri, 1996: 5).

La extensién basada en la denotacién se distingue de la comprensién basada en la connotacién,
es decir, la relacion entre la palabra y las propiedades que le corresponden (véase Dehouve, 2015).
En el primer caso, se define al “hombre” por la enumeracién de todas las clases de hombres que
existen, en el segundo, por las propiedades de la especie.

Los nombres de los dioses mexicas 39



