EL REGRESO DE LA BARBARIE.
UNA CRITICA ETNOGRAFICA A LAS ONTOLOGIAS
“PREMODERNAS”

Miguel Bartolomé*

Fecha de recepcion: 21 de octubre del 2014 « Fecha de aprobacién: 17 de abril del 2015.

Resumen: En lo dltimos afios, numerosos profesionales latinoamericanos se han orientado hacia la reciente
tradicién académica francesa representada por Philippe Descola, lo que ha resultado en una —hasta ahora
apresurada— extrapolacién de perspectivas elaboradas en el espacio amazénico al 4mbito mesoamericano.
Sin embargo, y aunque tampoco me parecen muy vélidas para la amazonia, el cuestionamiento fundamental
sobre estas propuestas teéricas es que a ellas subyace la concepcién de la existencia de un “pensamiento
indigena” o “amerindio”, diferenciado de un supuesto y homogéneo “pensamiento occidental” cartesiano;
dualidad histérica con la que no puedo estar de acuerdo. Esto se enmarcaria dentro de una también
inaceptable implicita propuesta evolucionista lineal subyacente, que supone una secuencia de formas de
pensamiento que van desde las mds “arcaicas” hasta la actual.

Palabras clave: Descola, neoanimismo, naturaleza, cultura, analogismo.

Abstract: During the last years, many Latin American professionals have directed their anthropological
work towards the recent French academic tradition represented by Philippe Descola, which has resulted in
a hasty extrapolation of perspectives developed in the Amazon region and imported to the Mesoamerican
area. However, and although in my opinion they don't seem very valid to the Amazon, the fundamental
question that underlies these theoretical propositions is the existence of an “Indian” or “Amerindian thought»
differentiated from an assumed and homogeneous Cartesian “western thinking”, historical duality with
which I can't agree. This kind of asseveration will be classified inside of another unacceptable implicit
linear evolutionary proposal that underlies, and which involves a sequence of ways of thinking ranging
from the most «archaic» ones to the present.

Keywords: Descola, neo-animism, nature, culture, analogism.

Résumé : Dans les derniéres années, de nombreux professionnels latino-américains se sont orientés vers la
récente tradition académique frangaise représentée par Philippe Descola, donnant comme résultat jusqu’ici
une hative extrapolation de perspectives élaborées dans l'espace amazonique au domaine mésoaméricain.
Cependant, bienquelles ne me semblent pas trés valables pour 'amazonie, la mise en question fondamentale
sur ces propositions théoriques est quon leur cache la conception de lexistence d’une «pensée indigéne »
ou «amérindienne », différentiée d’une prétendue et homogene « pensée occidentale » cartésienne ; dualité
historique que je ne peux pas partager. Ceci sencadrerait dans une aussi inacceptable qu'implicite pro-
position évolutionniste linéaire sous-jacente, qui suppose une séquence de formes de pensée qui vont des
plus «archaiques» jusqu’a la plus récente.

Mots-clés: Descola, néoanimisme, nature, culture, analogisme.

* Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Track 67, CEMCA, JuNTo 2015, pags. 121-149, ISSN: 0185-6286 121



Durante muchos afios, en especial durante las dltimas décadas del siglo pasado,
la investigacién etnolégica en México fue desplazada por perspectivas economi-
cistas, los estudios culturales, la cuestién campesina, la antropologia urbana, la
globalizacién y otras propuestas que ahora dominan el 4mbito profesional. Es por
ello que, cuando en épocas recientes se ha intentado profundizar en este campo,
se ha advertido que la etnologia local no se habia actualizado durante décadas. Se
ha buscado entonces recurrir a formulaciones desarrolladas en otras latitudes, tal
como resulta frecuente en la antropologia latinoamericana. Al parecer, la “tradicién”
de investigaciones mesoamericanas fue desplazada por nuevas modas académicas.
Aunque tal vez ello se deba a que dicha tradicién se mantuvo demasiado vinculada
al culturalismo relictual y al estructural funcionalismo anglosajones, constrefiidos a
los estudios de comunidad e incapaces de proponer perspectivas de mayor aliento.
El caso es que numerosos profesionales se han orientado hacia la reciente “tradi-
cién” considerada postestructuralista francesa representada por Philippe Descola
(2001 [1996], 2012 [2005]) o hacia el perspectivismo del brasileio Eduardo
Viveiros de Castro (2002), lo que ha resultado en una —hasta ahora apresurada a
mi parecer— extrapolacién de perspectivas elaboradas en el espacio amazénico al
ambito mesoamericano.

Sin embargo, y aunque tampoco me parecen muy validas para la amazonia, el
cuestionamiento fundamental sobre estas propuestas tedricas que quiero explicitar
en estas paginas, es que a ellas subyace la concepcién de la existencia de un “pen-
samiento indigena” o “amerindio”, diferenciado de un supuesto y homogéneo
“pensamiento occidental” cartesiano; dualidad histérica con la que no puedo estar
de acuerdo. Esto se enmarcaria dentro de una también etnocéntrica implicita
propuesta evolucionista lineal subyacente, que supone una secuencia de formas de
pensamiento que van desde las mas “arcaicas” hasta la actual, tal como pretendo
demostrar en este ensayo. Creo necesario destacar que este es un ejercicio critico
sobre las obras de un antropélogo guiada mds por el interés de defender la antro-
pologia mesoamericanista del asalto amazénico, que de desacreditar a un colega,
cuyas obras en conjunto siguen mereciendo mis respetos.! Siendo un profesor-
investigador de tiempo completo soy mds un productor de etnografias que un
comentarista de sus resultados, por ello este es un tipo de tarea a la que no estoy
muy acostumbrado; espero que los lectores y el autor en cuestién sabran disculpar
mi inexperiencia.

122 Miguel Bartolomé



Mi lectura de la obra de Philippe Descola

Philippe Descola es un antropélogo francés, que ha producido etnografias tan
notables como La Selva Culta (1996 [1987]) o Las Lanzas del Crepiisculo (2005),
cuyo aporte al conocimiento de los Achuar de la amazonia ecuatoriana resul-
ta indudable. Esta importante experiencia de campo, ha inducido a su autor a
un intento de universalizarla a partir de una formulacién tedrica generalizante y
supuestamente valida para todas las culturas (2012 [2005]). Su obra monogréfica
es sin duda relevante, pero sus reflexiones tedricas merecen ser discutidas, ya que
creo que parten de premisas inadecuadas. Se trata de una obra de gran magnitud
y alcance tedrico, poco frecuente en los tltimos tiempos de la antropologia, pero
que por lo mismo estd sujeta a la confrontacién con la etnografia de la que se
nutre. Con el riesgo de reiterar informacién que todos sus seguidores conocen,
una critica a la perspectiva de Descola implica una minima exposicién de los
planteos fundamentales de su propuesta teérica, en especial en lo que se refiere a
la existencia de ontologias diferenciales que caracterizarian determinados tipos de
percepciones del universo y en particular de lo que en occidente se conceptualizaria
como “naturaleza”.

En primer lugar parte de la premisa de que una ontologia es “un sistema de
distribucién de propiedades”, que los seres humanos adjudican a los entes animados
o inanimados y cuyo resultado seria una cosmologia, entendida como sistema de
relaciones entre todo lo existente. No nos aclara si esta nocién de ontologia partiria
de la metafisica aristotélica, que supone a la ontologia como investigacién del ser
en tanto ser genérico que trasciende las particularidades. Tampoco si se vincula
con Heidegger para quien la ontologia fundamental seria una “metafisica de la
existencia’, que busca identificar “la constituciéon del ser de la existencia’, pero
que diferencia metafisica de ontologia ya que la primera supone una conjuncién
del ser con el ente, en tanto que la segunda los distingue. Tampoco recurre a Kant
quien consideraba que la ontologia es el estudio de los conceptos a priori que residen
en el entendimiento y tienen su uso en la experiencia, llevando la nocién hacia un
sentido mas inmanente. O, como lo plantea otra colega “...De modo que parece
probable que el uso del concepto ontologia, méds que suponer una aportacién con
ventajas especificas para la teoria de la cultura, de su origen o de su naturaleza,
nos devuelva al callején sin salida del intelectualismo cldsico [...] a menos que,
inesperadamente, los antropélogos cognitivistas y los antropélogos de la naturaleza
si estén proponiendo, en efecto, una auténtica teoria metafisica acerca de lo que es

real y lo que no” (Cornejo Valle, M., 2011: 105).

El regreso de la barbarie 123



A continuacién, Descola salta a una categorizacién de los distintos “modos de
identificaciéon” posibles en todas las culturas, concebidas como ontologias exclu-
sivas y omnipresentes que trascienden a las culturas y a las épocas. Estas cuatro
ontologias serian el naturalismo, el animismo, el totemismo'y el analogismo, de las
cuales se desprenden todas las cosmovisiones posibles, es decir todas las configu-
raciones de los sistemas de identificaciones y relaciones con los entes. Aclara que
es posible la coexistencia de ontologias y la presencia de hibridaciones, pero sefiala
que siempre hay una predominante. No puedo dejar de recordar aqui las triadas de
su maestro Claude Lévi-Strauss (1997), tomado de los tridngulos consonanticos y
vocilicos de la lingtistica, de la culinaria o las tres relaciones basicas del parentesco;
conjuntos con base en las cuales se organiza los aparentemente confusos universos
idiomiticos, culinarios y parentales.? Siguiendo esta marco referencial, Descola
busca encontrar la estructura posible que subyace a las aparentemente cadticas
expresiones culturales del pensamiento descifrando un sistema de transformacio-
nes, basado en un conjunto limitado de posibilidades 16gicas. Se trata entonces
de un intento por identificar principios de validez universal. Ante ello, no puedo
menos que compartir la duda de J. L. Borges cuando postulaba que “...Frente a
la incalculable y enigmatica realidad, no creo que la mera simetria de dos de sus
clasificaciones humanas baste para dilucidarla y sea otra cosa que un vacio halago
aritmético...” (1974: 198).

Al explicar estas ontologias destaca que la que llama naturalista, que seria la
propia de un supuesto homogéneo “pensamiento occidental”, se constituye a partir
de una oposicién entre la naturaleza y la cultura, dentro de la cual sélo los seres
humanos estarian dotados de propiedades animicas, de las cuales carecerian todos
los otros entes sean animales, vegetales o minerales. Problematizando a partir de la
evidencia etnogrifica de que los Achuar mantenian relaciones sociales con plantas
y animales (Descola, 2006), retoma el viejo concepto evolucionista de animismo,
formulado por Tylor en 1871,y lo entiende como una ontologia que asume a casi
todo lo no humano como dotado de entidades animicas, asi como de una vida
social y cultural; todos los entes vivos, lo “existente”, tendrian la misma vida in-
terior (“interioridad”), aunque diferente “fisicalidad” o continente exterior.’ Este
animismo seria tipico, entre otras, de las sociedades de cazadores y horticultores
de las tierras bajas tropicales, quienes pueden desarrollar una relacién social con
su medio ambiente, gracias a esta nocién de atribucién de un principio animico
a todo o casi todo lo existente. La otra ontologia es el zotemismo, para la cual los
humanos y los no humanos pueden ser clasificados juntos con base en propiedades
compartidas, tales como la forma, el color o la conducta. Es decir, clases de pro-

124 Miguel Bartolomé



piedades que trascienden a entidades particulares y que serian propias de ciertos
seres humanos, animales y otras entidades. Y finalmente tendriamos el analogismo,
que se supone caracteriza a un mundo percibido como una infinidad de singu-
laridades todas diferentes entre si. Pero como afirma que ese mundo es dificil de
entender, se hace necesario hallar correlaciones entre todas esas singularidades por
analogia. El analogismo seria la ontologia comun a las sociedades estratificadas
como las de Asia, los Andes o Mesoamérica. En ellas existirian distintos disposi-
tivos intelectuales o institucionales: la jerarquia, la presencia de un orden politico
estricto o el sistema de castas, y plantea que este sistema estaba atin vigente en el
Renacimiento. Aunque no pretende explicitamente construir una linea evolutiva,
esta aparece implicita en la secuencia que va de cazadores y horticultores animistas
o totémicos, hasta sociedades estatales estratificadas analogistas antes de arribar
al naturalismo occidental. De hecho se refiere explicitamente a las tres primeras
como “cosmologias no modernas” (2012: 18).

A pesar de afirmar lo contrario, al parecer para Descola las configuraciones
ideacionales que construyen las ontologias, serian un tanto independientes de los
contextos culturales en las que surgen, ya que pueden ser comunes a pueblos sin re-
laciones entre si. De esta manera las ideas parecerian tener una vida propia que no
requieren necesariamente de bases materiales para constituirse. No pretendo apelar
aun materialismo determinista, sino destacar la complejidad de las mediaciones que
se establecen entre las sociedades y sus representaciones colectivas. Cuestionar la
propuesta de la existencia de un nimero determinado de ontologias, no significa
la apologia de la singularidad irrepetible de cada experiencia humana, sino con-
frontarse contra la voluntad de estructurar la diversidad con base en regulaciones
cognitivas mas o menos arbitrarias. No aceptar una regulacién determinada no
implica abdicar de las posibilidades nomotéticas de la antropologia: las leyes se
construyen con base en datos, su andlisis y conceptualizacién formal, no en razén
de recursos discursivos que demuestran, en este caso, ser contradictorios. Respetar
el estatus epistemolégico igualitario de las reflexiones y de los imaginarios de las
culturas no occidentales, no implica un relativismo que parta de la primacia de
la razén cientifica de Occidente. Se trata precisamente de todo lo contrario: la
conciencia de la diversidad no nos obliga a la bisqueda de una posible unicidad
que condicionaria la emergencia de lo multiple. Si asumimos que esos modos de
concepcién de los entes universales estdn presentes en todos los seres humanos, pero
que predominan en algunas culturas especificas, queda implicita la posibilidad que
formen parte “natural”de las potencialidades cerebrales, es decir que provengan de
un origen neurolégico comun a nuestra especie. Este riesgo sociobiolégico pasa al

El regreso de la barbarie 125



parecer inadvertido por su promotor, para quien las causas parecen no importarle
tanto como las manifestaciones del pensamiento aunque, como veremos, cuando
lo hace cae en un cierto indemostrable determinismo.

El dmbito analitico privilegiado por Descola, es la percepcién cultural de la
naturaleza, lo que le lleva a plantear una compleja y aparentemente novedosa
“antropologia de la naturaleza”. En su apologia de las percepciones culturales na-
tivas de la naturaleza, que implicarian basicamente una clausura de la distincién
occidental entre naturaleza y cultura, en realidad propia de la tradicién estructura-
lista de la que es heredero, plantea que hay muchas naturalezas pero pocas maneras
de pensarlas. Para afirmarlo, como muchos autores, crea antagonistas imaginarios
cuando senala:

¢debemos limitarnos a describir lo mejor posible las concepciones de la naturaleza que
diferentes culturas han producido en diferentes momentos, o debemos buscar principios
generales de orden que nos permitan comparar la diversidad empirica aparentemente
infinita de los complejos de naturaleza y cultura? Yo rehtiyo adoptar la posicién relativista
porque, entre otras cosas, presupone la existencia de lo que es necesario establecer. Si
se considera que cada cultura es un sistema especifico de significados que codifican
arbitrariamente un mundo natural no problemdtico, que en todas partes posee todas
las caracteristicas que nuestra propia cultura les atribuye, entonces no sélo queda sin
cuestionar la causa misma de la divisién entre naturaleza y culturas, sino que, a pesar
de las declaraciones en contrario, no puede haber escape del privilegio epistemoldgico
otorgado a la cultura occidental, la tnica cuya definicién de la naturaleza sirve para

todas las demds... (2001: 104 [1996])

¢Quiénes son los que proponen que “cada cultura codifica arbitrariamente un mun-
do natural no problemitico, que en todas partes posee las mismas caracteristicas
que nuestra propia cultura le atribuye” Serdn acaso los que estudian los siste-
mas clasificatorios, los etnoconocimientos, las etnociencias, las distintas antro-
pologias cognitivas, la antropologia simbélica? No lo creo, puesto que todos ellos
pregonan lo contrario. Ademas, otros han recalcado lo mismo como El Consejo
Internacional para la Ciencia (cIc o 1cs por sus siglas en inglés), en su Declaracién
sobre la ciencia y el uso del saber cientifico, elaborada durante la Conferencia Mun-
dial sobre la Ciencia, organizada por la UNEsco en el afio de 1999, recomendé
considerar a los sistemas tradicionales y locales de conocimiento, como expresiones
dindmicas de la percepcién y la comprension del mundo, ya que pueden aportar,
y lo han hecho en el curso de la historia, una valiosa contribucién a la ciencia y la

126 Miguel Bartolomé



tecnologia, siendo necesario preservar, proteger, investigar y promover ese patri-
monio cultural y ese saber (1csu-unEsco: 1999).

Respondiendo ala interrogacion de varios estudiantes y jévenes colegas, sefialaré
que algunos podrian pensar que cierta tradicion intelectual francesa confunde la
filosofia con la antropologia. Sin embargo esto no es una confusién, sino una
propuesta explicita desarrollada precisamente por uno de sus mayores referentes
histéricos y contemporaneos, Claude Lévi-Strauss. Este autor proponia que la
etnografia era un momento descriptivo de las investigaciones, la etnologia el pro-
ceso de andlisis comparativo y la antropologia la reflexién filoséfica derivada de
los resultados de los momentos previos (1968 [1958]). Desde mi punto de vista
estimo demasiado aventurado suponer que el siempre limitado conocimiento
de una cultura diferente a la propia, permitird al investigador desarrollar, a partir de
este conocimiento, un constructo tedrico capaz por si solo de contraponerse con
la tradicién filoséfica de Occidente. Sin embargo esa es precisamente la tarea que
han desarrollado antropélogos como Philippe Descola cuya rica, pero circunscrita
experiencia etnografica, pretende erigirse en un edificio conceptual que cuestionaria
a la “légica occidental”, en el supuesto caso de que tal cosa exista. Para Descola las
“sociedades menores” (sic) como los Achuar posibilitan al investigador, observar o
determinar “componentes esenciales” de todas las sociedades (Magafia, E., 1992).
No es la primera vez que los “otros” son utilizados como un instrumento para
apoyar la construccién del “nosotros”. Su empresa implica la determinacién de
universales filoséficos “indigenas”, en lugar de una multitud de l6gicas culturales
concretas elaboradas por diferentes sociedades. Aunque entiendo que ha sido acu-
sado de irreverente en su medio, por intentar elevar las ontologias nativas al mismo
nivel de la occidental, no me parece que las cosmovisiones indigenas necesiten
ser validadas confrontindolas con otra ya que cada una es legitima en si misma.’
La pluralidad de epistemologias se corresponde con la diversidad de las culturas
que las elaboran. Soy un antropélogo de similar edad que Descola; reuniendo
los tiempos he pasado alrededor de seis anos de mi vida residiendo en aldeas o
comunidades indigenas de Argentina, Paraguay y México; desde hace cuarenta
aflos vivo en regiones interétnicas y creo que hay mds culturas y etnografias entre
el cielo y la tierra que las que su filosofia, o cualquier otra, pueda sofiar.

Al contrario de lo que afirma Descola, el concepto de la cultura entendida como
un conjunto de relaciones sociales que resultan de la interaccién de los individuos
con su medio ambiente, no es un concepto nuevo para la antropologia y en especial
para la antropologia de las tierras bajas tropicales de América Latina. En éstas
épocas, en las que algunos colegas que olvidan la tradicién acumulada por nuestra

El regreso de la barbarie 127



profesion, creen que se ha “descubierto” que la relacién indigena entre naturaleza
y cultura es de indole diferente a la de la rigida dicotomia occidental, conviene
recordar, entre muchos otros etnégrafos,® las palabras del antropélogo brasilefio
Egon Schaden sobre los guaranies meridionales escritas hace més de medio siglo
(1954:29): “...La tradicién mitica se traduce, por consiguiente,a una interpretacién
de la naturaleza en términos de vida social. El primitivo concibe a la totalidad del
universo como a una interaccién de fuerzas personales, comparables a las que se
manifiestan en las sociedades humanas...” (mi traduccién).

El regreso de la barbarie: una tradicién postestructuralista

En las dltimas décadas ha tenido lugar un fenémeno que considero regresivo
dentro del pensamiento etnolégico y en especial dentro de algunas vertientes de
la tradicién postestructuralista francesa’ de la cual, en realidad, el estructuralismo
nunca ha desaparecido, y que nos retrotrae a la antropologia de comienzos del
siglo xx. Me refiero a la propuesta, implicita o explicita, de que existiria una especie
de “mentalidad” o “estructura de pensamiento” propia de los “pueblos primitivos”,
que daria lugar al desarrollo de particulares sistemas cognitivos y perspectivas on-
tolégicas, guiadas por un “pensamiento mitico” o “pensamiento salvaje” ajeno a la
paradigmatica 16gica de la razén occidental.® Asi, autores actuales como Eduardo
Viveiros de Castro nos puede hablar desde el “perspectivismo”, aunque quizés con
cierta ironia, del “alma salvaje” de los “amerindios”, incluso del pensamiento de los
salvajes, adjudicdndole una estructura singular, por ejemplo, a nivel de la relacién
entre lo continuo y lo discreto (2002: 19). Philippe Descola identifica a los sujetos
de sus escritos como “los salvajes” quizas influenciado por su reedicién de la an-
tropologia de Edward Tylor, quien habia propuesto al animismo como una etapa
inicial en su teoria evolucionista de las religiones. A la vez que distinguidos antro-
p6logos como Carlos Fausto (2000: 948), y muchos otros, recurren con frecuencia
al concepto de “pensamiento amerindio”, que no refiere a ninguna configuracién
cultural concreta sino a una supuesta 16gica genérica propia de los pueblos nativos.’
Se construye asi la teoria de un pensamiento, que al parecer se puede dar tanto
entre cazadores como entre agricultores. Dicha l6gica se opondria al supuesto ob-
jetivismo occidental que, en realidad, y como bien lo apunta Alvaro Pazos (2006),
corresponderia mds bien al pensamiento teérico y cientifico, y no a los procesos
socio-subjetivos propios de los no intelectuales occidentales. ;Si no cémo explicar
el extraordinario desarrollo y pervivencia de las religiones en occidente, que serian

128 Miguel Bartolomé



contradictorios con el supuesto pensamiento cartesiano que nos domina? Descola
piensa la tradicién filos6fica humana, en términos de la tradicién del pensamiento
europeo a partir de sus raices grecoromanas. Buena parte de la humanidad queda
fuera de este humanismo restrictivo. Debo entonces aclarar mi distanciamiento y
cuestionamiento respecto a estas perspectivas contemporaneas que, como decia,
nos remiten a propuestas de inicios del siglo xx que la etnologia creia haber su-
perado hace muchos afos.

En un ensayo de 1996 Descola sefiala que los patrones subyacentes que originan
las distintas ontologias no serian “estructuras universales de la mente que operan con
independencia de los contextos histéricos y culturales”, sino esquemas de praxis o
diagramas cognitivos que ayudan a referir la diversidad de la realidad a conjuntos
basicos. Sin embargo su obra posterior contradice esta propuesta inicial, quizds
de manera involuntaria. El gigantesco y realmente fascinante edificio discursivo
construido por Claude Lévi-Strauss y ahora continuado por su discipulo Descola,
posee una endeble base terrenal, que al parecer ha pasado desapercibida por sus
numerosos lectores y no pocos exégetas. Me refiero a su vinculacién posible con un
implicito sociobiologismo, aunque muy enmascarado por la riqueza del lenguaje y
por una excepcional construccién oratoria, donde las palabras se hablan a si mismas
hasta poder ser leidas de muchas maneras. Sin embargo este parrafo referencial de
las Estructuras elementales del parentesco (1969) es suficientemente claro:

...Al nacer, cada nifio trae, bajo la forma de estructuras mentales esbozadas, la totalidad
de los medios de que la humanidad dispone desde siempre para definir sus relaciones
con el Mundo y con los Otros. Pero esas estructuras son excluyentes, cada una de ellas
sélo puede integrar ciertos elementos entre todos los que se ofrecen. Cada tipo de
organizacién social representa, pues, una eleccién, impuesta y perpetuada por el grupo.

Precisamente este es el parrafo utilizado por Descola para fundar la naturaleza
de sus ontologias, pero sefialando que “esos medios que la humanidad dispo-
ne desde siempre”, no se reducen: “...unicamente a estructuras mentales innatas (sic),
sino que consisten sobre todo, en una pequefia cantidad de esquemas précticos
interiorizados, que sintetizan las propiedades objetivas de foda relacion posible con
los humanos y los no-humanos...” (2012: 151). La acusacién de sociobiologismo
es un poco fuerte y requiere ser matizada; reconozco que para el estructuralismo el
pensamiento es siempre racional y que la naturaleza de esa racionalidad se debe a
su universalidad, y no de un equipo neuronal. Sin embargo no creo posible aceptar
entelequias tales como “las predisposiciones permanentes del espiritu humano”

El regreso de la barbarie 129



a las que alude. Lo minimo que se puede solicitar en este caso, es algin tipo de
evidencia que justifique la identificacion cerebral de esas “estructuras mentales es-
bozadas e innatas”, que serian “una suerte de matriz originaria de los saditus.” iNo
seria mas simple sefialar que se trata de la internalizacién de las normas? ;De dén-
de surge la aceptacién acritica de que las ontologias provienen de estructuras de
pensamiento que prefiguran los modelos conceptuales? ;Es posible que el poder
del discurso construya la realidad a la que alude sin falsificarla?

Al parecer vuelve a ser necesario resefiar la antigua polémica referida a la exis-
tencia o no de una mentalidad “prelégica”, que la estructurada obra de Lucien
Lévy-Bruhl pretendié adjudicar a los llamados “primitivos”, quienes serian su-
puestamente poseedores de una arcaica estructura de pensamiento definida por
la afectividad, la participacién mistica y cualitativamente distinta de la “nuestra”
(¢de quién?), tedricamente caracterizada por el predominio de la “légica”.’ Desde
Marcel Mauss a Franz Boas, numerosos antropélogos de la época cuestiona-
ron sus caracterizaciones de la mentalidad “prelégica”, aunque ésta se abri6 paso
subrepticiamente en autores mds actuales como el mismo Claude Lévi-Strauss
y su Pensamiento Salvaje (1964 [1962]), a pesar de que en su ensayo péstumo el
mismo Lucien Lévy-Bruhl se retractara de las propuestas centrales que lo definian.
Por otra parte, no se puede aceptar la premisa de un “pensamiento mitico” propio
de los “primitivos”, que procede de la toma de conciencia de ciertas oposiciones
universales (noche-dia, naturaleza-cultura, izquierda-derecha, crudo-cocido, etcé-
tera), que serian propias de una indefinida entelequia llamada “espiritu humano”
(Lévi-Strauss, 1968a: 11). Se plantea asi la existencia de un pensamiento bina-
rio que s6lo puede percibir la realidad con base en su naturaleza constitutiva: esto
no es sélo arbitrario sino también una falacia construida por el observador externo.
Toda realidad es factible de ser binarizable, pero esto no significa que sea binaria
per se, sino que es objeto de una operacién mental por parte del observador, que
establece la complementariedad o no de los supuestos pares en oposicién basado
en elecciones y consideraciones subjetivas (Reynoso, C., 1990).

Ahora bien, aun asumiendo sin conceder que exista algin tipo de pensamiento
mitico ;quiénes serian sus portadores? ;Los aborigenes australianos, los cazadores
jkung del Africa, los grupos amazénicos? ¢Y por qué no los matematicos mayas,
los dirigentes militares guaranies, los recaudadores de tributos incas o los astré-
nomos aztecas? No existe una tipologia cultural que identifique a los poseedores
del supuesto pensamiento mitico. Es un pensamiento de nadie, aunque también
sea parte del pensamiento de todos; un concepto que en realidad remite a sistemas
de representaciones inteligibles entre si, pero que no constituyen el patrimonio

130 Miguel Bartolomé



mental exclusivo de alguna sociedad concreta. Se trata entonces de una categoria
abstracta, que no parece destinada a definir ninguna cultura en especial sino todas
las sociedades pobladas por los “otros”, por los distintos a un “nosotros” occidental.™
¢Y ese “nosotros” incluye a nuestros contemporaneos japoneses, arabes, hindues,
chinos, etcétera? Pero spor qué es propio del pensamiento mitico realizar una cere-
monia de peticién de lluvias y no lo es una misa catdlica? El “contagio de potencia”
que advertimos en un ritual indigena, donde el contacto con lo sagrado impregna
de sacralidad a lo que toca ¢no es acaso similar a la utilizacién de agua bendita
cuyo contacto purifica? Y es que lo que se ha llamado pensamiento mitico no es sino el
resultado de las representaciones colectivas derivadas de la vinculacion de la sociedad
con la experiencia existencial humana, las entidades del universo y lo extrahumano (lo
que llamamos “sagrado”). La irreductibilidad de las interrogantes esenciales de la
humanidad, tales como los origenes de la existencia, la comprensién de la muerte
y, fundamentalmente, la necesidad de encontrar un sentido a los datos de la ex-
periencia, orientan al pensamiento humano a buscar su resolucién a través de una
diversamente estructurada légica propia. Dicha I6gica pretende hacer de su lectura
sensible de los datos provenientes de la percepcion e interrogacién del universo;
una estructura argumental plausible que otorgue sentido tanto a la naturaleza
como a la sociedad. Pero cada cultura hace su propio andlisis textual basado en su
propia trayectoria histérica y contexto, sin responder a un supuesto pensamiento
unico. No cabe duda de la notable similitud de ciertos simbolos y rasgos mate-
riales e inmateriales, que registran en sociedades sin posibles relaciones histéricas
o culturales y que ello se debe a nuestras especificas capacidades cognitivas. Pero
tampoco cabe duda que el pensamiento humano se ha enfrentado, en todos los lu-
gares, con similares datos presentes en la vida y el medio ambiente tales como los
astros, las aguas, la vegetacion, los animales, el género, la corporalidad, la muerte,
el tiempo, el suefio y un enorme etcétera, que requieren de ser aprehendidos de
alguna manera. De la diversidad de reflexiones surgen la pluralidad de las cultu-
ras y de las experiencias humanas; pretender reducir lo multiple a lo uno es una
empresa riesgosa, en la medida que puede proponer como una repetitiva actividad
mecdnica toda la milenaria creatividad de nuestra especie.®

Los pensantes y los pensados

A pesar de que Descola atribuye una igualdad tedrica o similar estatus episte-
moldgico a todas las ontologias que enumera queda claro, aunque no demasiado

El regreso de la barbarie 131



manifiesto, que la inica ontologia que puede pensar a las otras es la nuestra, puesto
que afirma que las demads carecerian de la posibilidad que les brinda la reflexividad,
al estar constrefiidas por los limites de sus marcos ontoldgicos. No sélo no podrian
pensar a la nuestra sino tampoco pensarse a si mismas:

“¢Cémo no advertir, empero, que las préicticas y los comportamientos observables en
el seno de una colectividad exhiben una regularidad, una permanencia y un grado de
automatismo que a los individuos involucrados les cuesta, la mayoria de las veces, atribuir
a sistemas de reglas instituidas? ;Cémo ignorar que, al menos en las sociedades sin
escritura, sélo algunas personalidades de excepcién, tan escasas que todos los etnélogos
las conocen por su nombre, han estado en condiciones de proponer sintesis parciales
de los fundamentos de su cultura, sintesis a menudo producidas con el objeto de
responder a las expectativas de un investigador? (Descola, 2012: 148)

La escritura de Descola se produce en un vacio dialégico, los sujetos de su discurso
estin incapacitados para responderle, ya que, por otra parte, no lo conocen. Si estu-
viera hablando en una asamblea indigena en México o Bolivia, o atin en el mismo
Ecuador, la respuesta no seria el mayor o menor interés de un intelectual, sino la
apasionada réplica de un interlocutor ofendido. Cuando Descola habla con natu-
ralidad de “pueblos muy poco propensos a la reflexividad” (2012: 155), que requieren
de un observador externo para comprenderse a si mismos, supongo que lo hace con
la mejor buena voluntad analitica aunque sea “politicamente incorrecto”. Parte del
erréneo supuesto que el pensamiento reflexivo es una propiedad comin a todos
los individuos que forman parte de la llamada tradicién occidental y no sélo de
unos comparativamente muy pocos pensadores. Pero, al mismo tiempo scémo saber
sisu lectura de esa cultura que necesitaria objetivarse a si misma desde el exterior,
no es una caricatura o una falsificacién impuesta por los compromisos y prejuicios
intelectuales, tedricos y subteéricos del “objetivador”? Me parece demasiada arro-
gancia para nuestra profesién adjudicarse la capacidad de dar conciencia objetiva
a los inconscientes de si mismos. En especial cuando la experiencia muestra que
tanto estructuralistas como postestructuralistas, producen generalmente diferentes
lecturas de los mismos datos. Habria entonces tantas objetivaciones de una cultu-
ra como investigadores que la interroguen, ya que suponen una lectura especifica
y condicionada de una subjetividad generalmente no manifiesta.

Incluso intentar pensar sobre el pensamiento de los “otros”, no deberia supo-
ner desentenderse de la situacién de aquellos que elaboran el pensamiento. Una
propuesta alternativa no implica necesariamente politizar la antropologia, pero si

132 Miguel Bartolomé



contextualizarla. Que la cultura occidental haya pretendido (y pretenda) pensar
a la humanidad en su conjunto y establezca una distincién universal entre la
naturaleza y la cultura, puede ser una pretensién ontoldgica universalista, pero es
una percepcién derivada de una historia cultural especifica, cuyos resultados se
proyectan hacia las otras culturas, sin que ello implique otorgarle el privilegio de
una reflexividad exclusiva. Los mismos “poco reflexivos” Achuar anunciaron el 6
de marzo del 2013 en Houston, Texas, por medio de Jaime Vargas, Presidente de
la Nacionalidad Achuar del Ecuador (NAE) que “...hemos llegado aqui para decirle
al gobierno y a las empresas que estas tierras no se venden. Cualquier perforacién
petrolera en nuestro territorio serd contestada con resistencia feroz. Hemos sido
testigos del impacto de la explotacién petrolera en el Ecuador y en el mundo y
sabemos que solo resulta en contaminacién, pobreza y destruccién cultural. De-
tenderemos nuestras tierras sagradas y culturas como lo hemos hecho durante un
milenio...” Revista Tagatai, Ecuador, 2013.

Cuestionamiento del exclusivismo ontolégico

Tengo la rara fortuna de haber podido dedicar mi vida profesional tanto a pueblos
de las tierras bajas de América del Sur, como a los de la tradicién civilizatoria
mesoamericana, aunque la experiencia con los segundos haya sido mucho mas
prolongada. Sin embargo, he residido largamente con los guaranies meridionales,
Avi-Guarani'y Mbya (Bartolomé, M.,1977,1991,2009) y con los cazadores Ayoreo
del Paraguay (Bartolomé, M., 2000). En todos los casos puedo demostrar, por ex-
periencia directa, la poca pertinencia de la nocién de la existencia de ontologias
exclusivistas dominantes que organizarian las cosmologias nativas. Para desarrollar
su propuesta Descola recurre a ejemplos seleccionados para probar la 1égica de su
discurso y excluye todo aquello que destaque su inconsistencia. Veamos un par de
ejemplos. Al analizar el “analogismo mexicano” afirma que:

“Puesto que todas las entidades estdn hechas de una multiplicidad de componentes
en equilibrio inestable, el nomadismo de cada una de ellas llega a ser, por otra parte
mis sencillo. Trasmigracién de las almas, reencarnacién, metempsicosis y sobre todo
posesion son, por ende, signo inequivoco de las ontologias analdgicas. En efecto, tanto
la intromision de una interioridad de procedencia ajena en un existente como la dominacion
temporaria o definitiva ejercida por ella sobre la interioridad autdctona —definicion minima

de la posesion— parecen desconocidas en las ontologias animistas...” (2012: 318)

El regreso de la barbarie 133



Si esto fuera cierto los guaranies, a los que Descola define casi como un prototi-
po de animistas, no vivirian obsesionados por la posibilidad de ser poseidos por
espiritus de animales, en especial de jaguares, lo que implica la abolicién de la
separacion establecida en el tiempo originario entre seres humanos y jaguares, pero
que éstos insten en reeditar apoderdndose de sus cuerpos. Asi lo manifiesta de
manera explicita el Ciclo de los Gemelos Avd-Chiripd en el cual Sol (Kuarahy) y
Luna (Jasy) son primero adoptados por la abuela de los “futuros jaguares” (los a7iag,
los malignos), quienes habian matado a su madre. Cuando se enteran del hecho los
Gemelos matan a los a7iag, menos a una hembra prefiada a la que condenan a
vivir lejos de los seres humanos, lo que la obliga a reproducirse con su propio
hijo (Bartolomé, M., 1977,1991) y de cuya relacién incestuosa naceran los Jagud
reté, los seres crueles hijos del incesto. La violacién, consciente o inconsciente de
las normas de relaciones sociales que se deben mantener con la comunidad o con la
naturaleza socializada, pueden producir no sélo el ataque, sino la posesién de un
ser humano por el “espiritu” de un jaguar. La tradicional relacién de tensién ante
la siempre presente posibilidad de “rejaguarificacion’, la jepota’a o posesién de una
persona por parte de la esencia vital de un animal, constituye un tema recurrente
en los relatos, los que dan cuenta de que la cultura no olvida la antigua vinculacién
con sus parientes politicos. Ojepotd, significa en realidad “convertirse en animal”:
omogue ojepota chivi re; “algunos se convierten en jaguares” (Bartolomé, M., 2009).

Intentando caracterizar las indudables y casi inextricables complejidades de la
ontologia analégica que, recordemos, seria propia de las “sociedades estatales pri-
mitivas” como las mesoamericanas, nos encontramos con la afirmacién de Descola
que en ellas se registra la teorfa médica de la “signatura”, que “funda la etiologia
y la terapéutica de las enfermedades en las semejanzas que sustancias u objetos
naturales presentan con sintomas o partes del cuerpo humano” (2012: 301). Pero,
como en el caso anterior los “animistas” guaranies vuelven a contradecir este tan
estructurado y coherente esquema. El botdnico y antropélogo Héctor Keller (2003)
menciona la existencia entre los Mbya (guaranies meridionales) de esta antigua
“doctrina”, ya identificada en las antiguas civilizaciones asidticas, occidentales y
prehispanicas americanas, utilizada para identificar plantas medicinales con base
en la “signatura o similitud”.”® Esta “doctrina” o, mds bien, teoria, propone que la
forma, el color u otros rasgos de las plantas “anuncian”el mal que curan, a partir de
que sus caracteristicas distintivas se perciben como relacionadas con la enfermedad.
Keller estudié 226 especies vegetales utilizadas como medicinas. Los resultados
de su investigacién determinan que 92 (40%) de las plantas se vincularian con la
“doctrina” de la signatura, a las que denomina “signiferas”; de acuerdo a su morfo-

134 Miguel Bartolomé



logia, color, temperatura, plantas de animales, movimientos de los pliegues de las
hojas, fragilidad y otros atributos multiples. Por ejemplo la morfologia: las raices
largas se emplean para hacer crecer el cabello, para las afecciones cardiacas se
emplean hojas cordiformes (en forma de corazén) u érganos abultados, raices de
plantas espinosas para problemas dentales; para afecciones oftalmolégicas flores
cuyas espatas semejan parpados, para articulaciones tallos con nudos abulta-
dos como rodillas o codos humanos, etcétera. Es decir, principios clasificatorios
basicos, orientados por pautas culturales especificas referidas a la percepcién de la
forma. Por supuesto que estas son las analogias que se pueden establecer en base
a determinadas posibilidades perceptivas; un Mébya cuya cognicién deriva de una
experiencia cultural e histérica diferente, encontrard analogias provenientes del
ambito del simbolismo, el discurso y la tradicién propios, que dificilmente podria-
mos comprender. Serfa un poco aventurado proponer, que estariamos ante unas
muy generalizadas e indefinibles “ontologias hibridas”, se trata mds bien de la
inexistencia de ontologias predominantes. No parece muy l6gico asumir que dos
ontologias se definan por contenidos que las hagan ser excluyentes, en la medida
que, por lo general, los contenidos se comparten.

Naturaleza y culturas

Resulta indudable que 1a nocién de “naturaleza” que maneja la tradicién cientifica
occidental, responde a una especifica perspectiva cultural y su ontologia que no
puede ser proyectada a todas las otras tradiciones. Pero la misma universalidad
de la no distincién, de la relativa ausencia de fronteras entre naturaleza y cultura
en las sociedades indigenas propuesta por Descola, merece ser matizada. En las
culturas nativas de la tradicién mesoamericana naturaleza y cultura no se oponen,
pero si se diferencian, a veces de manera implicita y otras de manera explicita. Asi,
por ejemplo, entre los mixtecos (7iu savi o 7iu sawi) de Oaxaca, uno de los pueblos
que contribuyé a configurar la tradicién civilizatoria mesoamericana, las tierras de
cada comunidad se consideran 7u, lo que podria traducirse como “humanizadas”
o “sacralizadas”; en cambio las tierras del monte y los cerros, no trabajadas ni habi-
tadas, son consideradas yucu, “monteses” (Bartolomé, M., 1999). La distincién no
se establece s6lo a nivel terminolégico, sino también en funcién de las vivencias y
practicas de los distintos ambitos. Cuando se transita por el yucu se estd expuesto a
peligros que sélo los rituales protectores pueden conjurar, es un espacio no sabido
donde puede irrumpir lo extrahumano en cualquier momento. Se deben extremar

El regreso de la barbarie 135



las precauciones, evitar distraerse, ensimismarse en los pensamientos o permitirse
una cierta ensofiacién; estos estados de vigilia disminuida, pueden dar lugar a la
irrupcién de lo extrahumano en formas de entidades poderosas que pueden atrapar
a las sustancias animicas humanas, y enclaustrarlas en el espacio-tiempo alterno
que habitan. Es decir que, en términos del mismo Descola, la forma de identifica-
cion condiciona la forma de relacidn. Se trata pues de una “naturaleza activa” con la
cual los humanos se relacionan y no de un dmbito pasivo sujeto a ser modificado
sin capacidad de actuar al respecto como lo percibiria el “naturalismo” occidental,
pero tampoco es un dmbito “humano” poblado de dnimas similares a las nuestras:
ni la fisicalidad ni la interioridad se asemejan, lo “natural” tiene intencionalidades
y acciones diferentes a las humanas.™ La misma distincién del espacio opera en la
mayoria de los grupos mesoamericanos; de hecho muchos de los pueblos actuales, en
especial los asentamientos humanos precoloniales, siguen un plano antropomorfo
rastreable desde las edificaciones de la cultura Olmeca (1 500 a.C.), que implica
la humanizacién del espacio habitable que lo distingue del resto; asi los pueblos
tienen pies, estémago, nalgas, corazén, ojos o cabeza (Bartolomé, M., 1997,2011).
Hace ya mds de un siglo que Durkheim y Mauss destacaron que la base de toda
clasificacién es la sociedad, incluso propusieron que los sistemas 16gicos del mundo
representan aspectos de las Iégicas sociales, las clasificaciones de lo humano precede
a las de la naturaleza y le sirven como referente, de esta manera la unidad del todo
es una consecuencia de la sociedad proyectdndose al universo (1971: 70 [1903]). Si
esta proyeccién de una analogia antropomorfa sobre el espacio para humanizarlo y
hacerlo “comprensible”, manejable, no constituye una distincién ontolégica entre
naturaleza y cultura, serd dificil plantear una lectura alterna, lo que no equivale a
asimilarla a la distincién occidental, sino aproximarnos a las diferentes formas de
concebir lo extrahumano. Asi lo demuestran también los zapotecos de la Sierra
Norte de Oaxaca, los bene xoon, que tienen una clara distincién lingiistica entre
be, “lo animado”; da, “lo inanimado”; y édao o dao, “lo sagrado” (lo extrahumano):
dentro de este sistema clasificatorio se incluye todo el 4mbito de lo cognoscible
para la percepcién humana, que se diferencia bdsicamente por su capacidad de
accién o potencia manifiesta (Barabas, A.,1999: 89). Es decir que el clasificatorio
da alude a lo no humano y también a lo no extrahumano, es decir a lo “natural”,
lo que no posee voliciones o desempefia acciones (carece de “agencia” en la ter-
minologia de moda).

También en la llamada drea intermedia podemos encontrar similares distin-
ciones, como en el caso de la nocién de territorialidad que manejan los pueblos
nativos del macizo colombiano estudiados por B. Nates Cruz (2000), quien des-

136 Miguel Bartolomé



taca la existencia de las nociones de “tierras bravas” y “tierras mansas”, que son
clasificaciones que aluden al espacio en razén de concepciones cosmogénicas y
cosmoldgicas especificas, que definen el tipo de relaciéon que deben establecer los
humanos con los no-humanos que también las pueblan. Es decir que el espacio
posee distintas calificaciones y en €l tienen lugar distintos tipos de interacciones
sociales; la “naturaleza” es activa pero no es tan “humana’. Algo similar percibi6
hace ya muchos afios M. Strathern (1980), en sus investigaciones en un lugar
tan lejano a América Latina como son las Tierras Altas de Nueva Guinea. Esta
autora advirtié que los conceptos nativos de mbo y romi no podian ser traducidos
como dmbitos domésticos y salvajes respectivamente, ya que no representaban
una distincién entre una cultura activa y una naturaleza pasiva susceptible de ser
controlada por los seres humanos. La légica cultural local postulaba, en cambio,
una relacién no jerdrquica en la que las distintas intencionalidades interactuaban
de manera horizontal, sin que ello significara la anulacién de la distincién. Pero
aunque el ensayo de Strathern sea ahora considerado pionero, muy anteriores a ¢l
son las multiples obras de M. Eliade, en las que el medio ambiente se diferencia del
medio humano precisamente por su mayor “potencia’, entendida como una mayor
capacidad de accién derivada de su vinculacién con lo extrahumano (lo “sagrado”).
Incluso entre los guaranies meridionales, tales como los Mbya, para cuyo exacerbado
animismo segin Descola no habria distincién entre los dmbitos de la naturaleza
y los de la cultura las calificaciones del espacio reflejan lo contrario. El espacio
doméstico, la casa, es 4, en tanto que es patio que es el espacio que la contiene es
6-ka (fuera de casa), a la vez que la aldea, espacio de la cultura, es el zeko-a, que
es la tradicional definicién guarani de costumbre, forma de ser, cultura, aldea. Por
otra parte, la selva es el 4a’a, espacio de afuera, seguida a nivel césmico por el okd
vuchi, el gran patio, tal como se nombra al espacio césmico (Keller, 2014).
Volviendo a mi 4mbito, aclararé que soy reacio a proponer predicados demasiado
comunes a lo mesoamericano, a pesar de reconocer la pertenencia de sus pueblos a
una misma tradicion civilizatoria. Sin embargo la presencia de elementos compar-
tidos es indudable, es especial a nivel de las representaciones colectivas, tal como
he tratado de destacarlo en otras oportunidades (Bartolomé, 2008,2011). Para la
mayor parte de las culturas locales el espacio es polimorfo y posee distintas califi-
caciones; son diferentes los dmbitos de la casa, el pueblo, la plantacién o el monte
virgen. Tal como lo comprueba el registro etnografico,” las distintas calificaciones
del espacio implican una mayor o menor proximidad a lo humano, entendido
como lo “conocido”, lo “sabido” o lo “ordenado”. Asi, por ejemplo, cuando un indi-
gena transita por el pueblo, concurre a la iglesia o participa en cualquier ritual, se

El regreso de la barbarie 137



encuentra ante un dmbito normado cuyas reglas de accién conoce y ante el cual
sabe desempenar las conductas adecuadas. Pero, cuando comienza su plantacién
o sale de caceria, se interna en un mundo conocido pero “no sabido”, que requiere
del desarrollo de una serie de practicas rituales y protectoras para “ordenarlo” y
saber como comportarse. La vida de relacién con lo humano y lo extrahumano
se desarrolla en términos de una reciprocidad generalizada que busca ser equilibra-
da, ya que cualquier desequilibrio, voluntario o involuntario pondria en riesgo la
totalidad del sistema. Esto en lo que A. Barabas (2003) ha conceptualizado como
la “ética del don”; como un principio homeostitico que tiende hacia la estabilidad
del sistema social que relaciona a los seres humanos entre si'y con todos los demas
entes que pueblan el universo.

Lo que llamamos naturaleza no esté separada de lo social, pero constituye un
ambito con diferente calificacién, con diferente potencia, en la medida que estd
controlada por los Duefios (de los cerros, de los animales, de los drboles, de los
rios, de las plantas, etcétera). Esto se puede generalizar para toda Mesoamérica,
puesto que no se registra la nocién de que cada ente posee un “alma” humani-
zada, como lo quiere el neoanimismo, sino que su vitalidad estd proporcionada
y determinada por los Duenos, por los entes poderosos que delegan en ellos la
posibilidad de existencia, son sus criaturas, sus “pueblos”. Es por ello que las ne-
gociaciones, suplicas, transacciones e intercambios rituales se establecen con los
Duefios y no con cada una de sus criaturas. Pero lo mismo ocurre con los guaranies
meridionales (Ava-Guarani, Mbya, Pay-Tavytera en Paraguay o Nandeva, Mbya
y Cayud para el Brasil), para quienes los Jara (Los Duefios) son los que propor-
cionan su e/am vital a cada criatura viviente, lo que incluye a los animales, ciertas
piedras, las aguas, drboles, etcétera. Estas entidades han intentado ser analiza-
das por C. Fausto para la amazonia, destacando su presencia en distintos grupos,
lo que le hace calificar al indemostrado “...Universo Amerindio como un mundo
de duefios y el dueio como el modelo de la persona magnificada (sic) capaz de la
accioén eficaz en el mundo...” (2008: 333). Si ademds de documentar las presencias
de los entes hubiera rastreado sus origenes mitolégicos en cada cultura, hubiera
advertido que constituyen el referente arquetipico de animales y demds entidades
de medio extrahumano, surgidos junto con la humanidad en el tiempo originario,
y por lo tanto dotados de la potencia y capacidad de accién que le proporciona
este condicién primigenia.

138 Miguel Bartolomé



El papel generalizado de la analogia

Quisiera ahora destacar que las tres ontologias consideradas “premodernas” pueden
subsumirse en el llamado analogismo, si partimos de una conceptualizacién instru-
mental precisa de lo que definimos por analogia.’* Aqui entenderé por analogia el
cardcter asociativo que en la conciencia de una persona o colectividad, se manifiesta
entre dos 0 mds entidades no emparentadas genéticamente. Es decir, que el ana-
logismo se basa en la percepcion cultural de la existencia de atributos semejantes
en seres o cosas diferentes. Si bien todo ente es tnico en si mismo, posee a la vez
alguna cualidad que permite relacionarlo con otro ente con el que no se fusiona
pero si se relaciona a través de algin componente mas o menos estable. Se generan
asi redes de correspondencias dnticas, que permiten construir todos heterogéneos
pero vinculados por analogias que posibilitan su percepcién global. Esto, tal como
lo propusiera Kant para la filosofia, posibilita un cierto orden posible de lo real.
En este sentido el llamado animismo no seria sino la expresién de la proyeccién de
una analogia sociomorfa y antropomorfa al universo, por medio de la cual la gran
mayoria de los entes que lo integran adquieren una condicién animica relativamente
humanizada,' son gentes, personas, aunque con otros cuerpos (misma “interioridad”
diferente “fisicalidad”), lo que posibilita el establecimiento de relaciones sociales
con ellos ya que poseen voluntad, intencionalidad y capacidad de accién. Pero esta
humanizacién no siempre es lo que parece.

Por ejemplo, el discurso mitico de los guaranies meridionales cumple con el
mismo papel que desempefa en muchas culturas: parte de un momento de indi-
terenciacion de categorias, todos los entes son aparentemente humanos, y narra
los eventos en los que la diferenciacion tiene lugar, generalmente a partir del ciclo
mitico heroico. Esta indiferenciacién inicial es fundamental para la ontologia “sa-
grada” que guia la accién social contemporinea, puesto que proporciona referentes
precisos sobre el comportamiento posible entre todos los entes que pueblan el
ambito del cual forman parte los seres humanos. La indiferenciacion primigenia es
la que establece la ambigiiedad o permeabilidad de la distincion ontoldgica entre natu-
raleza y cultura. No sélo surgen las aguas, las tierras, la claridad y todos los seres
vivientes que poblaran el espacio; sino también los seres humanos que encuentran
desde entonces un lugar dentro de ese orden de cosas, separdndose de los otros
seres, pero recordando para siempre el parentesco fundamental que los identifica.
La separacién no anula la identidad animica inicial de los hombres y los otros
entes, sino que también funciona como un recordatorio de su origen compartido,
lo que tiende a expresarse a través de las metiforas del parentesco. A partir de

El regreso de la barbarie 139



ese momento inaugural, la experiencia histérica de la humanidad queda asociada
al orden del universo, forma parte de €l y de su l6gica. Los seres humanos y las
entidades de lo que en occidente se llamaria “la naturaleza”, comparten entonces
una condicién primigenia, expresada con el concepto ypy (originario, primigenio),
que les otorga predicados compartidos, entre ellos capacidad y voluntad de accién,
ya que surgen de manera contemporanea, comparten los eventos fundacionales y
estdn, por consiguiente, ligados por una condicién inicial compartida (Bartolomé,
M., 2009). En sintesis, el animismo es un analogismo que humaniza al medio am-
biente, no lo puede antropomorfizar porque su morfologia aparente es irreductible,
pero su condicién humana se revela y se reactualiza en el mundo “otro”, en el
espacio tiempo de los mitos y del suefio (el dreamtime de los australianos).
Respecto a su versién del zotemismo, Descola se introduce en complejidades que
no logra resolver a nivel de un discurso que suscita mds dudas que certidumbres.
Después de una exploracién a través de Durkheim (1968 [1903]) de la obra de
Spencer y Gillen (1899) sobre los Arunta australianos,'® y la literatura sobre los
grupos totémicos de Estados Unidos, como los Ojiwa," llega a la conclusién de que:

“Lejos de aprehenderse reciprocamente como sujetos involucrados en un trato social,
humanos y no humanos no son mis que materializaciones singularizadas de clases de
propiedades que trascienden a sus existencias particulares...” (p.250). En tanto que para
los algoquinos (p. 252); “Los animales y sus costumbres constituyen aqui paradigmas
concretos para los humanos, a quienes se consideran descendientes de la especie de
la que toman su nombre cldnico. La inspiracién general del modo de identificacién
totémica se conserva, no obstante, porque cada grupo de humanos postula que
comparte con un grupo de no-humanos un conjunto de disposiciones fisicas y psiquicas
que lo distingue de los otros en cuanto clase ontoldgica...” (Descola, 2012).

Alguna vez se pensé que el totemismo constituia una etapa en la evolucién de
las religiones, aunque su misma universalidad es ampliamente cuestionable.
Los referentes son siempre los mismos (australianos, algoquinos, etcétera) y
cuestionando los andlisis previos, Claude Lévi-Strauss (1964 [1962]) demostré6
de manera convincente que el totemismo constituye basicamente en un sistema de
clasificacion, el que relaciona una serie natural que incluye categorias e individuos,
con una serie cultural que comprende a grupos y personas (1965: 30). Lo que no
queda claro son los criterios de vinculacion, esas ambiguas “clases de propiedades”
de las que nos habla Descola. Permitaseme referirme a mi propia experiencia al
respecto. He convivido largamente con la sociedad de los cazadores chaquenses

140 Miguel Bartolomé



Ayoreo del Paraguay (también habitan Bolivia), quienes se encuentran organizados
en base a categorias parentales y nominativas, han sido calificados como clanes
exégamos patrilineales (Kelm, H., 1963). Siguiendo la definicién consensual no
seria aventurado caracterizarlos como totémicos, en la medida en que los seres
humanos estin intimamente asociados con entes, procesos, propiedades y cuali-
dades extrahumanas. El término nativo para designar a sus grandes agrupaciones
clasificatorias es el de cucherdi (cucherine pl.) y la relacién con los mismos se define
con el término edopasai, el que podria ser traducido como “pertenencia” aunque
probablemente alude a una relacién més compleja. La adscripcién humana se esta-
blece por nacimiento siguiendo la denominacién de la linea paterna. Existen siete
cucherine universales, cada uno de los cuales posee un signo o disefio geométrico,
llamado wujuyaquei o urusarine que le es propio y que los identifica al igual que a
sus edopasade (pl). Todos los seres, entes, estados de 4nimo, sentimientos, eventos y
propiedades del mundo que llamamos “natural”y “cultural” tienen una vinculacién
de edopasai (edopasade pl.), con algin cucherdi.® Esta ligazén no supone en forma
estricta una nocién de pertenencia, sino quizds de ancestralidad compartida y por
lo tanto de cierto parentesco entre los seres y los entes que tienen un similar ori-
gen. Asi antes del combate un miembro del clan ezakori invocara a “fuego” que es
su edopasai clinico y cuyo poder lo hace intocable, el chiguenoi recordard la dureza
de sus edopasade hierro y piedra, o el pikanerai se ligard a la fuerza y resistencia del
anta; compartiendo sus propiedades por analogia. Cabe anotar que resulta muy
complejo establecer criterios de pertenencia integral, ya que un clan puede poseer
una cualidad de un edopasai y otra cualidad de otro o de parte del mismo. Asi uno
puede poseer la fuerza del jaguar y otros sus manchas o sigilo.

No resulta nada fécil traducir y mucho menos entender el concepto de edopasai
(pertenencia) ligado a los cucherdne o configuraciones clanicas. No queda claro si
es un principio del parentesco que se proyecta hacia el mundo fenoménico, o un
principio universal general que también incluye a las relaciones de parentesco. Es
evidente que se manifiesta como un vasto sistema clasificatorio, aunque la l6gica
que lo guia quede reservada a la cultura que lo desarroll6 durante muchas genera-
ciones. Indudablemente constituye un c6digo, en la medida en que sirve de referente
normativo para generar e interpretar mensajes provenientes del entorno social y
natural, a la vez que supone la posesién de especificas informaciones culturales
que permiten a sus portadores codificar y decodificar dichos mensajes. Incluso los
nuevos elementos de la realidad impuestos por los cohrione (blancos, insensatos),
tales como el ferrocarril y el fuego de sus antiguas locomotoras regionales, son
ahora clasificados como edopasade de los clanes chiquénoney etacoronone a quienes

El regreso de la barbarie 141



desde antes pertenecia el hierro y el fuego respectivamente; lo que constituye una
clara analogia entre propiedades evidentes. Asz la base local del totemismo clinico es el
analogismo, en la medida en que la operacion totémica introduce un orden posible para
vincular lo natural y lo cultural, es decir que ordena el aparente caos que envuelve a lo
sensible.

Nos encontramos ante un producto del pensamiento humano, cuyas reglas se
nos escapan en la medida en que estdn configuradas en base a una I6gica analégica
cuyos principios de asociaciéon nos son ajenos, al estar basados en una experiencia
vital cazadora recolectora especifica. Seria demasiado parecido a un juego arbitrario
intentar detectar estructuras de pensamiento, alli donde s6lo podemos advertir sus
resultados organizados en razén de conceptualizaciones que percibimos como irre-
conocibles en cuanto tales. Tal como lo destacara N. Goodman (1972) la similitud
no es una propiedad inherente a las cosas, sino que es relativa, variable y depen-
diente de la visién de cada cultura. Se trata entonces de principios ordenadores del
universo caracteristicos de una cultura, que evidencia un notable afin por el orden
y que ubica con precisién a los seres, entes y cualidades del mundo. Pero la razén
de que dos seres, entes o cualidades puedan asociarse o sean de alguna manera
identificables dentro de una taxonomia cuyos principios sensibles desconoce-
mos, es una pregunta sin respuesta fuera de la légica analdgica que le es propia.?*
Un mundo ordenado se aleja del caos primigenio y otorga a los que viven en él un
marco de referencia intelectual y emocional que busca disminuir las contingencias
del azar y la ansiedad ante la existencia. La cultura ayoreo habita un sélido edificio
clasificatorio, construido de acuerdo a un pensamiento analégico en alguna medida
similar al que recurren los poetas. De esta manera los cucherine actian no sélo
como agrupaciones parentales reguladoras de la exogamia, sino como principios
generales que se comportan como “categorias de entendimiento analdgicas” cla-
sificadoras del universo, para utilizar términos de la tradicién durkheimniana. Es
decir, aquellas que corresponderian a una especifica definicién social y cultural de
las propiedades universales de las cosas (Bartolomé, M., 2000).

Un comentario final
Todas las configuraciones cosmolégicas del mundo expresan la vigencia de un
mecanismo de pensamiento afectivo el que, entre otros principios, postula que la

relacién establecida entre ideas implicaria una relacién similar entre los entes que
las ideas designan. Eso es lo que llamamos analogia. Y es que en las sociedades

142 Miguel Bartolomé



donde el orden de la sociedad aparece asociado al orden del cosmos, el pensamiento
sobre ambos estd regido por los mismos principios ontolégicos; ese ordo rerum
u orden de los érdenes, que ya identificara Marcel Mauss (1970). Lo humano
y lo extrahumano se clasifican de manera similar y por lo tanto los sistemas de
relaciones que se establecen entre ellos siguen los mismos principios; todo fue
creado en el tiempo primigenio, todo comparte el i/lo tempore primordial, y todo
constituye un vasto sistema de relaciones sociales regido por las mismas reglas
(Bartolomé, M., 2009).

Todos los tipos de pensamientos y las diversas formas cognitivas pueden coexistir
en una misma conciencia social. Un indigena podra creer que el arco y las flechas
que usa fueron creados por sus antepasados en el tiempo originario, pero también
sabe que para cazar debe apuntar bien su arma y calcular la trayectoria de la flecha,
lo que requiere de un definido pensamiento causal y analitico. Lo que llamamos
analégico y lo que llamamos légico coexisten dentro de todo pensamiento humano,
incluyendo el ahora llamado “amerindio”. Ya que la “racionalidad”, en términos
weberianos, no es un estado superior del pensamiento, sino una accién eficaz para
el cumplimiento de los fines propuestos. Y lo mismo se aplica a cualquier cultu-
ra en la cual se manifieste la presencia de lo sagrado o extrahumano, y lo secular,
aunque lo segundo no siempre requiera de un cuerpo tedrico para expresarse, lo
que seria mds propio de lo que llamamos ciencia. No existe entonces un proceso
lineal que nos lleve de la “ciencia de lo concreto a la ciencia de lo abstracto” en
términos leviestraussianos. El llamado pensamiento 16gico no es sino el acto de
pensar secularizado y orientado hacia la acumulacién y la sistematizacién, pro-
ceso al que J. Goody (1985: 169) proponia mediado por la escritura. Pero sin el
pensamiento analégico el arte, la poesia o las mismas intuiciones creadoras en las
ciencias no serian posibles. Se puede entonces valorar y reconocer los origenes
histéricos e incluso las perspectivas analiticas evolucionistas no valorativas, presen-
tes en la génesis y desarrollo de conceptos tales como el de “pensamiento mitico”,
“pensamiento salvaje” o incluso “pensamiento amerindio”. Sin embargo, hoy en
dia resulta éticamente imposible calificar a los miembros de las culturas distintas
a la occidental o a las industrializadas con estos términos, a los que la historia,
legitimadora o impugnadora de campos semdanticos y de acciones politicas, ha
identificado y condenado como inferiorizantes. +

El regreso de la barbarie 143



Bibliografia

Abbagnano, Nicola, 1982, Diccionario de Filosofia, México, FCE.

Barabas, Alicia, 1999, “Los Zapotecos”, en A. Barabas y M. Bartolomé (coords.),
Configuraciones étnicas en Oaxaca: perspectivas etnogrdficas para las autonomias, Tres Tomos,
México, INAH-INI.

Barabas, Alicia, 2003, “La ética del Don en Oaxaca: los sistemas indigenas de reciprocidad”,
en S. Millan y J. Valle (coords.), La Comunidad sin limites: organizacion social y estructura
comunitaria en las regiones indigenas de México, vol. 1 (ITI vols.), México, INaAH-Conaculta,
(Serie Ensayos).

Barabas, Alicia, (coord.), 20032, Didlogos con el territorio: simbolizaciones sobre el espacio en
las culturas indigenas de México, IV tomos, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
México.

Bartolomé, Miguel, 1997, Gente de Costumébre y Gente de Razon: las identidades étnicas en
Meéxico, México, Siglo XXI.

Bartolomé, Miguel, 1999, “El pueblo de la lluvia: el grupo etnolingﬁistico fiu savi
(mixtecos)”, en A. Barabas y M. Bartolomé, (coords.), Configuraciones Etnicas en Oaxaca,
tomo I (Tres Tomos), México, INAH-INI.

Bartolomé, Miguel, 2000, E/ Encuentro de la gente y los insensatos: la sedentarizacion de los
cazadores ayoreo en el Paraguay, México, Biblioteca Paraguaya de Antropologia nium. 34,
Instituto Indigenista Interamericano/ceabuc.

Bartolomé, Miguel, 2008, La Tierra Plural: sistemas interculturales en Oaxaca, México,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Conaculta, (Coleccién Monografias).

Bartolomé, Miguel, 2009, Parientes de la Selva: la situacion de los guaranies Mbya de Misiones,
Argentina, Biblioteca Paraguaya de Antropologia, nim. 72, Paraguay, ceapuc/Universidad
Catdlica Nuestra Sefiora de la Asuncién.

Bartolomé, Miguel, 2011, “Tradicién civilizatoria y diversidad: pasado y presente del
pluralismo cultural en Oaxaca”, conferencia Inaugural VI Mesa Redonda de Monte Albdn,
INAH.

Borges, Jorge Luis, 1974, Obras Completas, Buenos Aires, Argentina, Emecé Editores.

Cadogan, Leén, 1992 [1959], Ayvu Rapyta: textos miticos de los Mbyd-Guarani del Guaird,
Asuncién, Biblioteca Paraguaya de Antropologia, ceapuc, vol. XVI.

Cornejo Valle, Maria, 2011, “Perspectivas cognitivas sobre la religién. Neointelectualismo
y ontologizacién de la creencia religiosa en dos naturalismos enfrentados, Intersecciones
en Antropologia 12, Argentina, UCPBA.

Descola, Philippe, 1996 [1987], La Selva Culta: simbolismo y praxis en la ecologia de los
Achuar, Ecuador, Abya-Yala, (Coleccién Pueblos de Ecuador 3).

Descola, Philippe, 2005 [1993], Las lanzas del crepiisculo: Relatos jivaros Alta Amazonia,
Buenos Aires, Argentina, FCE.

Descola, Philippe, 2001-2002, Anthropologie de la Nature. Résumé des cours et travaux,
Paris: Annuaire du College de France.

Descola, Philippe y Gisli Palsson (coord.), 2001 [1996], Naturaleza y Sociedad: perspectivas
antropoldgicas, México, Siglo XXI.

144 Miguel Bartolomé



Descola, Philippe, 2001, “Construyendo naturalezas: ecologia simbélica y prictica social”,
en Descola, P.y G. Pilsson (coords.), Naturaleza y Sociedad, México, Siglo XXI.

Descola, Philippe, 2006, “Los hombres no son los reyes de la naturaleza”, Argentina,
entrevista diario La Nacién de Buenos Aires.

Descola, Philippe (org.), 2010, La fabrigue des images: visions du monde et formes de la
représentation, Paris, Musée du Quai Branly/SOMOGY- Editions D’Art.

Descola, Philippe, 2012, Mis alld de naturaleza y cultura, [2005 12 ed. francesa], Buenos
Aires, Amorrortu Editores.

Douglas, Mary, 1998, Estilos de pensar: ensayos criticos sobre el buen gusto, Barcelona, (1a ed.
Inglesa 1996), Gedisa.

Durkheim, Emile, 1968 [1903], Las formas elementales de la vida religiosa: el sistema totémico
en Australia, Buenos Aires, Schapire.

Durkheim, Emile y Marcel Mauss, 1971 [1903], “De ciertas formas primitivas de
cla51ﬁcac1on Contribucién al estudlo de las representaciones colectivas”, Institucion y
culto, obras II, Barcelona, Seix Barral.

Fausto, Carlos, 2000, “Of Enemies and Pets: Warfare and Shamanism in Amazonia”,
American Ethnologist 26(4), pp. 933-956.

Fausto, Carlos, 2008, “Donos demais: Maestria e dominio na Amazdnia”, en Mana nim.
14, vol. 2, Rio de Janeiro, UFR].

Goodman, N., 1972, Problems and Projects, New York, Bobbs Merril.

Goody, Jack, 1985, La domesticacion del pensamiento salvaje, Espaia, Akal.

Keller, Héctor, 2003, “La doctrina de la signatura en una comunidad Mbya guarani de
San Pedro, Misiones, Argentina”, Comunicaciones Cientificas y Tecnoldgicas, Argentina,
Instituto de Botédnica del Nordeste, Facultad de Ciencias Agrarias, Universidad Nacional
del Nordeste.

Keller,Héctor, 2014, La fotosintesis de la cultura; estudio etnobiolgico en comunidades guaranies
de Misiones, Argentina, Tesis de Doctorado en Antropologia, Argentina, Universidad
Nacional de Misiones.

Kelm, Heinz, 1963, “Die identitat von ayore und moro in ostbolivien und Paraguay”,
Berlin, Baessler Archiv, Neue Folge, Band X.

Latour, Bruno, 2004, “Le rappel de la modernité: approches anthropologiques”,
Ethnographiques.org, 6, Conferencia en el Seminario de Philippe Descola en el College
de France impartida el 26 de noviembre de 2003.

Lévi-Strauss, Claude, 1964 [1962], E! Pensamiento Salvaje, México, FCE, Breviarios.

Lévi-Strauss, Claude, 19682, Mitoldgicas III: E/ origen de las maneras de mesa, México,
Siglo XXI.

Lévi-Strauss, Claude, 1969, Las estructuras elementales del parentesco, Buenos Aires, Paidés.

Lévi-Strauss, Claude, 1970, Tristes Trdpicos, Buenos Aires, Eudeba.

Lévi-Strauss, Claude, 1997, “The Culinary Triangle”, in Food and Culture: A Reader, in
Counihan, Carole and Penny Van Esterik (eds.), New York Routledge.

Lépez-Austin, Alfredo, 2009, “El Dios en el cuerpo”, en Dimensién Antropolégica Afio 16,
vol. 46, México, INHA.

El regreso de la barbarie 145



Magafia, Edmundo, 1992, “Natureza e sociedade: entrevista com Philippe Descola”, Revista
de Antropologia, 35: 205-223, Sao Paulo, usp.

Mauss, Marcel, 1970, Lo sagrado y lo profano, Obras T.I, Barcelona, Seix Barral.

Nates Cruz, B., 2000, De /o bravo a lo manso. Territorio y sociedad en los Andes (Macizo
Colombiano), Quito, Editorial Abya-Yala.

Ojeda Martinez, Rosa Icela, 2007, “El problema de la artificialidad: matematizacién y
evolucién de la mente”, en Ojeda ML.R. y Mercadillo R. (coords.), De las neuronas a la
cultura: ensayos multidisciplinarios sobre cognicion, México, INAH.

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar, 2011, “Saberes indigenas y didlogo
intercultural”, Cultura y Representaciones Sociales, ano 5, num. 10, México.

Ramos Alcida, Rita, 2012, “The Politics of Perspectivism”, The Annual Review of
Anthropology, vol. 41, pp. 481-494.

Reynoso, Carlos, 1990, “Seis nuevas razones légicas para desconfiar de Lévi-Strauss”,
Revista de Antropologia, Buenos Aires, afio VI, nim. 10, pp. 3-17.

Schaden, Egon, 1954, Aspectos fundamentais da cultura guarant, Brasil, Universidade de
Sao Paulo.

Spencer, W.B. and FJ. Gillen, 1899, The Native Tribes of Central Australia, London,
Macmillan.

Strathern, Marilyn, 1980, “No nature, no cultura: the Hagen case”, en Maccormack, C.and
M. Strathern (eds.), Nature, Culture and Gender, Cambridge, Cambridge University Press.

Sztutman, Renato, 2009, “Natureza & Cultura, versio americanista: Um sobrevoo”,
PONTOURBE, Revista del Nucleo de Antropologia Urbana, USP, Afio 3 N|4.

Turner, Terry S., 2009, “The Crisis of Late Structuralism. Perspectivism and Animism:
Rethinking Culture, Nature, Spirit, and Bodiliness,” Tipizi: Journal of the Society for the
Anthropology of Lowland South America, vol. 7, iss. 1, article 1.

Tylor, Edward, B., 1871, Primitive Culture, London, J. Murray.

Viveiros De Castro, Eduardo B., 2002, 4 Inconstincia da alma selvagem e outros ensaios de

Antropologia, Sio Paulo, Cosac & Naify.

Notas

! No trataré aqui el perspectivismo de Viveiros de Castro, aunque se encuentra fuertemente
emparentado con el neoanimismo de Philippe Descola. Creo que este antropélogo estructuralista
brasilefio posee una obra con la suficiente importancia para ameritar un tratamiento unitario,
aunque tampoco estoy muy de acuerdo con sus propuestas. Para una critica global de las
formulaciones de dicho autor véase a la también brasileia Alcida R. Ramos (2012).

Claude Lévi-Strauss (1997) retoma la lingiiistica de Jakobson al destacar que, en todos los idiomas, se
produce una oposicién fundamental entre consonantes y vocales. Por ello todos los sistemas complejos
de oposicién entre fonemas en todas las lenguas del mundo se remiten a un sistema simple que les
es comun que serfan el tridngulo de las vocales b a c y el tridngulo de las consonantes p k t. También
propone un tridngulo culinario, lo cocido es la transformacién cultural de lo crudo, mientras que lo
podrido seria su transformacién natural. A su vez el tridngulo del parentesco estd constituido por

146 Miguel Bartolomé



10

tres relaciones bdsicas; consanguineidad, descendencia y alianza, que subyacen a todos los sistemas
parentales.

Dice Descola (2001-2002) “...Por interioridad [entendemos] la gama de propiedades
ordinariamente asociadas a la mente, al alma o la conciencia —intencionalidad, subjetividad,
reflexividad, afectos, aptitud para significar o para sofiar— pero también a los principios inmateriales
que se supone causan la animacién, tales como el aliento o la energia vital, al mismo tiempo que
nociones mds abstractas como la idea de que comparto con otro una misma esencia, un mismo
principio de accién o un mismo origen. En contraste, fisicalidad concierne a la forma exterior,
la sustancia, los procesos fisiolégicos, perceptivos y sensorio-motores, incluso el temperamento
o la manera de actuar en el mundo en tanto que manifestarian la influencia ejercida sobre las
conductas o los habitus por humores corporales, regimenes alimentarios, rasgos anatémicos o un
modo de reproduccién particular...”

Lo caracteriza como “...un modo de identificacién que fracciona la unidad de los existentes
en una multiplicidad de esencias, de formas y de sustancias, separadas por leves margenes y
eventualmente ordenadas en una escala gradual de manera que es posible recomponer el sistema de
contrastes inicial en una densa trama de analogias que reunifican las propiedades intrinsecas de las
entidades diferenciadas” (Descola, 2005: 281).

Una antropéloga y un bidlogo mexicanos se preguntan al respecto “La legitimacién de los
principios de las ciencias de lo concreto ;debe ser una tarea de la ciencia occidental? Las ciencias de
lo concreto,los sistemas de saberes tradicionales ;deben pedirle a la ciencia occidental que les otorgue
un estatuto epistemoldgico?, sse trata de paradigmas alternativos o rivales? Después de Lévi-
Strauss diversos autores han sefialado la necesidad de legitimar, sistematizar, escribir, formalizar,
o convalidar los saberes tradicionales, asumiendo que se requieren para ello instrumentos de la
ciencia occidental, y pasar de un saber “difuso” hacia uno “objetivo”, y transitar de la validez “local”
alavalidez “universal”, omitiendo el hecho de que en ese proceso, los saberes y los recursos locales,
tradicionales o indigenas, son expropiados.” (Pérez L.y A. Argueta, 2009).

La lista seria muy extensa, pero no puedo dejar de mencionar al etnégrafo paraguayo Ledn
Cadogan, cuya poco recordada obra sobre los guaranies meridionales Ayvu Rapyta, El origen del
lenguaje humano (1992 [1959]), es una de las mds vibrantes expresiones de la relacién entre una
sociedad y su medio.

Coincido en este caso con un colega estadounidense cuando se propone “...I attempt to identify the
original contributions of structuralism, while explaining how it has distorted and misunderstood
the Amazonian cultural structures and themes that it has sought to analyze by misapplying its
own theoretical and methodological concepts, thus giving rise to what I call the ‘Crisis of Late
Structuralism...”” (Turner, T., 2009).

Con autoridad profesoral el considerado gurt de la llamada antropologia simétrica, el filésofo
Bruno Latour, puede proponer que: “...El ‘pensamiento salvaje’ (sic) y el ‘pensamiento culto’ (sic),
aunque a veces podian producir bellas relaciones, interferencias irisadas, no tenian entre ellos
puntos de contacto duraderos puesto que el primero cubria el segundo con un manto multicolor
de formas ajenas a la fria naturaleza objetiva de las cosas...” (2004).

Varios autores, entre ellos el ya citado Turner (2009) han propuesto que, en cierto sentido, tanto
el animismo como el perspectivismo pueden entenderse como un intento de reformulacién
de los conceptos tedricos claves del estructuralismo, en los que las dimensiones subjetivas y
objetivas de esquemas cognitivos siguen siendo consideradas entre las unidades fundamentales
de las estructuras culturales.

Los mismos titulos de las obras de Lucien Lévy-Bruhl son de por si suficientemente sugestivos.
En 1910 publicé Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures, en 1922 La Mentalité Primitive,

El regreso de la barbarie 147



12

13

15

16

17

en 1927 L'ame primitive, en 1931 Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive’y en 1938
Lexpérience mystique et les symboles chez les primitifs (hay multiples traducciones, pero aqui sélo
quiero destacar la fecha inicial de publicacién de sus obras, las que no reiteraré en la bibliografia
final).

Tal como agudamente lo sefiala R. Ojeda (2007: 28-29) “...1a preocupacién no es cé6mo ha
evolucionado la mente-cerebro a través del tiempo evolutivo sino cudl es la estructura general
de la mente mas alld de toda cultura; paradéjicamente se penso y se sigue pensando que es una
estructura légica... imponiendo un esquema simplista de codificacién-decodificacién cldsica del
pensamiento occidental. Haciendo del otro un empafiado reflejo de la mente propia. Después de
todo se pudo decir que la mente salvaje no era tan salvaje como se pensaba, pues poseia codificada
la semilla universal de la racionalidad y el orden del pensamiento cientifico...”

Un aspecto del determinismo ontolégico de Descola es la propuesta central que guia sus
comentarios sobre una exposicién de artes nativos (2010), basada en que las representaciones
y figuraciones que las obras reflejan, dependen y estin condicionadas por el marco ontolégico
que le proporciona la cultura del autor. La creatividad queda abolida por esta supuesta “jaula de
hierro” del pensamiento. No es novedoso proponer que el marco cultural oriente los simbolos y
figuraciones, lo restrictivo es proponer la existencia de solo cuatro marcos posibles.

La base de esta teoria, presente en la antigliedad y en la medicina popular actual de muchos paises,
es que las plantas, los animales o los minerales manifiestan los signos que posibilitan conocer
su utilidad. En el Renacimiento, la farmacopea europea, que es la que llegé a América, aplicaba
esta teoria impulsada por Paracelso: por ejemplo, se usaba el trébol contra las cataratas debido
a sus manchas blancas; los ditiles para el corazén debido a su forma; los bulbos de orquideas
para los testiculos, etcétera. En la actualidad, el movimiento de la New Age, recurre a similares
perspectivas con la utilizacién de las Flores de Bach.

Con su peculiar claridad A. Lépez Austin (2009: 12) sefiala “...(el hombre) Si bien proyectd su
indole fisica, psiquica y social para socializar el mundo y crear otro mundo mis all4, al volver a si
mismo se entendié como fractal de aquel mar de sociedades y dividi6 su intimidad para imaginarla
como un conglomerado de entidades animicas que, al fin y al cabo, son personas divinas. El
hombre mesoamericano se ha concebido, pues, como una asociacién de dioses envueltos por la
misma cdscara corporal...”

Por registro etnogrifico me refiero a la investigacion colectiva sobre las nociones indigenas de
espacio coordinada por Alicia Barabas y concretada en la obra en cuatro tomos Didlogos con
el Territorio (2003a). En su realizacién participaron mas de 120 antropdlogos del iNaH, que
estudiaron gran parte de las culturas del territorio mexicano.

El término analogia proviene del griego “comparar por medio de la razén”. En uno de sus sentidos
alude a la extension probable del conocimiento mediante el uso de semejanzas genéricas entre
diversos entes o contextos. Dentro de la filosofia en sentido kantiano alude a la igualdad
entre relaciones cualitativas, ya que los objetos no se dan por medio de ellas, sino que permiten
descubrirlos y ordenarios (Abbagnano, N., 1982: 70). El razonamiento analdgico permitirfa
la deduccién de un término desconocido, a partir de andlisis de la relacién que se establece entre
dos términos conocidos.

Hace ya varios afios que M. Douglas (1998: 146-47) proponia que “...Yo sostengo que las
categorias animales surgen en los mismos patrones de relaciones como aquellas de los humanos,
porque los llamados humanos entendemos a los animales como si éstos obraran de acuerdo con
los mismos principios que nosotros ¢de qué otra manera podemos pensar sobre el modo en que los
animales se relacionan entre si si no es sobre la base de nuestras propias relaciones?”

«

148 Miguel Bartolomé



19

20

21

El rotemismo australiano es una ontologia particular, que consiste en compartir propiedades, tanto
fisiolégicas como psicoldgicas, entre un #dzem, que es una especie natural, y los miembros de un
grupo totémico, quienes son un grupo exogamico en el sentido clasico del término. Las propiedades
compartidas por estos miembros no son necesariamente derivadas de la entidad natural, ya que
pueden ser propiedades abstractas. Los miembros del grupo totémico comparten entonces tanto
caracteristicas morales como materiales que les proporcionan una esencia identitaria (Sztutman,
R.,2009).

Para Descola el totemismo Ojiwa presupone una relacion entre un humano y un no humano,
generalmente visibilizada por medio del suefio. Estos no humanos serian personas con diferentes
“fisicalidades”, que forman parte del mismo grupo exégamo que sus pares “estrictamente” humanos
y de manera conjunta se relacionan con otras colectividades (2012 [2005]).

Asi, por ejemplo, al clan Posorajnai le corresponden: las aguas quietas, las lagunas, los pajaros
acudticos, los animales grandes, jabalies, caballos, las vacas, la leche de vaca, los cerdos de monte
machos y hembras, la garza blanca, el pato grande, el palo borracho (samuhu), el agua, ramas para
flechas, la garza real. A su vez al clan Etacore le corresponden: lo caliente, el fuego, la sequia, el sol,
el dia, animales que anuncian la mafiana, la serpiente de cascabel, la cola del loro, el papagayo, la
serpiente jarara, cierta miel de abeja, la serpiente 70y, el halo del sol, la serpiente negra nocturna,
el halo del sol, el caraguatd (bromelidcea) (Bartolomé, M., 2000).

Cuando acompafiaba alguna partida de caza ayoreo, mi desorientacién no se basaba tanto en
la lectura de las huellas de los animales, que incluso llegué a identificar, sino a su compleja y
desconcertante percepcién de ciertas relaciones entre las plantas y los animales buscados. Lo que
para ellos era evidente, fruto tanto de la experiencia como de las ensefianzas empiricas y simbélicas
de sus mayores, para mi resultaban metiforas incompresibles que aludian a formas y colores que
se vinculaban por una légica inescrutable.

El regreso de la barbarie 149



