
121Trace 67, Cemca, junio 2015, págs. 121-149, ISSN: 0185-6286

D
IÁ

L
O

G
O

  Y
  

D
E

B
A

T
EEl regreso de la barbarie.

Una crítica etnográfica a las ontologías 
“premodernas”
Miguel Bartolomé*

Fecha de recepción: 21 de octubre del 2014 • Fecha de aprobación: 17 de abril del 2015.

Resumen: En lo últimos años, numerosos profesionales latinoamericanos se han orientado hacia la reciente 
tradición académica francesa representada por Philippe Descola, lo que ha resultado en una –hasta ahora 
apresurada– extrapolación de perspectivas elaboradas en el espacio amazónico al ámbito mesoamericano. 
Sin embargo, y aunque tampoco me parecen muy válidas para la amazonia, el cuestionamiento fundamental 
sobre estas propuestas teóricas es que a ellas subyace la concepción de la existencia de un “pensamiento 
indígena” o “amerindio”, diferenciado de un supuesto y homogéneo “pensamiento occidental” cartesiano; 
dualidad histórica con la que no puedo estar de acuerdo. Esto se enmarcaría dentro de una también 
inaceptable implícita propuesta evolucionista lineal subyacente, que supone una secuencia de formas de 
pensamiento que van desde las más “arcaicas” hasta la actual.
Palabras clave: Descola, neoanimismo, naturaleza, cultura, analogismo.

Abstract: During the last years, many Latin American professionals have directed their anthropological 
work towards the recent French academic tradition represented by Philippe Descola, which has resulted in 
a hasty extrapolation of perspectives developed in the Amazon region and imported to the Mesoamerican 
area. However, and although in my opinion they don’t seem very valid to the Amazon, the fundamental 
question that underlies these theoretical propositions is the existence of an “Indian” or “Amerindian thought» 
differentiated from an assumed and homogeneous Cartesian “western thinking”, historical duality with 
which I can’t agree. This kind of asseveration will be classified inside of another unacceptable implicit 
linear evolutionary proposal that underlies, and which involves a sequence of ways of thinking ranging 
from the most «archaic» ones to the present.
Keywords: Descola, neo-animism, nature, culture, analogism.

Résumé : Dans les dernières années, de nombreux professionnels latino-américains se sont orientés vers la 
récente tradition académique française représentée par Philippe Descola, donnant comme résultat jusqu’ici 
une hâtive extrapolation de perspectives élaborées dans l’espace amazonique au domaine mésoaméricain. 
Cependant, bienqu’elles ne me semblent pas très valables pour l’amazonie, la mise en question fondamentale 
sur ces propositions théoriques est qu’on leur cache la conception de l’existence d’une « pensée indigène » 
ou « amérindienne », différentiée d’une prétendue et homogène « pensée occidentale » cartésienne ; dualité 
historique que je ne peux pas partager. Ceci s’encadrerait dans une aussi inacceptable qu’implicite pro-
position évolutionniste linéaire sous-jacente, qui suppose une séquence de formes de pensée qui vont des 
plus « archaïques » jusqu’à la plus récente.
Mots-clés : Descola, néoanimisme, nature, culture, analogisme.

  *	 Instituto Nacional de Antropología e Historia.



Miguel Bartolomé122

Durante muchos años, en especial durante las últimas décadas del siglo pasado, 
la investigación etnológica en México fue desplazada por perspectivas economi-
cistas, los estudios culturales, la cuestión campesina, la antropología urbana, la 
globalización y otras propuestas que ahora dominan el ámbito profesional. Es por 
ello que, cuando en épocas recientes se ha intentado profundizar en este campo, 
se ha advertido que la etnología local no se había actualizado durante décadas. Se 
ha buscado entonces recurrir a formulaciones desarrolladas en otras latitudes, tal 
como resulta frecuente en la antropología latinoamericana. Al parecer, la “tradición” 
de investigaciones mesoamericanas fue desplazada por nuevas modas académicas. 
Aunque tal vez ello se deba a que dicha tradición se mantuvo demasiado vinculada 
al culturalismo relictual y al estructural funcionalismo anglosajones, constreñidos a 
los estudios de comunidad e incapaces de proponer perspectivas de mayor aliento. 
El caso es que numerosos profesionales se han orientado hacia la reciente “tradi-
ción” considerada postestructuralista francesa representada por Philippe Descola 
(2001 [1996], 2012 [2005]) o hacia el perspectivismo del brasileño Eduardo 
Viveiros de Castro (2002), lo que ha resultado en una –hasta ahora apresurada a 
mi parecer– extrapolación de perspectivas elaboradas en el espacio amazónico al 
ámbito mesoamericano.
	 Sin embargo, y aunque tampoco me parecen muy válidas para la amazonia, el 
cuestionamiento fundamental sobre estas propuestas teóricas que quiero explicitar 
en estas páginas, es que a ellas subyace la concepción de la existencia de un “pen-
samiento indígena” o “amerindio”, diferenciado de un supuesto y homogéneo 
“pensamiento occidental” cartesiano; dualidad histórica con la que no puedo estar 
de acuerdo. Esto se enmarcaría dentro de una también etnocéntrica implícita 
propuesta evolucionista lineal subyacente, que supone una secuencia de formas de 
pensamiento que van desde las más “arcaicas” hasta la actual, tal como pretendo 
demostrar en este ensayo. Creo necesario destacar que este es un ejercicio crítico 
sobre las obras de un antropólogo guiada más por el interés de defender la antro-
pología mesoamericanista del asalto amazónico, que de desacreditar a un colega, 
cuyas obras en conjunto siguen mereciendo mis respetos.1 Siendo un profesor-
investigador de tiempo completo soy más un productor de etnografías que un 
comentarista de sus resultados, por ello este es un tipo de tarea a la que no estoy 
muy acostumbrado; espero que los lectores y el autor en cuestión sabrán disculpar 
mi inexperiencia.



El regreso de la barbarie 123

Mi lectura de la obra de Philippe Descola

Philippe Descola es un antropólogo francés, que ha producido etnografías tan 
notables como La Selva Culta (1996 [1987]) o Las Lanzas del Crepúsculo (2005), 
cuyo aporte al conocimiento de los Achuar de la amazonia ecuatoriana resul-
ta  indudable. Esta importante experiencia de campo, ha inducido a su autor a 
un intento de universalizarla a partir de una formulación teórica generalizante y 
supuestamente válida para todas las culturas (2012 [2005]). Su obra monográfica 
es sin duda relevante, pero sus reflexiones teóricas merecen ser discutidas, ya que 
creo que parten de premisas inadecuadas. Se trata de una obra de gran magnitud 
y alcance teórico, poco frecuente en los últimos tiempos de la antropología, pero 
que por lo mismo está sujeta a la confrontación con la etnografía de la que se 
nutre. Con el riesgo de reiterar información que todos sus seguidores conocen, 
una crítica a la perspectiva de Descola implica una mínima exposición de los 
planteos fundamentales de su propuesta teórica, en especial en lo que se refiere a 
la existencia de ontologías diferenciales que caracterizarían determinados tipos de 
percepciones del universo y en particular de lo que en occidente se conceptualizaría 
como “naturaleza”.
	 En primer lugar parte de la premisa de que una ontología es “un sistema de 
distribución de propiedades”, que los seres humanos adjudican a los entes animados 
o inanimados y cuyo resultado sería una cosmología, entendida como sistema de 
relaciones entre todo lo existente. No nos aclara si esta noción de ontología partiría 
de la metafísica aristotélica, que supone a la ontología como investigación del ser 
en tanto ser genérico que trasciende las particularidades. Tampoco si se vincula 
con Heidegger para quien la ontología fundamental sería una “metafísica de la 
existencia”, que busca identificar “la constitución del ser de la existencia”, pero 
que diferencia metafísica de ontología ya que la primera supone una conjunción 
del ser con el ente, en tanto que la segunda los distingue. Tampoco recurre a Kant 
quien consideraba que la ontología es el estudio de los conceptos a priori que residen 
en el entendimiento y tienen su uso en la experiencia, llevando la noción hacia un 
sentido más inmanente. O, como lo plantea otra colega “…De modo que parece 
probable que el uso del concepto ontología, más que suponer una aportación con 
ventajas específicas para la teoría de la cultura, de su origen o de su naturaleza, 
nos devuelva al callejón sin salida del intelectualismo clásico […] a menos que, 
inesperadamente, los antropólogos cognitivistas y los antropólogos de la naturaleza 
sí estén proponiendo, en efecto, una auténtica teoría metafísica acerca de lo que es 
real y lo que no” (Cornejo Valle, M., 2011: 105).



Miguel Bartolomé124

	 A continuación, Descola salta a una categorización de los distintos “modos de 
identificación” posibles en todas las culturas, concebidas como ontologías exclu-
sivas y omnipresentes que trascienden a las culturas y a las épocas. Estas cuatro 
ontologías serían el naturalismo, el animismo, el totemismo y el analogismo, de las 
cuales se desprenden todas las cosmovisiones posibles, es decir todas las configu-
raciones de los sistemas de identificaciones y relaciones con los entes. Aclara que 
es posible la coexistencia de ontologías y la presencia de hibridaciones, pero señala 
que siempre hay una predominante. No puedo dejar de recordar aquí las tríadas de 
su maestro Claude Lévi-Strauss (1997), tomado de los triángulos consonánticos y 
vocálicos de la lingüística, de la culinaria o las tres relaciones básicas del parentesco; 
conjuntos con base en las cuales se organiza los aparentemente confusos universos 
idiomáticos, culinarios y parentales.2 Siguiendo esta marco referencial, Descola 
busca encontrar la estructura posible que subyace a las aparentemente caóticas 
expresiones culturales del pensamiento descifrando un sistema de transformacio-
nes, basado en un conjunto limitado de posibilidades lógicas. Se trata entonces 
de un intento por identificar principios de validez universal. Ante ello, no puedo 
menos que compartir la duda de J. L. Borges cuando postulaba que “…Frente a 
la incalculable y enigmática realidad, no creo que la mera simetría de dos de sus 
clasificaciones humanas baste para dilucidarla y sea otra cosa que un vacío halago 
aritmético…” (1974: 198).
	 Al explicar estas ontologías destaca que la que llama naturalista, que sería la 
propia de un supuesto homogéneo “pensamiento occidental”, se constituye a partir 
de una oposición entre la naturaleza y la cultura, dentro de la cual sólo los seres 
humanos estarían dotados de propiedades anímicas, de las cuales carecerían todos 
los otros entes sean animales, vegetales o minerales. Problematizando a partir de la 
evidencia etnográfica de que los Achuar mantenían relaciones sociales con plantas 
y animales (Descola, 2006), retoma el viejo concepto evolucionista de animismo, 
formulado por Tylor en 1871, y lo entiende como una ontología que asume a casi 
todo lo no humano como dotado de entidades anímicas, así como de una vida 
social y cultural; todos los entes vivos, lo “existente”, tendrían la misma vida in-
terior (“interioridad”), aunque diferente “fisicalidad” o continente exterior.3 Este 
animismo sería típico, entre otras, de las sociedades de cazadores y horticultores 
de las tierras bajas tropicales, quienes pueden desarrollar una relación social con 
su medio ambiente, gracias a esta noción de atribución de un principio anímico 
a todo o casi todo lo existente. La otra ontología es el totemismo, para la cual los 
humanos y los no humanos pueden ser clasificados juntos con base en propiedades 
compartidas, tales como la forma, el color o la conducta. Es decir, clases de pro-



El regreso de la barbarie 125

piedades que trascienden a entidades particulares y que serían propias de ciertos 
seres humanos, animales y otras entidades. Y finalmente tendríamos el analogismo, 
que se supone caracteriza a un mundo percibido como una infinidad de singu-
laridades todas diferentes entre sí. Pero como afirma que ese mundo es difícil de 
entender, se hace necesario hallar correlaciones entre todas esas singularidades por 
analogía.4 El analogismo sería la ontología común a las sociedades estratificadas 
como las de Asia, los Andes o Mesoamérica. En ellas existirían distintos disposi-
tivos intelectuales o institucionales: la jerarquía, la presencia de un orden político 
estricto o el sistema de castas, y plantea que este sistema estaba aún vigente en el 
Renacimiento. Aunque no pretende explícitamente construir una línea evolutiva, 
esta aparece implícita en la secuencia que va de cazadores y horticultores animistas 
o totémicos, hasta sociedades estatales estratificadas analogistas antes de arribar 
al naturalismo occidental. De hecho se refiere explícitamente a las tres primeras 
como “cosmologías no modernas” (2012: 18).
	 A pesar de afirmar lo contrario, al parecer para Descola las configuraciones 
ideacionales que construyen las ontologías, serían un tanto independientes de los 
contextos culturales en las que surgen, ya que pueden ser comunes a pueblos sin re-
laciones entre sí. De esta manera las ideas parecerían tener una vida propia que no 
requieren necesariamente de bases materiales para constituirse. No pretendo apelar 
a un materialismo determinista, sino destacar la complejidad de las mediaciones que 
se establecen entre las sociedades y sus representaciones colectivas. Cuestionar la 
propuesta de la existencia de un número determinado de ontologías, no significa 
la apología de la singularidad irrepetible de cada experiencia humana, sino con-
frontarse contra la voluntad de estructurar la diversidad con base en regulaciones 
cognitivas más o menos arbitrarias. No aceptar una regulación determinada no 
implica abdicar de las posibilidades nomotéticas de la antropología: las leyes se  
construyen con base en datos, su análisis y conceptualización formal, no en razón 
de recursos discursivos que demuestran, en este caso, ser contradictorios. Respetar 
el estatus epistemológico igualitario de las reflexiones y de los imaginarios de las 
culturas no occidentales, no implica un relativismo que parta de la primacía de 
la razón científica de Occidente. Se trata precisamente de todo lo contrario: la 
conciencia de la diversidad no nos obliga a la búsqueda de una posible unicidad 
que condicionaría la emergencia de lo múltiple. Si asumimos que esos modos de 
concepción de los entes universales están presentes en todos los seres humanos, pero 
que predominan en algunas culturas específicas, queda implícita la posibilidad que 
formen parte “natural” de las potencialidades cerebrales, es decir que provengan de 
un origen neurológico común a nuestra especie. Este riesgo sociobiológico pasa al 



Miguel Bartolomé126

parecer inadvertido por su promotor, para quien las causas parecen no importarle 
tanto como las manifestaciones del pensamiento aunque, como veremos, cuando 
lo hace cae en un cierto indemostrable determinismo.
	 El ámbito analítico privilegiado por Descola, es la percepción cultural de la 
naturaleza, lo que le lleva a plantear una compleja y aparentemente novedosa 
“antropología de la naturaleza”. En su apología de las percepciones culturales na-
tivas de la naturaleza, que implicarían básicamente una clausura de la distinción 
occidental entre naturaleza y cultura, en realidad propia de la tradición estructura-
lista de la que es heredero, plantea que hay muchas naturalezas pero pocas maneras 
de pensarlas. Para afirmarlo, como muchos autores, crea antagonistas imaginarios 
cuando señala:

¿debemos limitarnos a describir lo mejor posible las concepciones de la naturaleza que 
diferentes culturas han producido en diferentes momentos, o debemos buscar principios 
generales de orden que nos permitan comparar la diversidad empírica aparentemente 
infinita de los complejos de naturaleza y cultura? Yo rehúyo adoptar la posición relativista 
porque, entre otras cosas, presupone la existencia de lo que es necesario establecer. Si 
se considera que cada cultura es un sistema específico de significados que codifican 
arbitrariamente un mundo natural no problemático, que en todas partes posee todas 
las características que nuestra propia cultura les atribuye, entonces no sólo queda sin 
cuestionar la causa misma de la división entre naturaleza y culturas, sino que, a pesar 
de las declaraciones en contrario, no puede haber escape del privilegio epistemológico 
otorgado a la cultura occidental, la única cuya definición de la naturaleza sirve para 
todas las demás… (2001: 104 [1996])

¿Quiénes son los que proponen que “cada cultura codifica arbitrariamente un mun-
do natural no problemático, que en todas partes posee las mismas características  
que nuestra propia cultura le atribuye”? Serán acaso los que estudian los siste-
mas clasificatorios, los etnoconocimientos, las etnociencias, las distintas antro-
pologías cognitivas, la antropología simbólica? No lo creo, puesto que todos ellos 
pregonan lo contrario. Además, otros han recalcado lo mismo como El Consejo 
Internacional para la Ciencia (cic o ics por sus siglas en inglés), en su Declaración 
sobre la ciencia y el uso del saber científico, elaborada durante la Conferencia Mun-
dial sobre la Ciencia, organizada por la unesco en el año de 1999, recomendó 
considerar a los sistemas tradicionales y locales de conocimiento, como expresiones 
dinámicas de la percepción y la comprensión del mundo, ya que pueden aportar, 
y lo han hecho en el curso de la historia, una valiosa contribución a la ciencia y la 



El regreso de la barbarie 127

tecnología, siendo necesario preservar, proteger, investigar y promover ese patri-
monio cultural y ese saber (icsu-unesco: 1999).
	 Respondiendo a la interrogación de varios estudiantes y jóvenes colegas, señalaré 
que algunos podrían pensar que cierta tradición intelectual francesa confunde la 
filosofía con la antropología. Sin embargo esto no es una confusión, sino una 
propuesta explícita desarrollada precisamente por uno de sus mayores referentes 
históricos y contemporáneos, Claude Lévi-Strauss. Este autor proponía que la 
etnografía era un momento descriptivo de las investigaciones, la etnología el pro-
ceso de análisis comparativo y la antropología la reflexión filosófica derivada de 
los resultados de los momentos previos (1968 [1958]). Desde mi punto de vista 
estimo demasiado aventurado suponer que el siempre limitado conocimiento 
de una cultura diferente a la propia, permitirá al investigador desarrollar, a partir de 
este conocimiento, un constructo teórico capaz por sí solo de contraponerse con 
la tradición filosófica de Occidente. Sin embargo esa es precisamente la tarea que 
han desarrollado antropólogos como Philippe Descola cuya rica, pero circunscrita 
experiencia etnográfica, pretende erigirse en un edificio conceptual que cuestionaría 
a la “lógica occidental”, en el supuesto caso de que tal cosa exista. Para Descola las 
“sociedades menores” (sic) como los Achuar posibilitan al investigador, observar o 
determinar “componentes esenciales” de todas las sociedades (Magaña, E., 1992). 
No es la primera vez que los “otros” son utilizados como un instrumento para 
apoyar la construcción del “nosotros”. Su empresa implica la determinación de 
universales filosóficos “indígenas”, en lugar de una multitud de lógicas culturales 
concretas elaboradas por diferentes sociedades. Aunque entiendo que ha sido acu-
sado de irreverente en su medio, por intentar elevar las ontologías nativas al mismo 
nivel de la occidental, no me parece que las cosmovisiones indígenas necesiten 
ser validadas confrontándolas con otra ya que cada una es legítima en sí misma.5 
La pluralidad de epistemologías se corresponde con la diversidad de las culturas 
que las elaboran. Soy un antropólogo de similar edad que Descola; reuniendo 
los tiempos he pasado alrededor de seis años de mi vida residiendo en aldeas o 
comunidades indígenas de Argentina, Paraguay y México; desde hace cuarenta 
años vivo en regiones interétnicas y creo que hay más culturas y etnografías entre 
el cielo y la tierra que las que su filosofía, o cualquier otra, pueda soñar.
	 Al contrario de lo que afirma Descola, el concepto de la cultura entendida como 
un conjunto de relaciones sociales que resultan de la interacción de los individuos 
con su medio ambiente, no es un concepto nuevo para la antropología y en especial 
para la antropología de las tierras bajas tropicales de América Latina. En éstas 
épocas, en las que algunos colegas que olvidan la tradición acumulada por nuestra 



Miguel Bartolomé128

profesión, creen que se ha “descubierto” que la relación indígena entre naturaleza 
y cultura es de índole diferente a la de la rígida dicotomía occidental, conviene 
recordar, entre muchos otros etnógrafos,6 las palabras del antropólogo brasileño 
Egon Schaden sobre los guaraníes meridionales escritas hace más de medio siglo 
(1954: 29): “...La tradición mítica se traduce, por consiguiente, a una interpretación 
de la naturaleza en términos de vida social. El primitivo concibe a la totalidad del 
universo como a una interacción de fuerzas personales, comparables a las que se 
manifiestan en las sociedades humanas...” (mi traducción).

El regreso de la barbarie: una tradición postestructuralista

En las últimas décadas ha tenido lugar un fenómeno que considero regresivo 
dentro del pensamiento etnológico y en especial dentro de algunas vertientes de 
la tradición postestructuralista francesa7 de la cual, en realidad, el estructuralismo 
nunca ha desaparecido, y que nos retrotrae a la antropología de comienzos del 
siglo xx. Me refiero a la propuesta, implícita o explícita, de que existiría una especie 
de “mentalidad” o “estructura de pensamiento” propia de los “pueblos primitivos”, 
que daría lugar al desarrollo de particulares sistemas cognitivos y perspectivas on-
tológicas, guiadas por un “pensamiento mítico” o “pensamiento salvaje” ajeno a la 
paradigmática lógica de la razón occidental.8 Así, autores actuales como Eduardo 
Viveiros de Castro nos puede hablar desde el “perspectivismo”, aunque quizás con 
cierta ironía, del “alma salvaje” de los “amerindios”, incluso del pensamiento de los 
salvajes, adjudicándole una estructura singular, por ejemplo, a nivel de la relación 
entre lo continuo y lo discreto (2002: 19). Philippe Descola identifica a los sujetos 
de sus escritos como “los salvajes” quizás influenciado por su reedición de la an-
tropología de Edward Tylor, quien había propuesto al animismo como una etapa 
inicial en su teoría evolucionista de las religiones. A la vez que distinguidos antro-
pólogos como Carlos Fausto (2000: 948), y muchos otros, recurren con frecuencia 
al concepto de “pensamiento amerindio”, que no refiere a ninguna configuración 
cultural concreta sino a una supuesta lógica genérica propia de los pueblos nativos.9 
Se construye así la teoría de un pensamiento, que al parecer se puede dar tanto 
entre cazadores como entre agricultores. Dicha lógica se opondría al supuesto ob-
jetivismo occidental que, en realidad, y como bien lo apunta Álvaro Pazos (2006), 
correspondería más bien al pensamiento teórico y científico, y no a los procesos 
socio-subjetivos propios de los no intelectuales occidentales. ¿Si no cómo explicar 
el extraordinario desarrollo y pervivencia de las religiones en occidente, que serían 



El regreso de la barbarie 129

contradictorios con el supuesto pensamiento cartesiano que nos domina? Descola 
piensa la tradición filosófica humana, en términos de la tradición del pensamiento 
europeo a partir de sus raíces grecoromanas. Buena parte de la humanidad queda 
fuera de este humanismo restrictivo. Debo entonces aclarar mi distanciamiento y 
cuestionamiento respecto a estas perspectivas contemporáneas que, como decía, 
nos remiten a propuestas de inicios del siglo xx que la etnología creía haber su-
perado hace muchos años.
	 En un ensayo de 1996 Descola señala que los patrones subyacentes que originan 
las distintas ontologías no serían “estructuras universales de la mente que operan con 
independencia de los contextos históricos y culturales”, sino esquemas de praxis o 
diagramas cognitivos que ayudan a referir la diversidad de la realidad a conjuntos 
básicos. Sin embargo su obra posterior contradice esta propuesta inicial, quizás 
de manera involuntaria. El gigantesco y realmente fascinante edificio discursivo 
construido por Claude Lévi-Strauss y ahora continuado por su discípulo Descola, 
posee una endeble base terrenal, que al parecer ha pasado desapercibida por sus 
numerosos lectores y no pocos exégetas. Me refiero a su vinculación posible con un 
implícito sociobiologismo, aunque muy enmascarado por la riqueza del lenguaje y 
por una excepcional construcción oratoria, donde las palabras se hablan a sí mismas 
hasta poder ser leídas de muchas maneras. Sin embargo este párrafo referencial de 
las Estructuras elementales del parentesco (1969) es suficientemente claro:

…Al nacer, cada niño trae, bajo la forma de estructuras mentales esbozadas, la totalidad 
de los medios de que la humanidad dispone desde siempre para definir sus relaciones 
con el Mundo y con los Otros. Pero esas estructuras son excluyentes, cada una de ellas 
sólo puede integrar ciertos elementos entre todos los que se ofrecen. Cada tipo de 
organización social representa, pues, una elección, impuesta y perpetuada por el grupo.

Precisamente este es el párrafo utilizado por Descola para fundar la naturaleza 
de  sus ontologías, pero señalando que “esos medios que la humanidad dispo-
ne desde siempre”, no se reducen: “…únicamente a estructuras mentales innatas (sic), 
sino que consisten sobre todo, en una pequeña cantidad de esquemas prácticos 
interiorizados, que sintetizan las propiedades objetivas de toda relación posible con 
los humanos y los no-humanos…” (2012: 151). La acusación de sociobiologismo 
es un poco fuerte y requiere ser matizada; reconozco que para el estructuralismo el 
pensamiento es siempre racional y que la naturaleza de esa racionalidad se debe a 
su universalidad, y no de un equipo neuronal. Sin embargo no creo posible aceptar 
entelequias tales como “las predisposiciones permanentes del espíritu humano”  



Miguel Bartolomé130

a las que alude. Lo mínimo que se puede solicitar en este caso, es algún tipo de 
evidencia que justifique la identificación cerebral de esas “estructuras mentales es-
bozadas e innatas”, que serían “una suerte de matriz originaria de los habitus.” ¿No 
sería más simple señalar que se trata de la internalización de las normas? ¿De dón-
de surge la aceptación acrítica de que las ontologías provienen de estructuras de 
pensamiento que prefiguran los modelos conceptuales? ¿Es posible que el poder 
del discurso construya la realidad a la que alude sin falsificarla?
	 Al parecer vuelve a ser necesario reseñar la antigua polémica referida a la exis-
tencia o no de una mentalidad “prelógica”, que la estructurada obra de Lucien 
Lévy-Bruhl pretendió adjudicar a los llamados “primitivos”, quienes serían su-
puestamente poseedores de una arcaica estructura de pensamiento definida por 
la afectividad, la participación mística y cualitativamente distinta de la “nuestra” 
(¿de quién?), teóricamente caracterizada por el predominio de la “lógica”.10 Desde 
Marcel Mauss a Franz Boas, numerosos antropólogos de la época cuestiona-
ron sus caracterizaciones de la mentalidad “prelógica”, aunque ésta se abrió paso 
subrepticiamente en autores más actuales como el mismo Claude Lévi-Strauss 
y su Pensamiento Salvaje (1964 [1962]), a pesar de que en su ensayo póstumo el 
mismo Lucien Lévy-Bruhl se retractara de las propuestas centrales que lo definían. 
Por otra parte, no se puede aceptar la premisa de un “pensamiento mítico” propio 
de los “primitivos”, que procede de la toma de conciencia de ciertas oposiciones 
universales (noche-día, naturaleza-cultura, izquierda-derecha, crudo-cocido, etcé-
tera), que serían propias de una indefinida entelequia llamada “espíritu humano” 
(Lévi-Strauss, 1968a: 11). Se plantea así la existencia de un pensamiento bina-
rio que sólo puede percibir la realidad con base en su naturaleza constitutiva: esto 
no es sólo arbitrario sino también una falacia construida por el observador externo. 
Toda realidad es factible de ser binarizable, pero esto no significa que sea binaria 
per se, sino que es objeto de una operación mental por parte del observador, que 
establece la complementariedad o no de los supuestos pares en oposición basado 
en elecciones y consideraciones subjetivas (Reynoso, C., 1990).
	 Ahora bien, aun asumiendo sin conceder que exista algún tipo de pensamiento 
mítico ¿quiénes serían sus portadores? ¿Los aborígenes australianos, los cazadores 
¡kung del África, los grupos amazónicos? ¿Y por qué no los matemáticos mayas, 
los dirigentes militares guaraníes, los recaudadores de tributos incas o los astró-
nomos aztecas? No existe una tipología cultural que identifique a los poseedores 
del supuesto pensamiento mítico. Es un pensamiento de nadie, aunque también 
sea parte del pensamiento de todos; un concepto que en realidad remite a sistemas 
de representaciones inteligibles entre sí, pero que no constituyen el patrimonio 



El regreso de la barbarie 131

mental exclusivo de alguna sociedad concreta. Se trata entonces de una categoría 
abstracta, que no parece destinada a definir ninguna cultura en especial sino todas 
las sociedades pobladas por los “otros”, por los distintos a un “nosotros” occidental.11 
¿Y ese “nosotros” incluye a nuestros contemporáneos japoneses, árabes, hindúes, 
chinos, etcétera? Pero ¿por qué es propio del pensamiento mítico realizar una cere-
monia de petición de lluvias y no lo es una misa católica? El “contagio de potencia” 
que advertimos en un ritual indígena, donde el contacto con lo sagrado impregna 
de sacralidad a lo que toca ¿no es acaso similar a la utilización de agua bendita 
cuyo contacto purifica? Y es que lo que se ha llamado pensamiento mítico no es sino el 
resultado de las representaciones colectivas derivadas de la vinculación de la sociedad 
con la experiencia existencial humana, las entidades del universo y lo extrahumano (lo 
que llamamos “sagrado”). La irreductibilidad de las interrogantes esenciales de la 
humanidad, tales como los orígenes de la existencia, la comprensión de la muerte 
y, fundamentalmente, la necesidad de encontrar un sentido a los datos de la ex-
periencia, orientan al pensamiento humano a buscar su resolución a través de una 
diversamente estructurada lógica propia. Dicha lógica pretende hacer de su lectura 
sensible de los datos provenientes de la percepción e interrogación del universo;  
una estructura argumental plausible que otorgue sentido tanto a la naturaleza 
como a la sociedad. Pero cada cultura hace su propio análisis textual basado en su 
propia trayectoria histórica y contexto, sin responder a un supuesto pensamiento 
único. No cabe duda de la notable similitud de ciertos símbolos y rasgos mate-
riales e inmateriales, que registran en sociedades sin posibles relaciones históricas 
o culturales y que ello se debe a nuestras específicas capacidades cognitivas. Pero 
tampoco cabe duda que el pensamiento humano se ha enfrentado, en todos los lu-
gares, con similares datos presentes en la vida y el medio ambiente tales como los 
astros, las aguas, la vegetación, los animales, el género, la corporalidad, la muerte, 
el tiempo, el sueño y un enorme etcétera, que requieren de ser aprehendidos de 
alguna manera. De la diversidad de reflexiones surgen la pluralidad de las cultu-
ras y de las experiencias humanas; pretender reducir lo múltiple a lo uno es una 
empresa riesgosa, en la medida que puede proponer como una repetitiva actividad 
mecánica toda la milenaria creatividad de nuestra especie.12

Los pensantes y los pensados

A pesar de que Descola atribuye una igualdad teórica o similar estatus episte-
mológico a todas las ontologías que enumera queda claro, aunque no demasiado 



Miguel Bartolomé132

manifiesto, que la única ontología que puede pensar a las otras es la nuestra, puesto 
que afirma que las demás carecerían de la posibilidad que les brinda la reflexividad, 
al estar constreñidas por los límites de sus marcos ontológicos. No sólo no podrían 
pensar a la nuestra sino tampoco pensarse a sí mismas:

“¿Cómo no advertir, empero, que las prácticas y los comportamientos observables en 
el seno de una colectividad exhiben una regularidad, una permanencia y un grado de 
automatismo que a los individuos involucrados les cuesta, la mayoría de las veces, atribuir 
a sistemas de reglas instituidas? ¿Cómo ignorar que, al menos en las sociedades sin 
escritura, sólo algunas personalidades de excepción, tan escasas que todos los etnólogos 
las conocen por su nombre, han estado en condiciones de proponer síntesis parciales 
de  los fundamentos de su cultura, síntesis a menudo producidas con el objeto de 
responder a las expectativas de un investigador? (Descola, 2012: 148)

La escritura de Descola se produce en un vacío dialógico, los sujetos de su discurso 
están incapacitados para responderle, ya que, por otra parte, no lo conocen. Si estu-
viera hablando en una asamblea indígena en México o Bolivia, o aún en el mismo 
Ecuador, la respuesta no sería el mayor o menor interés de un intelectual, sino la 
apasionada réplica de un interlocutor ofendido. Cuando Descola habla con natu-
ralidad de “pueblos muy poco propensos a la reflexividad” (2012: 155), que requieren 
de un observador externo para comprenderse a sí mismos, supongo que lo hace con 
la mejor buena voluntad analítica aunque sea “políticamente incorrecto”. Parte del 
erróneo supuesto que el pensamiento reflexivo es una propiedad común a todos 
los individuos que forman parte de la llamada tradición occidental y no sólo de 
unos comparativamente muy pocos pensadores. Pero, al mismo tiempo ¿cómo saber  
si su lectura de esa cultura que necesitaría objetivarse a sí misma desde el exterior, 
no es una caricatura o una falsificación impuesta por los compromisos y prejuicios 
intelectuales, teóricos y subteóricos del “objetivador”? Me parece demasiada arro-
gancia para nuestra profesión adjudicarse la capacidad de dar conciencia objetiva 
a los inconscientes de sí mismos. En especial cuando la experiencia muestra que 
tanto estructuralistas como postestructuralistas, producen generalmente diferentes 
lecturas de los mismos datos. Habría entonces tantas objetivaciones de una cultu-
ra como investigadores que la interroguen, ya que suponen una lectura específica 
y condicionada de una subjetividad generalmente no manifiesta.
	 Incluso intentar pensar sobre el pensamiento de los “otros”, no debería supo-
ner desentenderse de la situación de aquellos que elaboran el pensamiento. Una 
propuesta alternativa no implica necesariamente politizar la antropología, pero si 



El regreso de la barbarie 133

contextualizarla. Que la cultura occidental haya pretendido (y pretenda) pensar 
a la humanidad en su conjunto y establezca una distinción universal entre la 
naturaleza y la cultura, puede ser una pretensión ontológica universalista, pero es 
una percepción derivada de una historia cultural específica, cuyos resultados se 
proyectan hacia las otras culturas, sin que ello implique otorgarle el privilegio de 
una reflexividad exclusiva. Los mismos “poco reflexivos” Achuar anunciaron el 6 
de marzo del 2013 en Houston, Texas, por medio de Jaime Vargas, Presidente de 
la Nacionalidad Achuar del Ecuador (nae) que “…hemos llegado aquí para decirle 
al gobierno y a las empresas que estas tierras no se venden. Cualquier perforación 
petrolera en nuestro territorio será contestada con resistencia feroz. Hemos sido 
testigos del impacto de la explotación petrolera en el Ecuador y en el mundo y 
sabemos que solo resulta en contaminación, pobreza y destrucción cultural. De-
fenderemos nuestras tierras sagradas y culturas como lo hemos hecho durante un 
milenio…” Revista Tagatai, Ecuador, 2013.

Cuestionamiento del exclusivismo ontológico

Tengo la rara fortuna de haber podido dedicar mi vida profesional tanto a pueblos 
de las tierras bajas de América del Sur, como a los de la tradición civilizatoria 
mesoamericana, aunque la experiencia con los segundos haya sido mucho más 
prolongada. Sin embargo, he residido largamente con los guaraníes meridionales, 
Avá-Guaraní y Mbya (Bartolomé, M., 1977, 1991, 2009) y con los cazadores Ayoreo 
del Paraguay (Bartolomé, M., 2000). En todos los casos puedo demostrar, por ex-
periencia directa, la poca pertinencia de la noción de la existencia de ontologías 
exclusivistas dominantes que organizarían las cosmologías nativas. Para desarrollar 
su propuesta Descola recurre a ejemplos seleccionados para probar la lógica de su 
discurso y excluye todo aquello que destaque su inconsistencia. Veamos un par de 
ejemplos. Al analizar el “analogismo mexicano” afirma que:

“Puesto que todas las entidades están hechas de una multiplicidad de componentes 
en equilibrio inestable, el nomadismo de cada una de ellas llega a ser, por otra parte 
más sencillo. Trasmigración de las almas, reencarnación, metempsicosis y sobre todo 
posesión son, por ende, signo inequívoco de las ontologías analógicas. En efecto, tanto 
la intromisión de una interioridad de procedencia ajena en un existente como la dominación 
temporaria o definitiva ejercida por ella sobre la interioridad autóctona –definición mínima 
de la posesión– parecen desconocidas en las ontologías animistas…” (2012: 318)



Miguel Bartolomé134

Si esto fuera cierto los guaraníes, a los que Descola define casi como un prototi-
po de animistas, no vivirían obsesionados por la posibilidad de ser poseídos por 
espíritus de animales, en especial de jaguares, lo que implica la abolición de la 
separación establecida en el tiempo originario entre seres humanos y jaguares, pero 
que éstos insten en reeditar apoderándose de sus cuerpos. Así lo manifiesta de 
manera explícita el Ciclo de los Gemelos Avá-Chiripá en el cual Sol (Kuarahy) y 
Luna (Jasy) son primero adoptados por la abuela de los “futuros jaguares” (los añag, 
los malignos), quienes habían matado a su madre. Cuando se enteran del hecho los  
Gemelos matan a los añag, menos a una hembra preñada a la que condenan a 
vivir lejos de los seres humanos, lo que la obliga a reproducirse con su propio 
hijo (Bartolomé, M., 1977, 1991) y de cuya relación incestuosa nacerán los Jaguá 
reté, los seres crueles hijos del incesto. La violación, consciente o inconsciente de 
las normas de relaciones sociales que se deben mantener con la comunidad o con la 
naturaleza socializada, pueden producir no sólo el ataque, sino la posesión de un 
ser humano por el “espíritu” de un jaguar. La tradicional relación de tensión ante 
la siempre presente posibilidad de “rejaguarificación”, la jepota’a o posesión de una 
persona por parte de la esencia vital de un animal, constituye un tema recurrente 
en los relatos, los que dan cuenta de que la cultura no olvida la antigua vinculación 
con sus parientes políticos. Ojepotá, significa en realidad “convertirse en animal”: 
omogue ojepota chivi re; “algunos se convierten en jaguares” (Bartolomé, M., 2009).
	 Intentando caracterizar las indudables y casi inextricables complejidades de la 
ontología analógica que, recordemos, sería propia de las “sociedades estatales pri-
mitivas” como las mesoamericanas, nos encontramos con la afirmación de Descola 
que en ellas se registra la teoría médica de la “signatura”, que “funda la etiología 
y la terapéutica de las enfermedades en las semejanzas que sustancias u objetos 
naturales presentan con síntomas o partes del cuerpo humano” (2012: 301). Pero, 
como en el caso anterior los “animistas” guaraníes vuelven a contradecir este tan 
estructurado y coherente esquema. El botánico y antropólogo Héctor Keller (2003) 
menciona la existencia entre los Mbya (guaraníes meridionales) de esta antigua 
“doctrina”, ya identificada en las antiguas civilizaciones asiáticas, occidentales y 
prehispánicas americanas, utilizada para identificar plantas medicinales con base 
en la “signatura o similitud”.13 Esta “doctrina” o, más bien, teoría, propone que la 
forma, el color u otros rasgos de las plantas “anuncian” el mal que curan, a partir de 
que sus características distintivas se perciben como relacionadas con la enfermedad. 
Keller estudió 226 especies vegetales utilizadas como medicinas. Los resultados  
de su investigación determinan que 92 (40%) de las plantas se vincularían con la 
“doctrina” de la signatura, a las que denomina “signíferas”; de acuerdo a su morfo-



El regreso de la barbarie 135

logía, color, temperatura, plantas de animales, movimientos de los pliegues de las 
hojas, fragilidad y otros atributos múltiples. Por ejemplo la morfología: las raíces 
largas se emplean para hacer crecer el cabello, para las afecciones cardiacas  se 
emplean hojas cordiformes (en forma de corazón) u órganos abultados, raíces de 
plantas espinosas para problemas dentales; para afecciones oftalmológicas flores 
cuyas espatas semejan párpados, para articulaciones tallos con nudos abulta-
dos como rodillas o codos humanos, etcétera. Es decir, principios clasificatorios 
básicos, orientados por pautas culturales específicas referidas a la percepción de la 
forma. Por supuesto que estas son las analogías que se pueden establecer en base 
a determinadas posibilidades perceptivas; un Mbya cuya cognición deriva de una 
experiencia cultural e histórica diferente, encontrará analogías provenientes del 
ámbito del simbolismo, el discurso y la tradición propios, que difícilmente podría-
mos comprender. Sería un poco aventurado proponer, que estaríamos ante unas 
muy generalizadas e indefinibles “ontologías híbridas”, se trata más bien de la 
inexistencia de ontologías predominantes. No parece muy lógico asumir que dos 
ontologías se definan por contenidos que las hagan ser excluyentes, en la medida 
que, por lo general, los contenidos se comparten.

Naturaleza y culturas

Resulta indudable que la noción de “naturaleza” que maneja la tradición científica 
occidental, responde a una específica perspectiva cultural y su ontología que no 
puede ser proyectada a todas las otras tradiciones. Pero la misma universalidad 
de la no distinción, de la relativa ausencia de fronteras entre naturaleza y cultura 
en las sociedades indígenas propuesta por Descola, merece ser matizada. En las 
culturas nativas de la tradición mesoamericana naturaleza y cultura no se oponen, 
pero sí se diferencian, a veces de manera implícita y otras de manera explícita. Así, 
por ejemplo, entre los mixtecos (ñu savi o ñu sawi) de Oaxaca, uno de los pueblos 
que contribuyó a configurar la tradición civilizatoria mesoamericana, las tierras de 
cada comunidad se consideran ñu’u, lo que podría traducirse como “humanizadas” 
o “sacralizadas”; en cambio las tierras del monte y los cerros, no trabajadas ni habi-
tadas, son consideradas yucu, “monteses” (Bartolomé, M., 1999). La distinción no 
se establece sólo a nivel terminológico, sino también en función de las vivencias y 
prácticas de los distintos ámbitos. Cuando se transita por el yucu se está expuesto a 
peligros que sólo los rituales protectores pueden conjurar, es un espacio no sabido 
donde puede irrumpir lo extrahumano en cualquier momento. Se deben extremar 



Miguel Bartolomé136

las precauciones, evitar distraerse, ensimismarse en los pensamientos o permitirse 
una cierta ensoñación; estos estados de vigilia disminuida, pueden dar lugar a la 
irrupción de lo extrahumano en formas de entidades poderosas que pueden atrapar 
a las sustancias anímicas humanas, y enclaustrarlas en el espacio-tiempo alterno 
que habitan. Es decir que, en términos del mismo Descola, la forma de identifica-
ción condiciona la forma de relación. Se trata pues de una “naturaleza activa” con la 
cual los humanos se relacionan y no de un ámbito pasivo sujeto a ser modificado 
sin capacidad de actuar al respecto como lo percibiría el “naturalismo” occidental, 
pero tampoco es un ámbito “humano” poblado de ánimas similares a las nuestras: 
ni la fisicalidad ni la interioridad se asemejan, lo “natural” tiene intencionalidades 
y acciones diferentes a las humanas.14 La misma distinción del espacio opera en la 
mayoría de los grupos mesoamericanos; de hecho muchos de los pueblos actuales, en 
especial los asentamientos humanos precoloniales, siguen un plano antropomorfo 
rastreable desde las edificaciones de la cultura Olmeca (1 500 a.C.), que implica 
la humanización del espacio habitable que lo distingue del resto; así los pueblos 
tienen pies, estómago, nalgas, corazón, ojos o cabeza (Bartolomé, M., 1997, 2011). 
Hace ya más de un siglo que Durkheim y Mauss destacaron que la base de toda 
clasificación es la sociedad, incluso propusieron que los sistemas lógicos del mundo 
representan aspectos de las lógicas sociales, las clasificaciones de lo humano precede 
a las de la naturaleza y le sirven como referente, de esta manera la unidad del todo 
es una consecuencia de la sociedad proyectándose al universo (1971: 70 [1903]). Si 
esta proyección de una analogía antropomorfa sobre el espacio para humanizarlo y 
hacerlo “comprensible”, manejable, no constituye una distinción ontológica entre 
naturaleza y cultura, será difícil plantear una lectura alterna, lo que no equivale a 
asimilarla a la distinción occidental, sino aproximarnos a las diferentes formas de 
concebir lo extrahumano. Así lo demuestran también los zapotecos de la Sierra 
Norte de Oaxaca, los bene xoon, que tienen una clara distinción lingüística entre 
be, “lo animado”; da, “lo inanimado”; y bdao o dao, “lo sagrado” (lo extrahumano): 
dentro de este sistema clasificatorio se incluye todo el ámbito de lo cognoscible 
para la percepción humana, que se diferencia básicamente por su capacidad de 
acción o potencia manifiesta (Barabas, A., 1999: 89). Es decir que el clasificatorio 
da alude a lo no humano y también a lo no extrahumano, es decir a lo “natural”, 
lo que no posee voliciones o desempeña acciones (carece de “agencia” en la ter-
minología de moda).
	 También en la llamada área intermedia podemos encontrar similares distin-
ciones, como en el caso de la noción de territorialidad que manejan los pueblos 
nativos del macizo colombiano estudiados por B. Nates Cruz (2000), quien des-



El regreso de la barbarie 137

taca la existencia de las nociones de “tierras bravas” y “tierras mansas”, que son 
clasificaciones que aluden al espacio en razón de concepciones cosmogónicas y 
cosmológicas específicas, que definen el tipo de relación que deben establecer los 
humanos con los no-humanos que también las pueblan. Es decir que el espacio 
posee distintas calificaciones y en él tienen lugar distintos tipos de interacciones 
sociales; la “naturaleza” es activa pero no es tan “humana”. Algo similar percibió 
hace ya muchos años M. Strathern (1980), en sus investigaciones en un lugar 
tan lejano a América Latina como son las Tierras Altas de Nueva Guinea. Esta 
autora advirtió que los conceptos nativos de mbo y romi no podían ser traducidos 
como ámbitos domésticos y salvajes respectivamente, ya que no representaban 
una distinción entre una cultura activa y una naturaleza pasiva susceptible de ser 
controlada por los seres humanos. La lógica cultural local postulaba, en cambio, 
una relación no jerárquica en la que las distintas intencionalidades interactuaban 
de manera horizontal, sin que ello significara la anulación de la distinción. Pero 
aunque el ensayo de Strathern sea ahora considerado pionero, muy anteriores a él 
son las múltiples obras de M. Eliade, en las que el medio ambiente se diferencia del 
medio humano precisamente por su mayor “potencia”, entendida como una mayor 
capacidad de acción derivada de su vinculación con lo extrahumano (lo “sagrado”). 
Incluso entre los guaraníes meridionales, tales como los Mbya, para cuyo exacerbado 
animismo según Descola no habría distinción entre los ámbitos de la naturaleza 
y los de la cultura las calificaciones del espacio reflejan lo contrario. El espacio 
doméstico, la casa, es ö, en tanto que es patio que es el espacio que la contiene es 
ö-ka (fuera de casa), a la vez que la aldea, espacio de la cultura, es el teko-a, que 
es la tradicional definición guaraní de costumbre, forma de ser, cultura, aldea. Por 
otra parte, la selva es el ka’a, espacio de afuera, seguida a nivel cósmico por el oká 
vuchú, el gran patio, tal como se nombra al espacio cósmico (Keller, 2014).
	 Volviendo a mi ámbito, aclararé que soy reacio a proponer predicados demasiado 
comunes a lo mesoamericano, a pesar de reconocer la pertenencia de sus pueblos a 
una misma tradición civilizatoria. Sin embargo la presencia de elementos compar-
tidos es indudable, es especial a nivel de las representaciones colectivas, tal como 
he tratado de destacarlo en otras oportunidades (Bartolomé, 2008, 2011). Para la 
mayor parte de las culturas locales el espacio es polimorfo y posee distintas califi-
caciones; son diferentes los ámbitos de la casa, el pueblo, la plantación o el monte 
virgen. Tal como lo comprueba el registro etnográfico,15 las distintas calificaciones  
del espacio implican una mayor o menor proximidad a lo humano, entendido 
como lo “conocido”, lo “sabido” o lo “ordenado”. Así, por ejemplo, cuando un indí-
gena transita por el pueblo, concurre a la iglesia o participa en cualquier ritual, se 



Miguel Bartolomé138

encuentra ante un ámbito normado cuyas reglas de acción conoce y ante el cual 
sabe desempeñar las conductas adecuadas. Pero, cuando comienza su plantación 
o sale de cacería, se interna en un mundo conocido pero “no sabido”, que requiere 
del desarrollo de una serie de prácticas rituales y protectoras para “ordenarlo” y 
saber cómo comportarse. La vida de relación con lo humano y lo extrahumano 
se desarrolla en términos de una reciprocidad generalizada que busca ser equilibra-
da, ya que cualquier desequilibrio, voluntario o involuntario pondría en riesgo la 
totalidad del sistema. Esto en lo que A. Barabas (2003) ha conceptualizado como 
la “ética del don”; como un principio homeostático que tiende hacia la estabilidad 
del sistema social que relaciona a los seres humanos entre sí y con todos los demás 
entes que pueblan el universo.
	 Lo que llamamos naturaleza no está separada de lo social, pero constituye un 
ámbito con diferente calificación, con diferente potencia, en la medida que está 
controlada por los Dueños (de los cerros, de los animales, de los árboles, de los 
ríos, de las plantas, etcétera). Esto se puede generalizar para toda Mesoamérica, 
puesto que no se registra la noción de que cada ente posee un “alma” humani-
zada, como lo quiere el neoanimismo, sino que su vitalidad está proporcionada 
y determinada por los Dueños, por los entes poderosos que delegan en ellos la 
posibilidad de existencia, son sus criaturas, sus “pueblos”. Es por ello que las ne-
gociaciones, súplicas, transacciones e intercambios rituales se establecen con los 
Dueños y no con cada una de sus criaturas. Pero lo mismo ocurre con los guaraníes 
meridionales (Avá-Guaraní, Mbya, Pay-Tavyterá en Paraguay o Ñandeva, Mbya  
y Cayuá para el Brasil), para quienes los Jara (Los Dueños) son los que propor-
cionan su elam vital a cada criatura viviente, lo que incluye a los animales, ciertas 
piedras, las aguas, árboles, etcétera. Estas entidades han intentado ser analiza-
das por C. Fausto para la amazonia, destacando su presencia en distintos grupos, 
lo que le hace calificar al indemostrado “…Universo Amerindio como un mundo 
de dueños y el dueño como el modelo de la persona magnificada (sic) capaz de la 
acción eficaz en el mundo…” (2008: 333). Si además de documentar las presencias 
de los entes hubiera rastreado sus orígenes mitológicos en cada cultura, hubiera 
advertido que constituyen el referente arquetípico de animales y demás entidades 
de medio extrahumano, surgidos junto con la humanidad en el tiempo originario, 
y por lo tanto dotados de la potencia y capacidad de acción que le proporciona 
este condición primigenia.



El regreso de la barbarie 139

El papel generalizado de la analogía

Quisiera ahora destacar que las tres ontologías consideradas “premodernas” pueden 
subsumirse en el llamado analogismo, si partimos de una conceptualización instru-
mental precisa de lo que definimos por analogía.16 Aquí entenderé por analogía el 
carácter asociativo que en la conciencia de una persona o colectividad, se manifiesta 
entre dos o más entidades no emparentadas genéticamente. Es decir, que el ana-
logismo se basa en la percepción cultural de la existencia de atributos semejantes 
en seres o cosas diferentes. Si bien todo ente es único en sí mismo, posee a la vez 
alguna cualidad que permite relacionarlo con otro ente con el que no se fusiona 
pero sí se relaciona a través de algún componente más o menos estable. Se generan 
así redes de correspondencias ónticas, que permiten construir todos heterogéneos 
pero vinculados por analogías que posibilitan su percepción global. Esto, tal como 
lo propusiera Kant para la filosofía, posibilita un cierto orden posible de lo real. 
En este sentido el llamado animismo no sería sino la expresión de la proyección de 
una analogía sociomorfa y antropomorfa al universo, por medio de la cual la gran 
mayoría de los entes que lo integran adquieren una condición anímica relativamente 
humanizada,17 son gentes, personas, aunque con otros cuerpos (misma “interioridad” 
diferente “fisicalidad”), lo que posibilita el establecimiento de relaciones sociales 
con ellos ya que poseen voluntad, intencionalidad y capacidad de acción. Pero esta 
humanización no siempre es lo que parece.
	 Por ejemplo, el discurso mítico de los guaraníes meridionales cumple con el 
mismo papel que desempeña en muchas culturas: parte de un momento de indi-
ferenciación de categorías, todos los entes son aparentemente humanos, y narra 
los eventos en los que la diferenciación tiene lugar, generalmente a partir del ciclo 
mítico heroico. Esta indiferenciación inicial es fundamental para la ontología “sa-
grada” que guía la acción social contemporánea, puesto que proporciona referentes 
precisos sobre el comportamiento posible entre todos los entes que pueblan el 
ámbito del cual forman parte los seres humanos. La indiferenciación primigenia es 
la que establece la ambigüedad o permeabilidad de la distinción ontológica entre natu-
raleza y cultura. No sólo surgen las aguas, las tierras, la claridad y todos los seres 
vivientes que poblarán el espacio; sino también los seres humanos que encuentran 
desde entonces un lugar dentro de ese orden de cosas, separándose de los otros 
seres, pero recordando para siempre el parentesco fundamental que los identifica. 
La separación no anula la identidad anímica inicial de los hombres y los otros 
entes, sino que también funciona como un recordatorio de su origen compartido, 
lo que tiende a expresarse a través de las metáforas del parentesco. A partir de 



Miguel Bartolomé140

ese momento inaugural, la experiencia histórica de la humanidad queda asociada 
al orden del universo, forma parte de él y de su lógica. Los seres humanos y las 
entidades de lo que en occidente se llamaría “la naturaleza”, comparten entonces 
una condición primigenia, expresada con el concepto ypy (originario, primigenio), 
que les otorga predicados compartidos, entre ellos capacidad y voluntad de acción, 
ya que surgen de manera contemporánea, comparten los eventos fundacionales y 
están, por consiguiente, ligados por una condición inicial compartida (Bartolomé, 
M., 2009). En síntesis, el animismo es un analogismo que humaniza al medio am-
biente, no lo puede antropomorfizar porque su morfología aparente es irreductible, 
pero su condición humana se revela y se reactualiza en el mundo “otro”, en el 
espacio tiempo de los mitos y del sueño (el dreamtime de los australianos).
	 Respecto a su versión del totemismo, Descola se introduce en complejidades que 
no logra resolver a nivel de un discurso que suscita más dudas que certidumbres. 
Después de una exploración a través de Durkheim (1968 [1903]) de la obra de 
Spencer y Gillen (1899) sobre los Arunta australianos,18 y la literatura sobre los 
grupos totémicos de Estados Unidos, como los Ojiwa,19 llega a la conclusión de que:

“Lejos de aprehenderse recíprocamente como sujetos involucrados en un trato social, 
humanos y no humanos no son más que materializaciones singularizadas de clases de 
propiedades que trascienden a sus existencias particulares…” (p. 250). En tanto que para 
los algoquinos (p. 252); “Los animales y sus costumbres constituyen aquí paradigmas 
concretos para los humanos, a quienes se consideran descendientes de la especie de 
la que toman su nombre clánico. La inspiración general del modo de identificación 
totémica se conserva, no obstante, porque cada grupo de humanos postula que 
comparte con un grupo de no-humanos un conjunto de disposiciones físicas y psíquicas 
que lo distingue de los otros en cuanto clase ontológica…” (Descola, 2012).

Alguna vez se pensó que el totemismo constituía una etapa en la evolución de 
las religiones, aunque su misma universalidad es ampliamente cuestionable. 
Los referentes son siempre los mismos (australianos, algoquinos, etcétera) y 
cuestionando los análisis previos, Claude Lévi-Strauss (1964 [1962]) demostró 
de manera convincente que el totemismo constituye básicamente en un sistema de 
clasificación, el que relaciona una serie natural que incluye categorías e individuos, 
con una serie cultural que comprende a grupos y personas (1965: 30). Lo que no 
queda claro son los criterios de vinculación, esas ambiguas “clases de propiedades” 
de las que nos habla Descola. Permítaseme referirme a mi propia experiencia al 
respecto. He convivido largamente con la sociedad de los cazadores chaquenses 



El regreso de la barbarie 141

Ayoreo del Paraguay (también habitan Bolivia), quienes se encuentran organizados 
en base a categorías parentales y nominativas, han sido calificados como clanes 
exógamos patrilineales (Kelm, H., 1963). Siguiendo la definición consensual no 
sería aventurado caracterizarlos como totémicos, en la medida en que los seres 
humanos están íntimamente asociados con entes, procesos, propiedades y cuali-
dades extrahumanas. El término nativo para designar a sus grandes agrupaciones 
clasificatorias es el de cucheräi (cucheräne pl.) y la relación con los mismos se define 
con el término edopasai, el que podría ser traducido como “pertenencia” aunque 
probablemente alude a una relación más compleja. La adscripción humana se esta-
blece por nacimiento siguiendo la denominación de la línea paterna. Existen siete 
cucheräne universales, cada uno de los cuales posee un signo o diseño geométrico, 
llamado ujuyaquei o urusaräne que le es propio y que los identifica al igual que a 
sus edopasade (pl). Todos los seres, entes, estados de ánimo, sentimientos, eventos y 
propiedades del mundo que llamamos “natural” y “cultural” tienen una vinculación 
de edopasai (edopasade pl.), con algún cucheräi.20 Esta ligazón no supone en forma 
estricta una noción de pertenencia, sino quizás de ancestralidad compartida y por  
lo tanto de cierto parentesco entre los seres y los entes que tienen un similar ori-
gen. Así antes del combate un miembro del clan etakori invocará a “fuego” que es 
su edopasai clánico y cuyo poder lo hace intocable, el chiquenoi recordará la dureza 
de sus edopasade hierro y piedra, o el pikanerai se ligará a la fuerza y resistencia del 
anta; compartiendo sus propiedades por analogía. Cabe anotar que resulta muy 
complejo establecer criterios de pertenencia integral, ya que un clan puede poseer 
una cualidad de un edopasai y otra cualidad de otro o de parte del mismo. Así uno 
puede poseer la fuerza del jaguar y otros sus manchas o sigilo.
	 No resulta nada fácil traducir y mucho menos entender el concepto de edopasai 
(pertenencia) ligado a los cucheräne o configuraciones clánicas. No queda claro si 
es un principio del parentesco que se proyecta hacia el mundo fenoménico, o un 
principio universal general que también incluye a las relaciones de parentesco. Es 
evidente que se manifiesta como un vasto sistema clasificatorio, aunque la lógica 
que lo guía quede reservada a la cultura que lo desarrolló durante muchas genera-
ciones. Indudablemente constituye un código, en la medida en que sirve de referente 
normativo para generar e interpretar mensajes provenientes del entorno social y 
natural, a la vez que supone la posesión de específicas informaciones culturales 
que permiten a sus portadores codificar y decodificar dichos mensajes. Incluso los 
nuevos elementos de la realidad impuestos por los cohñone (blancos, insensatos), 
tales como el ferrocarril y el fuego de sus antiguas locomotoras regionales, son 
ahora clasificados como edopasade de los clanes chiquénone y etacoronone a quienes 



Miguel Bartolomé142

desde antes pertenecía el hierro y el fuego respectivamente; lo que constituye una 
clara analogía entre propiedades evidentes. Así la base local del totemismo clánico es el 
analogismo, en la medida en que la operación totémica introduce un orden posible para 
vincular lo natural y lo cultural, es decir que ordena el aparente caos que envuelve a lo 
sensible.
	 Nos encontramos ante un producto del pensamiento humano, cuyas reglas se 
nos escapan en la medida en que están configuradas en base a una lógica analógica 
cuyos principios de asociación nos son ajenos, al estar basados en una experiencia 
vital cazadora recolectora específica. Sería demasiado parecido a un juego arbitrario 
intentar detectar estructuras de pensamiento, allí donde sólo podemos advertir sus 
resultados organizados en razón de conceptualizaciones que percibimos como irre-
conocibles en cuanto tales. Tal como lo destacara N. Goodman (1972) la similitud 
no es una propiedad inherente a las cosas, sino que es relativa, variable y depen-
diente de la visión de cada cultura. Se trata entonces de principios ordenadores del 
universo característicos de una cultura, que evidencia un notable afán por el orden 
y que ubica con precisión a los seres, entes y cualidades del mundo. Pero la razón  
de que dos seres, entes o cualidades puedan asociarse o sean de alguna manera 
identificables dentro de una taxonomía cuyos principios sensibles desconoce-
mos, es una pregunta sin respuesta fuera de la lógica analógica que le es propia.21 
Un mundo ordenado se aleja del caos primigenio y otorga a los que viven en él un 
marco de referencia intelectual y emocional que busca disminuir las contingencias 
del azar y la ansiedad ante la existencia. La cultura ayoreo habita un sólido edificio 
clasificatorio, construido de acuerdo a un pensamiento analógico en alguna medida 
similar al que recurren los poetas. De esta manera los cucheräne actúan no sólo 
como agrupaciones parentales reguladoras de la exogamia, sino como principios 
generales que se comportan como “categorías de entendimiento analógicas” cla-
sificadoras del universo, para utilizar términos de la tradición durkheimniana. Es 
decir, aquellas que corresponderían a una específica definición social y cultural de 
las propiedades universales de las cosas (Bartolomé, M., 2000).

Un comentario final

Todas las configuraciones cosmológicas del mundo expresan la vigencia de un 
mecanismo de pensamiento afectivo el que, entre otros principios, postula que la 
relación establecida entre ideas implicaría una relación similar entre los entes que 
las ideas designan. Eso es lo que llamamos analogía. Y es que en las sociedades 



El regreso de la barbarie 143

donde el orden de la sociedad aparece asociado al orden del cosmos, el pensamiento 
sobre ambos está regido por los mismos principios ontológicos; ese ordo rerum 
u orden de los órdenes, que ya identificara Marcel Mauss (1970). Lo humano 
y lo extrahumano se clasifican de manera similar y por lo tanto los sistemas de 
relaciones que se establecen entre ellos siguen los mismos principios; todo fue 
creado en el tiempo primigenio, todo comparte el illo tempore primordial, y todo 
constituye un vasto sistema de relaciones sociales regido por las mismas reglas 
(Bartolomé, M., 2009).
	 Todos los tipos de pensamientos y las diversas formas cognitivas pueden coexistir 
en una misma conciencia social. Un indígena podrá creer que el arco y las flechas 
que usa fueron creados por sus antepasados en el tiempo originario, pero también 
sabe que para cazar debe apuntar bien su arma y calcular la trayectoria de la flecha, 
lo que requiere de un definido pensamiento causal y analítico. Lo que llamamos 
analógico y lo que llamamos lógico coexisten dentro de todo pensamiento humano, 
incluyendo el ahora llamado “amerindio”. Ya que la “racionalidad”, en términos 
weberianos, no es un estado superior del pensamiento, sino una acción eficaz para 
el cumplimiento de los fines propuestos. Y lo mismo se aplica a cualquier cultu-
ra en la cual se manifieste la presencia de lo sagrado o extrahumano, y lo secular, 
aunque lo segundo no siempre requiera de un cuerpo teórico para expresarse, lo 
que sería más propio de lo que llamamos ciencia. No existe entonces un proceso 
lineal que nos lleve de la “ciencia de lo concreto a la ciencia de lo abstracto” en 
términos leviestraussianos. El llamado pensamiento lógico no es sino el acto de 
pensar secularizado y orientado hacia la acumulación y la sistematización, pro-
ceso al que J. Goody (1985: 169) proponía mediado por la escritura. Pero sin el 
pensamiento analógico el arte, la poesía o las mismas intuiciones creadoras en las 
ciencias no serían posibles. Se puede entonces valorar y reconocer los orígenes 
históricos e incluso las perspectivas analíticas evolucionistas no valorativas, presen-
tes en la génesis y desarrollo de conceptos tales como el de “pensamiento mítico”, 
“pensamiento salvaje” o incluso “pensamiento amerindio”. Sin embargo, hoy en 
día resulta éticamente imposible calificar a los miembros de las culturas distintas 
a la occidental o a las industrializadas con estos términos, a los que la historia, 
legitimadora o impugnadora de campos semánticos y de acciones políticas, ha 
identificado y condenado como inferiorizantes. 



Miguel Bartolomé144

Bibliografía

Abbagnano, Nicola, 1982, Diccionario de Filosofía, México, fce.
Barabas, Alicia, 1999, “Los Zapotecos”, en A. Barabas y M. Bartolomé (coords.), 

Configuraciones étnicas en Oaxaca: perspectivas etnográficas para las autonomías, Tres Tomos, 
México, inah-ini.

Barabas, Alicia, 2003, “La ética del Don en Oaxaca: los sistemas indígenas de reciprocidad”, 
en S. Millán y J. Valle (coords.), La Comunidad sin límites: organización social y estructura 
comunitaria en las regiones indígenas de México, vol. I (III vols.), México, inah-Conaculta, 
(Serie Ensayos).

Barabas, Alicia, (coord.), 2003ª, Diálogos con el territorio: simbolizaciones sobre el espacio en 
las culturas indígenas de México, IV tomos, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
México.

Bartolomé, Miguel, 1997, Gente de Costumbre y Gente de Razón: las identidades étnicas en 
México, México, Siglo XXI.

Bartolomé, Miguel, 1999, “El pueblo de la lluvia: el grupo etnolingüístico ñu savi 
(mixtecos)”, en A. Barabas y M. Bartolomé, (coords.), Configuraciones Étnicas en Oaxaca, 
tomo I (Tres Tomos), México, inah-ini.

Bartolomé, Miguel, 2000, El Encuentro de la gente y los insensatos: la sedentarización de los 
cazadores ayoreo en el Paraguay, México, Biblioteca Paraguaya de Antropología núm. 34, 
Instituto Indigenista Interamericano/ceaduc.

Bartolomé, Miguel, 2008, La Tierra Plural: sistemas interculturales en Oaxaca, México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia/Conaculta, (Colección Monografías).

Bartolomé, Miguel, 2009, Parientes de la Selva: la situación de los guaraníes Mbya de Misiones, 
Argentina, Biblioteca Paraguaya de Antropología, núm. 72, Paraguay, ceaduc/Universidad 
Católica Nuestra Señora de la Asunción.

Bartolomé, Miguel, 2011, “Tradición civilizatoria y diversidad: pasado y presente del 
pluralismo cultural en Oaxaca”, conferencia Inaugural VI Mesa Redonda de Monte Albán, 
inah.

Borges, Jorge Luis, 1974, Obras Completas, Buenos Aires, Argentina, Emecé Editores.
Cadogan, León, 1992 [1959], Ayvu Rapyta: textos míticos de los Mbyá-Guaraní del Guairá, 

Asunción, Biblioteca Paraguaya de Antropología, ceaduc, vol. XVI.
Cornejo Valle, María, 2011, “Perspectivas cognitivas sobre la religión. Neointelectualismo 

y ontologización de la creencia religiosa en dos naturalismos enfrentados, Intersecciones 
en Antropología 12, Argentina, ucpba.

Descola, Philippe, 1996 [1987], La Selva Culta: simbolismo y praxis en la ecología de los 
Achuar, Ecuador, Abya-Yala, (Colección Pueblos de Ecuador 3).

Descola, Philippe, 2005 [1993], Las lanzas del crepúsculo: Relatos jívaros Alta Amazonia, 
Buenos Aires, Argentina, fce.

Descola, Philippe, 2001-2002, Anthropologie de la Nature. Résumé des cours et travaux, 
Paris: Annuaire du College de France.

Descola, Philippe y Gísli Pálsson (coord.), 2001 [1996], Naturaleza y Sociedad: perspectivas 
antropológicas, México, Siglo XXI.



El regreso de la barbarie 145

Descola, Philippe, 2001, “Construyendo naturalezas: ecología simbólica y práctica social”, 
en Descola, P. y G. Pálsson (coords.), Naturaleza y Sociedad, México, Siglo XXI.

Descola, Philippe, 2006, “Los hombres no son los reyes de la naturaleza”, Argentina, 
entrevista diario La Nación de Buenos Aires.

Descola, Philippe (org.), 2010, La fabrique des images: visions du monde et formes de la 
représentation, Paris, Musée du Quai Branly/SOMOGY-Éditions D’Art.

Descola, Philippe, 2012, Más allá de naturaleza y cultura, [2005 1ª ed. francesa], Buenos 
Aires, Amorrortu Editores.

Douglas, Mary, 1998, Estilos de pensar: ensayos críticos sobre el buen gusto, Barcelona, (1a ed. 
Inglesa 1996), Gedisa.

Durkheim, Emile, 1968 [1903], Las formas elementales de la vida religiosa: el sistema totémico 
en Australia, Buenos Aires, Schapire.

Durkheim, Émile y Marcel Mauss, 1971 [1903], “De ciertas formas primitivas de 
clasificación. Contribución al estudio de las representaciones colectivas”, Institución y 
culto, obras II, Barcelona, Seix Barral.

Fausto, Carlos, 2000, “Of Enemies and Pets: Warfare and Shamanism in Amazonia”, 
American Ethnologist 26(4), pp. 933-956.

Fausto, Carlos, 2008, “Donos demais: Maestria e domínio na Amazônia”, en Mana núm. 
14, vol. 2, Río de Janeiro, ufrj.

Goodman, N., 1972, Problems and Projects, New York, Bobbs Merril.
Goody, Jack, 1985, La domesticación del pensamiento salvaje, España, Akal.
Keller, Héctor, 2003, “La doctrina de la signatura en una comunidad Mbya guaraní de 

San Pedro, Misiones, Argentina”, Comunicaciones Científicas y Tecnológicas, Argentina, 
Instituto de Botánica del Nordeste, Facultad de Ciencias Agrarias, Universidad Nacional 
del Nordeste.

Keller, Héctor, 2014, La fotosíntesis de la cultura; estudio etnobiológico en comunidades guaraníes 
de Misiones, Argentina, Tesis de Doctorado en Antropología, Argentina, Universidad 
Nacional de Misiones.

Kelm, Heinz, 1963, “Die identitat von ayore und moro in ostbolivien und Paraguay”, 
Berlin, Baessler Archiv, Neue Folge, Band X.

Latour, Bruno, 2004, “Le rappel de la modernité: approches anthropologiques”, 
Ethnographiques.org, 6, Conferencia en el Seminario de Philippe Descola en el Collège 
de France impartida el 26 de noviembre de 2003.

Lévi-Strauss, Claude, 1964 [1962], El Pensamiento Salvaje, México, fce, Breviarios.
Lévi-Strauss, Claude, 1968ª, Mitológicas III: El origen de las maneras de mesa, México, 

Siglo XXI.
Lévi-Strauss, Claude, 1969, Las estructuras elementales del parentesco, Buenos Aires, Paidós.
Lévi-Strauss, Claude, 1970, Tristes Trópicos, Buenos Aires, Eudeba.
Lévi-Strauss, Claude, 1997, “The Culinary Triangle”, in Food and Culture: A Reader, in 

Counihan, Carole and Penny Van Esterik (eds.), New York Routledge.
López-Austin, Alfredo, 2009, “El Dios en el cuerpo”, en Dimensión Antropológica Año 16, 

vol. 46, México, inha.



Miguel Bartolomé146

Magaña, Edmundo, 1992, “Natureza e sociedade: entrevista com Philippe Descola”, Revista 
de Antropologia, 35: 205-223, São Paulo, usp.

Mauss, Marcel, 1970, Lo sagrado y lo profano, Obras T.I, Barcelona, Seix Barral.
Nates Cruz, B., 2000, De lo bravo a lo manso. Territorio y sociedad en los Andes (Macizo 

Colombiano), Quito, Editorial Abya-Yala.
Ojeda Martínez, Rosa Icela, 2007, “El problema de la artificialidad: matematización y 

evolución de la mente”, en Ojeda M.R. y Mercadillo R. (coords.), De las neuronas a la 
cultura: ensayos multidisciplinarios sobre cognición, México, inah.

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar, 2011, “Saberes indígenas y diálogo 
intercultural”, Cultura y Representaciones Sociales, año 5, núm. 10, México.

Ramos Alcida, Rita, 2012, “The Politics of Perspectivism”, The Annual Review of 
Anthropology, vol. 41, pp. 481-494.

Reynoso, Carlos, 1990, “Seis nuevas razones lógicas para desconfiar de Lévi-Strauss”, 
Revista de Antropología, Buenos Aires, año VI, núm. 10, pp. 3-17.

Schaden, Egon, 1954, Aspectos fundamentais da cultura guaraní, Brasil, Universidade de 
São Paulo.

Spencer, W.B. and F.J. Gillen, 1899, The Native Tribes of Central Australia, London, 
Macmillan.

Strathern, Marilyn, 1980, “No nature, no cultura: the Hagen case”, en Maccormack, C. and 
M. Strathern (eds.), Nature, Culture and Gender, Cambridge, Cambridge University Press.

Sztutman, Renato, 2009, “Natureza & Cultura, versão americanista: Um sobrevoo”, 
PONTOURBE, Revista del Núcleo de Antropología Urbana, USP, Año 3 N|4.

Turner, Terry S., 2009, “The Crisis of Late Structuralism. Perspectivism and Animism: 
Rethinking Culture, Nature, Spirit, and Bodiliness,” Tipití: Journal of the Society for the 
Anthropology of Lowland South America, vol. 7, iss. 1, article 1.

Tylor, Edward, B., 1871, Primitive Culture, London, J. Murray.
Viveiros De Castro, Eduardo B., 2002, A Inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 

Antropologia, São Paulo, Cosac & Naify.

Notas

  1	 No trataré aquí el perspectivismo de Viveiros de Castro, aunque se encuentra fuertemente 
emparentado con el neoanimismo de Philippe Descola. Creo que este antropólogo estructuralista 
brasileño posee una obra con la suficiente importancia para ameritar un tratamiento unitario, 
aunque tampoco estoy muy de acuerdo con sus propuestas. Para una crítica global de las 
formulaciones de dicho autor véase a la también brasileña Alcida R. Ramos (2012).

  2	 Claude Lévi-Strauss (1997) retoma la lingüística de Jakobson al destacar que, en todos los idiomas, se 
produce una oposición fundamental entre consonantes y vocales. Por ello todos los sistemas complejos 
de oposición entre fonemas en todas las lenguas del mundo se remiten a un sistema simple que les 
es común que serían el triángulo de las vocales b a c y el triángulo de las consonantes p k t. También 
propone un triángulo culinario, lo cocido es la transformación cultural de lo crudo, mientras que lo 
podrido sería su transformación natural. A su vez el triángulo del parentesco está constituido por 



El regreso de la barbarie 147

tres relaciones básicas; consanguineidad, descendencia y alianza, que subyacen a todos los sistemas 
parentales.

  3	 Dice Descola (2001-2002) “…Por interioridad [entendemos] la gama de propiedades 
ordinariamente asociadas a la mente, al alma o la conciencia –intencionalidad, subjetividad, 
reflexividad, afectos, aptitud para significar o para soñar– pero también a los principios inmateriales 
que se supone causan la animación, tales como el aliento o la energía vital, al mismo tiempo que 
nociones más abstractas como la idea de que comparto con otro una misma esencia, un mismo 
principio de acción o un mismo origen. En contraste, fisicalidad concierne a la forma exterior, 
la sustancia, los procesos fisiológicos, perceptivos y sensorio-motores, incluso el temperamento 
o la manera de actuar en el mundo en tanto que manifestarían la influencia ejercida sobre las 
conductas o los habitus por humores corporales, regímenes alimentarios, rasgos anatómicos o un 
modo de reproducción particular…”

  4	 Lo caracteriza como “…un modo de identificación que fracciona la unidad de los existentes 
en una multiplicidad de esencias, de formas y de sustancias, separadas por leves márgenes y 
eventualmente ordenadas en una escala gradual de manera que es posible recomponer el sistema de 
contrastes inicial en una densa trama de analogías que reunifican las propiedades intrínsecas de las 
entidades diferenciadas” (Descola, 2005: 281).

  5	 Una antropóloga y un biólogo mexicanos se preguntan al respecto “La legitimación de los 
principios de las ciencias de lo concreto ¿debe ser una tarea de la ciencia occidental? Las ciencias de 
lo concreto, los sistemas de saberes tradicionales ¿deben pedirle a la ciencia occidental que les otorgue 
un estatuto epistemológico?, ¿se trata de paradigmas alternativos o rivales? Después de Lévi-
Strauss diversos autores han señalado la necesidad de legitimar, sistematizar, escribir, formalizar, 
o convalidar los saberes tradicionales, asumiendo que se requieren para ello instrumentos de la 
ciencia occidental, y pasar de un saber “difuso” hacia uno “objetivo”, y transitar de la validez “local” 
a la validez “universal”, omitiendo el hecho de que en ese proceso, los saberes y los recursos locales, 
tradicionales o indígenas, son expropiados.” (Pérez L. y A. Argueta, 2009).

  6	 La lista sería muy extensa, pero no puedo dejar de mencionar al etnógrafo paraguayo León 
Cadogan, cuya poco recordada obra sobre los guaraníes meridionales Ayvu Rapyta, El origen del 
lenguaje humano (1992 [1959]), es una de las más vibrantes expresiones de la relación entre una 
sociedad y su medio.

  7	 Coincido en este caso con un colega estadounidense cuando se propone “…I attempt to identify the 
original contributions of structuralism, while explaining how it has distorted and misunderstood 
the Amazonian cultural structures and themes that it has sought to analyze by misapplying its 
own theoretical and methodological concepts, thus giving rise to what I call the ‘Crisis of Late 
Structuralism...’ ” (Turner, T., 2009).

  8	 Con autoridad profesoral el considerado gurú de la llamada antropología simétrica, el filósofo 
Bruno Latour, puede proponer que: “…El ‘pensamiento salvaje’ (sic) y el ‘pensamiento culto’ (sic), 
aunque a veces podían producir bellas relaciones, interferencias irisadas, no tenían entre ellos 
puntos de contacto duraderos puesto que el primero cubría el segundo con un manto multicolor 
de formas ajenas a la fría naturaleza objetiva de las cosas…” (2004).

  9	 Varios autores, entre ellos el ya citado Turner (2009) han propuesto que, en cierto sentido, tanto 
el animismo como el perspectivismo pueden entenderse como un intento de reformulación 
de los conceptos teóricos claves del estructuralismo, en los que las dimensiones subjetivas y 
objetivas de esquemas cognitivos siguen siendo consideradas entre las unidades fundamentales 
de las estructuras culturales.

10	 Los mismos títulos de las obras de Lucien Lévy-Bruhl son de por sí suficientemente sugestivos. 
En 1910 publicó Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures, en 1922 La Mentalité Primitive, 



Miguel Bartolomé148

en 1927 L´âme primitive, en 1931 Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive y en 1938 
L´expérience mystique et les symboles chez les primitifs (hay múltiples traducciones, pero aquí sólo 
quiero destacar la fecha inicial de publicación de sus obras, las que no reiteraré en la bibliografía 
final).

11	 Tal como agudamente lo señala R. Ojeda (2007: 28-29) “…la preocupación no es cómo ha 
evolucionado la mente-cerebro a través del tiempo evolutivo sino cuál es la estructura general 
de la mente más allá de toda cultura; paradójicamente se pensó y se sigue pensando que es una 
estructura lógica… imponiendo un esquema simplista de codificación-decodificación clásica del 
pensamiento occidental. Haciendo del otro un empañado reflejo de la mente propia. Después de 
todo se pudo decir que la mente salvaje no era tan salvaje como se pensaba, pues poseía codificada 
la semilla universal de la racionalidad y el orden del pensamiento científico…”

12	 Un aspecto del determinismo ontológico de Descola es la propuesta central que guía sus 
comentarios sobre una exposición de artes nativos (2010), basada en que las representaciones 
y figuraciones que las obras reflejan, dependen y están condicionadas por el marco ontológico 
que le proporciona la cultura del autor. La creatividad queda abolida por esta supuesta “jaula de 
hierro” del pensamiento. No es novedoso proponer que el marco cultural oriente los símbolos y 
figuraciones, lo restrictivo es proponer la existencia de solo cuatro marcos posibles.

13	 La base de esta teoría, presente en la antigüedad y en la medicina popular actual de muchos países, 
es que las plantas, los animales o los minerales manifiestan los signos que posibilitan conocer 
su utilidad. En el Renacimiento, la farmacopea europea, que es la que llegó a América, aplicaba 
esta teoría impulsada por Paracelso: por ejemplo, se usaba el trébol contra las cataratas debido 
a sus manchas blancas; los dátiles para el corazón debido a su forma; los bulbos de orquídeas 
para los testículos, etcétera. En la actualidad, el movimiento de la New Age, recurre a similares 
perspectivas con la utilización de las Flores de Bach.

14	 Con su peculiar claridad A. López Austin (2009: 12) señala “…(el hombre) Si bien proyectó su 
índole física, psíquica y social para socializar el mundo y crear otro mundo más allá, al volver a sí 
mismo se entendió como fractal de aquel mar de sociedades y dividió su intimidad para imaginarla 
como un conglomerado de entidades anímicas que, al fin y al cabo, son personas divinas. El 
hombre mesoamericano se ha concebido, pues, como una asociación de dioses envueltos por la 
misma cáscara corporal…”

15	 Por registro etnográfico me refiero a la investigación colectiva sobre las nociones indígenas de 
espacio coordinada por Alicia Barabas y concretada en la obra en cuatro tomos Diálogos con 
el Territorio (2003a). En su realización participaron más de 120 antropólogos del inah, que 
estudiaron gran parte de las culturas del territorio mexicano.

16	 El término analogía proviene del griego “comparar por medio de la razón”. En uno de sus sentidos 
alude a la extensión probable del conocimiento mediante el uso de semejanzas genéricas entre 
diversos entes o contextos. Dentro de la filosofía en sentido kantiano alude a la igualdad 
entre relaciones cualitativas, ya que los objetos no se dan por medio de ellas, sino que permiten 
descubrirlos y ordenarlos (Abbagnano, N., 1982: 70). El razonamiento analógico permitiría 
la deducción de un término desconocido, a partir de análisis de la relación que se establece entre 
dos términos conocidos.

17	 Hace ya varios años que M. Douglas (1998: 146-47) proponía que “…Yo sostengo que las 
categorías animales surgen en los mismos patrones de relaciones como aquellas de los humanos, 
porque los llamados humanos entendemos a los animales como si éstos obraran de acuerdo con 
los mismos principios que nosotros ¿de qué otra manera podemos pensar sobre el modo en que los 
animales se relacionan entre sí si no es sobre la base de nuestras propias relaciones?”



El regreso de la barbarie 149

18	 El totemismo australiano es una ontología particular, que consiste en compartir propiedades, tanto 
fisiológicas como psicológicas, entre un tótem, que es una especie natural, y los miembros de un 
grupo totémico, quienes son un grupo exogámico en el sentido clásico del término. Las propiedades 
compartidas por estos miembros no son necesariamente derivadas de la entidad natural, ya que 
pueden ser propiedades abstractas. Los miembros del grupo totémico comparten entonces tanto 
características morales como materiales que les proporcionan una esencia identitaria (Sztutman, 
R., 2009).

19	 Para Descola el totemismo Ojiwa presupone una relación entre un humano y un no humano, 
generalmente visibilizada por medio del sueño. Estos no humanos serían personas con diferentes 
“fisicalidades”, que forman parte del mismo grupo exógamo que sus pares “estrictamente” humanos 
y de manera conjunta se relacionan con otras colectividades (2012 [2005]).

20	 Así, por ejemplo, al clan Posorajnai le corresponden: las aguas quietas, las lagunas, los pájaros 
acuáticos, los animales grandes, jabalíes, caballos, las vacas, la leche de vaca, los cerdos de monte 
machos y hembras, la garza blanca, el pato grande, el palo borracho (samu´hu), el agua, ramas para 
flechas, la garza real. A su vez al clan Etacore le corresponden: lo caliente, el fuego, la sequía, el sol, 
el día, animales que anuncian la mañana, la serpiente de cascabel, la cola del loro, el papagayo, la 
serpiente jarará, cierta miel de abeja, la serpiente ro’y, el halo del sol, la serpiente negra nocturna, 
el halo del sol, el caraguatá (bromeliácea) (Bartolomé, M., 2000).

21	 Cuando acompañaba alguna partida de caza ayoreo, mi desorientación no se basaba tanto en 
la lectura de las huellas de los animales, que incluso llegué a identificar, sino a su compleja y 
desconcertante percepción de ciertas relaciones entre las plantas y los animales buscados. Lo que 
para ellos era evidente, fruto tanto de la experiencia como de las enseñanzas empíricas y simbólicas 
de sus mayores, para mi resultaban metáforas incompresibles que aludían a formas y colores que 
se vinculaban por una lógica inescrutable.


