TRACE 65 (Junio 2014): pags. 23-36

“Asi nos toco vivir”

Fecha de recepcién: 16 de junio del 2013 ¢ Fecha de aprobacion: 8 de mayo del 2014

Resumen: En este articulo se presenta el
estudio y la reflexion sobre los procesos de
territorialidad en la regién mixe que se ubica al
noroeste del estado de Oaxaca, al sur de Méxi-
co. A través de una investigacién etnogréfica,
se examinaron formas de territorializacién
en un pueblo en especifico. Se estudiaron la
historia, costumbres y tradiciones de éste para
conocer como funcionan las instituciones y
sus préacticas sociales especificas que vinculan
y concretan la relacion con el espacio y cons-
tituyen la vida colectiva. Esta investigacion
intenta contribuir a la reflexion epistemoldgica
sobre comunidades y territorios indigenas en
México, subrayando la importancia de las
relaciones de reciprocidad. Por consiguiente,
se llega a una conceptualizacion de la comu-
nidad indigena como practica concreta y del
territorio como red de relaciones.

Palabras clave: territorialidad, mixe, comu-
nidad, comunalidad, tequio

Abstract: This article expose observations
and analysis about processes of territoriality
in the mixe region, located in the northwest of
the State of Oaxaca, in the southern Mexico.
Through of an ethnographic investigation,
we have examined forms of territorial concep-
tion in a mixe village. We studied the history,
customs and traditions to know institutions and
social practices that connect and materialize
the relation with space and constitute collec-
tive life. The demonstration tries to contribute
to epistemological reflation on indigenous com-
munities and territories in Mexico, underlining
the centrality of reciprocal relationships. It
concludes with a definition of “community” as
a set of practices and actions, and of “territory”
as a network of social relations.

Keywords: territoriality, mixe, community,
communalism, tequio

WWW.cemca.org.mx 23

Jérémie Denicourt
EHESS

Résumé: Cet article expose les observations
et analyses a propos des processus de terri-
torialisation dans la région mixe, située au
nord-est de I'ttat de Oaxaca, dans le sud du
Mexique. A travers la présentation d’un terrain
ethnographique, I'article propose un examen
de formes de conceptions et d’actions qui
constituent les rapports au territoire dans un
village mixe. Usant a la fois de I'histoire et
de I'ethnographie, est livrée une description
d'institutions et de pratiques qui expriment la
relation a I'espace et construisent la vie collec-
tive. La démonstration tend a contribuer a la
réflexion épistémologique sur les communau-
tés et les territoires autochtones au Mexique,
en soulignant I'importance des relations de
réciprocité. La conclusion amene une définition
de lacommunauté indigéne comme espace de
pratiques et d’actions, et du territoire comme
réseau de relations.

Mots clés: territorialité, mixe, communauté,
comunalidad, tequio

¢Es el mundo en el que vivimos el del fin de los territorios? (Badie, 1995). ¢Este mismo con-
cepto de territorio en ciencias humanas ya se volvio obsoleto? ¢Por qué describir una realidad
que serfa reventada por las légicas de globalizacion y deslocalizacion? ¢El mundo no se concibe
mas que como una red? O mejor dicho, los territorios ya no existirian como tal es porque no
se puede distinguir lo que tienen de especifico, de particular, como emanacién del modo de
ser de una forma de vida en un espacio propio. ¢Qué significa el territorio en el mundo actual?
{El territorio podria todavia mostrar una forma de ser en el mundo, que seria a la vez, intima,
personal y colectiva?

Numerosos ejemplos muestran que los territorios estéan bajo el control de puestos centrales
de apropiacion econdémica, cultural y politica, pero éstos pueden ser al mismo tiempo el
crisol de nuevas formas de ciudadanias y sociedades. Lo demuestra en paralelo el uso cre-
ciente del término territorio en las ciencias sociales, pero también en las politicas publicas de
numerosos paises. Este concepto, como operador de analisis de la sociedad, inmediatamente
después de su elaboracion, es instrumentalizado y desviado por una multiplicidad de actores,
que lo hacen propio con arreglo a sus intereses y horizontes respectivos. Lo anterior, a menudo

D.R. © 2014. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos. México, D.F. ISSN: 0185-6286.



24

TRACE 65 (Junio 2014)

conduce a un agotamiento de sentido del término y definiciones mdltiples, hasta que pierde
todo sentido explicativo.

Este articulo intenta, a través del estudio de las diferentes formas de territorializacion es-
pecificas de un pueblo de la regién mixe, re explorar la nocién de territorio mediante algunos
elementos, disposiciones y acciones que pueden formarlo y se expone un punto de vista sobre
la constitucion de la relacion con el espacio, con el objetivo de llegar a entender, que se trata
de esta misma relacién lo que se nombra en las ciencias sociales como territorio. El estudio
esta basado en un caso empirico y experiencia compartida en el municipio de Totontepec, Villa
de Morelos, ubicada en lo alto de la Sierra Mixe, (grupo autdéctono perteneciente al Distrito
Mixe del estado de Oaxaca).

En esta region, los grupos sociales se componen y permanecen gracias a las relaciones
practicas entre personas, grupos domésticos y las instituciones comunitarias, con las cuales
se deben de cumplir obligaciones y deberes, para obtener los derechos correspondientes. Esta
superposicion de derechos y deberes funda principios propios de ciudadania que son base de
la organizacion colectiva de los grupos mixes.

Las bases tedricas sobre las cuales la antropologia mexicana ha pensado a las sociedades
indigenas tienen como concepto central la nocién de comunidad. Desde los trabajos de Sol
Tax y Eric Wolf, la comunidad indigena ha sido definida como la formacién social a la que
le corresponde un territorio fijo y las colindancias municipales, establecidas por limites fisicos,
como base de la reproducciéon econémica y cultural de identidades particulares.

Para Aguirre Beltran, las regiones de refugio son las que mantienen una correspondencia
rigida entre las formaciones socioculturales y la geografia fisica, en una continuidad que impide
pensar la fluidez, la variacion y la estabilidad de las formaciones sociales. La antropologia
mesoamericanista ha conceptualizado al espacio como estatico y homogéneo, asi como a
los grupos sociales indigenas que fueron examinados como entidades homogéneas cerradas
sobre si mismas, en permanente resistencia para reproducir expresiones culturales propias.
Pero esta concepcién niega la contemporaneidad de las sociedades indigenas, y no toma en
cuenta las maneras en que se inscriben en la modernidad, y cémo sus estructuras organizativas,
sus formas de reproduccién socioecondémicas, los imaginarios personales y representaciones
colectivas son parte del mundo contemporaneo y no reminiscencias de épocas prehispanicas.

Hoy en dia, la migracién es una fuerza central en la construccién social y econémica de
las sociedades indigenas de Mesoamérica, por los flujos culturales y econémicos que genera,
asimismo lleva a reconfiguraciones estructurales dentro de las localidades y contribuye a com-
plicar las bases tedricas, sobre las cuales las ciencias sociales habian conceptualizado a estos
grupos. Estas comunidades, antes concebidas como campesinas y autosuficientes, ahora son
formaciones sociales hibridas; gracias a la circulacion de personas, ideas y bienes ligadas por
los nuevos medios de comunicacion, remesas y redes de parentesco y cooperacién. La nocién
de territorio se vuelve compleja, ya que esta ligada a flujos econémicos transnacionales y a
relaciones de migracién, formando espacios deslocalizados de intercambio y movilidad.

La modernidad de estas sociedades indigenas estan ligadas a flujos econémicos trasna-
cionales y configuradas en la circulacién de personas, formando espacios deslocalizados de
intercambio y movilidad. La relacion con el espacio es cultural e histéricamente especifica,
pero también depende de las trayectorias de vida y de las estrategias socioeconémicas de
los grupos domésticos y de los individuos que conforman las comunidades. Dentro de una
misma localidad de la Sierra Mixe, coexisten diferentes concepciones del mundo, formas de
relacionarse con el espacio y perspectivas de vida. En la préctica cotidiana de las poblaciones
mixes, se generan redes de intercambio de trabajo, de bienes y servicios entre las personas y
con la misma tierra que habitan; intentaremos mostrar cuéles son las practicas que conforman
la comunidad y territorio.



"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt

En primer lugar, se exponen las caracteristicas geogréaficas, sociales e histéricas de la
regién mixe, y se describe la época durante la cual fue sometida al poder del régimen de
territorialidad centralizada. En la segunda parte, se hace la descripcién de varias institucio-
nes de la comunidad de Totontepec, que genera un nuevo conocimiento de los conceptos de
comunidad indigena y territorio. Se hace una descripcién de las practicas de la vida cotidiana
de la comunidad para entender dichos conceptos. En la Ultima parte, se ofrece una definicién de
estos conceptos, y una reflexién que vincula a la comunidad indigena con el territorio.

LA REGION MIXE, CARACTERISTICAS SOCIOGEOGRAFICAS
E HISTORICAS

La poblacion Ayuukja’dy,' nombrada mixe por los conquistadores espafioles, se ubica en la
Sierra Norte, region ubicada al noreste del Estado de Oaxaca. Tiene 240 localidades y comuni-
dades repartidas en 19 municipios dentro de un territorio aproximado de 5720 km?. Segun el
censo mas reciente de poblacion esta conformado por alrededor de unos 120000 individuos.
Etnélogos y gedgrafos que han estudiado la regién la dividen en tres zonas: Alta, Media, y
Baja, segln la altitud y sus caracteristicas climaticas y ecoldgicas. La diferencia de altitud
trae por consecuencia una gran diversidad de microsistemas ecolégicos, esta biodiversidad
es abundante junto a las practicas agricolas variadas y complementarias. Esta configuracién
plural favorecié los intercambios constantes entre los pueblos y las diferentes regiones de la
sierra, generando una interdependencia econémica.

Del mismo modo también produjo numerosas distinciones entre las localidades de la sierra,
el antropélogo mexicano Salomén Nahmad Sitton afirmé que:

Cada unidad mayor es portadora de una cultura propia y una organizacion social que limita la accién
externa y al mismo tiempo asigna fronteras internas entre las comunidades (...) Cada comunidad mixe
tiene que distinguirse por su forma de hablar hasta negar, entenderse con los pueblos lejanos, hay
que vestirse diferente, hay que tener dentro de la propia religion rasgos distintivos, los mitos de origen
no obstante su misma matriz deben relatarse bajo una propia caracteristica (Nahmad Sitton, 1994).

El autor pone de relieve una caracteristica determinante en la regién mixe, y segln él, también
en Mesoameérica: la composicién pluriétnica y pluricultural de los sistemas sociales.

La regién Sierra Norte incluye a la Sierra Juarez, zona en la que habitan también zapotecos
y chinantecos, mismos que mantienen diversas relaciones econdémicas y rituales, comparten
un sentimiento de pertenencia a un mismo territorio, como lo muestra el surgimiento de orga-
nizaciones con fines politicos o econémicos compuestos por representantes de diversos grupos
étnicos. Desde la época del virreinato espafol, los zapotecos de Yalalag, Mitla y Villa Alta
han sido intermediaros comerciales, echando mano de sus contactos en los valles centrales y
sacando de la Sierra los bienes que se producen en localidades mixes a cambio de artesanias,
herramientas, mezcal y otros productos que no se consiguen en la Sierra.

Estas comunidades mantienen distintas relaciones culturales y rituales, resaltando las fies-
tas de mayor significado para todas las poblaciones. La musica predomina en estos momentos
de convivencia, ocasion para que las bandas municipales? puedan medirse e intercambiar sus
conocimientos. Cada comunidad posee por lo menos una banda filarménica y cuenta con un
repertorio siempre renovado y enriquecido por los numerosos compositores de la region, que
hacen de cada uno el orgullo de su comunidad.

La musica es un componente de identidades comunitarias y étnicas, y ante todo goza de una
reciprocidad entre las localidades y municipios. Llaman gozona musical al intercambio de

25



26 TRACE 65 (Junio 2014)

Figura 1 - Mural
Zempoaltépetl.

bandas para las fiestas patronales. Los musicos juegan el papel de diplomaéticos intermunici-
pales y sus movimientos pueden ser analizados para evaluar las relaciones entre localidades.
Establecen comunicacién entre fuerzas politicas y las rituales, construyendo un territorio
sociopolitico conformamdo los enlaces de reciprocidad entre comunidades. La mdsica es, en
la Sierra Norte y especialmente entre los mixes, un referente identitario inflexible, y segln los
musicos, los mixes son considerados los mejores del Estado de Oaxaca.

En el corazén de la Sierra Mixe, se encuentra el cerro Zempoaltépetl o “Cerro de veinte
divinidades”, la tradicién cuenta que dentro de él, el Rey Kondoy se resguardé con su pueblo
durante las invasiones zapotecas, protegiéndolo de la esclavitud. El rey aparece como la figura
emblematica y mitica de la Sierra jaméas conquistada “que ni los invasores zapotecos o aztecas
ni los conquistadores espafoles pudieron investir, hasta la evangelizacién de la sierra (Munsh,
1998). EI Zempoaltépelt, cumbre mas alta del Estado de Oaxaca, es un santuario para las
poblaciones mixes, el nodo que entrelaza caminos rituales, que une a un conjunto de sitios
sagrados que sefalan el territorio étnico-regional y estructuran los territorios municipales.
Es asi que algunos sitios, como lo es este cerro, identifican al territorio como mixe, y algunos
otros identifican a los territorios comunales.

La localidad de Totontepec tiene como escudo la Pefa del Trueno, centro ceremonial im-
ponente que domina el pueblo y es objeto de culto para la comunidad. Este sitio permite que
las personas se relacionen con las divinidades, a través de sus rezos, a quienes deben dar
ofrendas para asegurar su favor, esta idea de reciprocidad fundamenta la cosmovision ayuuk.
El sistema de reciprocidad entre los indigenas y los seres sobrenaturales que “habitan el terri-
torio” funciona de la misma manera entre los habitantes de la organizacién comunitaria.

El sistema de ayuda reciproca (manovuelta) se funda en pequefas unidades domésticas vin-
culadas por alianzas de parentesco y obligaciones. En realidad, la manovuelta, —en Totontepec
es motunbuik (trabajo mutuo)-, es una practica cotidiana, tanto en las obras de construccién
como en los trabajos agricolas. Grupos de parientes o vecinos se reparten alternativamente la
mano de obra para realizar trabajos necesarios en el campo o en la casa de cada uno de los




"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt

participantes. El tequio® es un sistema de trabajo colectivo administrado por las autoridades
locales, en relacion con las obras publicas, los edificios municipales o las vias de acceso. El
tequio es obligatorio para los ciudadanos, y si no participan en este sistema se pueden hacer
acreedores de multas y hasta encierro en la carcel; sin embargo, se pueden elegir diversas tareas
para apoyar y cumplir con la cuota; los musicos por ejemplo, no tienen la obligacion de realizar
un servicio extra pues el que ofrecen en las fiestas esta considerado como servicio devuelto a
la comunidad, lo mismo ocurre a los titulares de los cargos civicos y religiosos que no tienen
remuneracion por sus servicios. La jerarquia de cargos que describo mas adelante es central
en la organizacion politica-administrativa de las localidades mixes, especialmente desde que en
Oaxaca se aprob6 una reforma electoral que otorgd a las comunidades indigenas el derecho de
elegir a sus autoridades de acuerdo a sus usos y costumbres en el afo de 1995. Esta legisla-
cién reconocié por primera vez en México el derecho de los municipios indigenas a manejarse
seglin sus propios sistemas normativos, sin afiliarse a ninglin partido politico.* Reconoce las
estructuras consuetudinarias de poder y de eleccion, abrié para los grupos sociales indigenas
nuevas posibilidades de autoadministracién y organizacion propia.

En 1938 fue creado el Distrito Mixe,? Unica entidad administrativa de la Republica Mexicana
con nombre étnico; estd conformado por 17 municipios en un territorio aproximado de 6 000
km?. Cada municipio esta compuesto por una cabecera municipal y sus agencias, éste funciona
como eje de las actividades politicas y como mediador con el poder estatal y nacional.

Seglin Nahmad Sitton: “para los pueblos mixes, el municipio funciona como un espacio
territorial que limita la identidad comunitaria y étnica, y muchas de las unidades controladas
por el municipio aspiran también a ser municipios independientes” (1965). Por la cabecera
municipal transitan los recursos gubernamentales que son repartidos entre las agencias, lo
que contribuye a explicar la competencia entre las localidades para acceder a este rango admi-
nistrativo y las relaciones, a menudo conflictivas, entre la cabecera municipal y sus agencias.
Estos conflictos también surgen por cuestiones relativas a los limites territoriales, y muchos
permanecen desde el periodo de la colonizacién. También existen conflictos postelectorales,
como lo demuestra el Ultimo caso de San Juan Cotzocon.

Si hoy es extrafno que los conflictos entre localidades se vuelvan directamente violentos, a los
ancianos no les sorprende, son como ecos de una época oscura de la Sierra Mixe, que algunos
denominan como la guerra mixe, en la que caciques poderosos se disputaban el control de la
region. Esta historia, alin viva en el pensamiento de los mayores, demuestra que las formas
de organizacion propias de las comunidades de la Sierra pudieron ser instrumentalizadas para
servir al empoderamiento individual. Sobre este tema resaltan dos figuras en la literatura: el
coronel Daniel Martinez, de San Pedro y San Pablo Ayutla; y Luis Rodriguez, de Zacatepec.®
Segln los autores e informantes, los caciques ejercieron un liderazgo para favorecer al desarrollo
de la regién, pero déspotas y usurpadores, utilizaron sus milicias personales para acaparar las
tierras municipales e imponer tributos y tareas a los habitantes (Laviada, 1978). Desviaron
las instituciones colectivas como el tequio, que se habia convertido en una forma de esclavi-
tud (Munsh, 1998), que echaron a andar sin medidas para las obras pantagruélicas en las
cabeceras desde las cuales reinaban estos caciques.

Respecto al Estado posrevolucionario, la regién mixe aparecié como el arquetipo de una region
geografica, politica y econémicamente marginada y aislada del resto de la nacion, sin lazos con el
aparato estatal o la élite dirigente. Este tipo de regiones constituyeron entonces un riesgo potencial
para la reciente y fragil unidad nacional, asi como para otras rebeldias latentes. Fue entonces
imperativo identificar o crear lideres locales, que sirvieran de intermediarios politicos para poder
incorporar la region al territorio nacional y al proyecto revolucionario. Los lideres hicieron uso de
sus relaciones privilegiadas con el gobierno estatal y nacional, de los cuales conseguian recursos
y salidas comerciales, promovieron ideas de desarrollo en sus regiones, acapararon un poder

27



28

TRACE 65 (Junio 2014)

politico despdtico y entraron en competencia para tener el control de los territorios municipales
y la mano de obra disponible a través de las instituciones de cooperacién comunitarias.

Paraddjicamente, se les reconoce a estos dos caciques en particular, Luis Rodriguez y Daniel
Martinez, una forma de revaloracién de la identidad étnica, gracias a que promovieron las insti-
tuciones consuetudinarias y un nuevo dinamismo en el desarrollo social, construyeron escuelas
y clinicas, obtuvieron una entidad administrativa propia: el Distrito Mixe. La creacién de una
unidad etnopolitica reconocida, suministré a los caciques una base solida, asegurandoles un
control politico y econémico sobre las municipalidades de la region, asi como la percepcién y
el poder de reparto de los recursos federales para el desarrollo y la infraestructura, el control
de la produccion y la comercializacién (particularmente del café), y provocé la cooptacién del
electorado mixe a favor del partido oficial.

Este poder caciquil se inscribié en un proceso de centralizacién politica y econdémica que
afectd profundamente los sistemas colectivos de poder de la regién mixe. Las comunidades ya
no funcionaban como formaciones sociales fluidas, manifestando la reciprocidad, el ritual, y el
trabajo colectivo; bajo el dominio de los caciques, éstas fueron coercitivamente circunscritas,
ancladas sobre territorios delimitados, instrumentalizadas como fuentes de recursos y mano
de obra, dentro de un conjunto politico centralizado. Este proceso, acompafnado por discursos
etnonacionalistas, también introdujo en la Sierra la idea de la nacién moderna, que consisti6
en una disolucién de las autonomias comunitarias y de las instituciones colectivas de toma de
decisiones a nivel local.

El poder de los caciques posrevolucionarios generd una relativa y dificultosa unificacion de los
grupos mixes sobre la base territorial comin que hasta hoy constituye el Distrito Mixe. A pesar
de tener una estructura politica clientelista y coercitiva, las localidades mixes aisladas estaban
representadas frente al gobierno estatal y nacional como una entidad unificada. Esta unificacién
forzada generé una primera toma de conciencia de las poblaciones mixes como pueblo, una
conciencia que no es nada evidente para grupos sociales que viven dispersos en altas montanas,
con disparidades lingiiisticas y culturales tan marcadas, con identidades y autonomias comunita-
rias. El poder de los caciques, ademas de que integraron, en cierta medida, la region al proyecto
posrevolucionario, imponiendo una reproduccion a nivel regional del modelo nacional, puso las
bases de una entidad étnica. Es en esa época a la que se atribuye la primera referencia a la
Sierra “jamaés conquistada”, a la unidad del pueblo mixe bajo el reino del mitico Rey Kong Hoy
(Munsh, 1998), y a su antagonismo secular con las poblaciones zapotecas, aztecas y mixtecas.

La creacion del Distrito Mixe se distinguié por la afiliacion de todas las localidades mixes
a municipalidades, jerarquizando la cabeceras municipales que reciben y distribuyen los
recursos provenientes del Estado Federal a las agencias subordinadas. Pero esta jerarquia
ha sido fuente inagotable de conflictos desde su instauracién. Sin embargo, la existencia de
un distrito propio de las comunidades mixes generé una alianza entre municipios que confor-
maron una unidad politica bastante fuerte para llevar a cabo el dialogo y negociaciéon con el
gobierno. Este proyecto fue retomado después por las organizaciones locales que surgieron
en los anos setenta,” pero con un modelo horizontal, basado en las estructuras comunitarias.

Seglin Nahmad Sitton, fue gracias a la creacién del Distrito Mixe que se pudo preservar la
tenencia colectiva de tierras comunales en la zona alta de los mixes, la mayoria de las tierras
se maneja bajo el sistema de la propiedad comunal y éstas eran inalienables, lo que permitié
a los municipios sometidos a este régimen territorial obtener un importante margen de decisién
en materia de desarrollo y gestion de los recursos naturales. Este sistema de propiedad colectiva
de la tierra representa para los antropdlogos la base de la teoria de la comunidad indigena,
por su inscripcién en la geografia fisica. La siguiente seccién intenta revisar esta construccion
tedrica a la luz de algunas practicas e instituciones de los habitantes de Totontepec y de la
corriente intelectual local que ha propuesto la idea de comunalidad.



"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt

COMUNIDAD Y COMUNALIDAD

En 1948, Alfonso Caso escribi6 que “es indio cualquier individuo que se identifica a una comuni-
dad india” (Caso, 1948). La nocién de comunidad fue central en el desarrollo de la antropologia
mesoamericanista, un pionero en esta elaboracién conceptual fue Sol Tax con sus estudios sobre
Guatemala. En 1937 publicé un articulo en el que propuso la definicién de municipio como: la
unidad administrativa y entidad culturalmente homogénea y poseedora de una identidad propia,
(Tax, 1937). También definié al municipio como la unidad bésica de la investigacién etnogréfica,
porque los “limites extremos del sentimiento de comunidad y de homogeneidad cultural, limites
dialectales, ropas y reglas de endogamia coinciden con limites municipales” (Tax, 1937).

Esta definicion marcé profundamente las bases tedricas y metodoldgicas de la investigacién
antropoldgica por décadas. Después, Eric Wolf (1957) definira la “closed corporate community”,
(1957) agregando a la definicion de Tax una teoria del sistema de cargos, como mecanismo
de regulacion de riquezas, y participacién de la formacion de entidades sociales cerradas y
autosuficientes.

La comunidad no solo esta dibujada como “el horizonte infranqueable del indigena” (Dehouve,
2003, p. 18), sino que parece tener como Unica perspectiva en su funcionamiento su propia
autorregulacion y reproduccién. No se integran a este proyecto las frecuentes escisiones comu-
nitarias, la diversidad de posiciones de las unidades domésticas, los estratos sociales dentro
de las localidades ni la articulacién entre las agencias, las cabeceras, y las instituciones gu-
bernamentales. Y esta acepciéon tampoco puede ayudar a pensar los fendmenos modernos de
deslocalizacién, como la migracion, que es generadora de comunidades trasnacionales (Lestage,
2004, Kearney, 1996).

Seglin Ralph Beals (1945), las actuales localidades de la regién mixe no existian en el
pasado prehispéanico, solo habia pequefas rancherias dispersas, formadas por familias empa-
rentadas. Es probable que muchos pueblos se hayan formado durante la colonizacién espafiola,
especialmente con la evangelizacién, en la que se reunia a las personas que vivian de manera
dispersa o en grupos, dentro de un centro poblacional con el fin de evangelizarlas, controlarlas
y hacer que pagaran tributos en trabajo y productos agricolas.

Estos procesos coloniales de reagrupacion, conocidos como congregaciones, reconfiguraron
la formacion social y territorial indigena en toda Nueva Espafa, crearon una nueva figura social
dependiente de un espacio fisico, que conocemos hoy como la comunidad indigena. Segln
Anath Ariel de Vidas (2002), esta unidad, econdémica y étnica, se vuelve base econdémica de
la sociedad colonial, especialmente por su patrimonio que era la tierra, y constituye un fuente
de ingresos para la administracion colonial.®

Pero este reagrupamiento no pudo funcionar en la Sierra mixe de la misma forma que en
el altiplano de los mexicas o en los valles centrales de Oaxaca. En la Sierra la poblacién no
podia estar concentrada en un mismo lugar de residencia, la economia de los grupos mixes
dependia del uso de distintos nichos ecolégicos repartidos verticalmente en diversos puntos de
la montana. Esta manera de relacionarse con la naturaleza implicé una importante movilidad
de las unidades domésticas, que socavaba los intentos de control social de la administracién
colonial. Estas peculiaridades probablemente son componentes de las estructuras de organi-
zacién especificas de los pueblos mixes.

En esta configuracion de la Republica de Indios, se crearon y mantuvieron estructuras de
poder y organizacion social, que la antropologia hoy conoce como sistema de cargos, tema
crucial de discusién para la disciplina.®

Estas estructuras jerarquicas que se desvanecen bajo disimiles formas entre las sociedades
autéctonas mesoamericanas, que estdn a menudo descritas por los actores como herencia
inmutable de los tiempos precolombinos, aparecen con raices prehispénicas, pero transforma-

29



30

TRACE 65 (Junio 2014)

das desde la Conquista a través del tiempo (Carrasco, 1961). En la region mixe, este sistema
estructura y jerarquiza el ejercicio del poder municipal alrededor de una figura fundamental: la
Asamblea municipal, que es concebida como la autoridad suprema. Los titulares de los cargos
se someten a las decisiones de la Asamblea de los habitantes, que representa el érgano central
de decision y eleccion. Una estructura esencial, y que no existe en todas las comunidades, es
el consejo de ancianos o principales, que representa una institucién muy poderosa.

El nimero de cargos y rotacion varia seglin las comunidades. En la region mixe, por ejemplo,
la comunidad es mas considerada como tradicional y retirada, pero cuenta con cargos civiles
y religiosos. Uno de los cargos religiosos méas prestigiosos es la de mayordomo, encargado de
dirigir las fiestas patronales, legislar la iglesia y tener bajo su responsabilidad el buen desarro-
llo de las celebraciones y las fiestas patronales. Se trata de un deber de particular exigencia,
sin remuneracién, y que requiere de una inversién financiera y un desgaste de energia fisica
bastante significativo. Algunos mayordomos se endeudan por afos con el fin de cumplir dig-
namente su cargo y poder escalonar a los cargos superiores como el de alcalde. En numerosas
comunidades de la region, los solicitantes a los cargos administrativos son elegidos por votacién
a mano alzada en la asamblea municipal.

En Totontepec, existen dos autoridades: la primera es la autoridad municipal, que lleva el
manejo de los puestos importantes del municipio y la segunda es la autoridad comunal, que
se hace cargo del Comisariado de bienes en comun (que se relaciona con el manejo de tierras
comunitarias) y de sus recursos, se hace responsable de la proteccién de las areas naturales y
del agua, y para debatir todos estos asuntos se convoca a asamblea a toda la comunidad. Es
interesante acotar que las dos autoridades tienen estatutos juridicos en el pueblo, cada uno
combina obligaciones y derechos. Los habitantes se reconocen ante las autoridades municipales
como ciudadanos, estatuto que se obtiene dando tequio, cumpliendo cargos en la jerarquia,
pagando impuestos y participando en la asamblea municipal; y para la autoridad comunal,
los habitantes son comuneros, para ser uno y tener derecho al uso de tierras comunitarias,
y llevar a cabo labores como sacar tierra, piedras o lefia del monte, se debe dar un servicio
al comisariado, como puede ser el abrir brechas y caminos en el monte, desmontar terrenos,
cuidar manantiales y bosques o marcar sus limites; también un comunero tiene que participar
en la Asamblea de los Bienes Comunales.

En la organizacion de la comunidad se establece una relacién colectiva sobre el territorio, el
manejo de éste y sus recursos se ejercen como responsabilidad compartida, un asunto comin
por el cual hay que reunirse y tomar decisiones. Es desde esta experiencia compartida y del
entrelazamiento de relaciones entre las personas con la tierra y las fuerzas que lo habitan, de
donde nace el concepto de comunalidad.

En la regién mixe, la propiedad colectiva de la tierra se combina con un derecho de uso que
se transmite entre las familias originarias. Asi, segun los lazos matrimoniales, de parentescoy
de ayuda mutua, una misma familia trabaja terrenos diferentes o alejados, y conforman una
l6gica de préacticas de intercambio, circulacion y representaciones geogréficas que van mas
alla de los limites municipales. Si la cohesién de la comunidad esta basada en la propiedad
colectiva de la tierra, debe enfrentarse a la tendencia permanente de dispersién de las per-
sonas en los ranchos y agencias que habitan los valles y las altas cumbres, y que tienden a
migrar hacia los centros urbanos, con el fin de obtener recursos econdémicos. Esta movilidad
pone desafios a la actividad politica, la formacién del liderazgo y la practica del poder en la
regién mixe.

El territorio es considerado clave en la identidad colectiva, pero no tanto como base de
poder y de organizacién social, éste territorio escarpado de la sierra configura ciertas modali-
dades de economia politica, especialmente en la capacidad de reunir personas y recursos. El
poder en la sierra mixe depende de la habilidad de atraer, centralizar a la gente y obtener su



"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt 31

participacion en eventos y practicas que hacen coexistir a la comunidad, aunque sea por unos
dias (asamblea, eleccion, fiesta, tequio, etcétera).

La fiesta en particular, es la atraccién principal para crear y mantener las relaciones de obli-
gacion y reciprocidad que son los cimientos de la colectividad; ésta puede ser una gran fiesta
patronal, que tiene varios dias de duracién, asi como una fiesta familiar, como el bautizo de
un nifo, una boda o la inauguracién de un negocio. La fiesta es el resultado de un proceso
de negociacién, compromisos e intercambios; si un individuo o una familia quiere organizar
una fiesta, necesita pedir el apoyo de parientes y compadres, dando a cambio promesas de
servicios futuros, aunque el evento dure sélo una tarde. La organizacién de cualquier evento
moviliza una red importante de personas y familias, por lo que se necesita cierto liderazgo,
negociacion, movilizacion de bienes y fuerza de trabajo. Como se explicé anteriormente, en
Totontepec, se debe pasar por la mayordomia, que consiste en la organizacién y financiamiento
de grandes fiestas religiosas, para aspirar a ocupar un cargo de alcalde o presidente muni-
cipal. EI mayordomo debe contar con suficientes ahorros, pero también con el apoyo de su
familia extendida, compadres y deudores para asi demostrar su capacidad de atraer recursos
y movilizar gente proveniente de partes retiradas de la Sierra y otros grupos étnicos. La fiesta
es la ocasion idonea para crear alianzas, resolver conflictos, e intercambiar informacién; en la
fiesta se genera y se mantienen las redes de reciprocidad.

Como ya se dijo, la musica es un elemento de gran importancia en una fiesta, en la sierra
las bandas de viento tienen el mayor atractivo; su repertorio, cualidad técnica y cantidad en
elementos es determinante en el transcurso de una festividad, y pone en juego el prestigio de
la comunidad o la familia organizadora. Las bandas de musica se presentan como una fuerza
esencial en la construccién de la territorialidad mixe, su influencia genera centros de poder y
atraccién, que son elementos efimeros, pero determinantes al momento de generar una propia
racionalidad geografica y una logica territorial, creando espacios de sociabilidad temporales
que se desplazan gracias a las festividades. La circulacion de los conjuntos de musica por
la practica de la gozona musical o intercambio de bandas entre pueblos para las fiestas pa-
tronales, contribuye a extender lazos de relacién entre localidades, redes de alianza y ayuda

} Figura 2 - Banda de
Totontepec.




32

TRACE 65 (Junio 2014)

mutua entre las familias. Los dias de fiesta y de bandas de musica, es el periodo durante el
cual la sociedad existe, la comunidad como idea se concreta y la experiencia compartida de
un espacio y un tiempo comdn, se vuelve comunalidad.

Territorio, trabajo, poder y fiesta, son los elementos fundamentales y alrededor de ellos
se estructura la vida colectiva, teorizada por los intelectuales locales bajo el concepto de co-
munalidad. Uno de los autores mas influyentes en este campo fue el antropdlogo, intelectual
y activista mixe Floriberto Diaz Gémez, descrito por algunos como el libertador de la regién
después del reino de los caciques. Diaz Gémez es también un ejemplo de actores politicos y
sociales autdctonos de gran importancia en el génesis de los movimientos étnicos aparecidos
en los anos ochenta (Recondo, 2009).

Los intelectuales a los que hacemos alusion, son personajes nacidos en la comunidad, esco-
larizados en la sociedad mestiza, y reivindicadores de una alternativa comunitaria, econdémica
y politica, que se sustenta en el regreso de las instituciones tradicionales, que se contraponen
al modelo occidental. Con el modelo de desarrollo nacional de integracién de las diversidades
étnicas, este grupo particular de estudiosos se dedicé a la exploracién identitaria y cultural,
provocando una efervescencia en la teoria sobre la comunidad indigena. En esta vertiente y en
primer lugar, se manifiesta la importancia del territorio comunitario como espacio consagrado,
en el cual se enraiza la identidad de la colectividad humana, compuesta primordialmente por
lazos rituales interfamiliares, lazos que se estructuran alrededor del sistema de reciprocidad
y de la participacién colectiva principalmente por tres tipos de actividades: trabajo, poder y
fiesta. En las teorias sobre la comunalidad, las relaciones a nivel familiar, interfamiliar e inter-
comunales se caracterizan seglin estos dos principios: reciprocidad, y participacion (Martinez
Luna, 2009).

Esta antropologia, que emana de actores locales, cuestiona los principios por los cuales las
ciencias sociales teorizaron las sociedades autéctonas de México. De una idea de comunidad
como formacioén cultural y territorial estable y fija, aparece esta idea de comunalidad, que
presupone una practica mas que una entidad y una forma de relaciéon mas que de pertenencia.
Mas que una colectividad humana con un anclaje territorial, la comunidad mixe es un lazo, una
forma de relacionarse con los otros y con la tierra que los sostiene. Estas relaciones basadas
en la reciprocidad se crean mediante practicas concretas, el parentesco biolégico o ritual, el
intercambio de trabajo y la cooperacion, y el encuentro en la fiesta y la participacion en la
actividad politica. De este modo, la comunidad puede definirse como esta red de relaciones,
intercambios reciprocos, por el sistema de derechos y deberes; ésta no existe por si misma.
Cuando empieza la temporada de lluvias, las familias campesinas se retiran de los ranchos
para sembrar la milpa, las calles de los pueblos se ven vacias y silenciosas, la comunidad tan
sélo parece una palabra, una idea.

Al estar un lapso en el pueblo indigena, el observador puede darse cuenta de la dispari-
dad de trayectorias, de perspectivas e historias de vida. La gran movilidad de los individuos
entre sitios correspondientes a diversas légicas sociales o econémicas conforma una red de
interacciones y relaciones entre personas y diferentes espacios que parecen construir lo que
se nombra como comunidad o territorio, que desde este punto de vista no tiene nada de fijo
ni de homogéneo. Las trayectorias de circulacién de individuos conforman précticas espacia-
les y temporales que dan una permanente fluidez a las formaciones sociales, entre el hogar,
pueblos lejanos y milpas repartidas en la sierra, ya sea por ayudar a parientes y compadres,
por las exigencias del servicio comunitario, o por un empleo asalariado incluso mas alla de las
fronteras internacionales. La idea misma de comunidad goza de una complejidad inherente
debido a la movilidad de personas a pesar de su anclaje territorial.

Si antes parecia vélida la concepcién de la comunidad como una colectividad humana con
una identidad cultural comin y una base material territorial fija, hoy la comunidad aparece



"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt

constituida por relaciones deslocalizadas de apoyo y organizacion, como las fuentes de ingreso
que no proceden sélo de la agricultura sino del empleo urbano asalariado y de las remesas.
También el sistema de derechos y de ciudadania comunitaria se adapta a la movilidad y a la
distancia de los miembros, generando nuevas formas de correspondencia, nuevos imaginarios y
representaciones geogréaficas. La comunidad mas que una entidad social, tiene que ser pensada
como practica, como accion, que genera un conjunto de relaciones, de redes que pueden dar un
nuevo sentido a la idea de territorio. La comunidad como practica, y el territorio como relacion,
pueden aportar un giro en la investigacion de la modernidad de las sociedades indigenas.

EL TERRITORIO COMO RELACION, LA COMUNIDAD COMO PRACTICA,
RECIPROCIDAD Y REFLEXIVIDAD TERRITORIAL

Como ya se dijo, en las sociedades mixes contemporaneas, la territorializacion no se realiza
mediante una administracién o un poder centralizador, como intentaron imponer los caciques,
sino por formas de movimientos rituales, como las trayectorias rituales que examina Perig
Pitrou (2010), las peregrinaciones a los sitios sagrados y la circulacién de bandas de musica;
también se realiza por una economia de reciprocidad que vincula individuos, compadres y
familias dentro de un territorio que se extiende mas alla de los limites municipales y de las
fronteras internacionales. Es un territorio configurado por redes de parentesco y de apoyo mu-
tuo, de obligaciones reciprocas, intercambio de informacion y debates. Es un territorio politico
y econdémico, a la vez fisico y virtual, que vincula por medio de practicas concretas, las tierras y
sus formas de transmisién, la gente en su trabajo y su movilidad a pequefia o grande escala.

La idea de comunidad si tiene una base territorial, pero no se debe entender como una
base fija a partir de la cual se reproduce un orden social, la comunidad que percibimos en la
investigacién etnogréafica aparecié mas como una realidad continua, como lazos que se mueven
en el espacio y tiempo, que ordenan los comuneros en sus procesos de concentracién (por
las asambleas, fiestas, trabajos colectivos o el servicio) y de dispersién en las rancherias, en
terrenos familiares, y en la migracién nacional e internacional.

El proceso organizativo por el cual las instituciones comunales involucran a todos los comu-
neros a la reflexion y a la decisién sobre los asuntos relativos al territorio es relevante. Participar
en las asambleas, platicar sobre los diversos asuntos, trabajar en conjunto por el buen manejo
de los recursos y la proteccién del medio ambiente; los comuneros adquieren un alto nivel de
conciencia sobre la relacion con su territorio y su entorno social. La reflexividad es definida por
Anthony Giddens como esta capacidad de los actores a “comprender lo que hacen mientras
que lo hacen” (1987). La capacidad de adaptar la accién corriente hace también posible la
descripcién de los objetivos y las razones de la accion. Funda entonces la adaptabilidad de
la accion a un contexto particular, la reflexividad es posible por un sistema de conocimiento
y de conceptualizacién. Para Giddens, las ciencias sociales tienen una influencia importante
que determina la emergencia de una reflexividad social, porque los conceptos elaborados por
los intelectuales se vuelven cobradores de la sociedad que modifican su funcionamiento.

Esta idea se ilustra, por ejemplo, con la emergencia de las organizaciones locales, de su an-
claje intelectual, y por el trayecto de Floriberto Diaz y la reflexion que hace sobre las estructuras
comunitarias. Las instituciones colectivas de manejo de tierras comunales y de los recursos
naturales, mediante las asambleas, se pueden remitir a lo que Patrice Mélé nombra un régimen de
territorialidad reflexiva: “Podemos construir la hipotesis de la difusion de un régimen especifico
de territorialidad caracterizado, no por el anclaje, la tradicién y el tiempo largo; pero si por un
sitio particular de la accion, del debate publico, de la difusiéon de modos de conocimiento y de
valoracién del espacio, de la postura a distancia de la experiencia diaria para transformarla en

33



34

TRACE 65 (Junio 2014)

saber movilizable” (Mélé, 2009). Esta nocién aparece pues, como “un instrumento de anélisis,
una categoria que permite reagrupar fenémenos y situaciones diferentes a partir de algunas
de sus caracteristicas que podrian dar cuenta de mutaciones de la relacién al territorio y de la
importancia de ciertos procesos contemporaneos de territorializacion” (Mél¢, 2009).

Se trata, segln el autor, de una territorialidad que se compone y reconstituye teniendo
como base un lazo social reflexivo y contextualizado. El lazo social se volveria reflexivo por su
adecuacién al contexto y a sus fluctuaciones, y la relacion al territorio por su inmanencia, es
decir, en el seno de espacios de discusion y de toma de decision, localizados en la creacion de
este reflejo que se racionaliza en la relacién de una sociedad con el espacio. De una estructura
vertical de territorialidad y de administracion politica (caracterizada por una légica centralizada
gue se mueve de arriba hacia abajo, manifiesta, por ejemplo, en las relaciones clientelistas del
tiempo de los caciques) pasamos a una estructura horizontal (ejemplificada en el predominio
de la asamblea en la toma de decisiones).

En un contexto de desterritorializacién y deslocalizacién, que aparecen como caracteristicas
del mundo contemporaneo o como relacién al lugar propio; es el territorio el que estd en
peligro de ser olvidado como orden fundamental de la experiencia humana. Esta reflexividad
territorial puede ser comprendida como una valoracion del territorio como lugar portador de
experiencias especificas, susceptible de restituir a los habitantes, a sus acciones y a su organi-
zacion, una localizacién necesaria, la relacion con un espacio que protege su vida, contribuye
a su bienestar y da una significacion a su forma de vida colectiva.

Esta relacion con el espacio, la establecen las poblaciones mixes particularmente en la
importancia de los sitios sagrados. Estos lugares especificos y emblematicos de los territorios
étnicos o municipales tienen que comprenderse no como existentes en si, pero si como marco
de un tipo de relacion contractual con el espacio. Esta relacion se concreta a través del ritual
(como accién) otorgando una densidad al lugar especifico, legitimando la vida humana en este
espacio en particular, y construyendo asi una relacién de territorialidad, mediante la apropiacién
colectiva de la geografia a través de un lugar particular y arquetipo.

Se debe resaltar que esta apropiacién, mediante los rituales intercomunitarios (peregrinacio-
nes, celebraciones de santos, etcétera) y las fiestas que deben ser inclusivas, por la naturaleza
diversa y multiple de las comunidades indigenas de la Sierra Norte que comparten algunos
lugares de culto. La apropiacién del lugar es concebida de manera fundamental como plural, a
través del espacio geografico. El lugar como el marco de la accién ritual aparece entonces como
un elemento de apertura y de inclusién, espacios de intercambio y encuentros de las diferentes
comunidades mixes, pero también de relaciones interétnicas, ya que ciertas celebraciones
relinen a mixes, zapotecos, y chinantecos. También la relacién con el espacio se establece
por el trabajo, que inserta al hombre en lazos de reciprocidad con los otros humanos, con la
tierra y las fuerzas que la habitan. Es también por el trabajo que el hombre se territorializa,
tanto colectiva como individualmente, por el trabajo comunal de manejo de los recursos, por
el trabajo individual de la parcela familiar, o también trabajo asalariado, ya sea en los pueblos
o0 en los centros urbanos y a que el salario sera reinvertido en la agricultura familiar, en la vida
ritual, en el cumplimiento de un cargo o en la construccién de viviendas en los pueblos.

Estas diferentes dimensiones del trabajo son esenciales de la relacién al lugar propio, y de su
construccién como territorio, lo que Appadurai nombra “la produccién de la localidad” (1996). El
lugar individual se construye en su relacién con el humano, constitutivo del territorio, entendido
aqui como relacién, misma que es personal y colectiva, recreada por el trabajo, los rituales,
las fiestas y las bandas de musica, asi como las redes de cooperacién y de reciprocidad.

La comunidad es mas que un lugar de nacimiento. Ser parte de una comunidad mixe sig-
nifica integrarse a las relaciones definidas e institucionalizadas localmente. Como me lo dijo
un habitante de Totontepec: “No se trata de decir ‘yo soy de Totontepec’ para ser ciudadano.



"Asi nos toco vivir” Jérémie Denicourt

Para ser comunero uno necesita saber cuales son sus obligaciones para saber cuéles son sus
derechos. Es totontepecano el que se involucra en la comunidad, el que ayuda a sus parientes,
a sus vecinos, no el que sélo nacié en el pueblo. A nosotros, asi nos tocé vivir”.°

La cooperacién, las relaciones de reciprocidad, aparecen como un conjunto de practicas
mediante las cuales la colectividad de Totontepec esta constituida como entidad social. Asi,
pueden ser comuneros migrantes que viven a miles de kilémetros de su pueblo natal, como
individuos apartados del sistema de derechos, esto es, los que viven en el centro del pueblo,
pero no participan en la vida colectiva. La practica de cooperacion y las relaciones de recipro-
cidad son el contexto del consenso y de la competencia dentro de la comunidad, y configuran
tanto las estructuras sociales verticales (de la jerarquia) y horizontales (de la asamblea) que
la constituyen. Por el servicio en el sistema de cargos, por la fiesta, por la ayuda mutua y el
trabajo colectivo, los habitantes de Totontepec configuran alianzas entre ellos, con las insti-
tuciones comunitarias, con parientes y amigos en otros pueblos y ciudades, creando en este
proceso la comunidad como un espacio social y el territorio como una red de relaciones.

El estudio de las formas de reciprocidad puede dar un giro original a la reflexion sobre
comunidades indigenas y territorialidades. A la antropologia le interesé definir la comunidad
indigena por su geografia, por su expresion cultural y su estructura de poder, pero a menudo
ha minimizado la centralidad de las practicas sociales cotidianas. Mediante el anélisis de las
redes de reciprocidad, ya sean transfronterizas o locales, se puede definir a la comunidad como
“un contexto de accion y un resultado de accién pero no como una cosa” (Barth, 1992).

El concepto de territorio, a menudo ratificado como espacio homogéneo y opuesto en las
ciencias sociales a la red, aparece con estas consideraciones como constituido y constitutivo
de redes. Territorio comunal constituido por redes familiares y rituales, de territorios munici-
pales que forman un territorio étnico regional, sefializado por una red de itinerarios que une
los sitios sagrados. El territorio y la red no aparecen aqui de naturaleza distinta, sino que se
constituyen el uno al otro.

Tanto para los migrantes como para los habitantes que se quedan, el territorio comunal es
concebido como el espacio de referencia reflexiva, donde pueden ser puestas en practica otras
maneras de organizar la vida cotidiana, permitiendo mejorarla y constituirse como actor social y
politico en el mundo contemporaneo. La reflexividad territorial y social, mediante las instituciones
comunitarias y redes de reciprocidad, aparece asi como la condicién constitutiva de un territorio
propio. Espacio invertido y transformado socialmente, el territorio aparece en la vida cotidiana
como una “apropiacion a la vez econémica, ideoldgica y politica del espacio por grupos que se
dan una representacion particular de ellos mismos y de su historia” (Guy di Méo, 1996). Al tener
los ojos abiertos sobre los conceptos de territorio y de comunidad, sobre las vicisitudes de su
elaboracion por la antropologia, su reapropiacion por intelectuales autéctonos, y su representacion
por los actores sociales en sus practicas cotidianas, se puede entender como estos conciben y
construyen su historia y su futuro, sus itinerarios en el mundo contemporéneo.

BIBLIOGRAFIA

Aguirre Beltran, Gonzalo, 1952 — E/ gobierno indigena en México y el proceso de aculturacién. América Indigena,

Xll, 4, p.171-297,
1967 — Regiones de refugio. México, Instituto Indigenista Interamericano.

Ariel de Vidas, Anath, 2002 - Le tonnerre n’habite plus ici, culture de la marginalité chez les Indiens teeneks
(Mexique). Paris, EHESS.

Appadurai, Arjun, 1996 — Modernity at large, Cultural Dimensions of Globalization. University of Minesota Press.

Badie, Bertrand, 1995 — La fin des territoires. Fayard, Paris.

Barth, Fredrik, 1992 — “Towards Greater Naturalism in Conceptualizing Societies” in, Conceptualizing Society. New
York, Routledgen, A. Kuper editor, p. 17-33.

B5



36

TRACE 65 (Junio 2014)

Beals, Ralph, L., 1945 — Ethnology of the Western Mixe. Berkeley, University of California Press.

Carrasco, Pedro, 1961 — “The civil-religious hierarchy in Mesoamerican communities: pre-spanish backgrounds and
post-colonial development”. American Anthropologist, 63 (3), pp. 483-497.

Caso, Alfonso, 1948 — “Definicion del Indio y lo Indio”, América Indigena. VI, p. 275-280.

Dehouve, Danigle, 2003 - La géopolitique des Indiens du Mexique. Du local au global. CNRS éditions, Paris.

Diaz Gémez, Floriberto, 1989 — La comunalidad, energia viva del pensamiento mixe. México.

DI Méo, Guy, 1996 - Les territoires du quotidien. Paris, I'Harmattan, (coll. Géographique Sociale).

Florescano Enrique, 1986 — Origen y desarrollo de los problemas agrarios de México, 1500-1821. México, Era.

Giddens, Anthony, 1987 — The constitution of society. PUF, Paris.

Hermosillo, F.G, 1991 - “Indios en cabildo: historia de una historiografia sobre la Nueva Espaia”, Historias, 26, p. 25-63.

Laviada, Ifigo, 1978 — Los caciques de la Sierra. México, Jus.

Lestage, Francoise, 2008 — Les Indiens Mixteques dans les Californies contemporaines, Presses Universitaires de
France, Paris.

Kearney, Michael, 1996 — Reconceptualizing the Peasantry: Anthropology in Global Perspective. Boulder: Westview
Press.

Mél¢, Patrice, 2009 — “Identifier un régime de térritorialité réflexive”, in “Territoires, Territorialités, Territorialisation,
Controverses et perspectives”, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, p. 45-55.

Martinez Luna, Jaime, 2009 — Eso que llaman comunalidad, México, Culturas Populares, Conaculta/ Secretaria de
Cultura, Gobierno de Oaxaca.

Munch, Guido Galindo, 2003 - Historia y cultura de los mixes, México.

Nahmad Sitton, Salomén, 1965 — Los mixes. Estudio social y cultural de la regién del Zempoaltépet! y del Istmo de
Tehuantepec, Instituto Nacional Indigenista (Memorias del INI, vol. XI), México.

Fuentes etnoldgicas para el estudio de los pueblos ayuuk (mixes) del estado de Oaxaca, Centro de Investigaciones
y Estudios Superiores en Antropologia Social / Instituto Oaxaquefio de las Culturas, Oaxaca, México, 1994.

Pitrou, Perig, 2010 — Parcours rituels, dépdt cérémoniel et sacrifice dans la Mixe Alta de Oaxaca (Mexique). Tesis
sostenida en la EHESS, bajo la direccién de Philippe Descola.

Recondo, David, 2009 — La démocratie méxicaine en terres indiennes, Karthala.

Redfield, Robert, 1955 — The Little Community: Viewpoints for the Study of a Human Whole.

Chicago: Chicago Univ. Press.

Tax, Sol, 1937 — The Municipios of the Midwestern Highlands of Guatemala American Anthropologist. 39 : 423-444.

Wolf, Eric R. 1957 — Closed-corporate peasants comunities of Mesoamerica and Central Java. Southwestern Journal
of Anthropology, 13: 1-18.

NOTAS

1 La palabra Ayuukja’dy es mixe. Se traduce generalmente como lengua florida o lengua del monte. Asi los mixes se
llaman a si mismos ayuuk jai: gente de la lengua florida. La palabra mixe proviene de mixi que significa varén en
ayuuk.

2 Enla Sierra Norte como en otras regiones del Estado de Oaxaca, los pueblos tienen bandas de musica tradicionales,
llamadas “bandas de viento”. Son de gran importancia en la regién mixe, donde casi todas las municipalidades
cuentan con una escuela de musica.

3 Palabra derivada del nédhuatl tequilt que significa trabajo.

4 Véase David Recondo (2009) sobre la legislacion de los sistemas politicos indigenas en Oaxaca.

5 Para mayor informacion actualizada sobre el Distrito Mixe, véase la publicacion de la Oficina Estatal de Informacién
para el Desarrollo Rural Sustentable de Oaxaca: http://www.oeidrus-portal.gob.mx/oeidrus_oax/, consultado el 7 de
julio del 2014.

6 Para una historia detallada de la época caciquil en la Sierra Juarez, véase Ifigo Laviada, Los caciques de la Sierra,
Jus, 1978.

7 La organizacion que hoy se conoce como SER mixe, en los afos setenta logré constituir una Asamblea de las
Autoridades Mixes, (ASAM) que funcionaba seglin el modelo comunitario de la asamblea y constituia un espacio de
debate y toma de decisién a nivel regional, reuniendo a las autoridades de diferentes municipios mixes.

8 Véase E. Florescano, Origen y desarrollo de los problemas agrarios de México, 1500-1821, México, Era, 1986.

9 Para una sintesis de las diferentes perspectivas sobre los sistemas de cargos, véase F. G Hermosillo, “Indios en
cabildo: historia de una historiografia sobre la Nueva Espafia”, Historias, 26, 1991, p. 25-63.

10 Entrevista personal, Totontepec, mayo 2013.



