TRACE 65 (Junio 2014): pags. 7-22

Etnicidad en clave historica

Fecha de recepcion: 19 de febrero del 2014  Fecha de aprobacion: 22 de mayo del 2014

Resumen: Desde hace algunas décadas el
tema de la etnicidad se encuentra en el centro
de debates, donde se juega el reconocimien-
to de un conjunto de derechos para los pueblos
indigenas por parte de los Estados nacionales
de los paises de América Latina. Esta pro-
blemaética tuvo eco en la academia, de modo
que varios estudios, desde la antropologia
hasta las ciencias politicas, analizaron tanto
los movimientos étnicos como las respuestas
que les dieron instituciones y organizaciones,
nacionales o internacionales, gubernamen-
tales o extragubernamentales. El presente
trabajo reflexiona sobre la posibilidad de
proporcionar a estas cuestiones contempo-
raneas un enfoque histérico sin caer en el
anacronismo. A continuacién se analizan los
procesos que condujeron a la creacion de
categorias juridicas que fueron aplicadas a
diversas poblaciones indigenas de América por
la Corona espafola en el siglo XVI. También
se estudia la manera en que estos pueblos,
a su vez, utilizaron estas categorias, las
rechazaron o las combinaron con otras para
defender sus intereses y situarse en el nuevo
orden sociopolitico y simbélico impuesto por
la Monarquia hispana. El escrito se enfoca
en la poblacion maya de Yucatén y en las
respuestas que sus integrantes aportaron a
la politica imperial a lo largo del primer siglo
de colonizacién.

Palabras clave: categoria juridica, Imperio
ibérico, movimientos étnicos, mayas, Yucatan

Abstract: For several decades the issue of
ethnicity had been at the center of debate, in
which was at stake the recognition of a set of
rights to Native peoples, by National States
of Latin America. By way of consequence,
many studies from anthropology to political
sciences, have analyzed ethnic movements,
as well as the different answers that were
given to them by national or international,
governmental or extra-governmental institu-
tions and organizations. The present article
reflects on the possibility to approach those
contemporaneous questions from an historical
perspective without committing anachronism.
Consequently, will be analyzed the process of
creation of the juridical categories that were
assigned to Native peoples by the Spanish
Crown during the XVI century. Furthermore,
we will analyze how indigenous actors used,
rejected or combined, those official categories
in order to protect their interests and to define
themselves in the new political order imposed
by the Spanish Crown. This study will be
focused on the Mayas of Yucatan and on the
answers they gave to those imperial policies
in the first century of colonization.

Keywords: Juridical Category, Spanish Em-
pire, Ethnic Movements, Mayas, Yucatan

WWW.CeEmMca.org.mx 7

Caroline Cunill
Instituto de Investigaciones
Historicas - UNAM

Résumé: Depuis quelques décenies I'eth-
nicité se trouve au centre de débats dans
lesquels se joue la reconnaissance par les
Etats Nation de I'’Amérique Latine d’une série
de droits pour les peuples autochtones. La
production scientifique, dés I'anthropologie
jusqu’aux sciences politiques, fait I'écho de
ces problématiques grace a I'analyse des
mouvements ethniques et des réponses que
leur apporterent les institutions nationales
ou internationales et les organisations gou-
vernementales ou extra-gouvernementales.
Le présent travail prétend donner a ces
questions contemporaines une perspective
historique, sans pour autant tomber dans
I’anachronisme. Ainsi, cet article analyse
les processus qui ont conduit a la création
de catégories juridiques qui furent assignées
aux populations autochtones par la Couronne
espagnole au cours du XVI*m siecle. D’autre
part, nous nous interrogeons sur la fagcon dont
ces dernieres ont utilisé ces catégories, les ont
rejeté et/ou les ont combiné avec d'autres
pour défendre leurs intéréts et se situer dans
I'ordre sociopolitique et symbolique imposé
par la Monarchie espagnole. L'étude s'appuie
sur le cas précis des Mayas du Yucatan et sur
les réponses que ces derniers ont apporté
aux politiques impériales pendant le premier
siécle de la colonisation.

Mots clés: catégorie juridique, Empire ibé-
rigue, mouvements ethniques, Mayas, Yucatan

La mayoria de los investigadores que analizan los movimientos étnicos contemporaneos sienten
la necesidad de volver a la historia de los pueblos indigenas para valorar el alcance de los logros
legales recién conseguidos, tanto a nivel nacional como internacional.? Suelen interpretar los
fendmenos actuales como la expresién de una ruptura con un pasado de subordinacién que
comenzé con el Imperio hispanico y perdurd en los Estados liberales del siglo XIX, con carac-
teristicas como la explotacion laboral, la usurpacién de los recursos naturales, la imposicion
de una tutela juridica y la marginacion politica (Cloud, Gonzalez y Lacroix, 2013, pp. 45-48;
Yrigoyen, 2013, p. 210). No obstante, existen voces criticas respecto a estas interpretaciones.
Para Luis Vazquez Ledn el reconocimiento de una serie de derechos a los pueblos indigenas

D.R. © 2014. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos. México, D.F. ISSN: 0185-6286.



8

TRACE 65 (Junio 2014)

enfocado principalmente en aspectos culturales, no ha avanzando a la par de un movimiento
hacia una justicia social. El autor considera que “el indigenismo legal” fue ganando preponde-
rancia al mismo tiempo que “el desarrollo social ces6 de ser una responsabilidad del Estado”
(Vazquez Ledn, 2010, p. 194). En realidad, esta posicion también aparece en otros analisis,
como el de Yrigoyen, que opina que la aplicacién de los postulados del multiculturalismo se
ve contrarrestada por la implementacion simultanea de politicas neoliberales que favorecen la
“neutralizacion de los derechos recientemente conquistados” (Yrigoyen, 2013, p. 214-215).2

Por consiguiente, se puede plantear que el principal cambio que ha operado en los Gltimos
afnos, en torno a la cuestion indigena, no tiene que ver con la desaparicion de la explotacion y
la marginacion, sino con el tratamiento juridico que desde hace algunas décadas se esta apli-
cando a los pueblos indigenas, dado que en las nuevas legislaciones éstos vuelven a aparecer
como sujetos de derecho, individual y colectivamente. Asi, la linea de ruptura se situaria, en
realidad, respecto al monismo juridico que caracterizé a los Estados liberales del siglo XIX y
gran parte del XX, marco en el que se inscriben el “renacimiento” de un pluralismo juridico de
nuevo corte y el “retorno” de lo indigena, fendmenos estrechamente enlazados. No podemos
dejar de remitirnos aqui a sugerentes titulos del libro de Luis Vazquez Ledn, Ser indio otra vez:
la purepechizacién de los tarascos serranos (1992); y del volumen coordinado por Valérie Robin
Azevedo y Carmen Salazar-Soler, El regreso de lo indigena: retos, problemas y perspectivas
(2009). En estas condiciones, tratar de entender al “gobierno de diversidad” instaurado por la
Monarquia hispana para gestionar su Imperio en América y el impacto que este sistema pudo
tener en las comunidades indigenas probablemente nos ayude a valorar mejor el significado del
resurgimiento actual del pluralismo juridico en el que los pueblos indigenas vuelven a aparecer
como persona juridica.?

Para llevar a cabo este objetivo se reflexiona sobre las categorias juridicas aplicadas por la
Corona espafola a las poblaciones indigenas de América en el siglo XVI, y sobre la relacién
que mantuvieron los mayas de la provincia de Yucatan con estas categorias. En otras palabras,
nos preguntamos qué significé ser indio en la Monarquia hispana, qué mecanismos y actores
participaron en la construccién de esta categoria juridica, qué intereses estuvieron en juego
en su conformacioén, qué parcelas de la multiple y movediza realidad indigena capturé esta
categoria y, finalmente, en qué medida este concepto condiciond, a su vez, la creaciéon de una
nueva “realidad” indigena. Cabe destacar que este estudio se apoya y beneficia de los tltimos
estudios de la historiografia americanista, en la que la imagen del indio, victima de un sistema
colonial basado casi exclusivamente en la coercién y la violencia, ha sido desplazada por la de
un actor indigena conocedor del aparato burocratico y de la cultura juridica colonial, participe
de las construcciones culturales, sociopoliticas y, en menor medida, econémicas relacionadas
con su entorno histérico. Entonces, sin negar la violencia, explotacién y subordinacién se ha
puesto de manifiesto la importancia de mecanismos como el de negociacién indigena, a nivel
individual o colectivo en el funcionamiento del Imperio ibérico.* Tal vez no sea anodino que
esta renovacion historica se haya realizado a la par de las dindmicas politicas contemporaneas,
lo que sugiere la existencia de un didlogo -mas o menos consciente— entre ambas esferas,
dialogo en el que pretende inscribirse el presente trabajo.

LA PERSPECTIVA HISPANA: )
¢RECONOCIMIENTO, TOLERANCIA O CRIMINALIZACION?

Como es sabido, la piedra angular en la que se fundamenté el gobierno de los pueblos au-
téctonos en el Imperio ibérico fue la categoria juridica de indio. Este término, resultado de un
error geografico situado en la frontera entre lo consciente y lo inconsciente, entre el célculo y el



Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

deseo, condiciond la percepcién del otro americano, en el que los europeos proyectaron fanta-
sias tradicionalmente asociadas con el Oriente en el imaginario colectivo del Viejo Continente.5
Pero es importante recordar que en el Imperio ibérico la categoria juridica de indio no fue ni
cerrada ni definitiva. En efecto, la definicién del indio pronto se convirtié en objeto de violentos
debates entre los espafnoles, quienes adoptaron posiciones diferentes, e incluso, contrapues-
tas al respecto. Son bien conocidas, por ejemplo, las polémicas que enfrentaron a Palacios
Rubios, Gregorio Lépez y Ginés de Sepllveda contra Francisco de Vitoria, Domingo de Soto
y Bartolomé de las Casas (Pagden, 1995). Por otro lado, las poblaciones del Nuevo Mundo
fueron observadas y estudiadas, especialmente por las érdenes mendicantes con la ayuda
de informantes indigenas, pero también de algunos representantes de la Corona y hasta por
miembros de la sociedad civil, ya fueran éstos indios, mestizos o espafoles. Y este conjunto de
informacion sirvié como fuente de inspiracion o de justificacién en el proceso de elaboracion
de un corpus legal en el que quedé reflejado y deformado parte de su contenido.® Ademas,
el contenido de la categorizacién indio no fue inmudable, sino que estuvo evolucionando
con el paso del tiempo, cobrando matices distintos, asociandose con conceptos relacionados,
o perdiendo elementos contemplados en las definiciones originales. Y es que, mas alla de los
aspectos filoséficos, los actores histéricos fueron plenamente conscientes de que la definicién
del indio tenia implicaciones politicas y socioeconémicas al condicionar la posiciéon que ocu-
parian estos grupos en el seno del Imperio hispanico.

Ahora bien, por mucho que los procesos que condujeron a la definicion del indio fueran
divergentes y dinamicos, existié una posicion oficial al respecto que fue la adoptada por la
Corona espafola en distintos momentos de la historia colonial y la que aparece en los multi-
ples textos legales promulgados para gobernar América. Como se dijo, en el periodo colonial
la categoria indio abarcaba a todos los pueblos oriundos de los distintos territorios conquis-
tados; por otro lado, a través de la controvertida figura juridica del requerimiento, los indios
se convirtieron (o fueron convertidos) en vasallos del rey de Espafa, lo que condujo a que
estos contrajeran obligaciones como la de dar tributo al monarca (o a los conquistadores
mediante la institucién de la encomienda) y la de obedecer a las leyes hispanas o indianas.
No cabe duda, por tanto, de que la categoria indio fue un concepto colonialista, ya que fue
creado de forma exdgena y con la mira puesta en la gestion de un Imperio y a la explotacién
de un grupo vulnerable colocado en una situacién subalterna. No obstante, es importante
recordar que el ser vasallo del rey de Espafa implicé que los indios pudieran gozar de ciertos
derechos, siendo el méas importante el acceso a la justicia, obligacién que contrajo el monarca.
Conforme a la tradicion del Antiguo Régimen, los indios conformaron un nuevo estamento de
la sociedad colonial y su estatuto legal condiciond el otorgarles fueros y acceso a la justicia
(Guerra y Lempériére, 1999; Lempériere, 2004). A esta categoria se fueron superponiendo
otras categorias juridicas que permitieron definir o redefinir con mas precisién la posicién que
ocuparian los indigenas dentro del sistema colonial.

Asi, en las Leyes Nuevas de 1542, se declararon a los indios como vasallos libres del rey de
Espafa, lo que puso fin a la esclavitud de un sector de esta poblacién y dio lugar a un proceso
de liberacion tanto en América como en Espafa (Zavala, 1981). Por otro lado, en la segunda
mitad del siglo XVI al vasallo indigena se le aplic6 la condicion juridica de persona miserable,
categoria que habia nacido en Europa durante la Edad Media y que estaba destinada a brindar
proteccion a las personas que no tenian los recursos suficientes para defenderse. En América,
fray Bartolomé de las Casas fue quien luchd para que esta categoria juridica fuera aplicada
a los indios, apoyandose en una serie de observaciones de alcance sociocultural. Segin el
dominico la mayoria de los indigenas eran pobres, desconocian el sistema juridico hispano, no
estaban alfabetizados ni hablaban el castellano, lo que les colocaba en una clara situaciéon de
desventaja frente a los espafoles, puesto que no podian defenderse solos ni tenfan los medios

Caroline Cunill

g



10

TRACE 65 (Junio 2014)

...a partir de
1550 se empez6
a nombrar en los
tribunales civiles a
defensores de indios
e intérpretes de las
principales lenguas

autéctonas...

suficientes para sufragar los servicios de procuradores o intérpretes que
tramitaran sus negocios ante los tribunales. En un primer momento, Las
Casas pidié que los indios quedaran bajo la jurisdiccién eclesiastica, pero
al enfrentarse a la negativa de la Corona el dominico abogd para que
se construyera un sistema de justicia mejor adaptado a la poblacion indi-
gena, con oficios de defensores de indios e intérpretes, quienes ofrecerian
a los indios las condiciones concretas y necesarias para alcanzar la justicia
ante los tribunales.”

De hecho, la categoria de miserable se puede equiparar a la de cristiano
nuevo en el campo eclesiastico, condicién que debia acarrear un trato
mas indulgente por parte de la Iglesia hacia la poblacién indigena (Duve,
2010). Como en la esfera civil, la adopcién de esta categoria juridica
tuvo importantes repercusiones en la conformacién de las instituciones,
ya que en 1570 los indios dejaron de pertenecer a la jurisdiccion de la
Inquisicién, creandose en las audiencias episcopales juzgados especiali-
zados (los Provisoratos de Indios) en asuntos relacionados con la fe de
los indios (Traslosheros, 2002). Y es que declarar a los indios vasallos
libres del rey de Espafa, personas miserables y cristianos nuevos hubie-
ra carecido de alcance de no existir medidas concretas e instituciones
especificas que facilitaron el acceso a la justicia de este sector de la
poblacién. Entonces, desde fechas tempranas, la Corona espafiola tratd
de dar a conocer sus derechos a los indigenas, de informar al Consejo de
Indias de las exacciones cometidas contra esta poblacion y finalmente,
de representar a los indios ante los foros de justicia real. En 1516 el
Cardenal Cisneros ordend a los frailes Jerénimos que con la ayuda de los
dominicos y los franciscanos fungieran como intérpretes, que reunieran a
los caciques para explicarles “cémo de su parte se han dado acé ante Nos
ciertas peticiones de muchos y grandes agravios que dizque han recibido
de los pobladores [...]y que no hemos de consentir ni dar lugar que, pues
ellos son nuestros stbditos y cristianos, sean maltratados como no deben”
(Instrucciones, 1516, p. 260).8 En un primer momento, en efecto, la mi-
sién de defender a los indios recayd en los religiosos y a finales de 1520
se habia creado la institucién de la protectoria eclesiastica. No obstante, a
partir de 1550 se empez6 a nombrar en los tribunales civiles a defensores
de indios e intérpretes de las principales lenguas autoctonas oficiales que
integrarian los Juzgados General de Indios a finales del siglo XVI.° A estas
medidas se sumaron otras destinadas a fomentar tanto la formacién de un
sector de la poblacién indigena (alfabetizacién, aprendizaje del castellano
e incluso, clases de latin en algunos casos), como la circulacion de las
principales leyes indianas entre los indios, lo que supuso un esfuerzo de
traduccion, impresion y, en ciertos casos también, de exégesis por parte
de personas que conocian la legislacion.©

Finalmente, cabe recordar que la categoria de cacique indio también fue
muy debatida en el siglo XVI.1! Seglin Francisco Quijano (2008 y 2012),
los maximos exponentes de la polémica fueron don Vasco de Quiroga que
favorecia la conformacion de una nueva clase dirigente indigena, estre-
chamente controlada por la Corona espanola, y fray Alonso de la Veracruz,
partidario de la permanencia de la nobleza prehispanica en los puestos de
gobierno de las recién creadas republicas de indios. En realidad, el primer



Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

modelo prevalecid, de modo que si bien se otorgd cierto reconocimiento a los descendientes de
linajes prehispanicos, se les negd tener jurisdiccion sobre la poblacién indigena, prerrogativa que
fue reservada a los gobernadores indios designados por las autoridades coloniales. Ahora bien,
el estatuto de noble indigena so6lo dio acceso a la obtencion de privilegios como la exencion de
tributos o licencias para llevar armas, tener caballos ensillados y escudos de armas (Castafeda
de la Paz, 2008; Castafieda de la Paz y Roskamp, 2013). Es sabido que los descendientes de
algunos linajes prehispanicos lograron mantenerse al mando de sus pueblos durante un tiempo
del periodo colonial (Connell, 2011; Quezada, 2014). Ademas del reconocimiento de una
clase gobernante indigena (fuera o no de ascendencia prehispanica), también existi6 cierta
tolerancia hacia la cultura politica indigena mediante el reconocimiento de usos y costumbres
indigenas. Se conoce la cédula real de mediados del siglo XVI, por la cual la Corona permitié
que los pueblos de indios se rigieran conforme a sus antiguas costumbres, siempre que éstas
no fueran contrarias a la “policia cristiana”.'? En suma, no cabe duda que la figura de repUblica
de indios permiti6 otorgar a los pueblos indigenas una personalidad juridica colectiva a través de
la cual éstos pudieron mantener cierto grado de autonomia politica.!3

Pero conviene subrayar que la voluntad de favorecer el acceso indigena a la justicia no fue
totalmente desinteresada por parte de la Corona espafola. En realidad se trataba, por una parte,
de proteger a esta poblacion, ya que en ella descansaba gran parte del desarrollo econémico de
la colonia y, por otra, de consolidar la jurisdiccién real mediante la creacién de un contrapeso
al poder de otros sectores sociales como los encomenderos, el cacicazgo y las érdenes mendi-
cantes (Cunill, 2012b). La manera como fue tratada la cuestion de la representacién indigena
en las mas altas esferas del poder imperial pone de manifiesto los limites de la politica real en
el campo de la justicia indigena. En un memorial de 1560 presentado en nombre de los indios
del Pert, fray Bartolomé de las Casas y fray Domingo de Santo Tomaés pidieron al monarca que
se diera “traslado a los indios de todas las provisiones y cédulas que Su Majestad ha enviado
y enviare a estos Reinos para bien y defensa de los naturales de ellos y se cumplan y guarden
asi las enviadas como las que se enviaren” (Assadourian, 1987, pp. 415). El memorial no sélo
aludia a la circulacién de documentos legales entre los indios, sino también a la presencia de
representantes indigenas en los maximos 6rganos del gobierno de la Monarquia hispana para
evitar que el punto de vista de las comunidades indigenas estuviera ausente o distorsionado.
Los autores pedian

[...] que todas las veces que se tratare alguna cosa por el Consejo de Su Majestad o sus gobernadores
u otras justicias que generalmente toque a toda la republica de los indios se haga saber a las provincias
principales para que envien sus procuradores que siendo en pro de su republica se haga con su
consentimiento y no siéndolo den razoén de ello y sean oidos conforme a derecho (ibid., pp. 413).

Lo que estaba en juego era, por consiguiente, la participacion institucionalizada y directa de los
indigenas en los circuitos de informacién y en las instancias de gobierno de la Monarquia para
que éstos pudieran posicionarse en los debates que a sus intereses atafiian (Cunill, 2012c).
Si bien el proyecto de nombrar defensores de indios en el Consejo de Indias fracasd, no es
menos cierto que varios caciques cruzaron el Atlantico para dar a conocer sus demandas en
la misma Corte a lo largo del periodo colonial (Glave Testino, 2008).

En consecuencia, en el periodo colonial se fue creando un nuevo espacio legal para la poblacién
indigena. Dentro de este marco, se otorgd cierto reconocimiento a determinados elementos de
las culturas indigenas, como los principales idiomas autéctonos y algunos usos y costumbres.
Por otro lado, se dieron las condiciones materiales para permitir el ejercicio de dichos derechos
mediante la creacion de oficios como el de intérprete o de figuras juridicas como la republica

Caroline Cunill

11



12

TRACE 65 (Junio 2014)

de indios.'* Este proceso fue dindmico y fundamentado en la constante negociacion de la ca-
tegoria de indio y las subcategorias asociadas a ésta. La negociacién se realiz6 entre el Estado
(la Monarquia hispana) y distintos sectores de la poblacién colonial (encomenderos, religiosos,
y en menor medida, los gobernantes indigenas) a través del envio de memoriales, peticiones,
probanzas de méritos y servicios y otros documentos que eran tratados en el Consejo de Indias.
Sin embargo, la aplicaciéon de las mencionadas categorias juridicas a los indios también tuvo como
consecuencia la criminalizacion de muchas costumbres indigenas. Es sabido, que la cosmovision,
ritos y creencias de corte prehispanico fueron llamados idolatrias y fueron castigados con trabajos
forzosos, el destierro, la pérdida de cargos de gobierno y bienes y, en los casos extremos, con
la muerte (Lara Cisneros, 2009; Tavarez, 2011). Del mismo modo, algunas reivindicaciones
politicas de los vasallos indigenas fueron consideradas como rebeliones y también fueron perse-
guidas. Ademas, cuando los indigenas mantuvieron demasiados rasgos culturales autéctonos,
se utilizaron subcategorias como las de salvaje o barbaro, condicién que servia para legitimar la
pacificacién de territorios enteros (Weber, 2005 y Giudicelli, 2009 y 2010).

Aungue las repuestas que se dieron a la cuestién indigena durante el periodo colonial son
distintas a las actuales, los fundamentos tedricos, los intereses en pugna y los procesos cultu-
rales en juego son comparables. Bien es cierto que la palabra indio no guarda ninguna relacién
etimoldgica con las voces indigena y autéctono utilizadas hoy en dia, puesto que la primera
viene del latin gena e indu, nacido desde el interior; y la segunda, del griego autokhténos que
significa de la tierra misma (Bellier, 2013, p. 21). No obstante es forzoso reconocer que mas
alla de las consideraciones estrictamente linglisticas y de la voluntad de usar palabras que
marcan una distancia con el pasado colonial y que permiten asi renovar positivamente el cam-
po semantico negativo, generalmente asociado con la voz indio, existe una continuidad entre
los conceptos de indio e indigena o autéctono.!® En efecto, ambos permiten abarcar una gran
diversidad de pueblos bajo una categoria unificadora, ya que en el Imperio ibérico la palabra
indio se aplicé tanto a mayas como a otomis, nahuas, mapuches, etcétera. Por otro lado, en
los textos coloniales la palabra indio es intercambiable con la de natural (nativo de un pueblo o
nacion), concepto que enlaza con la idea subyacente a la expresion pueblo indigena/autéctono.
Finalmente, es sugerente observar que en las definiciones que se proponen en los textos de
derecho internacional actuales (como el informe de José Martinez Cobo para la oNu de 1986 o
la Declaraciéon 169 de la oIt de 1989), se hace referencia a la dimensién histérica del concepto
de pueblo indigena al remitirse, de forma mas o menos explicita, a la situacion de colonizacién
sufrida por dichos grupos en el pasado. En realidad, algunos investigadores consideran que el
Unico criterio que permite distinguir la categoria indio usada en el periodo colonial de la cate-
goria pueblo indigena, tal como se emplea en la actualidad, es la autoidentificacion operada
por los mismos pueblos, proceso en el que insisten los textos legales contemporéneos: mientras
que la primera fue impuesta de forma exdgena por los europeos, en un contexto de conquista y
colonizacion, la segunda serfa enddgena. Sin embargo, es posible afirmar que la dicotomia entre
estas dos categorias no fue tan operativa ni en el periodo colonial ni lo es en la actualidad.

LA PERSPECTIVA MAYA: )
¢NEGOCIACION, MARGINALIDAD O REBELION?

Silvia Lopez da Silva Macedo subraya que la categoria de pueblo indigena reviste, todavia hoy
en dia, un caracter externo, dado que en la practica la clasificacion de los pueblos bajo esta
etiqueta suele ser realizada por representantes de las instituciones de los Estados nacionales.
En el caso de Brasil, por ejemplo, son grupos de antropélogos designados por el Estado, quienes
estan encargados de determinar qué grupos entran en la categoria de pueblos indigenas. Pero la



Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

investigadora también arguye que, aun asi, serfa erroneo considerar la categoria indigena como
exclusivamente externa, ya que se observan procesos de apropiacion y re-significacion por parte
de los actores aludidos, conscientes de las ventajas que conlleva recurrir a este concepto no
sblo para defender sus intereses en los términos definidos por el nuevo derecho internacional,
sino también para organizar la reivindicacién a escala suprarregional otorgandoles mas peso
y visibilidad. Segln Lopez da Silva los amerindios, por ejemplo, “utilizan las categorizaciones,
internas y externas, en funcion de los contextos” y en sus construcciones identitarias suelen
combinar ambas categorias. Y es que “la conciencia que tienen los individuos de los procesos
de categorizacion que se les aplican produce en ellos cambios comportamentales que trans-
forman a estos mismos individuos y afectan, a su vez, las categorizaciones en un movimiento
circular” (Lopez da Silva Macedo, 2013, pp. 81-84 y 94).7° No es extrafio que en paises
como Bolivia o Pert la definicién de indigena esté sujeta a un auténtico proceso de negociacién
entre distintos grupos de actores (Postero, 2013) o que, en otros casos, ésta dé lugar a lo que
algunos investigadores han descrito como simulacros étnicos (Llanes Salazar, 2011). ¢Acaso
estos fenémenos no se dieron en el periodo colonial?

Destacados académicos, como Nancy Farriss (1992), Sergio Quezada (1993) y Matthew
Restall (1997) han intentado demostrar como muchos rasgos de la cultura maya de origen
prehispanico sobrevivieron a lo largo de la historia colonial, pese a la opresion ejercida por
la Monarquia hispana sobre la poblacion indigena de la peninsula yucateca. Sin embargo, la
cuestion es mas compleja, puesto que abarca dos aspectos interrelacionados: por un lado,
la creacion y aplicacién de categorias juridicas a la poblacién indigena y, por otro, el uso que de
ellas hicieron los mayas para defender sus intereses y re-crear su identidad cultural en el marco
conceptual impuesto por la Monarquia hispana. Asi, la pervivencia del pasado prehispanico y
de la cultura maya no fue espontanea ni automatica, sino histérica, selectiva y re-significada
en el contexto de la colonizacién. En consecuencia, el presente estudio se aleja de concep-
ciones esencialistas de lo maya y se centra tanto en los procesos histéricos que condujeron a
la aplicacién de categorias juridicas a los pueblos autéctonos, como en el impacto que éstas
tuvieron en las construcciones culturales vividas en estos mismos pueblos. Se trata, en defini-
tiva, de repensar la historia de la cultura maya desde la doble perspectiva del Estado colonial
y de los actores indigenas y de los procesos dialdgicos que existieron entre ambas entidades.
De este modo, surgen nuevas interrogantes relacionadas con la recepcién y la repercusion que
tuvo la aplicacion de las mencionadas categorias juridicas a los indigenas: ¢Cémo se situaron
éstos en el marco legal impuesto por la Monarquia hispana? ¢Cémo utilizaron las categorias
coloniales para autodefinirse y regirse en la sociedad virreinal? {Existieron movimientos en que
se expreso el rechazo hacia estas categorias y en que se reivindicaron otras? ¢En qué tipo de
espacios se realizaron estos procesos?

Para referirse a la situacién actual, el antropdlogo Luis Vézquez Leén habla de fragmen-
tacion étnica, ya que, segln él, el pueblo indigena como concepcién homogénea, estatica y
arraigada que prevalece en los discursos oficiales e, incluso a veces cientificos, esconde una
realidad fragmentada que habria que concebir como multitud indigena por ser ésta diversa,
dindmica y desarraigada (Vazquez Leén, 2010, pp. 8 y 11-12). Es evidente que en la época
colonial, al igual que hoy en dia, tampoco existié una posicién monolitica de toda la poblacién
maya respecto a las definiciones oficiales. De hecho, los mayas adoptaron dos posiciones
contrapuestas en este aspecto: algunos decidieron usar las categorias coloniales para obtener
ventajas en un contexto legal, mientras que otros las rechazaron para realizar reivindicaciones
politicas en un contexto marginal o extralegal. Sin embargo, se puede argiiir que no existio ni
una identificacion total con las definiciones coloniales ni un rechazo total de las mismas, sino
procesos de transferencias culturales en los que la apropiacién, seleccion y re-significacion de
las categorias vigentes fueron determinantes.!” Cabe sefialar ademas, que la eleccién de una

Caroline Cunill

13



14

TRACE 65 (Junio 2014)

u otra estrategia tuvo mucho que ver con el nivel de formacion de los actores (alfabetizacién,
bilingtiismo, familiaridad con la cultura hispana), con su estatuto social y con los intereses
que éstos pretendian proteger. Para ilustrar el primer posicionamiento se puede citar el ejem-
plo del maya Gaspar Antonio Chi, quien supo utilizar las categorias juridicas coloniales para
consolidar su posicién dentro de la sociedad yucateca. Esta habilidad sale plenamente a la luz
en las cinco probanzas de méritos y servicios que el descendiente de los Xiu de Mani mandé
al Consejo de Indias en el Gltimo cuarto del siglo XVI.18

En efecto, estos documentos ponen de manifiesto la capacidad del peticionario para usar
e interpretar el discurso juridico colonial a favor de sus propios intereses. Vemos que en su
primera probanza Gaspar Antonio se presentd como vasallo fiel de la Corona espafola e insistio
en el trabajo de interpretacion que habia realizado en la provincia desde su mocedad, tanto
para las autoridades civiles como para los franciscanos. Segln él, aquellas actividades fueron
determinantes en el proceso de evangelizacion de la poblacién maya. Por tal motivo, Gaspar
Antonio fue nombrado intérprete general de la lengua de los indios de Yucatan por cédula real
en diciembre de 1580, oficio por el cual cobraba un salario anual de 80 pesos (Quezada y
Torres, 2010, pp. 51-52). En su segunda y tercera probanzas, el peticionario eligié otra estra-
tegia discursiva, en la que recurrié a otras dos categorias juridicas: la de persona miserable y la
de descendiente de los sefiores naturales de Mani. Argumentd que su pobreza y enfermedad,
aunado al hecho de pertenecer a un linaje gobernante prehispanico cuyos miembros, ademas,
habian desempefnado un destacado papel en la conquista al lado de los espafoles, bastaban
para que recibiera la mencionada ayuda de costa sin necesidad de servir como intérprete en
el juzgado del gobernador de Yucatan. Si bien esta merced no le fue concedida, alli no terminé
la lucha legal de Gaspar Antonio, quien presentd tres peticiones a principios de la década
de 1590 para recibir un aumento de su salario a 200 pesos anuales y para que esa merced
fuese traspasada a una nieta suya cuando él muriera. En esta ocasion, la argumentacion del
descendiente de los Xiu se fundamenté casi exclusivamente en su desempefio como intérprete,
lo que justificaba que se beneficiara de un orden de prelacién en el cobro de las ayudas de
costas por ser servicio personal. El Consejo de Indias dio visto bueno a ambas demandas en
1593 y 1599 (Quezada y Torres, 2010, pp. 101-134).

Lo que llama la atencién, por consiguiente, es la gran ductilidad que manifesté Gaspar Anto-
nio en el manejo del discurso legal colonial, puesto que fue capaz de moldearlo y de adaptarlo
en funcion de las mercedes que pedia, pero también en funcién de la cambiante normativa
legal y de las distintas politicas seguidas por la Corona espafiola. Se puede comprobar que el
consentimiento de ciertas mercedes reales a los indios fue sometido a un mecanismo de nego-
ciacion, puesto que se exigio a los aspirantes que elaboraran probanzas de méritos y servicios.
Este proceso generd la creacion de una historia indigena escrita oficial orientada hacia el pasado
prehispanico y los linajes gobernantes, condicionada por el género documental de la probanzay
adaptada a las expectativas de las autoridades coloniales. De este modo, las argumentaciones
estuvieron enfocadas en un solo individuo (el peticionario), sus ancestros directos (evocados
como prueba de méritos) y sus hijos (para extender la merced a la primera generacion de
descendientes). Por otro lado, tanto la relacion del gobierno con el pueblo, como la asociacién
con un territorio determinado fueron débiles, ya que esto hubiera significado competir con la
autoridad y jurisdiccion del monarca espafol y sus representantes. En cambio, se puso énfasis
en el apoyo brindado por los antepasados en la conquista espafola, en el buen ejemplo dado
a los congéneres como buen cristiano y, en ciertos casos, en la participacién como ayudante
de los religiosos en las tareas de evangelizacion. Es evidente que la esmerada formacion que
recibié Gaspar Antonio entre los frailes franciscanos, asi como el hecho de ocupar el oficio
de intérprete en el juzgado del gobernador de Yucatan, fueron factores determinantes para que
éste conociera perfectamente el discurso y las instituciones coloniales.



Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

Pero Gaspar Antonio no fue el inico maya que utilizé la cultura juridica colonial para tratar
de obtener ventajas econémicas y politicas. También se pueden citar los casos de don Pablo
Paxbolén, don Jorge Canul y don Juan Chan, gobernadores de Tixchel, Tenabo y Chancenote
respectivamente. En sus probanzas de méritos y servicios, estos personajes insistieron en el
papel determinante que desempefaron en la pacificacién de regiones fuera del control hispa-
no, por un lado, y en la represiéon de rebeliones indigenas, por el otro.!® Ellos no dudaron en
usar las categorias coloniales no s6lo para autodefinirse, sino también para definir (de manera
externa) a otros individuos o grupos indigenas. En efecto, estos peticionarios recurrieron al
binomio indio ladino y buen cristiano/indio-barbaro, salvaje, idolatra o apostata en las zonas de
frontera, mientras que en las situaciones de rebelién utilizaron el binomio indio fiel vasallo del
rey de Espafa/indio revoltoso y rebelde. Gracias a esta estrategia, que no distaba mucho de la
empleada por los colonos espafoles en contextos similares, algunos mayas consiguieron
la renovacién de sus oficios de gobernador (cargo que no era perpetuo, sino otorgado por las
autoridades hispanas que se sucedian en el gobierno de las distintas provincias), titulos de
capitan de guerra para pacificar la frontera y, a veces también, la inclusién de otras comuni-
dades en la jurisdicciéon de sus propios pueblos bajo la figura juridica de cabecera-sujeto.?°

Recientes estudios han demostrado que muchos indios pronto asimilaron la cultura legal
hispana y supieron utilizarla, tanto en la correspondencia que mantuvieron con los monarcas
espafoles en cartas y memoriales, como en documentos judiciales tales como las probanzas o
los pleitos civiles y criminales.?! Yanna Yannakakis (2010) pone en evidencia el uso estratégico
que dieron los indigenas de Oaxaca al concepto de costumbre, para defender sus causas ante los
tribunales novohispanos. El recurrir a este tipo de estrategias permitié que se pusiera en marcha
un auténtico proceso de negociacion entre los indios y las autoridades coloniales (Cunill, 2012b;
Ruiz Medrano, 2010; Kellogg y Ruiz Medrano, 2010). A ese recurso activo en las categorias
coloniales para consolidar su posicion en el nuevo orden sociopolitico, debieron de sumarse,
ademas, mecanismos de autoidentificacion pasiva por parte de amplios sectores de poblacién
indigena. Es probable que estos procesos fuesen favorecidos por la circulacién de la cultura
legal en distintos ambitos de la vida cotidiana. Entonces, resulta significativo que el linglista
William Hanks (2012) juzgue oportuno recurrir al concepto de maya reducido para referirse al
idioma maya yucateco hablado en el periodo colonial. Tampoco sorprende que Susan Kellogg
(1995) pusiera de manifiesto el impacto que tuvo la asimilacién de la cultura legal colonial en
las comunidades nahuas del centro de México. Esto no significa que aquellos individuos dejaran
de ser mayas o nahuas, sino que situaron su identidad y la de otros actores o grupos indige-
nas dentro del marco definido por la legalidad colonial, de forma més o menos consciente.

No obstante, como sefialamos al principio, también hubo algunos indigenas que prefirieron
rechazar las categorias juridicas coloniales para cuestionar de forma mas radical el nuevo orden
politico. Se puede argliir que este rechazo se realiz6 mediante dos modalidades distintas, pero
interrelacionadas: las idolatrias y las rebeliones (para retomar las denominaciones coloniales).
En efecto, no cabe duda de que la perpetuacion y reactivacién de las creencias y las practicas
religiosas de corte prehispanico, conocidas bajo el nombre de idolatrias, formaron parte de
la voluntad de reposicionar lo indigena en el contexto de la Monarquia hispana. Esta es la
interpretacion que se puede hacer de los testimonios contenidos en el juicio de idolatria que
se abrié en contra del sacerdote maya (Ah Kin) Francisco Pech en la region de Peto a finales
del siglo XVI.22 Los alcaldes mayas de Calotmul, que denunciaron el caso ante el cura de Peto,
reportaron que cuando preguntaron a Francisco Pech de quién era el idolo que tenia en su
milpa, éste replicd que era de los indios antiguos. Y en su confesién el sacerdote maya también
declaré: “iPor qué razén tengo que echar de su casa al que ha mucho tiempo que tiene de
ella posesién?”. Aunque estas afirmaciones pudieran parecer anodinas, eran en realidad muy
provocadoras, dado que cuestionaban la legitimidad de la conquista espafola y la evangelizacién

Caroline Cunill

15



16

TRACE 65 (Junio 2014)

al hacer hincapié en la antigliedad y en la preeminencia de la organizacion politico-religiosa
maya y, por ende, en la legitimidad (razén) que tenia este pueblo para controlar (posesion) la
tierra y su gente (casa).

La competencia entre estos sistemas politico-religiosos se plasmd, asimismo, en el desplaza-
miento de las imagenes sagradas, ya que el testigo Juan Na confesé haber devuelto una imagen
de San Juan que tenia en su casa a la iglesia del pueblo. Lo habrian convencido las palabras de
Francisco Pech, que le advirtié: “Tienes esta imagen aqui que me da gran temor. Sabete que estas
maldito de Dios por tenerla aqui porque no nos pertenece a nosotros sino a los espafoles”. Se
puede arglir, por consiguiente, que la cuestion religiosa revistié una fuerte dimension tanto étnica,
como politica, dado que la batalla entre iconos religiosos llegd a representar, metaféricamente, la
lucha entre espafoles e indios por organizar y controlar la sociedad. En este sentido, queda claro
que, para cierto sector de la poblacién maya, la religion maya y, mas generalmente, el pasado
prehispanico sirvieron para cuestionar el presente colonial y proyectarse en un futuro distinto.
En este proceso, también las mujeres mayas desempefaron un papel determinante, ya que en el
juicio de 1598, cuatro de las esposas de los nueve inculpados fueron acusadas de participar en
los ritos prehispanicos. Juan Tun declard que su difunta esposa le explicd que sus antepasados
“se juntaban y comian y bebian y hacian otras cosas” y “asi tenian buenos temporales”. Por otro
lado, Maria Quime, mujer de Andrés Chim, le habria ensefiado cémo preparar el agua sagrada
(chuyul ha) utilizada en las ceremonias. La confesion de Agustin Dzul revela que las mujeres
mayas intervinieron en la transmision de los objetos rituales dentro de las familias. Pero las
mujeres no so6lo supieron utilizar conocimientos mayas antiguos, sino que también aprendieron
a valerse de elementos de la cultura hispana para defender su posicién en el complejo mundo
colonial. De este modo, el juicio de 1598 nos informa que para tratar de aminorar su castigo,
Ana Quime pidié al vicario que la perdonara porque “como mujer flaca pecd”.

Ahora bien, la conspiracién encabezada por Andrés Cocom a finales del siglo XVI permite ana-
lizar otra forma de reivindicacién politica entre los mayas. El contenido del mensaje subversivo
que circulaba entre los indigenas se conoce gracias al juicio criminal que Gaspar Ledn de Salazar,
teniente gobernador de Yucatan, abrié en contra de Andrés Cocom en 1589. En efecto, algunas
partes del proceso fueron resumidas y otras copiadas por el escribano Luis de Torres, quien las
incluyé como documento probatorio en el informe presentado por el capitan Pedro de Leguizamo
ante el Consejo de Indias a principios del siglo XVII. Asi sabemos que Andrés Cocom escribi6
varias misivas a distintos gobernadores mayas de la provincia de Yucatan con el fin de pedirles
apoyo material en una futura sublevacion. Para convencerles, el rebelde les hubiera asegurado

[...] que habia estado con el Rey nuestro sefior y que le habia dado licencia para que se volviese
a esta tierra y que le habia dado provisiones para ser rey y sefior de ella y que asi como a tal rey y
sefor habia de dar y repartir los oficios y cargos de caciques y gobierno de su mano y que habia de
haber guerra y que antes de sesenta afios habia de acabarse la cristiandad y que él habia de quedar
por rey y sefor de estas provincias.?

Bien es cierto que el discurso de Andrés Cocom pasé por el doble filtro de la traduccion al
castellano (realizada por el intérprete nombrado en el juicio) y del resumen (elaborado por el
escribano Luis Torres), por lo que es probable que algunos conceptos autéctonos fueran hispa-
nizados. Pero aun asi se vislumbra que los rebeldes no pretendian retornar a un orden politico
prehispanico original, sino que aspiraban a alterar el sistema colonial a partir de elementos
propios de éste. En efecto, llama la atencién el grado de re-conocimiento que gozaban algunas
formas politicas hispanas entre los mayas, tales como las figuras de rey de Espafa, juez de
Castilla y oficiales de republica de indios, y las formas diplomaticas de licencia para pasar a



Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

Indias y de provisién real. Evidentemente, estos elementos fueron combinados con rasgos de
corte prehispanico, como la idea de ejercer cierto control sobre el linaje de los gobernadores
mayas para evitar usurpaciones de poder por parte de indios del comun o el plazo de sesenta
anos para que se acabara la cristiandad, que puede ser una referencia al periodo de 52 afnos
que correspondia a un ciclo temporal en la cosmovisiéon maya y tenia una dimensién profética.

A raiz de este proceso criminal, Andrés Cocom fue acusado de sedicién, traiciéon y crimen
de lesa maiestatis, y fue condenado a ser “sacado de la cércel en bestia de albarda atado de
pies y de manos con una soga al pescuezo, llevado por las calles publicas de esta villa con
voz de pregonero que manifieste su delito y la justicia que se manda hacer y ahorcado por el
pescuezo” en la plaza publica de Campeche, tirdndole “de los pies hasta que naturalmente
mulrieral”. Es interesante notar que los castigos infligidos por la Corona espafola a ciertos
personajes mayas (rebeldes) forman un binomio contrapuesto con las mercedes otorgadas a
otros (fieles). En efecto, cabe recordar que la primera denuncia en contra de Andrés Cocom
fue interpuesta por el alcalde maya del pueblo de Tenabo, don Jorge Canul, quien hizo alarde
de ello en la probanza de méritos y servicios que presenté ante el Consejo de Indias en 1601.
En el juicio de idolatria de 1598 también fueron las autoridades mayas —los oficiales del
cabildo indigena de Calotmul- quienes denunciaron al sacerdote Francisco Pech ante el cura
del pueblo de Peto. Esto pone de manifiesto que la compleja dialéctica que se establecid
entre obediencia y subversion, entre cristiandad y gentilidad, entre presente colonial y pasado
prehispanico origind la creacion de facciones dentro de las mismas comunidades indigenas,
cuyos miembros eligieron distintos esquemas interpretativos del mundo para posicionarse en
el orden colonial. Pero seria erréneo suponer que un grupo se caracterizé por asimilar rasgos
culturales hispanos y el otro por mantener elementos culturales mayas. En efecto, no se trata
de identificar elementos culturales predefinidos y artificialmente asociados con determinados
grupos humanos, sino de analizar los fenémenos de transferencia y re-significacién de rasgos
culturales en circulacién en sociedades plurales caracterizadas por el contacto intercultural. A
este respecto, es significativo observar que en la rebelion encabezada por Martin Cortés, por
ejemplo, los colonos espafioles aliados con los religiosos y los caciques indigenas del centro de
México, utilizaran simbolos de poder de corte prehispéanico (especialmente en su vestimenta)
para legitimar sus reivindicaciones (Ruiz Medrano, 2010, p. 58). Como bien apuntan Akhil
Gupta y James Ferguson, tanto ayer como hoy, lo que importa explorar son “los procesos de
produccién de la diferencia en un mundo de espacios interdependientes que se encuentran
cultural, social y econdmicamente interconectados” (2008, p. 245).

CONSIDERACIONES FINALES

Se puede argiiir que la Monarquia hispana mantuvo una posicién ambivalente frente a lo que
hoy Illamariamos la diferencia étnica. Al evangelizar a los indios y declararlos vasallos libres
del rey de Espafa, se sentaron las bases de la integracién sociopolitica, econémica y cultu-
ral de los pueblos autdctonos al Imperio hispano. Pero, al mismo tiempo, también se crearon
las condiciones de la diferenciacion étnica y de la subordinacién que ésta implicaba en este
nuevo orden al asociar las mencionadas categorias con subcategorias, como la de persona
miserable en la esfera civil y de nedfito en la eclesiastica. Por un lado, la categoria vasallo/
cristiano brind6 a los indigenas cierto margen de negociacion con la Corona espanola, a la vez
que permitié criminalizar toda conducta desviante respecto a la llamada policia cristiana; por
otro, la subcategoria miserable/nedfito permitié ofrecer a los indios un acceso privilegiado a la
justicia real mediante la creacion de instituciones especializadas, a la vez que los colocé en una
situacion de subordinacion hacia los espafoles. Este juego entre integracién y diferenciacion,

Caroline Cunill

17



18

TRACE 65 (Junio 2014)

entre reconocimiento y negacion de la diferencia étnica revela tanto las ambivalencias, como
la flexibilidad del sistema colonial en su relacion con las poblaciones indigenas. En otras pala-
bras, el acceso diferenciado y, hasta cierto punto, privilegiado de los indios a la justicia real
(si se consideran los servicios de representacion legal y de interpretacion) se fundamento en
la creaciéon de un orden sociopolitico diferenciado y, sin duda alguna, desigual (si se toman
en cuenta las obligaciones tributarias y laborales impuestas a los indigenas y su exclusién de las
maximas instancias del gobierno colonial). Por consiguiente, el sistema de justicia del Imperio
ibérico funciondé como organismo de regulacién de un orden sociopolitico intrinsecamente
desigual y se fundamentd en procesos de negociacion enmarcados en el estato juridico que
se adscribié a este nuevo estamento de la sociedad virreinal. En este contexto ambivalente y
flexible, algunos actores mayas decidieron situar sus acciones y discursos bajo el sello de la
legalidad hispana, mientras que otros optaron por la marginalidad o, incluso, la ilegalidad.
Pero seria ilusorio considerar que unos fueron mas mayas que otros, puesto que fragmentos de
la cultura maya circulaban en el espacio de la legalidad del mismo modo que elementos de la
cultura hispana fueron integrados en el espacio de la subversion. En definitiva, en su probanza
de méritos y servicios el intérprete Gaspar Antonio Chi hizo referencia a su pertenencia a un
linaje gobernante prehispéanico, mientras que el rebelde Andrés Cocom fundamenté parte del
mensaje subversivo en conceptos politicos hispanos.

BIBLIOGRAFIA

Ainsa, Fernando, 1992 — De la Edad de Oro a EIl Dorado. Génesis del discurso utépico americano. México, Fondo de
Cultura Econémica.

Alaperrine-Bouyet, Monique, 2007 — La educacién de las élites indigenas en el Pert colonial. Lima, Instituto Francés
de Estudios Andinos.

Alcides Reissner, Raul, 1983 - E/ indio en los diccionarios. Exégesis Iéxica de un estereotipo. México, Instituto
Nacional Indigenista.

Ariel de Vidas, Anath y Odile Hoffmann, 2011 — Beyond Reified Categories: Multidimensional Identifications among
‘Black’ and ‘Indian’ Groups in Columbia and Mexico, Ethnic and Racial Studies, vol. 35 (9), London, pp. 1596-1614.

Assadourian, Carlos Sempat, 1990 - Fray Bartolomé de las Casas obispo: la condicién miserable de las naciones indianas
y el derecho de la Iglesia (un escrito de 1545), Allpanchis, vol. 12 (35/36), Cusco, pp. 29-104.

1987 — Los sefiores étnicos y los corregidores de indios en la conformacion del Estado colonial, Anuario de

Estudios Americanos, vol. 44, Sevilla, pp. 325-426.

Bellier, Irene (dir.), 2013 — Peuples autochtones dans le monde. Les enjeux de la reconnaissance. Paris, L'Harmattan.

2013 - Reconnaissance internationale des peuples autochtones, in Bellier, Peuples autochtones, pp. 8-13.

Bernabeu Albert, Salvador (coord.), 2010 — Poblar la inmensidad: sociedades, conflictividad y representaciones en
los mérgenes del Imperio hispanico (siglos XV-XIX). Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Boccara, Guillaume, 2010 - Cet obscur objet du désir ... multiculturel : Pouvoir et Différence, Nuevo Mundo Mundos
Nuevos. Paris [En lineal, URL: http://nuevomundo.revues.org/59975.

Borah, Woodrow, 1985 - E/ Juzgado General de Indios en la Nueva Espana. México, Fondo de Cultura Econémica.

Bracamonte y Sosa, Pedro, 2001 — La conquista inconclusa de Yucatan. Los mayas de la montana, 1560-1680.
México, CIESAS Peninsular.

Brendecke, Arndt, 2012 — Imperio e informacién. Funciones del saber en el dominio colonial espafol. Madrid y
Frankfurt, Vervuert-lberoamericana.

Carneiro da Cunha, Manuela, 2009 - Cultura com Aspas. Sao Paulo, Cosac Naif.

Casas, fray Bartolomé de las, 1995 — Cartas y memoriales, Paulino Castafieda Delgado (ed.). Madrid, Alianza Editorial.

1958 - Opdusculos, cartas y memoriales, Juan Pérez de Tudela (ed.). Madrid, Biblioteca de Autores Espafoles.

Castafieda de la Paz, Maria y Hans Roskamp, 2013 — Los escudos de armas indigenas: de la Colonia al México
independiente. México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropolégicas.

Castafneda de la Paz, Maria, 2008 — Apropiacion de elementos y simbolos de legitimidad entre la nobleza indigena. El
caso del cacicazgo tlatelolca, Anuario de Estudios Americanos, vol. 65 (1), Sevilla, pp. 21-47.

Chuchiak IV, John F., 2005 — In Servitio Dei: Fray Diego de Landa, the Franciscan Order and the Return of the Extirpation
of Idolatry in the Colonial District of Yucatén, 1573-1579, The Americas, vol. 61 (4), Berkeley, pp. 611-646.

Clavero, Bartolomé, 2008 — Geografia de América Latina. Pueblos indigenas entre Constituciones mestizas. México,
Siglo XXI.




Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

Cloud, Leslie, Veronica Gonzalez y Laurent Lacroix, 2013 — Catégories, nominations et droits liés a I'autochtonie en
Ameérique latine. Variations historiques et enjeux actuels, in Bellier, Peuples autochtones, pp. 41-74.

Connell, William F., 2011 — After Moctezuma: Indigenous Politics and Self-Government in Mexico City, 1524-1730.
Norman, Oklahoma Press.

Cunill, Caroline, 2013 - Los intérpretes de Yucatéan y la Corona espafola: negociacion e iniciativas privadas en la fragua
del Imperio ibérico, siglo XVI, Colonial Latin American Historical Review, Second Series, vol. 1 (4), Albuquerque
(New Mexico), pp. 361-380.

2012a - Los Defensores de indios de Yucatan y el acceso de los mayas a la justicia colonial, 1540-1600.
Mérida, Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales.

2012b - La negociacion indigena en el Imperio Ibérico: aportes a su discusién metodoldgica, Colonial Latin
American Review, vol. 21 (3), New York, pp. 391-412.

2012c - Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en América y en la Corte espafiola,

Nuevos Mundos Mundo Nuevo. Paris, en linea: http://nuevomundo.revues.org/63939.

2011 - El indio miserable: nacimiento de la teoria legal en la América colonial del siglo XVI, Cuadernos

Intercambio, vol. 8 (9), Costa Rica, pp. 229-248.

2010 - Apuntes para el estudio de la religion maya de finales del siglo XVI, Journal de la Société des

Américanistes, vol. 96 (2), Paris, pp. 75-100.

2010b - La frontera en el discurso de los caciques chontales (siglo XVI), en Bernabeu Albert (coord.), Poblar

la inmensidad: sociedades, conflictividad y representacién en los margenes del Imperio Hispanico (siglos XV-XIX),

pp. 209-230.

‘Tenfa la tierra carteada’: transferencias e hibridacion en una rebelién maya de finales del siglo XVI, in Ruiz
Medrano, Disidentes, heterodoxos, en prensa.

Dussel, Enrique, 1970 — Les évéques hispano-américains. Défenseurs et évangélisateurs de I'Indien (1504-1620).
Wiesbaden, Steiner Verlag.

Duve, Thomas, 2013 - European Legal History—Global Perspectives, Max Planck Institute for European Legal History
Research Paper Series, Frankfurt am Main. URL: http://ssrn.com/abstract=2292666.

2010 - El derecho candnico y la alteridad indigena: el discurso juridico sobre los indios como nedfitos, in Roland
Schmidt-Riese y Wulf Oesterreicher (eds.), Esplendores y miserias de la evangelizacién de América. Antecedentes
europeos y alteridad indigena. Berlin, De Gruyter, pp. 133-162.

2004 - La condicién juridica del indio y su condicion como persona miserabilis en el Derecho indiano, in
Mario G. Losano (coord.), Un giudice e due leggi. Pluralismo normativo e conflitti agrari in Sud América. Milano,
Giuffre Editore, pp. 3-33.

Encinas, Diego de, 1946 — Cedulario Indiano. Madrid, Ediciones Cultura Hispanica.

Farriss, Nancy, 1992 - La sociedad maya bajo el dominio colonial. La empresa colectiva de supervivencia. Madrid,
Alianza Editorial.

Gabbert, Wolfgang, 2004 — Becoming Maya: Ethnicity and Social Inequality in Yucatan since 1500. Tucson, University
of Arizona Press.

Giudicelli, Christophe, 2010 — Hétéronomie et classifications coloniales. La construction des « nations » indiennes aux
confins de I'’Amérique espagnole, XVI-XVlI siecles, Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Paris, en linea: http://nuevomundo.
revues.org/59411.

2009 - Fronteras movedizas. Clasificaciones coloniales y dindmicas socioculturales en las fronteras de las
Américas. México, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Casa de Veldzquez, El Colegio de Michoacén.

Glave Testino, Luis Miguel, 2008 — Gestiones transatlénticas. Los indios ante la trama del poder virreinal y las
composiciones de tierras (1646), Revista Complutense de Historia de América, vol. 34, Madrid, pp. 85-106.

Gonzalbo Aizpuru, Pilar, 1990 — Historia de la educacién en la época colonial. El mundo indigena. México, El Colegio
de México.

Gonzalez de San Segundo, Miguel Angel, 1995 — Un mestizaje juridico: el Derecho Indiano de los indigenas. Madrid,
Universidad Complutense de Madrid.

Greenblatt, Stephen, 1991 — Marvelous Possessions: The Wonder of the New World. Chicago, University of Chicago Press.

Guerra, Francois-Xavier y Annick Lempériere (coords.), 1999 — Los espacios publicos en Iberoamérica. Ambigiiedades
y problemas, siglos XVIIl y XIX. México, Fondo de Cultura Econémica.

Gupta, Akhil y James Ferguson, 2008 — Mas all& de la “cultura”: espacio, identidad y las politicas de la diferencia,
traduccién de Ernan Von Der Walde, Antipoda, vol. 7, Bogota, pp. 234-255.

Hanks, William F., 2010 — Converting Words. Maya in the Age of the Cross. Berkeley, University of California Press.

Hillerkuss, Thomas, 1993 — Los méritos y servicios de un maya yucateco principal del siglo XVI y la historia de sus
probanzas y mercedes, Estudios de Historia Novohispana, vol. 13, México, pp. 9-39.

Hoffmann, Odile y Maria Teresa Rodriguez (eds.), 2007 — Los retos de la diferencia: los actores de la multiculturalidad
entre México y Colombia. México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, Centro de
Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

Caroline Cunill

19



20

TRACE 65 (Junio 2014)

Honores, Renzo, 2014 - El licenciado Polo Ondegardo y el Derecho Conseutudinario en el Per(i del siglo XVI, mss. pp. 68.

Huamanchumo de la Cuba, Ofelia, 2013 — Encomiendas y cristianizacién. Estudio de documentos juridicos y
administrativos del Perd, siglo XVI. Piura, Universidad de Piura, Instituto de Estudios Humanisticos.

Instrucciones a los frailes jerénimos, 1516, en Coleccién de documentos inéditos relativos al descubrimiento,
conquista y organizacién de las antiguas posesiones espanolas en América y Oceania. Madrid, Imprenta de Frias
y Compaiiia, 1867, vol. XI.

Kellogg, Susan y Ethelia Ruiz Medrano (eds.), 2010 — Negotiation within Domination. New Spain’s Indian Pueblos
Confront the Spanish State. Boulder, University Press of Colorado.

_ yBarryD. Sell, 1997 — We Want to Give Them Laws: Royal Ordinances in a Mid-Sixteenth Century Nahuatl
Text, Estudios de Cultura Nahuatl, vol. 27, México, pp. 325-367.

1995 - Law and Transformation of Aztec Culture, 1500-1700. Norman, University of Oklahoma Press.

Kenneth, Adrien J. (ed.), 2002 — The Human Tradition in Colonial Latin America. Wilmington, Scholary Ressources.

Krotz, Esteban (coord.), 2008 — Yucatan ante la Ley General de Derechos Linguisticos de los Pueblos Indigenas.
México, Instituto Nacional de Lenguas Indigenas, Universidad de Oriente.

Landa, fray Diego de, 1994 — Relacion de las cosas de Yucatéan, estudio preliminar por Maria del Carmen Ledn Cazares.
México, Direccion General de Publicaciones del Conaculta.

Lara Cisneros, Gerardo, 2009 - E/ cristianismo en el espejo indigena. Religiosidad en el Occidente de Sierra Gorda,
siglo XVIII. México, Universidad Nacional Auténoma de México.

Lempériere, Annick, 2004 — Entre Dieu et le roi, la république. Mexico, XVXIXém siecles. Paris, Les Belles Lettres.

Lira Gonzalez, Andrés, 1972 — El amparo colonial y el juicio de amparo mexicano. México, Fondo de Cultura Econdmica.

Llanes Salazar, Rodrigo, 2011 — Simulacros étnicos. Etnicidad y desigualdad entre los mayas de Yucatén, en Scotti y
Zarate, Etica Pubblica, pp. 213-220.

Lopez da Silva Macedo, Silvia, 2013 — Pourquoi nous appelez-nous Indiens? La catégorie d'Indien et son appropriation
par les populations autochtones au Brésil, en Bellier, Les peuples autochtones, pp. 75-92.

Manzano Manzano, Juan, 1967 — Las leyes y costumbres indigenas en el orden de prelacién de fuentes del Derecho
Indiano, Revista del Instituto de Historia del Derecho, vol. 18, Buenos Aires, pp. 13-64.

Menegus Bornemann, Margarita y Rodolfo Aguirre Salvador (coords.), 2005 — E/ cacicazgo en Nueva Espana y Filipinas.
México, Universidad Nacional Autonoma de México.

Menegus Bornemann, Margarita, 1992 - La costumbre indigena en el derecho indiano, 1529-1550, Anuario Mexicano
de Historia del Derecho, vol. 4, México, pp. 151-159.

Owensby, Brian P, 2008 — Empire of Law and Indian Justice in Colonial Mexico. Stanford, Stanford University Press.

Pagden, Anthony, 1995 — Lords of All the World: Ideologies of Empire in Spain, Britain, and France, C. 1500-C.1800.
New Haven, Yale University Press.

_ 1990 - Rights Property and Legitimation: Some Observation on a Sixteenth-Century Image of the Indian and his
Social World, in La imagen del indio en la Europa Moderna. Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Escuela de Estudios Hispanoamericanos, pp. 61-76.

Paul, Joanne (ed.), 2012 — Governing Diversity: Democracy, Diversity and Human Nature. Cambridge, Cambridge
Scholars Publishing.

Pérez-Rocha, Emma y Rafael Tena, 2000 - La nobleza indigena del centro de México después de la conquista. México,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Pérez-Rocha, Emma, 1998 - Privilegios en lucha: la informacién de dona Isabel Moctezuma. México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia.

Postero, Nancy, 2013 - Introduction: Negotiating Indigeneity, Latin American and Caribbean Ethnic Studies, vol. 8
(2), San Diego, pp. 107-121.

Quezada, Sergio, 2014 — Maya Lords and Lordship: The Formation of Colonial Society, 1350-1600. Norman, University
of Oklahoma Press.

1993 - Pueblos y caciques yucatecos, 1550-1580. México, El Colegio de México.

1989 - Don Juan Chan: un cacique yucateco anti-idolatra, Mayab, vol. 5, Barcelona, pp. 41-44.

y Anabel Torres Trujillo, 2010 — Tres nobles mayas yucatecos. Mérida, Instituto de Cultura de Yucatéan.

y Tsubasa Okoshi Harada, 2001 — Los papeles de los Xiu de Yaxa, Yucatan. México, Universidad Nacional
Auténoma de México.

Quijano, Francisco, 2012 — Alonso de la Veracruz: Natural Law, Dominion and Political Legitimacy in Native American
Governance, in Joanne Paul (ed.), Governing Diversity, pp. 89-106.

2008 - Vasco de Quiroga y Alonso de la Veracruz. Dos posturas ante el gobierno indigena en Michoacén, en
Velasco Gomez (coord.), Significacién politica, pp. 273-288.

Restall, Matthew, 2002 — Gaspar Antonio Chi: Bridging the Conquest of Yucatan, in Adrien Kenneth, The Human
Tradition. Wilmington, Scholary Ressources, pp. 6-21.

Restall, Matthew, 1997 — The Maya World. Yucatec Culture and Society, 1550-1850. Stanford, Stanford University Press.

Robin Azevedo, Valérie y Carmen Salazar-Soler (eds.), 2009 — E/ Regreso de lo Indigena: retos, problemas y perspectivas.




Etnicidad en clave histérica: categorias juridicas coloniales y cultura maya en el siglo XVI

Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos.

Rolando Ordofiez Cifuentes, José Emilio (coord.), 2003 - E/ derecho a la lengua de los pueblos indigenas. México,
Universidad Nacional Auténoma de México.

Romaén Gutiérrez, José, Enrique Martinez Ruiz y Jaime Gonzalez Rodriguez (coords.), 2002 —Felipe Il y el oficio de rey:
la fragua de un imperio. Madrid, Sociedad Estatal para la Conmemoracién de los Centenarios de Felipe Il y Carlos V.

Ruiz Medrano, Carlos Rubén (ed.), 2014 — Disidentes, heterodoxos, profetas y reyes: otros rebeldes de la Nueva
Espana. San Luis Potosi, EI Colegio de San Luis Potosi, en prensa.

Ruiz Medrano, Ethelia, 2002 — Poder e Iglesia en Nueva Espafia. La disputa del diezmo, in Romén Gutiérrez, Martinez
Ruiz y Gonzalez Rodriguez, Felipe Il y el oficio de rey, pp. 835-867.

_ 2010 - Mexico’s Indigenous Communities. Their Lands and Histories, 1500-2010. Boulder, University Press
of Colorado.

2010 - “Fighting Destiny: the Nahua Nobles and the Friars in the 16th Century Revolt of the encomenderos
against the King”, in Ethelia Ruiz Medrano y Susan Kellogg, (coords.), Negotiation with Domination: Colonial New
Spain’s Indian Pueblos confront the Spanish State, University of Colorado Press, Boulder.

Salazar-Soler, Carmen, 2013 - {Qué significa ser indio o indigena? Reflexiones sobre estas categorias sociales en el
Per( andino, en Francoise Lestage y Carmen Salazar-Soler (coords.), Fabriquer, traiter et gérer la différence: retour
sur I’histoire, Nuevo Mundo Mundos Nuevos. Paris, en http://nuevomundo.revues.org/66106, 5 de junio de 2014.

Scotti, Simona y Margarita Zarate (eds.), 2011 — Etica Pubblica e Religioni. Florencia, Edizioni Polistampa.

Seed, Patricia, 2001 — American Pensamiento: Invention of Indians ant the Pursuit of Riches. Minneapolis, University
of Minnesota Press.

Stavenhagen, Rodolfo, 2013 — La protection des droits autochtones: le défi de la mise en ceuvre, en Bellier, Peuples
autochtones, pp. 7-12.

Tévarez, David, 2011 — The Invisible War: Indigenous Devotions, Discipline, and Dissent in Colonial Mexico. Stanford,
Stanford University Press.

Traslosheros, Jorge E., 2002 — El tribunal eclesiastico y los indios en el arzobispado de México hasta 1640, Historia
Mexicana, vol. 51 (3), México, pp. 485-516.

Vazquez Ledn, Luis, 2010 — Multitud y distopia. Ensayos sobre la nueva condicién étnica en Michoacan. México,
Universidad Nacional Auténoma de México.

Velasco Gémez, Ambrosio (coord.), 2008 — Significacién politica y cultural del humanismo iberoamericano en la
época colonial. México, Universidad Nacional Auténoma de México/Plaza y Valdés.

1992 — Ser indio otra vez: la purepechizacién de los tarascos serranos. México, Conaculta.

Weber, David J., 2005 — Bérbaros: Spaniards and their Savages in the Age of Enlightenment. New Haven, London,
Yale University Press.

Yannakakis, Yanna, 2010 — Costumbre: A Language of Negotiation in Eighteenth-Century Oaxaca, in Ruiz Medrano,
Ethelia and Susan Kellogg (eds.) Negotiation with Domination: Colonial New Spain’s Indian Pueblos confront the
Spanish State, pp. 137-173.

Yrigoyen Fajardo, Raquel, 2013 — Constitutionalisme pluraliste et peuples autochtones en Amérique latine. Du
multiculturalisme a la décolonisation, en Bellier, Peuples autochtones, pp. 219-228.

Zaballa Beascoechea, Ana de y Jorge E. Traslosheros (coords.), 2010 — Los indios ante los foros de justicia religiosa en
la Hispanoamérica virreinal. México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto Nacional de Antropologia
e Historia.

Zavala, Silvio, 1981 - Los esclavos indios en Nueva Espana. México, El Colegio Nacional.

NOTAS

1 Sobre estos avances y el contexto en el que se produjeron véase las excelentes sintesis de Iréne Bellier (2013) e
Yrigoyen Fajardo (2013). La primera autora se centra en la esfera internacional (Declaracion 169 de la Organizacién
Internacional del Trabajo de 1989 y Declaracién de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pueblos indigenas
de 2007), mientras que la segunda analiza el advenimiento de un constitucionalismo multicultural y, en casos mas
recientes, plurinacional.

2 Sobre las contradicciones del multiculturalismo véase Hoffmann y Rodriguez (2007) y Guillaume Boccara (2010).
Autores como Rodolfo Stavenhagen (2013) también insisten en los obstaculos institucionales, juridicos, etcétera, a
los que se enfrenta la aplicacion de los principios declarados en los textos legales a favor de los pueblos indigenas.
Acerca de la relacion entre categoria étnica y desigualdad en Yucatan desde el periodo colonial hasta la actualidad,
véase Wolfgang Gabbert (2004).

3 Los trabajos de Ambrosio Velasco Gémez (2008), Bartolomé Clavero (2008), Joanne Paul (2012) y Carmen Salazar-
Soler (2013) adoptan un planteamiento similar.

Caroline Cunill

21



22

TRACE 65 (Junio 2014)

4 Para una sintesis sobre esta nueva tendencia historiogréfica véase Caroline Cunill (2012b). Como obra de referencia,
se puede citar el volumen coordinado por Ruiz Medrano y Susan Kellog (2010).

5 Sobre estas proyecciones y sus consecuencias en la percepcion y descripcion de los pueblos indigenas, véase
Greenblatt (1991) y Ainsa (1992).

6 Acerca del tratamiento de la informacion en el Imperio hispanico véase Brendecke (2012).

7 Sobre esta temética véase Carlos Sempat Assadourian (1990), Thomas Duve (2004) y Caroline Cunill (2011).

8 Las instrucciones de 1516 estan inspiradas en un memorial de fray Bartolomé de las Casas del mismo afo (Las
Casas, 1958, vol. 110y 1995, vol. 13).

9 Acerca del papel de los frailes como representantes de los intereses indigenas, véase Ethelia Ruiz Medrano (2002);
sobre la protectoria eclesiéstica, véase Enrique Dussel (1970); sobre los oficios de defensor de indios y de intérprete,
véase Caroline Cunill (2012ay 2013); finalmente, sobre el Juzgado General de Indios véase Woodrow Borah (1985).

10 Sobre la educacién de los indigenas en el periodo colonial existen numerosos trabajos; véase Pilar Gonzalbo Aizpuru
(1990) y Monique Alaperrine-Bouyet (2007). En cuanto a la traduccién de algunos textos legales a las principales
lenguas indigenas, se puede dar el ejemplo de las Leyes Nuevas de 1542. Sobre este tema véase Susan Kellogg y
Sell (1997).

11 Acerca de la existencia de una nobleza indigena en México a lo largo del periodo colonial, véase Emma Pérez-Rocha
(1998), Emma Pérez-Rocha y Rafael Tena (2000), Menegus Bornemann y Aguirre Salvador (2005), Sergio Quezada
(2014).

12 Cédula en la que se aprueba las buenas costumbres de los indios que tenian desde la antigliedad para su
buen regimiento y policia, afo de 1555 (Encinas, 1946, IV: pp. 355-356). Sobre la existencia de un derecho
consuetudinario indigena y su orden de prelacién en las fuentes de derecho, véase Juan Manzano Manzano (1967),
Margarita Menegus Bornemann (1992), Miguel Angel Gonzélez de San Segundo (1995) y Honores (2014).

13 Sobre la creacién de esta personalidad juridica colectiva y las prerrogativas que le estaban asociadas, véase Andrés
Lira Gonzalez (1972). Acerca de la tenencia de la tierra, véase Anthony Pagden (1990).

14 A este respecto, cabe subrayar que todavia hoy en dia resulta dificil hacer valer los derechos linglisticos que fueron
concedidos a las lenguas indigenas en las legislaciones nacionales e internacionales (Ordofez Cifuentes, 2003;
Krotz, 2008).

15 Para un estudio pormenorizado de los contextos seménticos en los que aparece la palabra indio en el periodo colonial,
véase Raul Alcides Reissner (1983).

16 La traduccién es mia. Para corroborar sus conclusiones, Silvia Lopez da Silva cita las reflexiones que hace Manuela
Carneiro da Cunha en su obra Cultura com Aspas (2009). Coincide con Anath Ariel de Vidas y Odile Hoffmann
(2011), quienes distinguen las categorias impuestas a indigenas y africanos por los Estados nacionales de las
multiples subcategorias que adquieren un valor operativo en las construcciones identitarias de estas poblaciones
tanto en México como en Colombia.

17 Sobre los conceptos de transferencia, hibridacion y re-significacion, véase Thomas Duve (2013).

18 Sobre la formacion, carrera y vida de Gaspar Antonio y su linaje (los Xiude Mani), véase Hillerkus (1993), Quezada
y Okoshi Harada (2001), Matthew Restall (2002) y Quezada y Torres (2010).

19 Archivo General de Indias de Sevilla (AGl), México 97, Probanza de don Pablo Paxboldn, cacique de Tixchel (1576).
AGI, México 131, N. 51A, Probanza de don Jorge Canul, cacique de Tenabo (1601). Acl, México 140, R. 2, Probanza
del capitan don Juan Chan, cacique y sefior natural de Chancenote y sus sujetos (1622). Los dos Ultimos documentos
fueron transcritos y publicados por Quezada y Torres (2010, pp. 135-149). Un detallado analisis de la situacién
politico-militar en las zonas fronterizas o montafas de Yucatén a lo largo del periodo colonial se encuentra en Pedro
Bracamonte y Sosa (2001).

20 Para ilustrar este punto nos remitimos a Sergio Quezada (1989) y a Caroline Cunill (2010b).

21 Para estos aspectos nos remitimos a los trabajos de Brian Owensby (2008), Ana de Zaballa y Jorge Traslosheros
(2010) y Huamanchumo de la Cuba (2013).

22 La informacién presentada fue extraida del juicio por idolatria que el cura del pueblo de Peto abri6 en contra de
Francisco Pech y otros mayas de dicho pueblo en 1598. Una copia del documento fue incluida en la probanza
de méritos y servicios que elaboro este clérigo en 1599. aal, México 292, 28 fols., Probanza del clérigo Baltasar de
Herrera (1599). Una detallada discusién acerca de este juicio se encuentra en Caroline Cunill (2010). Para una
reflexion general sobre el contexto en el que se produjo la represion de la idolatria en el Yucatan del siglo XVI, véase
John Chuchiak (2005).

23 Aal, Patronato 20, N. 5, R. 25, fols. 54-65, Testimonio del escribano publico Luis de Torres sacado a peticion
de Pedro de Leguizamo, Mérida, 13 de mayo de 1604, en el expediente formado a instancias del capitan Pedro de
Ochoa de Leguizamo sobre el descubrimiento y conquista del valle de Suchicane en Nueva Espafia (1605). Cabe
sefalar que hemos realizado un anélisis completo del juicio criminal que se abrié en contra de Andrés Cocom en
un articulo que se encuentra en proceso de publicacion en un libro colectivo sobre las reivindicaciones politicas
indigenas en el periodo virreinal coordinado por Carlos Rubén Ruiz Medrano.



