La paradoja en el discurso.
Topicos del Seminario, 34.
Julio-diciembre 2015, pp. 29-49.

Umbrales paraddjicos

Ana Camblong
Universidad Nacional de Misiones, Argentina

1. Memorias y linajes

La osadia de incursionar en un topico como el de la paradoja,
abruma y hasta pone en fuga, tanto por la longevidad de la tradi-
cion occidental de siglos, retomando sus enigmas y sus enredos
lingiiistico-conceptuales desde diferentes disciplinas, cuanto
por el maximo prestigio y autoridad de los nombres propios que
figuran en su tratamiento. Semejante memoria de sofisticados
y sutiles tratados, doctrinas, teorias, refutaciones y despliegues
explicativos, acude con sus blasones intelectuales a asistir, pero
también a intimidar a los discursos actuales que insisten en
volver a encararlo. Paradoja: medusa seductora y terrible que
enfrentamos con cautela ominosa y cierto viso de insensatez.
Damos por supuesto y asumido semejante acervo antiguo,
clasico y consolidado por nuestra historia con cambiante asidui-
dad segun modas y climas culturales, a través de multifacéticas
perspectivas, diversos alcances y consistencias. Sin distraer
nuestra atencion en rodeos, nos dirigimos directamente a los
presocraticos con el fin de interpretar con gruesos trazos y flexi-
bles criterios, las controversias entre seguidores de Heraclito y



30 Ana Camblong

discipulos de Parménides. Auscultar los vestigios de tales albo-
res nos permite acceder a cuestiones filosoficas de fondo que se
dirimen a través de estrategias discursivas contrapuestas. Dado
que el topico que nos convoca es la paradoja en el discurso, in-
tentaremos contrastar los dispositivos semiodticos en juego, los
efectos buscados y los postulados epistemolégicos implicados
en el uso y el ejercicio de lo paraddjico. Decimos lo paradojico
como una manera de exceder la figura retorica y conferirle un
estatuto categorial mas amplio que atraviesa los discursos y
opera en las acciones, las experiencias y el devenir de procesos
historicos que encarnan en su mismo acontecer modelizaciones
paradojicas. Asi entonces, tal vez logremos eludir o atenuar in-
terpretaciones de los avatares paraddjicos que se cifien a recortes
sustraidos de los procesos socioculturales que los alientan, los
modifican y les dan sentido.

En primer término, abordamos las posiciones parmenideas
(conceptos-clave: unidad, finitud, orden, discontinuidad, per-
manencia), defendidas desde distintos registros documentales,
pero en este caso los discursos privilegiados son los relatos
paraddjicos de Zenon de Elea, discipulo dilecto de Parménides,
quien inventa las breves ficciones argumentales (logoi) con el
fin de respaldar las posiciones de su Maestro. Estos artefactos
paradojales creados como armas para las contiendas filosoéficas,
ostentan una miriada de caracteristicas que perduran a lo largo
de la historia occidental y operan con componentes semioticos
prototipicos. Los artefactos exhiben su caracter de artificio,
concebidos con la finalidad de poner en escena argumentaciones
en disputa. La factura discursiva conlleva entonces condiciones
basicas requeridas por funciones metalingiiisticas; se podria afir-
mar que cada relato queda fijado (de ahi su longeva integridad)
por el blindaje de conceptos que los determinan y los eternizan.
Los logoi (se han rescatado ocho argumentos de Zenon) se tradu-
cen a diferentes lenguas, circulan, se manipulan, se analizan, se
refutan, se combinan y se circundan de interpretaciones, comen-
tarios y glosas que no alteran su andamiaje semiotico de base.



Umbrales paradojicos 31

Este tratamiento semiotico, aunque incorpore tacticas narrativas
(funcionales a fines persuasivos y didacticos), no menoscaba
su diafana inscripcion en procedimientos metalingiiisticos que
resguardan al artefacto paradojico del devenir y lo preservan
de transformaciones.

Por consiguiente, lo que nos interesa poner en relieve es que
estos discursos paradojicos refrendan con su propio corpus las
premisas epistemologicas que defienden. El autor de estos autd-
nomos aparatos, los usa para pensar, para combatir, para ensefiar,
para seducir, pero su ausencia de los enunciados y la distancia
de su propia vida respecto del razonamiento logico, le permiten
manipular los discursos sin incardinar su existencia en los juegos
paradojicos. Se podria decir que maneja el dispositivo semidtico
desde fuera, como un instrumento que no compromete ni atafie
a su bio-desempeno. El lenguaje se sustrae de la contingencia,
opera con universales absolutos y engendra discursos protegidos
de las incidencias practicas.

Los artefactos paradojicos eleaticos atesoran una potencia
explosiva de lecturas encontradas: por un lado, seran reconoci-
dos como inauguracion de operaciones logicas del pensamiento
y, por otro, seran considerados una chapuceria de enredos se-
manticos para cautivar y confundir a los escuchas en general
y a sus adversarios en particular; ambas interpretaciones son
viables, pero ninguna contradice su construccion metalingiiistica
aspirante a la mayor autonomia posible. Al respecto, tomo un
fragmento del articulo “La ciencia y el sentido”, del matematico
René Thom, autor de la Teoria de las catastrofes, quien asevera
lo siguiente:

Y si me preguntarais donde situaria el acta de nacimiento de la cien-
cia propiamente dicha, tengo un candidato que me es muy querido:
las paradojas de Zendn de Elea. La paradoja de Aquiles y la tortuga, la
paradoja de la flecha “que vibra, vuela y que no vuela”, son brillantes
fragmentos de pensamiento que tienen pocos equivalentes en las cien-
cias mas modernas que les siguieron. En efecto, lo que las caracteriza
no es la aplicacion practica. Son experiencias mentales de caracter



32 Ana Camblong

“aporético”. Nos dan una leccion: en la ciencia es mas importante
proponer aporias que soluciones. Incluso en la ciencia actual no faltan
aporias, pero se prefiere pasarlas por alto para evitar que la imagen
de la ciencia ante la opinion ptblica quede perjudicada (1993: 111).

El comentario de Thom, ratifica la impronta metalingiiistica,
su armadura logica y sus correlatos con discursos cientificos,
aunque estos ultimos hayan perfeccionado sus mecanismos de
control hasta alejarse y abominar de las ignominias paradojales;
sin embargo, la dindmica misma del dilatado periplo cientifico
fue a desembocar en el siglo xx, en aceptacion de las aporias
gestadas por el desarrollo del mismo pensamiento teérico. El
discurso cientifico no queda exento de paradojas. Cabe insis-
tir: no estamos analizando la argumentacion y sus ensambles
ingeniosos para unos y triviales para otros, sino el dispositivo
semiotico metalingiiistico que descuaja el artefacto paradojal
del discurrir discutidor y pragmatico, con el fin de disponer de
un constructo independiente cual formula algebraica. Esto ha
contribuido no so6lo a usos e interpretaciones infinitamente di-
versos, sino también a la preservacion incélume de los relatitos
portadores de los ingeniosos trebejos semanticos conceptuales.
La prueba esta en que sus enunciados se trasladan o trasponen
a formulas logicas y algoritmos matematicos con el proposito de
realizar ejercicios rigurosos y demostrativos.

Hay otro aspecto por ponderar en los efectos receptivos de
tales artefactos: si sus pases conceptuales provocan perplejidad,
sus destellos imaginativos desatan experiencias estéticas y pla-
centeras. Los latinos denominaron admirabilia a las paradojas,
privilegiando el impacto seductor y bello de sus tramas bien
encastradas, con una clara finalidad de atraccion persuasiva; los
artefactos paradojicos ya concebidos y armados por los griegos
antiguos y los rebeldes estoicos, aportaron ingentes repertorios
que ornamentaron las polémicas y los litigios forenses de los dis-
cursos latinos. Quiza la sensibilidad y la incisiva inteligencia en-
sayistica de Borges logren concatenar lo que venimos diciendo:



Umbrales paradojicos 33

Las implicaciones de la palabra joya —valiosa pequeez, delicadeza
que no esta sujeta a la fragilidad, facilidad suma de traslacion, limpi-
dez que no excluye lo impenetrable, flor para los afios— la hacen de uso
legitimo aqui. No sé de mejor calificacion para la paradoja de Aquiles,
tan indiferente a las decisivas refutaciones que desde mas de veintitrés
siglos la derogan, que ya podemos saludarla inmortal. Las reiteradas
visitas del misterio que esa perduracion postula, las finas ignorancias
a que fue invitada por ella la humanidad, son generosidades que no
podemos no agradecerle. Vivamosla otra vez, siquiera para conven-
cernos de perplejidad y de arcano intimo (1974: 244).

La apretada sintesis metaforica de la joya —inexpugnable y
delicada belleza— reune facetas que hemos desplegado hasta
aqui, escogiendo la paradoja de la perpetua carrera de Aquiles
v la tortuga como emblema del conjunto de procedimientos.
Evidentemente, la demostracion buscada por Zenon a través
de artefactos paradojicos, lucubrados no sin sarcasmo como
quien hace bromas refinadas e intelectuales, queda cumplida
en la persistencia de los argumentos y del inmovil corpus au-
tonomo. En otras palabras: los artefactos paradojicos eleaticos
cumplen su cometido en defensa de posiciones filosoficas al
alcanzar un estatuto imperturbable, deslumbrando mas alla de
las interpretaciones y desentendido de las vidas singulares
de los pensadores.

Cruzando la vereda filosofica nos encontramos con Heracli-
to, cuyo boceto trazado por el investigador Jonathan Barnes se
define en estos términos:

Heraclito el Oscuro, el Misterioso, el profeta sentencioso, se yergue
sombrio y majestuoso en la historia de la filosofia. Se propuso imitar
“al rey del oraculo de Delfos”, que, en palabras del propio Heraclito,
“no afirma ni oculta nada, sino que da sefales” [...] Como todos los
presocraticos, es proclive a una molesta vaguedad, recurre frecuente-
mente a las paradojas, y tiene una cierta predileccion por los juegos de
palabras. Pero los juegos de palabras son inofensivos y las paradojas
no siempre son oscuras (1992: 74).



34 Ana Camblong

La semblanza esquematica y quiza un tanto estereotipada,
ayuda sin embargo a disefiar el cotejo y las diferencias con los
discursos anteriores. Ante todo, nos apresuramos a indicar que
los discursos de Heréclito estdn enclavados en su propia exis-
tencia, su enunciacion afecta su vida y sus practicas semioticas
de toda indole: filosoficas, éticas, politicas. “Decir es hacer” y
“se hace lo que se dice”, por tanto, el epiteto legendario Oscuro
refiere a sus discursos, a su figura publica, al talante de su estilo
personal y sus modalidades comunicativas en conjunto. Si bien
apenas contamos con restos de sus discursos —entre 127 y 131
fragmentos—(Mondolfo, 1971), el exiguo corpus resulta un
testimonio fehaciente en el que podemos apreciar las diferen-
cias respecto de los sefialamientos apuntados para los discursos
eleaticos. Como en el procedimiento anterior, establecemos una
constelacion-clave de conceptos: monismo-plural, flujo cons-
tante, contingencia, tension de contrarios, cambios. Otra vez,
la simplificacién nos molesta y nos da pudor, pero obedece a la
necesidad de responder a la economia de un articulo para poder
dedicarnos de lleno a los usos discursivos de las posiciones filo-
soficas. Por esta via, el acotado inventario de textos, casi siempre
mediado por la cita de muchos autores, nos deja experimentar la
sensacion de “escuchar la voz del Maestro”. La formula persis-
tente “Heraclito dice” y a continuacion las breves aserciones de
un pensamiento en marcha, permiten interpretar la presencia
de un uso de la palabra que no puede ni debe desarraigarse de
su propia enunciacion. Se trata de lo que Heidegger (2011),
en su seminario sobre Heraclito, denomino la palabra pensan-
te, compacto hallazgo que condensa la concepcion heracliteana
del lenguaje y de una intervencion discursiva que cree en la
potencia creativa del discurso en variacion continua, sin ocluir
los campos semanticos del vocabulario. Tal nocion del lenguaje
atenta y erosiona las posibilidades ordenadoras y definitorias de
los metalenguajes. Se podria conjeturar que “la voz del Maes-
tro” es insustituible: su discurso rompe y descree de los cepos
metalingiiisticos, el flujo del sentido excede completamente los



Umbrales paradojicos 35

poderes de la teoria, la ciencia, los sistemas y las determinacio-
nes estables. Las operaciones semioticas del discurso insertas en
el continuo van de un signo a otro signo en traducciones hori-
zontales, traslaciones metaforicas y alegoricas, desentendidas de
las fijaciones metalingiiisticas y de las formulaciones logicas. El
discurrir-pensando o el pensar en discurso, juega en los limites
y con los limites acatando la fluidez del cosmos.

En el trasfondo de esta primera aproximacion vibra un abar-
cador proceso paraddjico: el Maestro que aboga por el devenir
perpetuo del cosmos, englobando naturaleza, humanidad y
lenguaje, se dirige a sus destinatarios de manera aforistica,
escueta y aseverativa. Sus sentencias no fluyen, caen como
rayos, contundentes y poderosas; paradojicamente, en lugar de
conformar una recepcion unificada y precisa, se difumina en
interpretantes de ambiguas oscilaciones que desorientan los
parametros racionales. En este marco general se inscriben las
paradojas y los juegos de palabras que desencadenan una “mo-
lesta vaguedad”. Pero tengamos presente: sus juegos lingiiisticos
responden a formas de vida (Wittgenstein) y no a malabares
lexicales (calambures). Los discursos de Heraclito presentan un
pensamiento en carne viva y una concepcion del universo plas-
mada en la palabra pensante. El discurso fraguado por el vuelo
especulativo busca llegar al otro, procura despertar conciencias
con sefiales significativas que, por un lado, atestiguan la honesta
verdad del pensamiento del que las profiere y, por otro, abren
un espectro interpretativo que depende del horizonte receptivo.
Cuando decimos honesta verdad estamos subrayando el com-
promiso ético de los discursos de Herdclito, respondiendo a sus
propias ideas y posiciones; no se trata de la verdad o falsedad de
proposiciones logicas, ni de operaciones abstractas resguardadas
por procedimientos metalingiiisticos.

Pero recuperemos nuestro cometido enfocado en la paradoja:
las paradojas de Heraclito emergen en el discurrir de las senten-
cias y se hacen cargo de las tensiones encontradas o contrarias
de la realidad, no se presentan como ejercicios intelectuales de



36 Ana Camblong

grupos en pugna. Lo paradojico impregna de modo intermitente
y masivo, cada fragmento y todo el corpus. La parte y el todo
conllevan modalidades paraddjicas, inmersos como estan en el
mundo natural y humano en continuidad. Entonces, para Hera-
clito, lo paraddjico resulta constitutivo del pensar, del mundo
y del lenguaje. Precisamente, los dispositivos paradodjicos se
instalan en la gestacion del pensamiento, en la configuracion de
la naturaleza, del hombre y su lenguaje formando una integridad
cosmica. Por esta via, comprendemos que no podria aceptar
construir un artefacto paradojal, ni podria concebir una discur-
sividad enjaezada de joyas paradojicas. La experiencia primaria
y basal de la paradoja haciendo discurso, no es compatible con
metalenguajes ordenando contrarios, discriminando conceptos
y realizando operaciones abstractas al margen del devenir his-
torico y los ajetreos sociales. La conviccion de que nada puede
existir ni permanecer fuera del movimiento cosmico constante,
invalida y desarma las pretensiones poderosas de dispositivos
estaticos e inalterables.

Como se podra apreciar, lo paraddjico no se restringe a len-
guajes especializados, ni se circunscribe a intercambios intelec-
tuales, sino que modela la experiencia de la vida cotidiana, de
los esfuerzos humanos por pensar y sobrevivir. Hay en Heraclito
un fuerte arraigo comunitario, un denuedo por advertir a sus
congéneres acerca de las trivialidades y falacias que distraen su
existencia, un llamado que se dirige a sacudir la ignorancia; hay
un atisbo inaugural de antropologia filosofica. Sus destinatarios
no son los filosofos consagrados, sino cualquiera que quiera es-
cucharlo. Lo paraddjico se inviste de enigmaticas aseveraciones
con tonalidad profética que avanza y retrocede a la vez, en la me-
moria colectiva. Con un registro de lenguaje coloquial y comun,
su discurso se vuelve raro, o bien se va enrareciendo a través de
mixturas semanticas de modo tal que la doxa se conmueve y se
desorienta. Las derivas intensas e incesantes de los sentidos con-
vergen y divergen en los discursos sabios del Maestro, al tiempo
que corporizan el proceso complejo y misterioso de la vida. Los



Umbrales paradojicos 37

efectos paraddjicos no se concentran en un artefacto, sino que
se movilizan y se despliegan en flujos discursivos continuos
que enhebran aseveraciones discontinuas.

Tal vez podriamos acudir al término aporia, utilizado gene-
ralmente como sinénimo de paradoja pero poseedor de un es-
pectro semantico amplificado. Su riqueza consiste en compulsar
valores y creencias de la comunidad griega que se expanden en
direcciones plurales segtin las acepciones siguientes: sin cami-
no, sin salida, imposibilidad, indecision, duda, falta, carencia,
perplejidad, apuro, dificultad, problema. Esta turbina semiotica
indica que el maximo oprobio griego se fincaba en caer en con-
tradiccion; este callejon sin salida marca el confin extremo de
la posibilidad de significar y de pensar. La Edad Media recogio
este sentido riguroso y llamoé imposibilia a las paradojas, asu-
miendo un limite coincidente con las estrictas reglas de la 16gica
y la gramatica, normativas que a la vez permitian estipular los
desvios figurativos de la retorica. Pero, lo que intentamos poner
en relieve al hablar de los discursos aporéticos de Heraclito —el
Oscuro—, reside en las turbulencias doxasticas y las incerti-
dumbres comprensivas, generadas por sus audaces entramados
conceptuales: los encastres contradictorios, las tensiones de
contrarios en simultaneo, la concordancia de las discordias, las
convergencias divergentes, y tantos otros recursos semioticos
se esparcen in extenso en las sentencias aporéticas recupera-
das. Es que la apertura a lo ilimitado anida en la base de esta
discursividad que no se impone determinaciones absolutas, que
no sabe a ciencia cierta cual es el limite, que opera inmersa en
la potencialidad semiotica del discurso siempre disponible. En
consecuencia, no hay por qué pensar que lo impensable exista
a priori, no hay por qué cercenar las busquedas diferentes que
traspasan o replantean o desplazan los limites admitidos. Asi, la
perplejidad, la duda, la indecision, el apuro, la dificultad, el pro-
blema, adquieren una valoracion contrapuesta a la doxa griega
y se transvalorizan (Nietzsche) como efectos privilegiados para
volver a pensar, para pensar de nuevo, para estar en incesante



38 Ana Camblong

por-pensar. Esta gran inauguracion discursiva ejecutada por
Heraclito, abre lo que Heidegger explica de la manera siguiente:

La palabra del pensar inicial es esencialmente diferente del len-
guaje de la dialéctica. Después de escuchar la palabra de Heraclito,
tendremos con certeza la oportunidad de pensar y de meditar sobre
eso [...]. Solo intentamos lograr una relacién experimentable con
aquello que predomina como lo por-pensar en el pensar inicial
(2013: 63-64).

Destacamos el sentido estimulador de los deslizamientos
aporéticos y a la vez, el impulso iniciatico, la invitacion al pen-
samiento, a la reflexién y a la meditacion; el perpetuo devenir
aporético descubre alternativas, pone en vilo los términos, fric-
ciona los contrarios y sustenta el por-pensar de los involucrados
en estos dispositivos discursivos. Los involucrados no acuden a
una justa intelectual, no debaten féormulas abstractas, no manejan
con idoneidad y astucia artefactos paradojicos, por el contrario:
los involucrados quedan inmersos en conversaciones que con-
ciernen directamente a sus vidas, a sus experiencias cotidianas,
a sus relaciones con la ley y con los dioses, a sus deberes comu-
nitarios, a sus decisiones politicas y a sus propios ejercicios y
ejecuciones de pensamiento.

No citamos ejemplos del corpus heracliteano, primero, porque
tampoco lo hicimos cuando nos referimos a las paradojas eleati-
cas; segundo, porque cualquier fragmento elegido al azar podria
ilustrar lo dicho; tercero y principal, porque nuestro propdsito
reside en comparar el uso de /o paraddjico en dos grandes con-
figuraciones discursivas, filosoficas y epistemologicas —cono-
cidas y difundidas— que asignan a los mecanismos semioticos
en cuestion, valores y poderes diferentes, o mejor, contrapuestos
y en controversia histdrica vigente hasta nuestros dias.

Este introito facilita el planteo de una hipotesis que atraviesa
nuestra lectura de los procesos paradojales: conjeturamos dos
linajes de pensadores que se confrontan a lo largo de siglos y



Umbrales paradojicos 39

siglos: los unos, toman la figura retorica, el procedimiento pa-
radojal en el plano metalingiiistico y en su caracter de artefacto
logico-semidtico que se puede manejar, confutar o invalidar, sin
que tales operaciones incidan o modifiquen sus vidas; en cambio,
los otros adoptan los procesos paraddjicos como matriz de su
pensamiento y de sus discursos, afectando y comprometiendo
profundamente su existencia. Esta ultima posicion, cuestiona
los metalenguajes y sus empoderamientos; colisiona no solo con
la ciencia, sino con la propia filosofia profesional o académica.
Estos pensadores experimentan lo paradojal en el transcurso del
pensar y en el obraje de sus propios discursos; no hablan de la
paradoja: hacen paradojas y las asumen como formas de vida.

El excelente trabajo de Alain Badiou titulado La antifilosofia
de Wittgenstein, parece reforzar nuestra hipdtesis al postular una
dinastia de pensadores a los que denomina antifilosofos por sus
conflictos con los metalenguajes y los sistemas tedricos de una
filosofia encuadrada en racionales estandares académicos, al
tiempo que involucran su vida en discursos testimoniales. Mu-
chos son los aspectos que se analizan en la caracterizacion de los
antifilosofos, pero nos parece atinado destacar que se trata de
un pensador “que frecuenta los despliegues mas violentamente
paradojicos de la ciencias. Y que produce sus catedrales de ideas
en esta efervescencia, en esta in-disposicion y en esta rebelion”
(2013: 8). La confrontacioén con colegas organiza una lista en
la que se anotan “Pascal contra Descartes, Rousseau contra los
Enciclopedistas, Kierkegaard contra Hegel, Nietzsche contra
Platon, Lacan contra Althuser” (2013: 9). Y, mas adelante,
Badiou informa:

Por todas estas razones consagré mi seminario, durante algunos
afos, a los grandes antifilosofos modernos. Primero Nietzsche,
luego Wittgenstein, luego Lacan. Después de lo cual, practicando el
método del Gran Salto hacia atras, conclui con San Pablo, inventor
de la posicion antifiloséfica, a menos que sea Didgenes o incluso
Heraclito (2013: 9).



40 Ana Camblong

Nuestra lectura ha dado el “Gran Salto” hacia delante para
encontrar en la interpretacion contemporanea de Badiou una
convergencia argumental con nuestras posiciones, y volvemos
a dar el “Gran Salto” hacia atras, para indicar que en el releva-
miento arqueologico, el fundador de los discursos paraddjicos
y antifiloséficos es, a nuestro juicio, Heréclito, y luego vienen
los demas.

2. Pensar en continuidad

Realizado este deslinde de linajes en contrapunto, estamos ahora
en condiciones de acotar nuestra propia interpretacion a las coor-
denadas propuestas. En efecto, preferimos centrar nuestro traba-
jo en discursos antifilosoficos sin que tal nominacion pretenda
fungir de categoria metodologica, simplemente la adoptamos
con sentido instrumental para una cierta referencia de dilatadas
fronteras y discutibles inclusiones o exclusiones. En términos
generales, lo que procuramos considerar es una cuestion teorica
acerca de caracteristicas semioticas de estos discursos de tradi-
ciones difusas y de diversas realizaciones, no obstante factibles
de responder a postulaciones que los comprenden en algunos
aspectos de su complejidad proteica.

El nudo gordiano se ajusta y se traba en la aceptacion del
continuum mobile como supuesto basico que conmueve y modela
la factura de las “catedrales de ideas” aunque sus arquitecturas
respondan a estilos completamente distintos y sus ingenierias
discursivas conciban retoricas diversas. La agudeza filosofica-
logica-cientifica de Charles S. Peirce (2012) muestra no solo la
pertinencia fundante de /a continuidad como principio episte-
mologico, sino también las implicaciones que diferencian estas
posiciones. Su invento tedrico denominado semiosis infinita para
dar cuenta del continuo semidtico, nos facilita el abordaje que
pretendemos hacer. En efecto, en primer lugar, se podria consi-
derar que se trata de discursos que inscriben sus factorias en las



Umbrales paradojicos 41

continuidades de la semiosis infinita; en dicho campo, infinito
en si mismo por cierto, seleccionamos y encaramos discursos
paradojicos. Por si acaso, aclaramos: ni todos los discursos que
aceptan la continuidad infinita son paraddjicos ni todos los dis-
cursos paraddjicos aceptan el postulado del continuo infinito. Tal
como lo advierte Macedonio Fernandez (1990), otro antifilésofo
al que me atreveria a denominar el Heraclito criollo, en un texto
publicado en la revista Pulso (1928):

Hay solo una existencia, no so6lo eterna sino incesantemente continua,
no solo yo en ella siempre persona, siempre memoristico, interna e
individualmente continuo, sino eternamente reconociéndose. Una
sensibilidad incesante no comenzada, ni siquiera interrumpida para
recomenzar (1928: 216 [cap. viii]).

Nuestra tarea se concentra, pues, en masas discursivas
paradodjicas de pensadores que discurren inmersos en el con-
tinuo infinito y hacen de esta inscripcion un trabajo a la vista
del pensamiento, que atestiguan y encarnan una experiencia
emergente y viva. Estos discursos portadores de flujos aporé-
ticos escenifican de mil maneras las encrucijadas y la respon-
sabilidad de la decision ante el limite. El punto en que estos
pensadores sumidos en el vértigo infinito, no acatan ni trans-
greden, se detienen, piensan y hacen de este crono-topo (Bajtin,
1989) una discursividad infinita que intenta hacerse cargo del
intervalo interminable y del lugar imposible, a la vez posible
porque lo experimentan, lo recorren y lo configuran. Cuando
decimos se detienen, en simultaneo, registramos la dindmica
de las turbulencias revulsivas de significaciones y sentidos, las
conmociones del pensamiento y del cuerpo, puestos en derivas
aporéticas.

El punto en el que cabe otro punto, de apertura a otro punto
y a otro y otro, y se dispara el continuo en incesantes carreras
ilimitadas, en ese punto, estos pensadores paraddjicos, estan y
no-estan en el limite, es decir, se hallan en el umbral.



42 Ana Camblong

El analisis meticuloso de los discursos paradojicos de esta
estirpe de pensadores nos ha conducido a la busqueda de una ca-
tegoria tedrica, el umbral, que diera cuenta de las caracteristicas
discursivas en juego. El umbral indica en el arranque, que no se
trata ni de la mera transgresion ni de la superacion o abolicion
de lo estatuido, consolidado, reglado y admitido; tampoco se
trata del desvio o la excepcion de la norma, sino mas bien, ins-
tala el conflicto de estipular el limite mismo, las tribulaciones,
incertidumbres y tembladerales semidticos, epistémicos, éticos
y politicos de la soberana potencia, singular y comunitaria, ante
la instancia suprema de hallar, descubrir, acatar o establecer el
punto de la discontinuidad y de la diferencia. Citar la precisa
lucidez con que Gilles Deleuze describe el proceso paraddjico
nos exime de postergar el asunto:

La paradoja de este puro devenir, con su capacidad de esquivar el
presente, es la identidad infinita: identidad infinita de los dos sentidos
a la vez, del futuro y el pasado, de la vispera y el dia después, del
mas y el menos, de lo demasiado y lo insuficiente, de lo activo y lo
pasivo, de la causa y el efecto. El lenguaje es quien fija los limites (por
ejemplo, el momento en que empieza lo demasiado) pero es también
¢l quien sobrepasa los limites y los restituye a la equivalencia infinita
de un devenir ilimitado (1989: 26).

El vocablo umbral, tanto en sus sentidos espaciales como
en sus alcances temporales, en sus resonancias etimologicas
como en las constelaciones de usos coloquiales y especializa-
dos, se aviene a las instancias tedricas que se pretende abarcar
(Camblong, 2003)." En primer término, su ubicacion (locus ubi)
contribuye a materializar una enunciacion que no esta ni dentro
ni fuera; esa deixis que define con exactitud el punto aqui y
ahora, se con-mueve y se planta in /imine, condicion de dificul-

*

En esta investigacion analizo los umbrales en la obra de Macedonio Fer-
nandez, cuyos discursos ejecutan con genialidad sofisticada la todo-posibilidad
de los flujos aporéticos.



Umbrales paradojicos 43

tosas configuraciones. ;Por qué? Porque la paradoja consiste en
descentrar dicho centramiento, en descolocar dicha locacion,
en desubicar esa ubicacion. En la gestacion de la produccion
discursiva anida un sujeto paradojico que no se sujeta o al
menos se desliza, se desmarca no sélo del aparato enunciativo
de fronteras claras y distintas, sino también de una metafisica
que lo empuja y lo conmina a ser o no-ser y una ontologia fe-
nomenal que exige definir estar o no-estar. La enunciacion en
umbral se dispersa, se desmadra, se lanza a las busquedas, a las
exploraciones experimentales y halla en los flujos aporéticos
posibilidades imposibles para fuentes normales de produccion.
En pocas palabras, podriamos decir que la enunciacion ubicada
en umbral, produce discursos ubicuos y desubicados en todos
los sentidos que se quiera o pueda interpretar.

Recordamos entonces, otro nombre propio que podria formar
parte del linaje en cuestion, Jacques Derrida, cuya enorme obra
demanda tratamientos especificos —qué duda cabe—, pero aqui
acudimos exclusivamente a su texto Aporias, en el que el autor
sostiene argumentaciones acordes con lo que venimos apuntando
con miras a perfilar las condiciones de estos pensadores, de ahi
la extension de la cita:

Es que hay que evitar a toda costa la buena conciencia. No solo la
buena conciencia como mueca de una vulgaridad complaciente, sino
simplemente la forma segura de la conciencia de si: la buena concien-
cia como certeza subjetiva es incompatible con el riesgo absoluto al
que debe exponerse toda apuesta, todo compromiso, toda decision
responsable —si es que la hay. Proteger la decision o la responsa-
bilidad por medio de un saber, de cierta seguridad tedrica o de la
certeza de tener razon, de estar del lado de la ciencia, de la conciencia
o de la razon, es transformar esta experiencia en el despliegue de un
programa, en la aplicacion técnica de la regla o de la norma, en la
subsuncién de un “caso” determinado, otras tantas condiciones a las
que jamas hay que renunciar, ciertamente, pero que, en cuanto tales,
no son sino los parapetos de una responsabilidad a cuya llamada per-
manecen radicalmente heterogéneos. La afirmacion que anunciaba a



44 Ana Camblong

través de la forma negativa era, pues, la necesidad de la experiencia
misma, la experiencia de la aporia (y ambas palabras, que dicen el
pasar y el no-pasar, se acoplan asi de forma aporética), la experiencia
como aguante o como pasion, como resistencia o restancia intermi-
nable (1998: 40-41).

Queda en relieve la encrucijada ética, el conflicto con los pro-
cedimientos y recursos reguladores de la ciencia, de los sistemas
tedricos y el privilegio de la experiencia, aguante y pasion de
pensar, como resistencia del riesgo en e/ umbral, pasar-no-pasar
sin garantias a través de los remolinos aporéticos.

Por otra parte, si acudiéramos a los acervos antropo-semio-
ticos estariamos en condiciones de relevar innimeros ceremo-
niales y protocolos destinados a neutralizar, auxiliar, resguardar,
disimular o enfatizar el atravesamiento de diferentes umbrales.
Nos referimos a rituales inicidticos: canones de comienzos
textuales (fextos en el sentido abarcador definido por Lotman),
formulas de cortesia, recibimientos y despedidas, etc., son
modos solidificados y con-sagrados que re-conocen, ordenan y
encuadran la inestabilidad amenazante del umbral. Desde esta
perspectiva, estimamos que una vena ancestral late en estos
antifilosofos, cuyos discursos de flujos aporéticos con temor y
temblor (Kierkegaard), se instalan otra vez en el umbral.

Efectivamente, el umbral se constituye en emblema del
atravesamiento de una demarcacién; por tanto, una de sus ca-
racteristica semidticas es que se trata de un pasaje (“porque lo
nuestro es pasar”, dice el poeta), que supone tiempo y espacio
limitrofes. En congruencia, el umbral implanta un tiempo-espa-
cio transitorio y transitivo, exiguo y efimero. Estos pensadores
obstinados, vuelven y vuelven al umbral, es mas, habitan ese
improcedente habitat de recursos habituales suspendidos y de
contornos equivocos. Cabe recordar a los filésofos en rebeldia
que adoptaron el Portico (Stoa) de la ciudad —fuera de la
Academia—, quienes debatiendo en los bordes fundaron una
paraddjica contracorriente que se denomino estoica. Existencia



Umbrales paradojicos 45

y discurso habitando el umbral, instauran experiencias de difi-
cultosas traducciones y hallan en flujos aporéticos la carnadura
de la palabra pensante.

Desde el punto de vista semidtico, habra que tener en cuenta
el sentido incoativo de los umbrales paradojicos, en virtud de
que sus maniobras y operaciones insisten en iniciar, reiniciar y
volver a empezar. Este aspecto incoante puede materializarse en
topicos explicitos, pero también se presenta en procedimientos
que escenifican esta vivencia de lo inaugural y de volver a iniciar.
Las insistencias liminares se articulan con el pensar de nuevo,
con el punto de inflexion, el problema insoluble en los confines
de la razon. El discurso puesto-en-pensamiento, lanzado a sus
laberintos recursivos y oscuros (nada resulta evidente, claro y
distinto), experimenta riesgosos atolladeros contradictorios; no
obstante, en lugar de abandonar ese punto imposible, ese umbral
peligroso, encuentra una oportunidad de liberarse, una apertura
que lo estimula a repensar. Paraddjicamente, el punto ciego, el
callejon sin salida, se convierte en una hendidura que acicatea
el deseo de saber y el impulso apasionado de pensar.

Los umbrales paradojicos centellean en entramados discur-
sivos de flujos aporéticos, afectando profundamente la figura de
autor: un aura de hermetismo nimba sus manuscritos, su discur-
sividad poco accesible y afecta su biografia. Sus discipulos, lec-
tores y allegados, devienen traductores y explicadores perpetuos
del legado del Maestro. La originalidad del discurso, la extrava-
gancia conceptual y la vulnerable experimentacion, perfilan un
personaje extraflo, quiza estrafalario, para los canones, para los
parametros sociales, para el sentido comun y, sobre todo, para el
mundo académico. Los antifilosofos de aporéticos decires, tienen
asperas fricciones con la erudicion (en general, abominan de la
erudicion), chocan con los protocolos académicos y resultan po-
liticamente incorrectos. Antes habiamos indicado, como al pasar,
el caracter testimonial de sus discursos; precisamente, se alude
a este aspecto: los antifilosofos son martires de sus posiciones,
se inmolan por sus ideas, pagan con su vida lo que sostienen.



46 Ana Camblong

Sus diarios de vida, sus epistolarios, sus cuadernos de notas, su
secreta y atormentada intimidad volcada al ejercicio del pensa-
miento y la escritura, se convierten en documentos que delatan
los procesos del pensar en marcha.

Volvemos a los umbrales paradojicos para advertir la con-
vulsion semiotica del discurso. Las turbulencias afectan, des-
estabilizan y alteran los correlatos de la semiosis: barrenan los
encadenamientos ordenados, difuminan deslindes de campos
semanticos organizados, colapsan las valencias habituales y las
regularidades interpretantes. Una versatil confusion amenaza
con cadticas instancias de abismo y desorientacion. Estos dis-
cursos se vuelven maquinas de espantar lectores, escuchas o
destinatarios. La incomprension perversa y multiforme, asedia
sus textos cripticos, dificiles y raros. Por esta via, se entiende
bien que si las paradojas en si mismas materializan el oprobio de
las tradiciones racionalistas y, como apunta Thom, las ciencias
tratan de disimular ante el publico, los umbrales paradojicos
exhibidos como posibilidad de existencia, como problema o
enigma de lo que significa introducir la discontinuidad, devienen
instancias discursivas de maximo riesgo.

Estar y no-estar, ni dentro ni fuera, ser y no-ser un pensador,
un intelectual, un inclasificable, un fuera de serie, un loco, son
calificaciones que rondan la figura autoral de estos habitantes de
umbrales paradojicos. La dificultad de encuadrarlos y la tenaci-
dad con que persisten en conmover la existencia propia y la de
los demas, expanden una bruma enigmatica que los envuelve con
matices proféticos, y muchas veces sus experiencias y experi-
mentos adquieren alcances misticos. Con diversas formas, tonos
y estilos, los antifilésofos cuyos discursos emergen y moran en
umbrales paraddjicos, atestiguan visiones casi imposibles de
traducir, de comunicar, de compartir, luego, acuden y aluden
constantemente al silencio. Asi como poner en palabras la ence-
guecedora vision resulta una trasposicion semiotica de porfiados
desajustes, de manera analoga cuesta mucho que el lenguaje
muestre, describa o refiera la fecundidad del silencio. El aura



Umbrales paradojicos 47

mistica se cierne sobre los habitantes discursivos de umbrales
paraddjicos, atenta contra habitos interpretantes (comunes o
especializados) y contribuye al desconcierto de los criterios que
ordenan disciplinas, cdnones y géneros discursivos. Las expe-
riencias misticas no gozan de buena acogida en ambitos profe-
sionales y académicos, por tanto, este aspecto vuelve a recargar
las tintas de prejuicios, descalificaciones y otras exclusiones de
la filosofia controlando sus territorios ortodoxos y defendiendo
sus fueros.

Relacionado con el culto al silencio (ruptura, inmersion,
feracidad), se podria poner en consideracion las pregnancias
nihilistas de estos flujos aporéticos concebidos y enunciados
desde las obcecadas estancias en umbrales imposibles, mo-
vedizos y desconcertantes. Algunos cuerpos discursivos res-
ponden sin ambages a posiciones nihilistas; en cambio, otros,
sin expedirse explicitamente o sin tratar temas referidos al
nihilismo, dejan flotar pregnancias nihilistas con caracteristi-
cas propias de umbrales paradojicos. La desaforada dificultad
del pensamiento-palabra arrollado por la inmensidad abisal del
infinito y del limite extremo en simultdneo, satura la atmosfera
discursiva de sensaciones y experiencias nihilistas, a veces
livianas, erraticas y exultantes; otras, opresivas, tortuosas o
tragicas. Hay un toque cinico también, en el soporte de tales
instancias extremas.

Finalmente, habria que decir que los umbrales paraddjicos,
entretejen o combinan de mil maneras distintas los componen-
tes que bosquejamos, insuflando semiosferas faticas que, ante
los imprevistos efectos de comprension o interpretacion, tocan,
contactan y acicatean los rituales lectores. Cual tdbano incansa-
ble, los flujos aporéticos zumban en los umbrales, enloquecen
la comodidad, la paciencia y las rutinas del lector. La bruma
fatica se dispersa y se disipa, pero sus incidencias tangibles no
se privan de desafiar y poner en alerta al otro. La lectura lidia
y se defiende contra las cuerdas de sus propios confines. Los
efectos faticos podran resultar insoportables, pero nunca ino-



48 Ana Camblong

cuos; pueden exasperar al lector, mas nunca dejarlo indiferente.
Puesto que nada resulta obvio en los tumultos voraginosos
de flujos aporéticos, la lectura pisa el umbral del estupor, del
riesgo y, por qué no, del goce suspendido entre lo instantdneo
y lo eterno, entre derrapes y paralisis, o bien, resulta expulsada
ante la imposibilidad de aceptar las transformaciones y las in-
minencias del por-pensar. Cerramos, pues, con la advertencia
de Macedonio Fernandez en el “Poema de trabajos de estudios
de las estéticas de la siesta™: “Al lector: lectura de ver hacer;
sentiras lo dificilmente que la voy tendiendo ante ti. Trabajo de
formularla; lectura de trabajo: leeras mas como un lento venir
viniendo que como una llegada” (1953: 59-96).

Referencias

Babiou, Alain (2013). La antifilosofia de Wittgenstein. Buenos Aires:
Capital Intelectual.

Bastin, Mijail (1989). Teoria de la novela. Madrid: Taurus.
BaRNEs, Jonathan (1992). Los presocraticos. Madrid: Catedra.

Boraes, Jorge Luis (1974). “Discusiones”. En Obras Completas. Bue-
nos Aires: Emecé.

CAMBLONG, Ana (2003). Macedonio. Retorica y politica de los discur-
sos paraddjicos. Buenos Aires: Eudeba.

DeLEuzE, Gilles (1989). Logica del sentido. Buenos Aires: Paidds.

DERRIDA, Jacques (1998). Aporias. Morir —esperarse (en) los “limites
de la verdad” [trad. de Cristina de Peretti]. Barcelona: Paidos.

FerRNANDEZ, Macedonio (1953). Poemas. México: Gaurania.

_(1990). No todo es vigilia la de los ojos abiertos. Otros
escritos metafisicos. Obras Completas VIII. Buenos Aires: Co-
rregidor.



Umbrales paradojicos 49
HEIDEGGER, Martin (2011). Herdclito. Buenos Aires: Biblioteca Inter-
nacional Martin Heidegger/El hilo de Ariadna.

MonbotLro, Rodolfo (1971). Herdclito. Textos y problemas de su inter-
pretacion. México: Siglo xxI.

PeIrcE, Charles S. (2012). Obra filosofica reunida. t. 1. México: FCE.

THoMm, René (1993). “La ciencia y el sentido”. En Lorena Preta (comp.).
Imagenes y metdforas de la ciencia. Madrid: Alianza.



