
Los géneros como efectos de sentido... 59

Los géneros como efectos de sentido: 
para una semiótica de la cultura*

Antonio Nanni

Traducción de Elena Bossi

1. Introducción

El presente artículo se propone establecer las bases de una teoría 
semiótica de los géneros. El objetivo principal es describir el 
modo en que los géneros pueden influir y regular la interpreta-
ción en el interior de la semiótica interpretativa, la cual se deriva 
de la obra de Eco, entendida como una semiótica de la cultura. 
La problemática semiótica de los géneros pareciera estar presen-
te y descuidada a la vez. El tema se menciona en muchísimos 
textos: desde el Maupassant de Greimas al Tratado de semiótica 
general de Eco; pero falta un tratamiento orgánico de éste. Su-
ponemos que una teoría de los géneros textuales, al menos en 
ciertos aspectos, conlleva inevitablemente una reconsideración 
de algunos fundamentos teóricos de la semiótica —entre los 
cuales resalta el concepto de inmanencia. 

 *	 To ZC, a GG

La inmanencia en cuestión II.
 Tópicos del Seminario, 32.

Julio-diciembre 2014, pp. 59-92.



Antonio Nanni 60

2. ¿Qué es un género?

2.1. Los géneros desde la perspectiva de Greimas

Podríamos preguntarnos por qué, en nuestra disciplina, falta un 
tratado orgánico acerca de un tema macroscópico como el de 
los géneros. Esta pregunta resulta aún más natural si pensamos 
que los años que vieron nacer la semiótica continental fueron de 
fervor teórico alrededor de los géneros (Prince, 2003). Por consi-
guiente, analizaremos qué teoría de los géneros ha sido esbozada 
y cuáles serían sus alternativas. Anticipando las conclusiones, 
admitimos que la ausencia de un modelo semiótico de los gé-
neros se debe a la poca importancia que éstos adquirieron en la 
teoría semiótica debido a la forma en que Greimas los concibió. 
Por otro lado, creemos que las alternativas disponibles habrían 
sido en parte una adaptación de la teoría semiótica generativa. 
En el siguiente apartado nos concentraremos en una opción que 
Greimas no habría podido elegir. 

Para proceder con orden intentaremos trazar una breve his-
toria del género en semiótica. Primeramente, en el prefacio a 
Maupassant, Greimas expresa una condena que nunca se llegará 
a superar del todo —y quizás tampoco sea superable dentro de 
su propio marco teórico: 

Así pues, los numerosos estudios de inspiración semiótica que 
procuran definir, por ejemplo, el “género fantástico” o el “género 
realista”, no aportan tantas respuestas como abren nuevos inte-
rrogantes. Por ejemplo, si se elige como campo de exploración un 
conjunto de textos clasificados por tradición y por convención bajo 
tal o cual etiqueta, no hay modo alguno de cerciorarse de que los 
rasgos comunes, seleccionados como definitorios de un género, lo 
sean realmente y no reaparezcan idénticos —como vimos que ha 
sucedido— en un género a primera vista distante como podría ser 
el discurso trágico. No sólo no existe un texto que sea la realización 
perfecta de un género sino que, además, en cuanto a organización 



Los géneros como efectos de sentido... 61

acrónica, el género es lógicamente anterior a toda manifestación 
textual (Greimas, 1993: 19).1

De aquí se desprende que los géneros no son objeto de estu-
dio de la semiótica por cuanto no se tienen garantías de que las 
características que aparecen en un texto —por ejemplo en una 
comedia— sean extensibles a otros textos aparentemente del 
mismo género y no se encuentren en textos que pertenecen a 
otros géneros, por ejemplo, en algunas tragedias. Diremos que 
los géneros son inconsistentes puesto que no son analizables 
semióticamente a causa de su diversificación interna. En otros 
términos, en cuanto a las categorías semióticas,2 los géneros son 
inconsistentes porque no presentan las características que, según 
Aristóteles, un buen objeto debe tener: no son ni iguales a sí mis-
mos ni claramente separables. De esta cita provienen también 
algunas indicaciones importantes acerca de la idea greimasiana 
de los géneros: estos serían ahistóricos y anteriores a las mani-
festaciones textuales. 

La entrada “Género” del Diccionario completa el cuadro 
de la concepción genérica greimasiana que propone su aban-
dono.

Con el término género designamos una clase de discurso, identifica-
ble merced a criterios de naturaleza sociolectal [...]. Dicha teoría, que 
resulta de un relativismo cultural evidente [...] no tiene nada en común 
con la tipología de los discursos que trata de constituirse a partir del 
reconocimiento de sus propiedades formales específicas (Greimas y 
Courtés, 1990: 177).

 1	 Sin lugar a dudas, Greimas se refiere a Todorov (1970). De todos mo-
dos, debe observarse que las diferentes concepciones de Todorov y Greimas 
son acumulables al menos por una razón: ambas proponen una aproximación 
clasificatoria y ahistórica, como mostraremos a continuación. Debe agregarse 
que Todorov (1978) modificó sucesivamente su visión para acercarla a la his-
toricidad.

 2	 Claramente, la inconsistencia depende de los criterios adoptados. La crítica 
de Greimas debería ser reformulada de este modo: “Los géneros son inconsis-
tentes respecto de las categorías de análisis de la semiótica generativa”. 



Antonio Nanni 62

En este párrafo, cabe destacar la oposición entre una teoría 
de los géneros influida por un evidente relativismo cultural 
—puesto que cada cultura poseerá sus propios géneros— y 
una “tipología de los discursos” basada en algunas propiedades 
formales específicas de los textos —evidentemente, aquellas 
ilustradas por el mismo Diccionario. Respecto de los géneros 
“sociolectales” —inconsistentes y mutables— la tipología de los 
discursos propone la creación de otras clases de textos cimen-
tadas en criterios claros, que dependan de la teoría semiótica 
y que sean aplicables a todo texto. En otras palabras, Greimas 
propone sustituir los géneros por una clasificación transcultural 
de los textos.*

No obstante estas críticas al concepto de género, el mismo 
Greimas propone el análisis de algunos géneros: en particular, el 
discurso jurídico (Greimas & Landowski, 1976), el de la receta 
culinaria (Greimas, 1983: 157-169) y el de la parábola (Greimas, 
1993). En los términos de este trabajo, no corresponde examinar 
todas las implicaciones específicas de cada uno de estos análisis, 
pero, por lo general, Greimas confirma coherentemente su propia 
idea de género. En particular, resulta significativo el principio 
del primero de estos análisis: 

El análisis del contenido procede, en principio, inductivamente y 
busca, a partir de datos extraídos del texto, generalizar las observa-
ciones estableciendo el inventario de sus constantes. ¿Qué se puede 
obtener por estos métodos de un texto que no excede más que algunos 
parágrafos?
   Una inversión metodológica se impone desde luego: al dejar de lado 
el método inductivo y sus procedimientos de generalización; estamos 
obligados a intentar un acercamiento deductivo.3 El discurso jurídico 

 *	 Téngase presente que una clase siempre es el resultado de una clasificación 
de un conjunto heterogéneo. Resulta, por lo tanto, claro que esta propuesta grei-
masiana puede ser, con razón, definida como clasificatoria.

 3	 Podría sugerirse que la distinción de la aproximación inductiva-deductiva 
respecto de un género remite de cerca a aquella propuesta de Todorov (1970: 25) 
de los géneros históricos y teóricos.



Los géneros como efectos de sentido... 63

no es sino un caso particular, definible en su especificidad, entre 
todos los discursos posibles —y realizados— en una lengua natural 
cualquiera. Partiendo, pues, de las propiedades generales del discurso 
—y de lo que se sabe de él— se pueden deducir ciertas caracterís-
ticas —generales o específicas— del discurso jurídico (Greimas y 
Landowski, 1976: 79-128 [Traducción libre]).

Con respecto al “acercamiento inductivo”, se prefiere un 
acercamiento “deductivo” que individualice al discurso jurídi-
co como una realización particular —entre las posibles— que 
ofrece una lengua natural, la cual a su vez se puede describir 
gracias a las categorías analíticas de la semiótica generativa. De 
este modo, tanto el discurso jurídico como el parabólico resultan 
“deducidos”; la parábola, como dice Greimas “se trata de un 
discurso doble, bi-isótopo” (Greimas, 1993: 4; Greimas, 1999: 
197), mientras que el discurso jurídico tiene una connotación 
propia, un léxico propio, una gramática y una práctica propias. 
Greimas no explica por qué los discursos jurídico y parabólico 
se prestan para ser analizados semióticamente: ¿por qué ellos 
no son semióticamente inconsistentes, como parecerían serlo la 
comedia y la tragedia?

Por otra parte, este mismo acercamiento nos llevará a indi-
vidualizar clases de textos que están bastante lejos del sentido 
común. Por ejemplo, las recetas de cocina, los proyectos arqui-
tectónicos y las partituras forman parte de una misma subclase 
aunque sean, según el sentido común, textos muy diferentes:

La receta de cocina puede considerarse, por consiguiente, como una 
sub-clase de discurso que, como las partituras musicales o los planos 
del arquitecto, se presentan como manifestaciones de competencia 
actualizada, anteriormente a su realización (Greimas, 1989: 181).

Resumiendo, de este florilegio surge claramente que:

1.	 Greimas piensa en los géneros “sociolectales” como ca-
tegorías inconsistentes que se deben sustituir por clases 
textuales basadas en la teoría semiótica; 



Antonio Nanni 64

2.	 Estas clases se “deducen” a partir de la teoría y por lo tanto 
son ahistóricas y universales;** 

3.	 Los puntos anteriores implican que los géneros son, en 
todos los aspectos, un epifenómeno semiótico, porque 
resultan secundarios con relación a las operaciones fun-
damentales del sentido. 

Opinamos que el tercer punto es la razón por la cual la 
semiótica no se concentró en la teorización de los géneros. De 
hecho, resulta claro que una clasificación surge después de un 
análisis; por ejemplo, no es necesario crear una clase que recoja 
todos los textos que manifiestan una competencia actualizada 
para analizar un texto con estas características. La creación de 
tales clases no es una prioridad. 

2.2. Otras ideas de género

Mientras Greimas concibe los géneros como ahistóricos, casi 
todas las teorías de la segunda parte del siglo xx insisten en si-
tuar históricamente los géneros.*** Es más, muchos defendieron el 
carácter anti-teórico pero histórico de los géneros: “It is because 
genre […] is ‘resistant to theory’ that we can conceive it as lack-
ing a ‘nature’ or ‘essence’ but having a ‘history’”.4 Pero aunque 
dejáramos de lado los contextos más refractarios a la teorización, 
es necesario decir que diversos autores partieron precisamente 

 **	 Se debe especificar que estas clases no admiten ser consideradas universa-
les en el caso en que se definan —entre otras cosas— por la utilización de una 
parte específica del universo semántico que puede concebirse razonablemente 
como en evolución y culturalmente relativo. Por este motivo, el discurso jurídico 
no es a-histórico ni universal. En todo caso, la parábola y la subclase a la cual 
pertenecen las recetas sí son susceptibles de considerarse universales.

***	 No corresponde en este artículo ilustrar las muchas tentativas que se reali-
zaron en esta dirección. Elegimos, entre las varias propuestas, las que conside-
ramos más originales. Lamentablemente, no existe, hasta donde sabemos, una 
obra que ilustre las múltiples concepciones propuestas hasta ahora.

 4	 Esta frase de White retoma y reformula sintéticamente lo expresado por 
Cohen (2003) y Prince (2003).



Los géneros como efectos de sentido... 65

del carácter histórico y “sociolectal” de los géneros. Sin pretender 
abarcar todo, creemos poder distinguir tres acercamientos teóricos 
diferentes al tema de los géneros, los cuales no resultan necesa-
riamente incompatibles entre ellos, pero los hemos analizado por 
separado para facilitar la exposición. 

acercamiento pragmático: entendemos por acercamiento pragmáti-
co una aproximación que considera al género como una tendencia 
recurrente en la organización verbal (escrita o hablada), dependien-
do de la tipologización de las situaciones en las cuales se utiliza el 
texto. En pocas palabras, esta aproximación tiende a relacionar los 
géneros con los estereotipos de las situaciones en las que se usan. 
Por lo general se conecta la “in-generación”**** de los discursos con 
la eficacia: los géneros son un modo de utilizar las palabras de 
manera funcional en situaciones que tienden a representarse; en 
primera instancia, ayudan a los participantes a identificar la si-
tuación de la que están tomando parte (Miller, 1995; Barwarshi, 
2000). Estas breves notas reúnen un conjunto de teorías también 
bastantes divergentes. En el ámbito anglosajón, el arquetipo de 
una aproximación semejante es el artículo Genre as Social Ac-
tion de Carolyn Miller (Miller, 1984) que dio el puntapié inicial 
al estudio neo-retórico de los géneros (Freedman y Medway, 
1994; Bawarshi y Reiff, 2010). Por lo demás, este esquema con-
ceptual es compartido también por Rastier —quien relaciona 
los géneros a los diferentes tipos de discurso (Rastier, 2012, cap. 
VIII)— y por Fontanille —quien ve los géneros como proyec-
ciones descendentes de los niveles superiores sobre los niveles 
inferiores del recorrido generativo de la expresión (Fontanille, 
2008: 62-67). Este acercamiento tiende a limitar la problemática 
genérica a los textos verbales***** y, en última instancia, delega la 

****	  Por “in-generación”, término técnico que he creado, se entiende la co-
nexión de un texto con un género. Existen tantas teorías de la in-generación 
como teorías de los géneros.

*****	   No es el caso de Fontanille, pero seguramente la neo-retórica y Rastier 
limitan el propio objeto de estudio al material verbal.



Antonio Nanni 66

problemática al estudio micro-sociológico de las diversas situa-
ciones. De hecho, si los géneros son funciones de las diferentes 
situaciones en las cuales los textos se utilizan, ¿cómo distinguir 
estas últimas? Desde ese punto de vista, la propuesta de Fontanille 
nos parece más avanzada porque se inserta en una teoría general 
de la jerarquía existente entre las diversas semióticas-objeto.

acercamiento lingüístico: comprendemos por acercamiento 
lingüístico una aproximación que considera el género como 
un nivel entre aquellos que conducen desde la virtualidad a la 
manifestación lingüística. Por lo general, se entiende el género 
como una restricción entre las posibilidades ofrecidas por la 
lengua, por ejemplo, Rastier (2012, cap. VIII), Hasan (1984; 
1989) y Lemke (1999); sin embargo, también es posible con-
cebir al género como un nivel superior tanto con respecto a la 
lengua como al contexto inmediato,5 aun manifestándose a través 
de la imposición de determinadas elecciones lingüísticas —como 
por ejemplo, Martin (1997). Bajo este punto de vista, los géneros 
son un conjunto —estable pero en evolución— de reglas para la 
construcción —o lectura— de los textos. Esta aproximación es 
complementaria respecto de la pragmática y los autores tienden a 
adoptar ambas. También este acercamiento se muestra interesado 
exclusivamente en textos lingüísticos. 

acercamiento intertextual: en aquellos autores que subrayan la 
naturaleza intertextual de cada texto, el género es, con frecuen-
cia, visto como el modo más “natural” de conectar el texto “in-
generado” con otros textos “co-generados”. En otras palabras, 
el género es principalmente una intertextualidad compartida 
en el interior de una cultura. Quizás haya sido Todorov quien 
mejor expresó la idea, aunque debe subrayarse que no obstante 
esta declaración de intenciones, el autor adopta más bien una 
aproximación lingüística y, por lo demás, intemporal:

 5	 Desde esta perspectiva, puede hablarse de “géneros de situaciones”: “regis-
ter (encompassing field, tenor and mode) contextualizes language and is in turn 
contextualized by genre” (Martin, 1997: 7).



Los géneros como efectos de sentido... 67

Dicho en términos más generales: no reconocer la existencia de los 
géneros equivale a pretender que la obra literaria no mantiene rela-
ciones con las obras ya existentes. Los géneros son precisamente esos 
eslabones mediante los cuales la obra se relaciona con el universo de 
la literatura (Todorov, 1981: 6-7).

Esta aproximación se usa —quizás de modo pre-teórico— en 
las investigaciones históricas sobre las familias de textos (Mo-
retti, 1986; 1987; 1997; 2003; 2005) y se analiza en las teorías 
lingüísticas que conciben el intertexto como una necesidad de 
la práctica lingüística —por ejemplo, Rastier (2012) subraya la 
función del intertexto en su semántica interpretativa—, mientras 
Lemke (1999) afirma claramente que las diversas intertextualida-
des genéricas “are tools for meaning-making every bit as much 
as are semiotic resource systems like lexicogrammar”. En pocas 
palabras, esta aproximación ve los géneros como una necesaria 
construcción cultural que ordena los materiales de la cultura para 
el normal funcionamiento lingüístico. Si bien formulada en el 
ámbito lingüístico, esta aproximación puede aplicarse también 
en ámbitos diversos. 

2.3. Tipología, topología, linaje6

No tenemos elementos para discutir acerca de por qué Greimas 
haya adoptado una idea ahistórica y deductiva del género,7 pero 
ésta no era la única alternativa a su disposición. En general, nos 
parece que una aproximación lingüística a los géneros habría po-
dido adaptarse al contexto teórico de la semiótica generativa. Los 
géneros podrían verse como una restricción de las posibilidades 
ofrecidas por el recorrido generativo; es más, creemos que la 
descripción greimasiana del discurso jurídico está muy cerca de 

 6	 Retomamos y desarrollamos una distinción de Rastier (2012: 228-231).
 7	 Como hipótesis, esbozamos la idea de que haya sido un legado post-aristo-

télico. La aproximación greimasiana es, de hecho, muy semejante a la aristotélica 
en la Poética. De hecho, ambas son el resultado de un acercamiento deductivo 
de la ciencia. 



Antonio Nanni 68

esta idea. La diferencia principal radica en el punto de vista del 
análisis: la semiótica generativa se interroga sobre cómo recono-
cer el carácter “jurídico” de un texto en el momento del análisis 
(o posteriormente), mientras la aproximación lingüística se realiza 
en la producción (o interpretación) textual. Por lo demás, la idea 
misma de “clasificación” señala que los géneros de Greimas son 
post-hoc en el sentido de que la clasificación ocurre cuando las 
características de un texto ya fueron extraídas: la taxonomía es 
posterior a la descripción. Esta diversidad de perspectivas esconde, 
en realidad, una distancia en la evaluación de la importancia de los 
géneros: mientras la aproximación lingüística subraya que ningún 
texto es “a-genérico”, puesto que la “in-generación” forma parte 
de los mismos mecanismos de funcionamiento del texto (Rastier, 
1989; 2001); una clasificación posterior al análisis (y por consi-
guiente al funcionamiento del texto) puede darse o no. En todo 
caso, nos parece que, mutatis mutandis, el acercamiento lingüístico 
no es incompatible con la semiótica generativa.8 Por otra parte, la 
aproximación pragmática, con su distinción-integración de nive-
les, parece armonizar bien con la idea del recorrido generativo, si 
bien se basa en una idea de texto muy diferente de aquella de la 
semiótica —véase, de hecho, cómo esta aproximación es llevada 
a cabo por Fontanille (2008).

Lo que estos dos acercamientos tienen en común, según 
nuestro parecer, es la razón por la cual se podrían integrar en el 
proyecto generativo: ambos están basados en una idea tipológica 
del género. Con esto entendemos que tanto la aproximación prag-
mática como la lingüística conciben el género como una serie 
de características que un texto re-presenta: a cada género-type 
corresponden textos-token. Se podría poner en movimiento esta 
idea agregándole el modelo prototípico propuesto por Eleonor 
Rosch (1978; 1999; y Violi, 1997: 151-209), según el cual las 
categorías se componen de diversas características de las que 
algunas son más centrales que otras. Aplicado a los géneros, 

 8	 Por ejemplo, Gianfranco Marrone (2001) parece poner en práctica este 
acercamiento al análisis de diferentes discursos en su Corpi social.



Los géneros como efectos de sentido... 69

esto significa que cada texto puede ser considerado más o menos 
representativo del género mismo —se trata en la práctica de una 
graduación de la pertenencia. En consecuencia, si se lograra 
individualizar métricas apropiadas, se pasaría de una tipología 
a una topología de los géneros, donde topología se entiende en 
sentido matemático: 

A topology, in mathematical terms, is a set of criteria for establis-
hing degrees of nearness or proximity among the members of some 
category. It turns a ‘collection’ or set of objects into a space defined 
by the relations of those objects. Objects which are more alike by the 
criteria are represented in this space as being closer together; those 
which are less alike are further apart (Lemke, 1999).

De todos modos, aun aceptando esta iniciativa, la aproximación 
pragmática y la lingüística consideran la relación género-texto 
similar a la del modelo-instancia: el texto realiza el género. Por 
esa razón consideramos que estas aproximaciones podrían ser 
representadas en el marco teórico de una semiótica basada en 
la oposición inmanencia-manifestación: el “modelo genérico” 
sería imaginado en la inmanencia mientras el texto manifestaría 
sus características. Lo que quiero decir es que, al igual que en 
el modelo platónico existe una diferencia entre las formas y el 
mundo sensible. En estos dos acercamientos hay una diferen-
cia casi ontológica entre los géneros y los textos: los diversos 
géneros (por ejemplo, comedia, tragedia, sátira, novela, etc.) 
permanecen en inmanencia, a un nivel distinto con relación a las 
manifestaciones textuales que son el resultado de la utilización 
de los modelos inmanentes. 

La aproximación intertextual crea más dificultades, sobre 
todo con la idea de inmanencia. Como subraya Zinna (2010), 
el concepto de inmanencia debe pensarse en dos acepciones 
distintas:

1.	 Existe la oposición inmanencia/trascendencia que enmarca 
la inmanencia en el espacio estructural del análisis (como 



Antonio Nanni 70

opuesto a la fragmentación) puesto que se organiza a través 
de dependencias homogéneas (Zinna, 2010: 253-256); ésta 
sería la inmanencia, según Hjelmslev;9

2.	 Existe la oposición inmanencia/manifestación que piensa 
la inmanencia como el espacio virtual del sistema, que 
será posteriormente realizado; ésta es la inmanencia del 
recorrido generativo.

No hay duda de que una aproximación intertextual lleva 
a reconsiderar ambos conceptos de inmanencia. Por un lado, 
subraya la intertextualidad del sentido —volviendo a proponer, 
una vez más, el gran debate acerca de la textualidad que animó 
la semiótica. Por el otro lado, la aproximación intertextual crea 
una historia cultural (id est, situada en un tiempo y en un espacio 
culturales) de linajes textuales considerada aun en su transitorie-
dad como un elemento imprescindible para el funcionamiento 
del texto. Este conjunto de características —temporalidad y 
centralidad— pone en discusión la relación entre inmanencia 
y manifestación. 

3.	 Inmanencia y formaciones culturales

3.1. Semiótica de las culturas

Podríamos preguntarnos si en realidad es necesario adoptar el 
acercamiento intertextual para los géneros cuando éste pone 
en cuestión la configuración teórica de la disciplina. En otras 
palabras, parece razonable decir que los géneros llevan a la 
intertextualidad, pero ¿por qué incluir esta característica en 
la teoría semiótica?

 9	 Esta es la acepción adoptada por Greimas cuando exclama “Hors du texte 
point de salut!” (“¡Fuera del texto no hay salvación!”). Acerca de la problemática 
de esta formulación, véase Paolucci (2010: 200-211).



Los géneros como efectos de sentido... 71

Ciertamente, no sería necesario incluirla en la teoría genera-
tiva que, como vimos, se mantiene muy lejos de esta perspecti-
va. Lo que sigue, en cambio, está inspirado por las propuestas 
teóricas avanzadas de la semiótica interpretativa que derivan 
del pensamiento de Eco. En particular, desearíamos subrayar 
el interés hacia la modelización de las dinámicas culturales que 
atravesaron siempre esta importante tradición teórica. Este inte-
rés parte de la definición de “unidad cultural” que se encuentra 
en el Tratado de Semiótica General: 

Las unidades culturales son abstracciones metodológicas, pero son 
abstracciones “materializadas” por el hecho de que la cultura conti-
nuamente traduce unos signos en otros, unas definiciones en otras, 
palabras en íconos, íconos en signos ostensivos, signos ostensivos en 
nuevas definiciones, funciones proposicionales en enunciados ejem-
plificativos y así sucesivamente; nos propone una cadena ininterrum-
pida de unidades culturales que componen otras unidades culturales 
(Eco, 2000; 120). 

Esta intuición de un proceso indefinido de desplazamiento 
está enraizada en sus orígenes peirceanos de Lector in fabula 
(Eco, 1979: 27-49) y desarrollada después en un ensayo presen-
tado originalmente en la célebre antología Il Pensiero Debole: 
L’Antiporfirio (Eco, 1983). En este ensayo, Eco afirma con cla-
ridad que la semantización de una palabra necesita de fondo un 
espacio que recoja todas las unidades culturales y sus interrela-
ciones pasadas, de modo que el significado de la palabra no sea 
otro que un recorrido que toca diferentes unidades culturales 
en el interior de un espacio —el recorrido será, luego, más o 
menos original según la mayor o menor fidelidad a las relaciones 
que comúnmente se usan para pasar de una unidad a otra. Este 
espacio se llama enciclopedia y el rizoma es uno de sus modelos 
posibles.10 

10	 La indicación del rizoma como modelo posible está ausente en la edición 
italiana (no en la norteamericana) de Semiotica e Filosofia del Linguaggio (Eco, 
1984), razón por la cual preferimos citar L’Antiporfirio antes que la antología de 



Antonio Nanni 72

En su Strutturalismo e Interpretazione, Paolucci (2010) de-
sarrolló la idea de espacio enciclopédico tratando de precisar 
ulteriormente las indicaciones de Eco. Por una parte, Paolucci 
señala el espacio de Rienmann y el rizoma como dos posibles 
modelos enciclopédicos; por otra parte, se refuerzan las raíces 
peirceanas de la teoría.****** Nos urge precisar que la insistencia 
de Paolucci acerca de la dimensión local del sentido —sin duda, 
legado de Deleuze— lleva aún más, a este tipo de semiótica, 
hacia el estudio de las culturas como mecanismos semióticos. 

En general, respecto de una semiótica generativa de tenden-
cia universalista11 y de una de inspiración fenomenológica, la 
semiótica interpretativa se presenta ubicada e inspirada en la crí-
tica post-estructuralista de la fenomenología y, como es natural, 
en la lección de Peirce (Véase Paolucci, 2007; 2010).

¿Cuál sería, entonces, el rol de la intertextualidad en una 
semiótica de las culturas? En general, estamos de acuerdo con 
Rastier (2012) en decir que, en una perspectiva cultural, lo global 
determina a lo local: el sentido de un texto es una función de 
la cultura de pertenencia. Si el sentido de una unidad cultural 
está en su intercambio con otras unidades culturales, entonces 
el conjunto local de las unidades culturales inter-traducibles es 
condición necesaria del proceso de sentido: el fondo cultural es la 
base del sentido.

1984. Debemos mencionar el mérito de Paolucci (2010) que sacó provecho de 
esta preciosa indicación desaparecida en Semiotica e Filosofia del Linguaggio.

****** También es necesario subrayar que Paolucci retoma escritos peirceanos 
que Eco no había considerado en la formulación de su modelo (en especial la 
lógica de los relativos de la faneroscopia). Gracias a estas extravagantes lecturas, 
Paolucci restituye una imagen de las teorías semióticas de Peirce en gran parte 
original con relación a la vulgata semiótica.

11	 La universalidad reivindicada por Greimas relativa a sus categorías de 
análisis está bien ejemplificada por la ampliación del sistema proppiano más allá 
de folclor ruso: “Porque todo el interés del retorno al esquema narrativo de Propp 
por parte de la semiótica, no está en que permite dar cuenta de la organización 
narrativa del cuento ruso [...] ; dicho interés proviene de que el esquema proppiano 
es susceptible de ser considerado [...] como un modelo hipotético, pero universal, 
de la organización de los discursos narrativos y figurativos” (Greimas, 1976: 19).



Los géneros como efectos de sentido... 73

Pero en esta formulación se insinúa una falta de claridad 
respecto del significado de la palabra texto que, como es bien sa-
bido, estuvo en el centro de un importante debate (Véase Floch, 
1990; Fabbri e Marrone, 2000: 7-11; Rastier, 2012; Fontanille, 
2007; Marrone, 2010; Paolucci, 2010: cap. II). Aunque dejemos 
de lado, por falta de espacio, esta querella, debemos de todos 
modos subrayar que, moviéndose desde estas bases teóricas, la 
semiótica cultural no puede más que rechazar la impostura según 
la cual el sentido es inmanente al texto y el texto es “cualquier 
porción de realidad significante que puede ser estudiada por 
la metodología semiótica” (Fabbri e Marrone, 2000: 8). Por el 
contrario, consideramos texto cualquier objeto semiótico que 
se presente como tal a la luz de un determinado punto de vista 
enciclopédico (Paolucci, 2010: párrafo 2.4). De este modo, nos 
alejamos tanto de las definiciones de texto propuestas en el 
ámbito generativo (Greimas y Courtés, 1987, entrada “Texto”; 
Floch, 1990; Fabbri e Marrone 2000: 7-11; Marrone, 2010), como 
de aquellas de Rastier (2012: cap. I) y de Hjelmslev (1943).12

Si la idea de texto que aceptamos es ésta, entonces el senti-
do no es inmanente al texto puesto que se concibe como una 
operación de traducción que iguala unidades culturales aún 
muy lejanas. Se podría decir que el sentido es inmanente a 
la enciclopedia, de la cual es función, pero esta expresión no 
hace justicia a la complejidad de una cuestión sobre la cual 
volveremos al final. 

3.2. Efectos de género como mapas meta-enciclopédicos 

El modelo enciclopédico presenta una doble perspectiva:

[La enciclopedia] presenta un alma doble constitutiva. En el ámbito 
global, ella es el conjunto de todos los casos […], “librería de libre-

12	 Sin entrar en detalle, ambas concepciones, si bien diferentes (Rastier, 
2012: cap II), anclan el texto en la lengua. Cosa que nosotros no hacemos. 
Acerca del concepto de texto en Hjelmslev, véase Conte (1985).



Antonio Nanni 74

rías”, gran “archivo de lo ya dicho”, “conjunto registrado de todas las 
interpretaciones”. Pero en el ámbito local, ella se presenta en secciones 
que ofrecen instrucciones para semantizar una expresión y activar la 
interpretación sobre la base de regularidades establecidas (Paolucci, 
2010: 357) [Traducción libre].

Por un lado, la enciclopedia puede ser visualizada como 
el conjunto de todas las unidades culturales y todos los reco-
rridos anteriores e internos: ésta es la enciclopedia global, un 
monstruo que admite infinitos recorridos potencialmente con-
tradictorios y que, por eso mismo, no es verdaderamente útil a 
la interpretación;13 por otro lado, tenemos la enciclopedia local, 
es decir, un recorte inestable necesario para la interpretación.

Desde esta perspectiva, la intertextualidad es primaria para 
los géneros y necesaria para el pasaje del nivel global al local. 
Al indicar el linaje del texto —cuáles son sus precedentes, qué 
se puede definir semejante o desemejante, qué hábitos activa el 
texto— el género ordena la enciclopedia global de tal manera 
que la interpretación sea capaz de moverse en un espacio enci-
clopédico que puede ser recorrido; la in-generación de un texto 
estabiliza la enciclopedia global creando planos de inmanencia 
local (Paolucci, 2010: cap. IV) e inserta el texto en un espacio 
enciclopédico que recorrerá la interpretación. 

Se imponen dos precisiones. En primera instancia, si la loca-
lización de la enciclopedia es el requisito de cada interpretación, 
entonces la in-generación resulta fundamental en todo acto in-
terpretativo. Desde este punto de vista, es imposible pensar un 
texto sin género: cuanto más, se puede imaginar un texto que 
vaya en contra de la propia genericidad. 

En segunda instancia, esta aproximación a los géneros abarca 
más de lo que estamos acostumbrados a pensar bajo el término 
género. No hay duda, de hecho, que esta idea es aplicable tam-
bién a otros fenómenos no llamados comúnmente géneros, pero 

13	 Entendemos por interpretación el modelo propuesto por Paolucci (2010, 
§1.7] al reelaborar el pensamiento de Peirce. 



Los géneros como efectos de sentido... 75

que forman parte, por lo general, del conjunto de los diferentes 
tipos de hábitos interpretativos. Por ejemplo, este acercamiento 
podría modelizar también la influencia acerca de la interpreta-
ción del nombre del autor del texto —en el momento en el cual, 
precisamente, el intérprete usa tal información para guiar los 
propios recorridos enciclopédicos. 

De hecho, muchos de los trabajos sobre el género ya citados 
se enfocan a especificar el nivel en que esta categoría actúa sin 
confundirse con otras; en cambio, nuestra propuesta no va en 
esta dirección porque se inserta en el cauce de la semiótica inter-
pretativa: el modelo enciclopédico no parece compatible con una 
utilización de los géneros que los distinga claramente de otros 
fenómenos con implicaciones semejantes para la interpretación. 
De hecho, pensamos que la enciclopedia modeliza los recorri-
dos del sentido, no aquello que los determina: por esta razón, 
diversos factores (desde un punto de vista externo) asumen la 
misma forma en el interior del modelo. Por lo tanto, si los géne-
ros propiamente dichos son el ejemplo más claro de lo que guía 
el pasaje de lo global a lo local enciclopédico, nuestra propuesta 
teórica, aquí sólo esbozada, se aplica también a fenómenos que, 
comúnmente, no pertenecen a un género en particular y será 
más correcto hablar de “efectos de género”.******* Por otra parte, 
una semiótica de la cultura puede otorgarse la tarea de analizar 
lo que influye en la interpretación, como demostraremos en el 
párrafo siguiente. 

Recapitulando, para que cualquier fenómeno pueda definirse 
como “perteneciente a un efecto de género”, en el sentido aquí 
propuesto, debe guiar —sobre la base de una competencia inter-

******* Con el término efectos, quiero subrayar que los géneros (y los otros 
fenómenos a los que, en este artículo, asocio dicho término) no están presentes 
ontológicamente en el texto: son un resultado, el cual puede ser obtenido gracias a 
señales específicas que sólo serían comprendidas en el seno de una cultura deter-
minada. Reúno bajo la denominación efectos de género fenómenos aparentemente 
diferentes, entre los cuales se podrían incluir los géneros propiamente dichos. 
No excluyamos, de todos modos, que una próxima elaboración logre distinguir 
los diversos efectos de género.



Antonio Nanni 76

pretativa de los géneros— la creación de un recorte enciclopédi-
co desde el cual pueda partir la interpretación. Hipotéticamente, 
se puede suponer que los efectos de género son compartidos 
culturalmente y que constituyen uno de las principales amalga-
mas culturales, dado que permiten a los intérpretes colocarse 
sobre los planos enciclopédicos compatibles. Estamos entonces 
de acuerdo con Rastier: “aprender es abandonar los géneros 
idiosincrásicos” (Rastier, 2012: 332).

Desde este punto de vista, nuestra propuesta encuentra 
otro sentido al término género común a las ciencias naturales 
y —antes— a la filosofía platónica y académica: el género es 
el nivel superior a la especie en el gran árbol del ser que los 
tardíos Platón y Aristóteles tratan de construir según las reglas 
lógicas.14 Aunque nuestros enunciados están lejos de los de la 
antigüedad, podemos imaginar el género como una taxonomía: 
así como el género metafísico establece el lugar de los definen-
dum en una categoría, los efectos de género indican la posición 
de un texto en el interior de una cultura. De hecho, al localizar 
la enciclopedia, los géneros crean una conmensurabilidad entre 
las varias unidades culturales y, por eso, un recorrido posible 
que lleve de A a B en el interior del espacio enciclopédico.15 
Por eso, compartir los géneros significa participar de recorridos 
interpretativos comunes. 

Se podría reformular la instancia: los efectos de género ac-
tuarían como una suerte de mapa meta-enciclopédico que indica 

14	 Nos referimos, sobre todo, al Sofista, a las Categorías, a De Partibus 
Animalium I y a Metafisica, Z. En lo que respecta a la diairesis pla-
tónica, véase Moravcsik (1973) y Brown (2010); para la aristotélica, 
Falcon (1997); y para la crítica aristotélica a Platón en relación con 
esto, Zanatta (1989).

15	 Existen también obvias diferencias: la enciclopedia tiene un funciona-
miento distinto del árbol de Porfirio (Eco, 1983). De hecho, recogemos 
las sugerencias de Paolucci para quien la enciclopedia puede ser vista 
como un espacio de Rienmann (Paolucci, 2010: cap. III). Las semejan-
zas con la diairesis terminan con la creación de una conmensurabilidad 
entre los varios elementos a través de la inserción de una estructura 
más amplia.



Los géneros como efectos de sentido... 77

al intérprete en qué parte de la enciclopedia ubicarse —es decir, 
cuál debería ser el plano enciclopédico de partida en su recorri-
do interpretativo. Por ende, es necesario sopesar con atención 
las palabras. Desde su exordio, la teoría enciclopédica rechazó 
netamente la idea de un metalenguaje que explique el lenguaje-
objeto (Eco, 1983; véase también Paolucci, 2010: § 3.9). Por lo 
demás, la idea misma de un metalenguaje debería aclararse en 
su aplicación semiolingüística, y éste no es el lugar para tratar 
tal cuestión.16 Será suficiente por el momento, especificar que 
el metalenguaje según Hjelmslev parece por lo menos tener 
dos características: a) se sitúa en otro nivel con respecto al 
lenguaje-objeto; b) no hay reciprocidad entre metalenguaje 
y lenguaje-objeto, por lo cual, el primero traduce al segundo 
pero no ocurre la situación inversa. La teoría de Eco, en cam-
bio, está basada en huellas peirceanas como ésta —citada en 
Lector in Fabula:

[meaning] is, in its primary acceptation, the translation of a sign into 
another system of signs […] [meaning] is a second assertion from 
which all that follows from the first assertion equally follows, and 
vice versa [CP, 4.127].

16	 Considérese, por ejemplo, que en la lógica tarskiana, de donde nos llega 
el término a través de Hjelmslev, el metalenguaje incluye tanto sus propios ele-
mentos usados para describir el lenguaje-objeto como el lenguaje-objeto mismo 
(Tarski, 1944: §1.9). Hjelmslev, a sabiendas de esta mayor riqueza del 
metalenguaje, desatiende las indicaciones tarskianas en la construcción 
de la meta-semiología y de la meta-semiótica connotativa con base en 
el principio de simplicidad (Hjelmslev, 1943: 129-134; véase Galofaro, 
2005: 98-102): no se somete otra vez al análisis lo ya analizado, sino sólo 
las unidades residuales del primer análisis. Sobre esta base podríamos 
preguntarnos en qué sentido Greimas habla de metalenguaje, dado que 
intenta siempre buscar un lenguaje descriptivo que no comprenda térmi-
nos del lenguaje descrito sino que los “reencuentre” al final de la descrip-
ción —véase, por ejemplo, la distinción entre metalenguaje y lenguaje de 
representación en la entrada “Metalenguaje” del Diccionario. Acerca del 
problema del metalenguaje en semiótica, particularmente en Hjelmeslev, 
véase Galofaro (2005).



Antonio Nanni 78

en donde el “viceversa” final excluye las dos características 
enumeradas antes. La concepción lógica del metalenguaje no es 
la única porque, como observan independientemente Hofstadter 
(1979: 270] y Jakobson (1960), es posible usar el lenguaje natural 
mismo en función meta-lingüística. Por lo tanto, con respecto 
al metalenguaje “fuerte” hjelmsleviano, la semiótica interpre-
tativa puede ser vista como un metalenguaje “débil”, como 
un repliegue “metalingüístico” de la misma cultura que desea 
describir17 —volveremos a esto en las conclusiones. 

Sólo en este sentido débil podemos hablar de una función 
meta-enciclopédica de los géneros: estos son una parte de la 
enciclopedia que describe la enciclopedia misma. El último 
problema que enfrentaremos es que, al ser los géneros parte 
de lo mismo que regulan, no es posible distinguir claramente 
inmanencia de manifestación. 

3.3. El nivel de las formaciones culturales

En el párrafo anterior, exploramos la necesidad de un acer-
camiento intertextual para la semiótica de la cultura. Ahora 
deseamos desarrollar algunas consideraciones acerca de las 
consecuencias teóricas de tal aproximación. 

Al pensar en los efectos de género como mapas meta-en-
ciclopédicos ya no estamos en la búsqueda de reglas (o regu-
laridades) para la construcción de un tipo, sino que vemos las 
semejanzas textuales como posible indicio de consanguineidad 
cultural. Podemos intentar ejemplificar con una comparación 
este cambio de perspectiva: frente a un conjunto de individuos 

17	 Se podrían interpretar los metalenguajes de Hjelmslev y Greimas como 
parte del mismo lenguaje objeto que quieren describir. Es lo que hace Paolucci, 
al hablar del efecto de profundidad (Paolucci, 2010: §3.9), y lo que sugiere 
Lotman: “[i] brillanti sistemi elaborati da Hjelmslev e Greimas [...] non 
rispondono soltanto alle necessità della conoscenza scientifica, ma en-
trano organicamente nella cultura del XX secolo come espressione di 
una delle sue tendenze” (Lotman, 1985: 90).



Los géneros como efectos de sentido... 79

por identificar, una aproximación tipológica tratará de mapear 
su código genético; frente a los miembros de la familia Pérez, 
la aproximación intertextual interpretará ciertos atributos como 
una confirmación del parentesco. Por un lado, tenemos una im-
pronta que puede generar un número indefinido de individuos; 
por el otro lado, un reconocimiento. Estamos así de acuerdo 
con Jauss (1977: 223): los efectos de género “deben entenderse 
no como genera (clases) en sentido lógico, sino como grupos 
o familias históricas. Como tales, no pueden ser deducidos o 
definidos, sino solamente ser caracterizados históricamente, 
ser determinados y descritos”. Es decir, no vemos dos textos 
como pertenecientes a la misma familia porque comparten un 
mismo tipo inmanente, sino que reconocemos sus semejanzas 
y diferencias porque sabemos que están emparentados. Por 
consiguiente, los “rasgos genéricos”******** son una función 
cultural del intérprete y, en particular, de su competencia para 
adjudicar géneros: es sólo con base en la competencia que el 
texto puede presentar efectos de género. 

En general, debemos reconocer que los géneros son meca-
nismos del funcionamiento semiótico que se sitúan constituti-
vamente en la dimensión diacrónica, porque únicamente en esta 
dimensión se crean los linajes culturales. Como escribió Lotman: 
“La semioesfera tiene una profundidad diacrónica, porque posee 
el sistema complejo de la memoria y no puede funcionar sin 
él” [Lotman 1996: 69; la cursiva es nuestra]. Naturalmente, la 
memoria está en continua reelaboración y, si es verdad que los 
“efectos genéricos” poseen cierta estabilidad, también es cierto 
que pueden cambiar (incluso radicalmente) a través de la produc-
ción de nuevos textos que los renuevan. De hecho, es razonable 
pensar que, por una parte, la inscripción de un texto de cierto 
linaje en nuevos objetos, por la otra, la inserción de dicho texto 
en prácticas o estrategias nuevas, y finalmente la creación de 

******** Los rasgos de género son aquellas características textuales que ponen 
en relación un texto con su género.



Antonio Nanni 80

“grandes” textos,********* puede retro-actuar sobre los “efectos 
genéricos”, modificándolos. O sea, con los “efectos genéricos”, 
la diacronía enciclopédica pasa a formar parte del mecanismo 
interpretativo. Por consiguiente, la cultura funciona a través de 
fenómenos que se modifican a causa del mismo funcionamiento 
que permiten —y así observamos una circularidad que debemos 
investigar. 

El mismo Jauss sugiere el principio de nuestro recorrido 
(Jauss 1977: 221-225]: los géneros entrarían en el régimen de 
lo ejemplar elaborado por Kant en su Crítica del juicio estético 
—Crítica del Juicio Estético [CDJ, 140-141, §18]. Jauss llega a 
esta hipótesis a través de la lectura que Günther Buck hace de 
la cuestión —lectura que se adapta a nuestro problema—: “Lo 
ejemplar reenvía a aquello que es indeterminado y dinámico, es 
decir que se determina posteriormente después de cada nueva 
realización” (Buck, 1967: 182, cit. por Jauss, 1977: 223-224). 

El punto fundamental es que lo ejemplar problematiza la di-
cotomía regla/caso, general/particular, universal/particular. No 
es casual que Giorgio Agamben haya observado que lo ejemplar 
kantiano “implica el abandono sin reservas del particular-general 
como modelo de inferencia lógica”. El filósofo italiano incluye 
lo ejemplar en su examen de los pensamientos “paradigmáticos” 
en donde paradigma significa: “[…] un caso singular que se 
aísla del contexto del que forma parte sólo en la medida en 
que, exhibiendo su propia singularidad, vuelve inteligible un 
nuevo conjunto, cuya homogeneidad él mismo debe constituir” 
(Agamben, 2010).

El punto central del paradigma es su irreductibilidad tanto a 
la inducción como a la deducción: éste está gobernado por la 
analogía porque va “de lo singular a lo singular” sin detenerse 
en lo general. Precisamente por esto, el conjunto paradigmático 
es inmanente con respecto a las singularidades que explica y 

********* Esto ocurre en especial en el ámbito artístico. Partimos de la idea 
de que diversos efectos de género pueden tener diferentes maneras de 
innovarse.



Los géneros como efectos de sentido... 81

está, al mismo tiempo, tanto en la diacronía como en la sin-
cronía (Agamben, 2010).

Ahora nos parece que los géneros deben ser vistos precisa-
mente como paradigmas: cada texto es un caso paradigmático 
que en su ejemplaridad arroja luz sobre la posición enciclopédica 
en la cual se situará y el efecto de género es aquello que vuelve 
inteligible ese espacio. Podría decirse que no procedemos de type 
a token, sino de token a token;18 lo cual no nos parece exacto. 
Pensar los géneros como paradigmas nos ayuda a comprender 
por qué la manifestación de un texto puede cambiar las reglas 
mismas que lo hacen interpretable y nos coloca en un nivel donde 
la distinción entre type/token, que está inspirada en la dicotomía 
general/particular,19 resulta poco clara. Llamaremos a este nivel, 
el nivel de las formaciones, según sugerencia de Lemke20 y en 
homenaje a las “formaciones discursivas” de Foucault (1969; 
1971). Pensamos que dicho nivel se inserta entre el nivel del 
modelo enciclopédico y los textos que pueblan la cultura, si 
bien la distinción entre los niveles es necesariamente inestable 
y problemática —como veremos. Diremos ahora, que los efectos 
de género son “formaciones culturales”. 

Las formaciones definen las condiciones locales para la 
interpretación y por eso, en la perspectiva de la semiótica inter-
pretativa, para la construcción del sentido. Al mismo tiempo no 
se asimilan ni a los type ni a los token porque están insertas en 
el régimen paradigmático: cada texto es ejemplar. Ellas están 

18	 La semiótica interpretativa insistió en esto. Véanse Violi (2003); Paolucci 
(2010; §4.11) y Rastier, Cavazza y Abeillé (1994: cap. I).

19	 Si fuera necesario, Linda Wetzel aclara muy bien esta instancia: “The 
distinction between a type and its tokens is an ontological one between a general 
sort of thing and its particular concrete instances” (Wetzel, 2011) [La cursiva 
es nuestra]. Podríamos preguntarnos en qué medida las varias lecturas de esta 
dicotomía hayan sido fieles a la formulación original peirciana [CP 4.537].

20	 “We construe meaning relations between texts by construing particular 
kinds of patterns in the semantic topographies of those texts. These patterns 
(semantic formations or intertextual formations) are theoretical constructs in-
termediate between system (meaning potential) and text (instantial deployment 
of that potential)” (Lemke, 1999).



Antonio Nanni 82

regidas por la lógica “analógica” y prevén recíprocas influencias 
continuas entre ellas y los textos, según la idea foucaultiana del 
a priori histórico: 

[…] se define como el conjunto de las reglas que caracterizan 
una práctica discursiva: ahora bien, estas reglas no se imponen 
desde el exterior a los elementos que relacionan; están compro-
metidas en aquello mismo que ligan; y si no se modifican con 
el menor de ellos, los modifican, y se transforman con ellos en 
ciertos umbrales decisivos (Foucault, 1979: 217).

Pensamos que la retro-acción de los recorridos interpretativos 
acerca de las formaciones problematiza la inmanencia porque 
establece un cortocircuito en la distinción entre inmanencia y 
manifestación: las formaciones identifican “lo trascendente con 
lo concreto” —así como Enzo Melandri (1967), el maestro de 
la analogía, describe la operación teórica de Foucault. Si, como 
escribió con razón Zinna (2010: 10) [Traducción libre]: “Una de 
las consecuencias importantes de poner en discusión la inmanen-
cia […] es poner en crisis los modelos de existencia semiótica”; 
entonces, en el nivel de las formaciones culturales no asistimos a 
un recorrido de lo virtual a lo realizado, sino a un círculo donde 
el punto de partida y de llegada se confunden. 

Naturalmente, se puede imaginar un nivel de análisis textual 
que no considere los efectos del texto sobre las formaciones: este 
tipo de análisis, si bien localizado en el modelo enciclopédico, 
podría recuperar las modalidades de existencia semióticas con-
siderando sólo los efectos de las formaciones sobre la interpre-
tación. Por más que esto sea posible, consideramos que el deber 
específico de una semiótica de la cultura es la descripción de 
las formaciones entre las cuales se colocan también los linajes 
textuales que constituyen los efectos de género.21 Desde esta 

21	 Podría observar que semejante programa ya fue elaborado y que las forma-
ciones corresponden al nivel de la norma individualizado por Hjelmslev (1942). 
Habría que examinar más a fondo la cuestión. En todo caso, bastará observar, por 
ahora, que “La norma […] no es más que una abstracción extraída del uso por un 
artificio de método” (Hjelmslev, 1942) [Traducción libre], mientras en la teoría 



Los géneros como efectos de sentido... 83

perspectiva, las formaciones son un híbrido: por un lado, ellas 
son un objeto que debe ser descrito, por otro lado, ellas entran 
en el aparato teórico de la descripción misma –como hemos in-
tentado demostrar en el párrafo precedente. Aquí también radica 
la dificultad para distinguir las diferencias entre los diversos 
tipos de efectos de género en el interior del modelo: tal vez no 
sea posible establecer sus diferencias en el aparato teórico, pero 
son, ciertamente, un posible objeto de análisis.22

La relación con la arqueología de Foucault, por otra parte, 
permite recuperar una dimensión de “pura inmanencia” (Pao-
lucci, 2007: § 3.1; 2010: § 1.5]. De hecho, la cultura es el único 
elemento presente que se autorregula sin apoyarse en trascenden-
cia alguna: los varios recorridos enciclopédicos, sin trascender, 
crean las formaciones culturales que los regulan. Por una parte, 
esto está en perfecta conformidad con la idea peirceana de que 
el interpretante final es un cambio de hábito,23 por otra, es un 
traslado de las ideas foucaultianas que disuelven la prioridad del 
sujeto —fruto de las formaciones discursivas— y de la razón, 
siempre local (Véase Redaelli, 2011: cap I). La psicología, el 
sujeto, la situación socioeconómica, etc. no determinan la evolu-
ción cultural.24 De este modo, se da la construcción de un nivel 

aquí presentada, las formaciones son primarias respecto del modelo universal 
(Véase la conclusión).

22	 Véase por ejemplo, el bello análisis lotmaniano de la función autoral (Lot-
man, 1985: 181-199).

23	 Un ejemplo de Peirce es muy claro: A single reading yesterday of a 
casual statement that the “shtar chindis” means in Romany “four shil-
lings”, though it is unlikely to receive any reinforcement beyond the 
recalling of it, at this moment, is likely to produce the habit of thinking 
that “four” in the Gypsy tongue is “shtar”, that will last for months, if 
not for years, though I should never call it to mind in the interval [CP 
5.477]. En este caso, se comprende con claridad que de ahora en adelante 
el recorrido interpretativo que Peirce activará frente a “four” incluirá usual-
mente también la unidad “shtar”, antes lejana de la interpretación habitual 
de “cuatro”. 

24	 Podría decirse, en el sentido hjelmsleviano, que de ahora en más hay 
una no-dependencia (Zinna 2001, 254). El problema de semejante po-
sición es que se apoya sobre la diferencia entre relaciones uniformes y 



Antonio Nanni 84

homogéneo que es objeto de un estudio de la semiótica (y de la 
arqueología foucaultiana).25 De aquí, la insistencia de Agamben 
acerca de la inmanencia de los paradigmas, de Melandri acerca 
de la ausencia de meta-teorías y de Foucault acerca de la con-
creción del a priori. 

En el proyecto teórico que hemos sumariamente delineado 
hay, entonces tres niveles distintos. Por una parte, tenemos el 
modelo enciclopédico que fue ideado para rendir cuentas, en 
general, del mecanismo interpretativo: su poder descriptivo no 
parece atado a ninguna cultura en particular.26 Por otra parte, 
tenemos las formaciones que son constitutivamente locales, 
pero que regulan de todos modos los procesos que las mutan. 
Finalmente, tenemos los textos, las prácticas y todo aquello que, 
en general, está determinado por las formaciones, si bien luego 
pueda influirlas a su vez.

El sentido no será entonces inmanente al texto, sino a la cul-
tura, la cual no será concebida como un simple agregado de los 
textos (Véase también Lotman, 1985: 55-58), sino como un con-
junto inmanente de textos y formaciones en continua evolución: 
este es el sentido de la inmanencia pura. Estamos de acuerdo 
por eso con la idea de Rastier de que el sentido es inmanente 

no uniformes, allí donde la uniformidad es uno de los indefinidos de la 
teoría (Hjelmslev, 1943: 33). Además, Paolucci (2010: cap. I) subrayó 
la importancia del proceso de fragmentación para un análisis de la 
cultura y este procedimiento no explora dependencias uniformes. 

25	 Aunque se puede emitir la hipótesis de que la semiótica podría, en segun-
da instancia, reconectarse con otras disciplinas “trascendentes” para explorar 
las relaciones entre la pura inmanencia cultural y otros órdenes de fenómenos. 
Reinterpretamos así las sugerencias de Hjelmslev acerca de las meta-semióticas 
y las semióticas connotativas (Hjelmslev, 1943: § 22).

26	 Piénsese que la semiótica de Peirce está en la base del proyecto de la 
zoosemiótica. Si permanecemos en el interior de nuestro mismo paradigma, de 
todos modos, puede pensarse que esta afirmación de Eco: “Una semiótica general 
es una filosofía de la semiosis, y encuentra la semiosis también más allá de los 
cambios intencionales de información, en lo profundo de la naturaleza, y más 
allá de las estructuras convencionales, de las relaciones codificadas, en el propio 
mecanismo del pensamiento inferencial, de lo azaroso hipotético o abductivo” 
(Eco, 1985: 332).



Los géneros como efectos de sentido... 85

a la práctica interpretativa (Rastier, 2012): el sentido se crea 
precisamente en la práctica interpretativa porque está definido 
como el paso —por lo tanto una práctica— de un punto a otro 
de la enciclopedia. Además, está claro que, así como afirma 
Rastier, la práctica interpretativa está anclada a un tiempo y 
un espacio culturales, puesto que se halla ambientada en la 
enciclopedia. 

Conclusiones (y proyección teórica) 

Luego de haber examinado el acercamiento greimasiano a los 
géneros y otras alternativas, hemos hecho la propuesta teórica 
de una aproximación intertextual a los efectos de género en el 
marco de una semiótica cultural. Hemos demostrado que estos 
son tanto una parte del aparato descriptivo como uno de los 
objetos de la descripción. Se colocan en el nivel híbrido de las 
formaciones culturales. La idea de formaciones reinstala en la 
discusión la distinción entre inmanencia y manifestación. Por 
otra parte, hemos reencontrado una inmanencia pura, que no 
coloca el sentido en el sujeto, en la razón, en los fenómenos 
psicológicos, neurobiológicos o socioeconómicos. 

Aquí se esconde, sin embargo, una aporía. Si seguimos a 
Foucault y buscamos una inmanencia pura, entonces debemos 
pensar que también el aparato descriptivo de nivel superior, 
el modelo enciclopédico, es producto de una cultura. La enci-
clopedia es el fruto de la cultura occidental de la cual recono-
cemos los rastros también en la idea de aplicabilidad general. 
Al abandonar el sujeto fundador y la razón, la semiótica de la 
cultura describe el objeto que, en realidad, la crea. Es decir 
que también la semiótica de la cultura forma parte del nivel 
inmanente que trata de describir. Por otro lado, esto estaba ya 
implícito en la idea de una carencia de metalenguaje —reto-
mando y resemantizando las palabras de Paolucci (2007: 66), 

la semiótica interpretativa: “es este mismo objeto [la cultura] 



Antonio Nanni 86

visto como describiente”.27 Entonces resulta claro que semejante 
semiótica, en el momento mismo en que reconoce su imposibi-
lidad de despegarse de lo que la produce, acepta como locales 
los aparatos de descripción que instituye: estos son secundarios 
con relación a las formaciones que se deberían describir.

Siglas

CDG:	 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, 1790, in Kants 
gesammelte Schriften, 1913, a cura della Königlich Preußischen 
Akademie der Wissenscaften, vol. 5, pp. 165-485, traduzione 
italiana: Critica del Giudizio, 1997, trad. de Alfredo Gargiulo 
riveduta da Valerio Verra, Laterza, Roma-Bari.

CP:	 Charles Sanders Peirce, Collected Papers of Charles 
Sanders Peirce, vols. 1-6, edited by Charles Hartshorne and Paul 
Weiss, 1931-1935, vols. 7-8 edited by Arthur W. Burks, 1958, 
Belknap Press, Cambridge MA.

27	 Paolucci se refiere a la relación entre glosemática y lenguaje. A su pare-
cer, no se daría una relación entre metalenguaje y lenguaje. La argumentación 
de Paolucci es convincente, pero no logramos armonizarla con las explícitas 
referencias hjelmslevianas a los lógicos polacos (Hjelmslev, 1943: 117-118 
y 128). Probablemente tiene razón Zinna: los conceptos de Hjelmslev 
“aparentemente inmóviles y esculpidos sobre tierra firme descubrimos 
que oscilan como apoyados sobre formaciones móviles. La oscilación 
de estas bases se debe precisamente a aquella fundamentación lógica 
que habría debido garantizar una sólida federación entre las ciencias” 
(Zinna, 2001: 260).



Los géneros como efectos de sentido... 87

Referencias

Agamben, Giorgio (2000). “The Genre Function”, in College English, 
vol. 62, núm. 3, pp. 327-352. Barwashi, Anis S., Riff, Mary Jo.

___________ (2008). Signatura Rerum. Sul Metodo. Bollati Bo-
ringhieri: Torino Barwashi, Anis S. [Versión en español: (2010). 
Signatura rerum. Sobre el método. Trad. de Flavia Costa y Mer-
cedes Ruviluso. Barcelona: Anagrama].

___________ (2010). Genre: An Introduction to History, Theory, 
Research, and Pedagogy. Parlor Press and WAC Clearinghouse: 
West Lafayette. IN.

Brown, Lesley (2010). “Definition and Division in Plato’s Sophist”. 
In David Charles (ed.). Definition in Greek Philosophy. Oxford/
New York: Oxford University Press, pp. 151-171 [Disponible en 
http://www.philosophy.ox.ac.uk/ data/assets/pdf_file/0011/16589/ 
Definition_and_Division.pdf [Consultado 04/02/2014].

Cohen, Ralph (2003). “Introduction: Notes toward a Generic Recon-
struction of Literary Study”, in New Literary History, vol. 34, 
núm. 3, pp. v-xvi.

Conte, Maria-Elisabeth (1985). “Text in Hjelmslev”, in Il Protagora, 
serie iv, vol. 25, núm. 7-8, pp. 171-179. 

Eco, Umberto (1975). Trattato di Semiotica Generale. Bompiani: Mi-
lano [Versión en español: (2000). Tratado de semiótica general. 
Trad. de Carlos Manzano. Barcelona: Lumen].

___________ (1979). Lector in Fabula. Bompiani: Milano.

___________ (1983). “L’Antiporfirio”. In Vattimo, Gianni e Rovatti, 
Pier Aldo. Il Pensiero Debole. Feltrinelli: Milano, pp. 52-80.

___________ (1984). Semiotica e Filosofia del Linguaggio. Einaudi: 
Torino. 

___________ (1985). Sugli Specchi e Altri Saggi. Bompiani: Milano.

Fabbri, Paolo, e Marrone, Gianfranco (2000). Semiotica in Nuce: Vo-
lume I. Fondamenti e l’Epistemologia Strutturale. Meltemi: Roma.

http://www.philosophy.ox.ac.uk/


Antonio Nanni 88

Falcon, Andrea (1997). “Aristotle’s Theory of Division,” in Richard 
Sorabij (ed.). Aristotle and After, 1997. Londres:University of 
London/Institute of Classical Studies, pp. 127-146.

Floch, Jean-Marie (1990). Sémiotique, marketing et communication. 
París : puf. 

Fontanille, Jaques (2008). Pratiques Sémiotiques. París : puf.

Freedman, Aviva e Medway, Peter (1995). Genre and the New Rhetoric, 
Londres/Bristol: Taylor & Francis. 

Foucault, Michel (1969). L’Archéologie du savoir. París  : Gallimard 
[Versión en español: (1979). La arqueología del saber. Trad. de 
Aurelio Garzón del Camino. México: siglo xxi].

___________ (1971). L’Ordre du Discours. París : Gallimard.

Galofaro, Francesco (2005). Metasemiotiche. Una Ricognizione Epis-
temologica. Tesi di Dottorato in Semiotica. Bologna: Universita 
Degli Studi Di Bologna [Disponible en: https://unibo.academia.
edu/FrancescoGalofaro] [Consultado 04/02/2014].

Greimas, Algirdas Julien (1976). Maupassant: La Sémiotique du Texte. 
Exercise Pratique. París : Seuil. [Versión en español: (1993). La 
semiótica del texto: ejercicios prácticos. Análisis de un cuento de 
Maupassant. Trad. de Irene Agoff. Madrid: Paidós].

___________ (1980). “Notes sur le métalangage”, in Actes Sémíoti-
ques–Bulletin, núm. 13. 

___________ (1983). Du Sens 2: Essais Sémiotique. París : Seuil.

___________ (1989). Del sentido II. Ensayos semióticos. Trad. de 
Esther Diamante. Madrid: Gredos.

___________ (1993). “La Parabole: une Forme de Vie”, in Nouveaux 
Actes Sémiotiques, núm. 25 [Recuperado de: http://www.ec-aiss.
it/monografici/10_greimas/greimas_la%20parabole_27_2_12.pdf 
[Consultado 04/02/2014] [Versión en español: (1999). “La parábo-
la: una forma de vida”. Trad. de Roberto Flores. Revista Tópicos 
del Seminario, vol. 1, Puebla, México: buap]. 

https://unibo.academia.edu/FrancescoGalofaro
https://unibo.academia.edu/FrancescoGalofaro
http://www.ec-aiss.it/monografici/10_greimas/greimas_la parabole_27_2_12
http://www.ec-aiss.it/monografici/10_greimas/greimas_la parabole_27_2_12


Los géneros como efectos de sentido... 89

___________ e Courtés, Joseph (1979). Sémiotique: Dictionnaire 
raisonné de la théorie du langage. París : Hachette [Versión en 
español: (1990). Semiótica. Diccionario razonado de la teoría del 
lenguaje. Trad. de Enrique Ballón Aguirre y Hermis Campodó-
nico Carrión. Madrid: Gredos].

___________ e Landowski, Eric (1976). “Analyse Sémiotique d’un 
Discours Juridique”, in Sémiotique et Sciences Sociales. París  : 
Seuil, pp. 79-128.

Hasan, Ruqaiya (1984). “The structure of the Nursery Tale”. In 
Lorenzo Coveri (ed.). Linguistica Testuale: Roma: Bulzoni, pp. 
95-114.

___________ (1989). “The Structure of a Text”. In Michael Alexan-
der K. Halliday and Ruqaiya Hasan (ed.). Language, Context, and 
Text. Oxford University Press: Londres, pp. 70-96. 

Hjelmeslev, Luis Trolle (1942). “Langue et Parole”, in Cahiers de 
Ferdinand de Saussure, núm. 2, pp. 29-44.

___________ (1943). Omkring Sprogteoriens Grundlæggelse, 
København [Versión en italiano: (1968). I Fondamenti della Teo-
ria del Linguaggio. Trad. di Giulio C. Lepschy. Torino : Einaudi]. 

___________ (1953). Prolegomena to a Theory of Language. Trad. 
di Francis J. Whitehead : Baltimore, MD. : Waverly Press.

Hofstadter, Douglas Richard (1979). Gödel, Escher, Bach: an Eternal 
Golden Braid. Nueva York: Basic Book.

Jakobson, Roman (1960). “Linguistics and Poetics”, in Thomas Sebeok 
(ed.). Style in Language. Nueva York/Londres: MIT Press and 
John Wiley & sons., pp. 350-377 [Disponible en: http://varenne.
tc.columbia.edu/bib/texts/jakbsromn600constat.pdf [Consultado 
04/02/2014].

Jauss, Hans Robert (1977). Alterität und Modernität der mittellterli-
chen Literatur. Mónaco: Whilelm Fink Verlag [Versión en ita-
liano: (1989). Alterità e Modernità della Letteratura Medievale. 
Trad. di Maria Grazia Saibene Andreotti e Roberto Venuti. Torino: 
Bollati Boringhieri].

http://varenne.tc.columbia.edu/bib/texts/jakbsromn600constat.pdf
http://varenne.tc.columbia.edu/bib/texts/jakbsromn600constat.pdf


Antonio Nanni 90

Lemke, Jay L. (1999). Typology, Topology, Topography. Genre Seman-
tics, manoscritto [Disponible en: http://www-personal.umich.
edu/~jaylemke/papers/Genre-topology-revised.htm]. [Consultado 
04/02/2014].

Lotman, Jurij Michajlovič (1996 [1985]). La Semiosfera. Trad. de 
Desiderio Navarro. Valencia: Frónesis Cátedra/Universitat de 
Valencia.

___________ (2001). Corpi Sociali. Torino: Einaudi.

___________ (2010). L’invenzione del testo. Roma: Carrocci.

Martin, James R. (1997). “Analysing Genre: Functional Parameters”, 
in James R. Martin e Frances Christie (ed.). Genre and Institu-
tions: Social Processes in the Workplace and School. Londres/
Nueva York: Continuum, pp. 3-39.

Melandri, Enzo (1967). “Michel Foucault: l’Epistemologia delle 
Scienze Umane”, in Lingua e Stile, vol. 2, núm.1, pp. 75-96.

Moravcsik, Julius M. E. (1973). “Plato’s Method of Division”, in Julius 
M. E. Moravcsik (ed.). Patterns in Plato’s Thought. Boston: D. 
Reidel Publishing Company, pp. 158-180.

Moretti, Franco (1986). Il Romanzo di Formazione. Milano: Garzanti. 

___________ (1987). Segni e Stili del Moderno. Torino: Einaudi. 

___________ (1997). Atlante del Romanzo Europeo. Torino: Einaudi. 

___________ (2003). Opere Mondo. Torino: Einaudi.

___________ (2005). La Letteratura Vista da Lontano. Torino: 
Einaudi. 

Paolucci, Claudio (2007). “Da che Cosa si Riconosce la Semiotica 
Interpretativa?”. In Claudio Paolucci (ed.). Studi di Semiotica 
Interpretativa. Milano: Bompiani, pp. 43-144. 

___________ (2010). Strutturalismo e Interpretazione. Milano: 
Bompiani.

http://www-personal.umich.edu/%7Ejaylemke/papers/Genre-topology-revised.htm
http://www-personal.umich.edu/%7Ejaylemke/papers/Genre-topology-revised.htm
http://genreacrossborders.org/content/genre-and-institutions-social-processes-workplace-and-school
http://genreacrossborders.org/content/genre-and-institutions-social-processes-workplace-and-school


Los géneros como efectos de sentido... 91

Prince, Michael B. (2003). “Mauvais Genres”, in New Literary His-
tory, vol. 34, núm. 3. “Theorizing genres II”, pp. 453-479.

Rastier, François (1989). Sens et textualité. París : Hachette. 

___________ (2012 [2001]). Artes y ciencias del texto. Trad. de En-
rique Ballón Aguirre. Madrid: Biblioteca Nueva, Madrid.

___________ Cavazza, Marc e Abéille, Anne (1994). Sémantique 
pour l’Analyse: de la Linguistique à la Informatique. París  : 
Masson. 

Redaelli, Enrico (2011). L’Incanto del Dispositivo. Pisa: ets. 

Rosch, Eleanor (1978). “Principles of Categorization”. In Eleanor 
Rosch and Barbara Lloyd (ed.). Cognition and categorization. 
Hillsdale: Lawrence Erlbaum Associates, pp. 27-48, [Recu-
perado de: http://commonweb.unifr.ch/artsdean/pub/gestens/f/as/
files/4610/9778_0 83247.pdf]. [Consultado 04/02/2014].

___________ (1999). “Reclaiming Cognition: The Primacy of Ac-
tion, Intention and Emotion”, in Journal of Consciusness Studies, 
vol. 6, núm. 11-12, pp. 61-77.

Tarski, Alfred (1944). “The Semantic Conception of Truth. And the 
Foundations of Semantics”, in Philosophy and Phenomenological 
Research, vol. 4, núm. 3, pp. 341-376 [Recuperado de: http://www.
ditext.com/tarski/tarski.html] [Consultado 04/02/2014].

Todorov, Tzvetan (1970). Introduction à la littérature fantastique. 
París : Seuil. 

___________ (1978). Les Genres du Discours. París : Seuil.

___________ (1981). Introducción a la literatura fantástica. Trad. 
de Silvia Delpy. México: Premia, pp. 6-7.

Violi, Patrizia (1997). Significato ed Esperienza. Milano: Bompiani.

___________ (2003). “Significati Lessicali e Pratiche Comunicative. 
Una Prospettiva Semiotica”, in Rivista di Linguistica, vol. 15, núm. 
2, pp. 293-320.

http://commonweb.unifr.ch/artsdean/pub/gestens/f/as/files/4610/9778_0
http://commonweb.unifr.ch/artsdean/pub/gestens/f/as/files/4610/9778_0
http://www.ditext.com/tarski/tarski.html
http://www.ditext.com/tarski/tarski.html


Antonio Nanni 92

Wetzel, Linda (Spring 2011). “Types and Tokens”, in The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy [online]. Edward N. Zalta (ed.) [Dis-
ponible en: http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/
types-tokens]. [Consultado 04/02/2014].

White, Hayden (2003). “The Utility of Theory and History for the 
Study of Literary Genres”, in New Literary History, vol. 34, núm. 
3, pp. 597-615.

Zanatta, Marcello (1989). “Introduzione” and “Commento”. In Aristo-
tele, Le Categorie. Trad, de Marcello Zanatta. Milán: bur.

Zinna, Alessandro (2001). “Il Concetto di Forma in Hjelmslev”. In 
Romeo Galassi e Margherita De Michel (ed.). Atti del convegno 
Luis Hjelmslev a Cent’Anni dalla Nascita, Quaderni del Circolo 
Glossematico, Janus, núm. 2. Padua: Imprimitur, pp. 245-263.

___________ (2010). “Il Primato dell’Immanenza nella Semiotica 
Strutturale”. In Tiziana Migliore (ed.). Incidenti ed Esplosioni. 
Roma: Aracne, pp. 219-236 [Disponible en: http://www.ec- aiss.
it/pdf_contributi/zinna_16_7_08.pdf]. 

http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/types-tokens
http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/types-tokens

