
Una epistemología discursiva en construcción... 139

Una epistemología discursiva en construcción:  
la teoría semiótica inmanente entre la percepción 

y la semiocepción 

Waldir Beividas
Universidad de São Paulo

[…] nous sommes en pleine épistémo-logie discursive. 
Un long circuit dans la science théorique est nécessaire 
pour en comprendre les données. En fait, les données 
sont ici des résultats.

Gaston Bachelard

Traducción de Conrado Moreira Mendes

Introducción

Hay un presupuesto básico y una deontología primera que deter-
minan el para qué de la teoría semiótica. Se trata del postulado: 
el mundo se deja ver continua y perenemente como signi¿cante 
al hombre: “el mundo humano parece de¿nirse esencialmente 
como el mundo de la signi¿cación. El mundo solamente puede 
ser llamado ‘humano’ en la medida en que signi¿ca alguna 
cosa” (Greimas, 1966: 5).1 Incluso del sinsentido más absurdo 
se extrae, por contraste y comparación, algún sentido. Ante eso, 
para la semiótica greimasiana la cuestión ¿losó¿ca—retomando 
a Leibniz: “¿Por qué el sentido antes del no sentido?”— no se 

 1 En todos los casos en que no se indique lo contrario la traducción es nuestra 
[N. del T.] 

La inmanencia en cuestión.
 Tópicos del Seminario, 31.

Enero-junio 2014, pp. 139-159.



Waldir Beividas 140

tocaría: el sentido es, punto. La tarea consistiría entonces en 
interceptarlo allí donde se mani¿esta, como se construye, como 
se transpone y como se transforma en las variadas prácticas 
humanas de lenguaje. 

A su vez, la deontología primera, es decir, el imperativo de 
su deber, recurre ahora a una frase de Freud (1973: 3146) que se 
hizo famosa por Lacan: Wo Es war soll Ich werden (donde estaba 
el Id deberá llegar el Ego). Formulada esta expresión freudiana 
para el ámbito del psiquismo inconsciente, el imperativo se tra-
duce así al campo semiótico: “en donde hay sentido, allá deberá 
llegar el semiotista”.

Procurando presentarse como una teoría de vocación cien-
tí¿ca, para poder decir algo “sensato” (sensé) sobre el sentido 
(Greimas, 1970: 7) y evitar añadir una más a las innumerables 
y cambiantes opiniones que se difunden en todas partes, la 
semiótica se ha construido como teoría de la signi¿cación, tér-
mino éste menos ambiguo que aquél, generalmente entendido 
como sentido formado según las reglas de manifestación de un 
lenguaje, de un discurso. 

En la búsqueda de entender mejor la aptitud humana de 
percibir y hacer signi¿car el mundo, la semiótica ha apostado 
primeramente por el lenguaje —sobre todo, por el lenguaje ver-
bal— como la verdadera máquina de producción de sentido, a 
través de las reglas y el funcionamiento de sus signos. La función 
semiótica o semiosis ha sido durante un largo tiempo el esce-
nario preciso de la emergencia de la signi¿cación, en el interior 
de los textos. En un inicio, textos narrativos, seguidos de textos 
literarios, y, después, textos de todo tipo de géneros, verbales o 
no verbales (desde una receta de cocina a la publicidad) han sido 
el campo de batalla, de ilustración y de extracción del poder de 
signi¿cación de los lenguajes. Ese periodo ha caracterizado lo 
que, en consenso, pudiera llamarse semiótica inmanente: toda 
la emergencia, construcción y extracción del sentido ocurre 
en el interior de los lenguajes, en el interior de sus textos ma-
nifestados. Pretender salir de los textos, o antes, querer entrar 



Una epistemología discursiva en construcción... 141

en el mundo del sentido por la puerta del fondo (a través de la 
biología del cuerpo del enunciador, a través de la percepción por 
los sentidos, a través de la psicología de su alma o la sociología 
de su grupo) implicaría comprometer drásticamente las opcio-
nes epistemológicas y metodológicas de su base hjelmsleviana. 
Greimas ha sido incisivo con ese enfoque: 

Pero cuando uno pasa hacia el sujeto psicológico, al sujeto ontológico, 
al sujeto trascendental, entonces se abren los grifos de algo incontro-
lable […] Porque uno puede sobrepasarlos [los límites semióticos], 
pero es necesario evaluar el precio que hay que pagar si se franquea el 
límite. Vean ustedes lo que quiero decir: tomen, asuman tal dirección 
u otra, pero no por deslizamiento, por ignorancia, por falta de lucidez. 
Ahí está el verdadero problema para la semiótica (1974: 25).2

No obstante la opción inmanente, la evolución de la semióti-
ca en las últimas décadas ha conducido a cuestionar, con cierta 
frecuencia, el lugar y estatuto de la función semiótica. Más allá 
de ser una función automática, casi inconsciente, que une un 
signi¿cante a un signi¿cado en el interior de los signos, y estos 
en el interior del enunciado, por lo tanto del texto, la función 
semiótica es entendida, en adelante, como la operación o el 
ejercicio continuado de un sujeto, sujeto que lleva un cuerpo, 
cuerpo que soporta dolor y placer y todo lo que eso implica, es 

 2 Teniendo en cuenta que inmanencia y trascendencia o trascendental son 
términos de larga historia de disputas conceptuales en el campo de la ¿loso-
fía, serán considerados aquí a partir de la reÀexión de Hjelmslev, desde sus 
Prolegómenos (1943): una lingüística inmanente se de¿ne como teoría que se 
elabora única y exclusivamente en inmanencia, es decir, a partir de sus propias 
estructuraciones internas, una lingüística-lingüística, sin interferencia de pun-
tos de vista externos, sociológicos, ¿siológicos, psicológicos, ¿losó¿cos, todos 
considerados procedimientos trascendentales por el lingüista danés. Al ¿nal 
de la aventura inmanente de la lingüística —precio a pagar para “arrancar del 
lenguaje su secreto”— le toca recuperar e integrar los datos fenomenológicos 
de la vida, las singularidades, estilos e idiosincrasia del sujeto que vive bajo el 
lenguaje, momento de recuperar, así, los datos trascendentales concernientes y 
conciliarlos, pero le toca a la inmanencia [y no a la trascendencia] gobernar la 
pareja ¿nalmente conciliada (1943: 132-133). 



Waldir Beividas 142

decir, coerciones sensoriales, perceptuales, sensibles, carnales. 
Para utilizar una metáfora también sensorial, la escena, digamos 
“fría”, de una semiosis intrasígnica ha cedido paso al escenario 
“caliente” de una semiosis corporal. La entrada y mediación 
del cuerpo en la semiosis de los discursos —liberados de 
las hojas de papel y extendidos para todo el conjunto de las 
prácticas humanas de comunicación y para el escenario de la 
vivencia humana– ha llevado las investigaciones semióticas a 
retomar y revalorar una antigua reflexión de Greimas. 

Percepción y cuerpo: desde la inmanencia de la forma a la 
trascendencia de la sustancia

De escasa repercusión en los primeros veinte años de lectura de 
su Sémantique structurale, etapa en la que la semiótica inmanen-
te se ha detenido (por coherencia de método) en los límites del 
texto, Greimas proponía, en las páginas inaugurales de ese libro, 
que la mejor estrategia de entrada para la investigación del sen-
tido y de la signi¿cación era asumir “la percepción como lugar 
no lingüístico en que se sitúa la aprehensión de la signi¿cación” 
(1966: 8-9), admitiendo, enseguida, sus preferencias subjetivas 
por la teoría de la percepción de la ¿losofía fenomenológica de 
Maurice Merleau-Ponty. Eran los primeros posicionamientos 
—“con conocimiento de causa”, decía Greimas a la ocasión— 
de su semántica estructural ante la fenomenología, algunos años 
tras haber elogiado las investigaciones del ¿lósofo, juntamente 
con las del antropólogo Lévi-Strauss, por los esfuerzos que 
hacían en actualizar a Saussure a mediados del siglo pasado 
(Greimas, 1956). Se ha visto en esta actitud una primera señal 
en dirección a la fenomenología creada por Husserl y adoptada 
por Merleau-Ponty.

El aporte fenomenológico se nota más nítidamente a partir de 
Sémiotique des passions (Greimas y Fontanille, 1991), momento 
de la entrada del cuerpo en la semiosis, con el sello distintivo de la 



Una epistemología discursiva en construcción... 143

primacía de la percepción, y teniendo como correlatos de ésta la 
interocepción, la exterocepción y la propiocepción, términos 
convocados para dar cuenta de lo que se ha llamado las pre-
condiciones sensibles de la significación. El famoso párrafo de 
Sémantique structurale dado como lema, y las reÀexiones fuer-
temente epistemológicas de una centena de páginas de apertura 
de Sémiotique des passions que lo avalan, hizo que a partir de 
la década de 1990 muchos semiotistas tuvieran un acercamiento 
a la ¿losofía, en una especie de periplo fenomenológico de la 
nave semiótica. 

La demanda de un “primado de la percepción” (Merleau-Pon-
ty, 1946) provocó que ésta, para muchos semiotistas, se convir-
tiera paulatinamente en el locus privilegiado de la investigación 
sobre el sentido, lugar “ante-predicativo”, según el ¿lósofo, por 
lo tanto, lugar más acá del lenguaje.3 Percepción, cuerpo propio, 
carne, campo de presencia, conceptos ¿losó¿cos de la fenome-
nología, son utilizados con frecuencia en el ámbito semiótico. Es 
como si los límites del texto fueran demasiado estrechos e insu-
¿cientes para solucionar la complejidad del sentido. La apertura 
del “grifo de la percepción” y la presencia del cuerpo propio en 
la semiosis se han mostrado, pues, como tentativa de aventura, 
en busca de nuevos sitios en los que se suscitaría la emergencia 
primera del sentido. La famosa frase de Greimas pronunciada en 
Brasil: “Fuera del texto no hay salvación”, empieza a revelarse 
obsoleta para muchos semiotistas.4

 3 Sería difícil imaginar un lenguaje sin la predicación ya instaurada de in-
mediato, es decir, sin alguna valencia o valor instituido entre los elementos en 
juego: “la predicación surge como uno de los elementos esenciales en el acto de 
lenguaje” (Greimas, A.-J. y Courtés, J., 1979: 381). 

 4 En el transcurso de las investigaciones semióticas, desde 1970, en muchas 
oportunidades y momentos se ha repetido la frase, trasladada metafóricamente 
del campo religioso: “Fuera de la Iglesia no hay salvación”. Si Greimas la utilizó 
antes, se desconoce. El texto de la conferencia pronunciada en Brasil parece ser 
su origen: “Fuera del texto no hay salvación”, con su complemento: “Únicamente 
el texto, nada más que el texto y nada fuera del texto” (1974: 25).



Waldir Beividas 144

Desde entonces, el primado de la percepción se viene im-
poniendo progresivamente a tal punto que hoy es posible darse 
cuenta de una especie de imperio (casi “imperativo”, en el sen-
tido kantiano) de la percepción encarnada, férreamente unida 
al mundo de la experiencia sensible, como la primera capa de 
signi¿cación encargada de regir todas las otras que se encuentran 
debajo de ella. A partir de ahora, la semiótica será experiencial 
y carnal, o no lo será. Tal parece ser el lema de este periplo 
fenomenológico. La carne, por así decirlo, se impuso y depuso 
el in principio erat verbum. Las razones semióticas (del texto, y 
de su forma semiótica inmanente) ceden paso a los argumentos 
fenomenológicos (de la percepción y de su sustancia corporal 
trascendente).5

2. Ni inmanencia ni trascendencia: una semiótica materia-
lista

En Bélgica, a su vez, un escenario un tanto distinto se gesta. 
Jean-Marie Klinkenberg, junto con Francis Edeline, investi-
gadores que crearan y dieran continuidad al llamado Grupo μ, 
famoso por sus publicaciones en Retórica (1970), en su teoría 
reciente, denominada semiogenética, proponen un amplio 
programa de semiótica materialista, la cual se contrapone a la 
vertiente inmanente y también a la inÀexión fenomenológica ya 
aludida, acusadas por ellos de perpetuar la tradición idealista de 
la propia semiótica inmanente. Se trata, según esa perspectiva, 
de un nuevo programa de investigaciones: su desafío consiste 
en recuperar la semiogénesis, la génesis del sentido, a partir 
de la materialidad de los cuerpos, el humano, bien entendido, 
pero también se enfrentan al inmenso reto de hacer retroceder a 

 5 En el texto “A dimensão do afeto em semiótica: entre a fenomenologia e a 
semiologia” (Beividas, 2011) comentamos más ampliamente la postura fenome-
nológica de la semiótica actual de algunos investigadores, así como mi posición 
teórica ante (y contraria) a ellos. 



Una epistemología discursiva en construcción... 145

todo y a cualquier cuerpo sensorializado a la escala más y más 
minúscula del mundo animal. 

La paráfrasis de Leibniz: “¿Por qué el sentido antes del no 
sentido?” debe ser enfrentada más osadamente, según ese pro-
grama semiogenético (Grupo μ, 2011). Esto se contrapone a las 
posiciones de la semiótica narrativa primera, por la cual, según 
Greimas, la búsqueda de los orígenes del sentido nos ahogaría 
en un universo de conceptos epistemológicos, donde el lingüis-
ta competente se arriesgaría a ser un mal ¿lósofo al que no le 
corresponde aventurarse en la búsqueda de la naturaleza del 
sentido: “sin que sepamos nada más acerca de la naturaleza 
del sentido, mejor aprendemos a conocer dónde él se mani-
fiesta y cómo se transforma” (1970: 16). 

Juzgadas como tímidas tales restricciones, para el nuevo 
programa materialista, la emergencia del sentido sucedería a 
partir de una percepción fundada neurobiológicamente. La pers-
pectiva ya no es más la de la semiótica inmanente (por lo tanto, 
idealista), sino cientí¿ca (y realista) y se alía parcialmente con 
la orientación de una Semiótica morfogenética, planteada desde 
1980 por J. Petitot (1985, 1996, 2008) con base en la teoría de 
las catástrofes de R. Thom (1972, 1974, 1978).

Según la semiogenética, se considera que la pertinencia del 
sentido deba tener una cobertura mayor que la del dominio 
del texto, que una vez fue emblema de la semiótica greima-
siana; cobertura mayor que el dominio, no obstante más ex-
tenso, del contexto, de los intertextos, aunque estos invadan la in-
mensa región de los discursos no verbales. A pesar de reconocer 
la amplitud mayor de las investigaciones semióticas inmanentes 
—fenomenológicamente inducidas para la trascendencia de la 
sustancia corporal, a través de la percepción—, la semiogenética 
reivindica una pertinencia todavía mayor, de largo espectro: el 
locus in quo del sentido debería retroceder a la ontología de los 
organismos, a su biología material. Parafraseando libremente a 
Aristóteles: nada hay en el sentido que no haya venido de los 
sentidos (de cualquier organismo vivo). 



Waldir Beividas 146

Tal perspectiva realista, inducida por las ciencias neurobioló-
gicas y neurocognitivas, propone considerar las discriminaciones 
(fonéticas, por ejemplo) como operaciones de una percepción 
(ya) categorial, es decir, como “inmediatamente dadas a la 
percepción” (Petitot, 1985: 95). La categorialidad fonética, (p. 
ej. la oposición p vs. b), no es una institución o constructo de 
la inmanencia del lenguaje: estaría inscrita de antemano en los 
órganos perceptivos, como propiedad real de la naturaleza hu-
mana y animal, atributo natural presupuesto, anterior a cualquier 
inmersión en el lenguaje.

Atributo o facultad perceptual anterior al lenguaje, según tal 
perspectiva materialista, hallazgos neurocientí¿cos del género 
han permitido deducir las demás estructuras semióticas como 
derivadas de las estructuras morfogenéticas de la percepción 
(morfodinámica para Petitot, semiogenética para el Grupo μ). 
En este caso, la progresión de los estudios llevaría la semiótica 
al mundo neurocientí¿co, a una biosemiótica, semiótica mate-
rialista (Grupo μ) o semiofísica (Petitot). La investigación de la 
semiogénesis se obliga al propósito de retornar a los animales 
inferiores, mariposas, hormigas, babosas, en ¿n, gusanos de 
la tierra, a sus diferentes tipos de equipaje sensorial, al cual se 
delega la tarea de interpretar su mundo, a su manera. Es allá 
donde estaría el lugar de una “hermenéutica”, prototípica y tosca 
es cierto, pero ya su¿ciente para extraer alguna pertinencia sig-
ni¿cante, en sus escalas. En el paso siguiente, todo retrocedería 
hasta las “reacciones físico-químicas complejas que constituyen 
el metabolismo de un organismo biológico” (Petitot, 1999: 129). 
Desde ahí estarían las bases y padrones (de extracción cientí¿ca), 
en un nivel elemental y tosco, para aquello que se convertirá en 
el nivel so¿sticado de la semiosis, a escala humana. Es desde 
ahí, en ¿n, que se pone el nivel mínimo a quo donde ya haya 
algún sentido, el cual pueda, por lo tanto, ser estatuido a partir 
de sensorialidades perceptuales prototípicas. El ¿at sensus no 
sólo le tocaría al lenguaje, sino al equipaje sensorial de los 
organismos. 



Una epistemología discursiva en construcción... 147

3. La semiótica ante tres epistemologías

Como se nota en estos breves párrafos —ciertamente injustos 
ante los datos involucrados—, la semiótica actual se halla ante 
un dilema epistemológico que le pide algún posicionamiento: 
(i) ¿se mantiene en el orden inmanente de su tradición lingüís-
tica, con todo lo que signi¿ca deber argumentar acerca de su 
legitimidad y discusión crítica ante las otras epistemologías?; 
(ii) ¿abraza el orden trascendental y ¿losó¿co de la fenomeno-
logía, con todo lo que implique, es decir, inevitables y pesadas 
revisiones conceptuales?; (iii) ¿atiende al orden realista de las 
ciencias neuronales y neurocognitivistas que ganan espacios 
notorios y masivos últimamente acerca del humano, del cuerpo, 
del psiquismo, en ¿n, que retrocede al lugar de la sensorialidad 
biológica de los sentidos como fuente de emergencia del sentido?

Distingamos, a través de una ilustración simple, las tres dis-
tintas epistemologías, el modo singular de sus puntos de vista. 
Sus operaciones pueden ser resumidas así:

1. En la epistemología cientí¿ca, de descubrimiento en des-
cubrimiento, de error en error, la ciencia realista y naturalista 
propone investigar las trampas que nos ponen los eventos de 
la naturaleza, las astucias de la naturaleza, a punto de poder 
“preverlos”: dadas las condiciones iniciales (del cuerpo, de su 
sensorialidad, de su percepción), se busca aquello que la natura-
leza hará: el sentido emergerá como resultado de la estructura 
y acción desencadenadas. Cada nuevo descubrimiento, después 
de algún tiempo, se revela insu¿ciente (basta echar un vistazo 
a la historia de la física del átomo). En otras palabras, la natu-
raleza siempre pondrá trampas. Le toca a la ciencia superar los 
“errores” o las “ilusiones” del conocimiento anterior. En el caso 
presente, el primer punto sería aceptar que es ilusorio reservar el 
sentido al humano; el segundo punto consistiría en aceptar que 
también es insu¿ciente extender el sentido a los animales “supe-
riores”; el sentido se remonta y se extiende también al minúsculo 
gusano de la tierra, y así sucesivamente. Lo crucial, desde mi 



Waldir Beividas 148

punto de vista, en esa epistemología, es que todo dato proviene 
de la naturaleza y está inscrito de antemano en la estructura del 
real. El dato tiene sus propiedades intrínsecas ya dadas. A la 
ciencia le tocaría, luego, descubrirlas, describirlas, formalizarlas, 
modelizarlas con el auxilio de so¿sticadas herramientas tecno-
lógicas disponibles. Se trata, pues, de un positivismo naturalista 
anticipado: los datos están dados (en la naturaleza);

2. la epistemología ¿losó¿ca, en términos generales, se mueve 
de forma distinta: de reÀexión en reÀexión, de aporías en aporías 
enfrentadas, ella busca investigar las astucias de la razón (trans-
cendental), para llegar al punto más profundo de lo que hace la 
razón en sus operaciones de aprehensión y cognición del mundo 
y del sujeto: el universo del sentido surge de la cogitación de la 
razón pensante para solamente después expresarse en lenguaje. 
Eso no signi¿ca que toda la ¿losofía sea así, digamos, raciona-
lista. Sin embargo, sería difícil no entender que justamente, es 
siempre la razón la que gestiona el todo del edi¿cio. Aunque 
un buen contraejemplo es la fenomenología de Merleau-Ponty. 
Ahí, tal vez, pudiéramos resumir, como su procedimiento ma-
yor, la búsqueda de las astucias de la percepción. Lo que pasa 
es que aun en esta ¿losofía, no racionalista y perceptualista, se 
concede un papel menor y subalterno al lenguaje en la genera-
ción, aprehensión y gestión del sentido. Toda la competencia de 
aprehensión del mundo ya viene dada entonces, como intuición 
donadora original, al primado de la percepción, de sus “razones”, 
por así decirlo.

De esa forma somos conducidos a comprender cuando, por 
ejemplo, como lingüista o semiotista, leemos el excelente libro 
Investigações fenomenológicas. Em direção a uma fenome-
nologia da vida, de R. Barbaras (2011), sin duda, uno de los 
más eminentes conocedores y promotores de Merleau-Ponty en 
Francia. En un capítulo de este libro el autor retoma una tesis 
de la ¿losofía de otro fenomenólogo, Jan Patočka. Barbaras se 
queda sorprendido, casi aturdido, ante el hecho de que, en una 
tradición ya clásica, desde Husserl, en virtud del “principio de 



Una epistemología discursiva en construcción... 149

los principios”, de la intuición donadora originaria, del primado 
de la percepción —que reserva al lenguaje un papel esencial, 
pero derivado de la capa más profunda de la percepción— no 
obstante, el ¿lósofo checo expresa la siguiente tesis (por otra 
parte, de valor inestimable para la semiótica inmanente): 

El lenguaje no es de modo alguno un nivel superior de nuestra vida 
en el mundo en el medio de las cosas, que tendría por grado elemen-
tal el de la percepción. El lenguaje, en su posibilidad profunda, es 
condición de posibilidad de la propia percepción humana. El campo 
primario del mundo es del lenguaje (Jan Patočka cit. por Barbaras, 
2011: 126) [El resaltado es nuestro]. 

Es innecesario enfatizar que, aunque presionado por la “ra-
dicalidad” de la tesis de su colega en fenomenología la cual 
invierte cabalmente el orden tradicional en esa ¿losofía, la haya 
considerado como “a¿rmaciones enigmáticas” (p. 127). Y, to-
davía intentando adoptar la posición de Patočka para atribuirle 
algún sentido ¿losó¿co más demostrable, Barbaras no consigue 
destilar la fecundidad de la tesis. Propone la lectura de considerar 
la percepción y el lenguaje bajo el régimen de “co-originalidad” 
—lo que no pudo deducir directamente del texto citado del ¿ló-
sofo Patočka, fundador en 1930 del Círculo Filosó¿co de Praga 
(1995). En mi lectura, el intento de Barbaras ha procurado más 
salvar, por así decirlo, el estatuto primario u originario de la 
percepción que entender las razones por las cuales Patočka ha 
invertido el orden jerárquico entre lenguaje y percepción. Es 
sintomático notar que, al ¿n y al cabo de tal intento, Barbaras 
con¿esa “un cierto sentimiento de insatisfacción” (p. 143). 

Posiciones de espanto e insatisfacción de esa naturaleza 
acaban siempre por convencernos de que son deudoras de la 
milenaria renuencia de todo el campo de la ¿losofía en acatar 
la tesis, hoy más pasible de demostración que antes de Saussure, 
o por lo menos considerarla digna de interés ¿losó¿co, es decir, 
de que sea el lenguaje el que gestiona el pensamiento, la razón 
y demás formas de cognición, de sensación o de percepción, en 



Waldir Beividas 150

otras palabras, de acatar la posibilidad de una epistemología 
discursiva inmanente al lenguaje; 

3. la epistemología discursiva, que desde hace algunos años 
vengo intentando delinear y demostrar, se distingue de ambas 
por retomar el punto de vista inmanente al lenguaje.6 La manera 
como la estamos entendiendo en la actualidad nos conduce a de-
cir que ésta buscaría en las estructuras, de discurso en discurso, 
las astucias de la enunciación, es decir, la(s) racionalidad(es) 
discursiva(s) en operación en cada acto de lenguaje, en cada 
acto de experiencia (como la cientí¿ca), en cada acto de reÀexión 
cogitante, en cada acto humano de percepción del mundo y del 
cuerpo. En otras palabras, el lenguaje, a través de la multiplici-
dad y polivalencia de sus discursos posibles, impone a todos esos 
actos las semiocategorizaciones de su gama. Se trata, entonces, 
de investigar, bajo sus innúmeras modalidades y géneros: (i) qué 
ha hecho el discurso, de discurso en discurso —en las miríadas 
y múltiples formas de su manifestación a lo largo de la diacronía 
histórica de su procesamiento— en la construcción de esa gama 
de racionalidad discursiva; (ii) qué hace el discurso en sus pro-
ducciones actuales y sincronía de funcionamiento; (iii) dejando 
vislumbrar un amplio margen de imaginación a lo que hará el 
discurso en las creatividades futuras permitidas expansivamente 

 6 La expresión epistemología discursiva es retomada de un antiguo texto 
de G. Bachelard: Le rationalisme appliqué (1949: 102-103). Cf. el epígrafe ini-
cial. El contexto en que el ¿lósofo-epistemólogo la emite parece situarse en un 
contexto, en un primer momento, fuera de nuestra esfera lenguajera. Se trataba 
de demostrar que en la física, en la biología y demás ciencias contemporáneas, 
“el carácter indirecto de las determinaciones del real cientí¿co nos pone en un 
reino epistemológico nuevo” [itálicas en el original]. En este nuevo reino, los 
fenómenos están “escondidos”. Los instrumentos de su medición no tienen más 
“signi¿cación directa en la vida común”: un estetoscopio de masa que “pesa” los 
isótopos nada más tiene que ver con nuestra balanza que pesa la sal, aun con toda 
la precisión con que pueda hacerlo. He aquí la frase de remate de la reÀexión: “de 
hecho, los datos son aquí resultados”. En nuestra comprensión, ella reÀeja casi 
literalmente la reÀexión saussureana y todo lo que le sucedió en la composición 
de su lingüística y de su semiótica que nos ocupa aquí: “es el punto de vista el 
que crea el objeto” (Saussure, 1916: 23). Si el raciocinio es válido, a estos dos 
pensadores les toca la paternidad de tal epistemología discursiva. 



Una epistemología discursiva en construcción... 151

por tal racionalidad discursiva. El sentido se ha hecho, se hace y 
se hará en la inmanencia de esa racionalidad. En la instancia de 
su “posibilidad profunda” —si queremos retomar la expresión 
de Jan Patočka— razón, emoción, percepción, conocimiento del 
mundo, todo empieza, todo sigue, todo termina en la inmanencia 
lenguajera, como su condition de possibilidad. En este caso, si 
optamos por la expresión de Saussure, todo se explica a la ma-
nera, en ¿n, de una “disputa de palabras” (Saussure, 2002: 28). 

Ciertamente, sometida al destino de jamás contemplar ¿el-
mente las actividades cognitivas de los tres campos, la ilustra-
ción de esa triple división de epistemologías vigentes facilita la 
comprensión de los horizontes y de sus operaciones.7 Una vez di-
cho esto, no es difícil entender que la semiótica de Greimas esté 
asignada al ámbito de la epistemología discursiva, como opción 
de base desde el nacimiento, es decir, alojada en el paradigma 
que Apel indicaba como el de la “semiótica transcendental”, el 
paradigma del signo, del lenguaje.8 Es desde ese locus de naci-
miento (que defendemos como inmanente), que ella recibe hoy 
críticas y recriminaciones provenientes de (i) semiotistas que 
la ven carente de una base fenomenológica más cercana de la 

 7 La triada epistemológica evocada es la manera en que nos ha parecido lícito 
actualizar para nuestro contexto presente la reÀexión de Karl Otto Apel (1987 
—a partir de sus conferencias en los años 60)— acerca de lo que él denomina tres 
grandes paradigmas de la prima philosophia: el paradigma ontológico (de Aris-
tóteles a Descartes), el paradigma epistemológico (del cogito cartesiano a Kant) 
y el paradigma semiótico (a partir de Peirce). Apel poco o nada ha concedido 
lugar a Saussure y toda la escuela que de él se ha originado. Una demostración 
más larga de lo que cabe aquí, nos permite nombrarlas: la epistemología realista 
y naturalista para el primero; la ¿losofía transcendental, siempre ¿losofía de la 
razón, para el segundo; y la semiótica inmanente para el tercero, con la aclaración 
de que este último tiene origen en Saussure y Hjelmslev y no en Peirce. 

 8 Ante el hecho de que Apel no los nombró como los forjadores de ese 
paradigma, otro ¿lósofo (y semioticista), H. Parret (1983), se dio cuenta de esta 
ausencia e incluyó a Saussure, Hjelmslev y Greimas como teóricos de gran re-
levancia. Sólo como reserva, que entiendo justa, de la crítica de Parret sobre la 
caracterización del tercer paradigma como “trascendental”, por Apel, no cabe 
extender aquí mayores comentarios acerca de las posiciones de ambos ¿lósofos 
sobre esa cuestión. 



Waldir Beividas 152

¿losofía de Husserl y Merleau-Ponty, así como de (ii) semiotistas 
que la ven carente de una base realista, neurocientí¿ca, y que la 
remiten a la semiofísica (Thom, Petitot) o para la semiogénesis 
(Klinkenberg), posiciones ya comentadas. 

4. Semiocepción: la percepción semiotizada desde el origen

Efectuar una presentación inicial de los desafíos que se imponen 
a la semiótica actual, pero no en el nivel descriptivo en que ella 
opera sin grandes objeciones, sino en el nivel de las epistemolo-
gías ya delineadas, es el modo en que pretendemos hacer avanzar 
el concepto de semiocepción. Pretendemos como hipótesis y ar-
gumento defender, incluso radicalizar, la tercera vía, la semiótica 
inmanente de Hjelmslev y Greimas, a partir de Saussure: en el 
hombre, el advenimiento y la presencia del lenguaje se revuelve 
tan espectacularmente la percepción del mundo, que ésta se cons-
triñe, teleguiada, “anteguiada” incluso por la semiología de sus 
signos, por las categorías inmanentes que se diseminan desde 
el nivel mínimo, fonémico, hasta el nivel máximo, discursivo, en el 
caso de la lengua natural (raciocinio que puede ser ampliado a 
los lenguajes no verbales, bajo los mismos principios). El acto 
perceptual deja, por lo tanto, de ser una percepción bruta, pura, 
directa y simple del mundo; no se pone como antepredicativo.

Para decirlo a la manera bachelardiana, la balanza de la sal 
no consigue más constituir la medida de nuestra percepción: 
después de Saussure, nada del real se presenta directamente
a nuestra percepción, sino indirectamente, a través de una 
operación semiológica de los lenguajes, es decir, una acción 
de semiocepción. Más aún: aquello que Bachelard veri¿ca en 
los instrumentos de medición física —cuyo resultado, como lo 
vimos más arriba, no tiene más “signi¿cación directa en la vida 
común— nuestra hipótesis lo extiende también a su balanza 
de sal: no hay ni siquiera allí una signi¿cación directa (por la 
percepción), sino una signi¿cación ya pasada por el ¿ltro de 



Una epistemología discursiva en construcción... 153

una operación semiológica, la semiocepción. No hay, así, una 
fase anterior de la percepción —bien entendido: semióticamente 
descriptible y pertinente—9 sino una percepción semiotizada de 
repente —d’un seul coup como se dice en francés— es decir, 
una semiocepción, inmanente al lenguaje lato sensu. La semio-
cepción se pone de repente como nuestro único e ineluctable 
equipo de gestión de la aprehensión del mundo, por un acto 
perentorio, inmediato, de la generación del sentido (del mundo, 
para el hombre), a través del lenguaje. 

Tal hipótesis de trabajo, sometida a las aventuras y desven-
turas de toda investigación proyectada, intenta precisamente 
argumentar y hacer valer la primacía de la semiocepción por 
sobre la percepción (a la escala humana); intenta hacer valer 
el principio de una epistemología discursiva inmanente ante el 
realismo naturalista de las ciencias cognitivas, neurocientí¿cas 
y adyacentes, así como ante el transcendentalismo generalizado 
de las ¿losofías.

Tal hipótesis no nace abruptamente aquí. Se viene gestando 
desde hace una década y fue inicialmente esbozada en un núme-
ro especial de Per¿les Semióticos. Revista de Estudios Semio-
lingüísticos, en homenaje de los estudiosos de América Latina 
a Greimas (Beividas, 2003: 43-61). La intención en ese texto era 
encontrar una región de pertinencia restricta más rentable a la 
semiótica, para la emergencia del sentido, ante las proposiciones 
de mayor espectro o pertinencia extendida, es decir, que retro-
ceden el estatuto de lo semiótico incluso a aquello que Petitot 
reivindica como las “reacciones físico-químicas complejas que 
constituyen el metabolismo de un organismo biológico” (1999: 
29) [La traducción es nuestra]. 

 9 A menos que la descripción se ofrezca cientí¿camente —según los para-
digmas mencionados arriba— al estudio de los procesos orgánico-sensoriales, 
metabolismos, y la bioquímica involucrada, en ¿n, a la neurobiología. En este 
caso dejaría de describir la percepción propiamente dicha, es decir, el acto per-
ceptivo fenomenológicamente puesto, sino un funcionamiento biosensorial de la 
materia de la carne. 



Waldir Beividas 154

En su momento, a nuestro parecer, entendíamos que las 
proposiciones del libro Sémiotique des passions. Des états de 
choses aux états d’âme (1991), en su capítulo inicial de fuerte 
cuño epistemológico, no eran su¿cientemente convincentes en 
su intento de homogeneizar la existencia semiótica del sujeto, 
en la tarea de incorporar y enclavar el cuerpo sensible del su-
jeto. En ese capítulo han sido reconvocados antiguos conceptos 
de Greimas (1966), importados de la psicología (propiocepción, 
interocepción y exterocepción), pero conceptos que el propio 
Greimas, juntamente con Courtés, considerarían, posteriormen-
te, que deberían ser superados, dado su carácter excesivamente 
psicológico y extrasemiótico (1979, entradas correspondientes). 
Nos parecía extraño e incoherente recurrir nuevamente a la 
psicología (y a la fenomenología perceptiva de Merleau-Ponty) 
para poder solucionar el problema del ingreso de lo sensible en 
la semiosis del lenguaje. Tales conceptos extrasemióticos, psico-
lógicos, trascendentales y sustancialistas entraban por la puerta 
del fondo de una semiótica que se presentaba como inmanente 
y formal, en la puerta de entrada. 

Así, el concepto de semiocepción ha sido primariamen-
te lanzado, en ese contexto, para defender la idea de que 
habría un lugar preciso para la emergencia del sentido en 
el ámbito de la semiótica. Resumidamente: a la semiótica, 
cuanto a la pertinencia del sentido, no importaría tanto que 
los estímulos que invaden la mente fueran (i) exógenos, cap-
tados exteroceptivamente del mundo, estímulos sensoriales 
externos, llegados al cuerpo a través de los sentidos; (ii) no 
importaría que fueran endógenos, estímulos sensoriales y 
somáticos internos, la sensibilidad propioceptiva proveniente 
del “fondo” del cuerpo; o, aún (iii), que fueran interógenos, 
o interoceptivos, de la mente profunda y sus coerciones cog-
nitivas. Importaría sí, que cualesquiera de ellos, aislados o 
en concierto, fueran enganchados como ya haciendo sentido, en 
otras palabras, “semioceptizados’, pasados por el filtro de la 
semiocepción. 



Una epistemología discursiva en construcción... 155

Años después, en un Coloquio en Royaumont en 2010, pro-
pusimos un avance en el desarrollo del concepto, introduciendo 
así su punto de origen: lo arbitrario del signo lingüístico.10 La 
hipótesis plantea que el acto semiológico del signo lingüístico, 
es decir, la función semiótica de arbitrariedad entre signi¿cado 
y signi¿cante y la remisión arbitraria entre signo y referente, 
impone que la realidad —sea lo que sea que se entienda por 
ésta— se muestre de pronto semiotizada. Recapitulando: no nos 
damos cuenta primeramente de los eventos del mundo, para des-
pués nombrarlos. Ya los captamos en las redes semiológicas de 
los lenguajes que hemos heredado de nuestros antepasados. La 
percepción humana ya es, desde el comienzo, una semiocepción. 
La semiología de una lengua, o antes, la semiología de un len-
guaje cualquiera dispara una metamorfosis generalizada a la per-
cepción, que no dispone de otro creodo —“camino necesario”, 
expresión retomada de Waddington a través de las reÀexiones 
de R. Thom— que no sea ser guiada por la semiocepción, tal 
como si, por así decirlo, nuestro cerebro fuera “lesionado” por 
las redes categorizantes de los lenguajes adquiridos.11 Pretender 
captar el mundo “bruto”, más acá del lenguaje, sería simple es-
pejismo, una aporía, esfuerzo desesperado, de cierto modo, de 
querer poner el dedo en el barro de la tierra, para la captación 
de las cosas, de querer poner el dedo en el barro adámico, para 
la captación del cuerpo y los afectos humanos. 

10 El texto está en prensa, en proceso de publicación, en el libro colectivo por 
la Presses Universitaires de France, bajo la edición de A. Hénault, J.-F. Bordron y 
D. Bertrand, intitulado Les nouvelles tendances de la sémiotique. El mismo texto, 
con redacción un poco distinta, se encuentra disponible en portugués (2011). 

11 Sin citar la referencia, la analogía de una “lesión” cerebral, usada arriba, 
proviene de las reÀexiones escuchadas en los Seminarios de M. D. Magno, psi-
coanalista de Río de Janeiro, realizadas anualmente hace décadas, en el contexto 
freudiano del psiquismo inconsciente. 



Waldir Beividas 156

Conclusión 

Tal como se presenta el escenario actual de las cuestiones y 
posicionamientos en el interior de la semiótica, suponemos que 
la tarea de sustentación de una semiótica inmanente todavía se 
justi¿ca de manera amplia en su relevancia por el hecho de que 
la investigación crítica de las vertientes fenomenológica —de 
cuño ¿losó¿co— y neurocientí¿ca —de cuño realista—, puede 
propiciar a la vertiente inmanente la oportunidad de dar primacía 
a las argumentaciones de lo que estamos llamando epistemolo-
gía discursiva y, dentro de ésta, la legitimación del concepto 
de semiocepción para rivalizar con el concepto tradicional de 
percepción. 

Habrá así menos riesgos para la semiótica de perder sus bases 
epistemológicas y metodológicas, fundadas en la inmanencia 
del lenguaje, y de diluirse en una ¿losofía de menor estatura o 
disolverse en un realismo cientí¿co. No me propongo demeritar 
aquí a estos intentos, mucho menos ante sus proponentes. 

La advertencia puede así ser resumida: la búsqueda por 
ampliar el espectro de pertinencia de lo semiótico, es decir, del 
locus de la génesis del sentido, para regiones anteriores al len-
guaje, la percepción fenomenológica de un lado, percepciones 
neurosensoriales de otro, haciendo retroceder el hecho semiótico 
a la carne del cuerpo, a los equipos sensoriales del animal mi-
núsculo, no ocurre sin que haya riesgo de pesadas consecuencias 
conceptuales a la teoría. En verdad, el estudio crítico y minucio-
so de ellas constituye la tarea más detenida y reÀexionada: las 
posiciones que hay que defender no pueden ser caracterizadas 
como parti pris de antemano; tendrán que ser demostradas 
en la lectura crítica de esas proposiciones y de sus referencias 
epistemológicas, explicitas o no. 

Entonces, perfeccionar los argumentos teóricos para la hi-
pótesis que plantea el concepto de semiocepción para rivalizar 
e incluso prescindir del concepto de percepción no es un paso 
simple y rápido. Estamos bien advertidos de que el desafío es 



Una epistemología discursiva en construcción... 157

de gran importancia, ya que estaremos obligados a entrar en te-
rrenos de larga tradición acerca de la percepción, de la ¿losofía 
milenaria a las neurociencias de este siglo, pasando por psico-
logías reconocidas (Gestalt) que han sido inspiradoras o con-
trapunto de la propia fenomenología de Merleau-Ponty y otros. 
Sin la ilusoria pretensión de conquistas fáciles, los objetivos se 
complacen en retomarlo desde un ángulo poco usual, y criticar 
incluso el concepto de percepción, que nos parece mal de¿nido, 
usado tácitamente como si hubiera consenso en su concepción 
en las diversas áreas del saber. Se descargan en los hombros de 
la percepción pesos de todo tipo, como si convocarla fuese la 
solución, considerándola, en su estatuto de órgano sensorial, del 
hombre a los gusanos, como categorial, discriminativa, evalua-
dora, seleccionadora, interpretante del mundo (para los hombres) 
y del medio (para los animales). Y cuando se tiene que contestar 
de dónde vienen tales altas performances, la respuesta es tácita: 
se trata de sus “atributos”, sus “propiedades categoriales”, discri-
minatorias, de su “capacidad”, o de su “facultad” como “equipo” 
sensorial. El fondo realista y naturalista de la respuesta no sa-
tisface. Así, el concepto de semiocepción vendría para avanzar 
en un espacio teórico, todavía merecedor de empeño, es decir, 
el de radicalizar la inmanencia del lenguaje: el sentido no es 
un dato, es un resultado. La inmanencia, de¿nitivamente, no 
es un purismo de partida: es una depuración de llegada. 

Referencias

Apel, K.-O. (1980). « la sémiotique transcendantale et les paradigmes 
de la Prima Philosophia ». Révue de Métaphysique et de morale, 
92e année, núm. 2. Paris : Armand Colin, pp. 147-163.

Bachelard, G. (1949). Le rationalisme appliqué. París : PUF.

Barbaras, R. (2011). Investigações fenomenológicas. Em direção a 
uma fenomenologia da vida. Curitiba: ufpr.



Waldir Beividas 158

Beividas, W. (2003). “Corpo, semiose, paixão e pulsão: semiótica 
e metapsicologia”, en Per¿les Semióticos. Revista de Estudios 
Semiolingüísticos. Mérida, Venezuela: Ediciones del Rectorado. 

___________ (2011). “A dimensão do afeto em Semiótica: entre 
Fenomenologia e Semiologia”. In: Marchezan, R. et al. (orgs). A 
Abordagem dos Afetos na Semiótica. São Carlos: Pedro e João 
Editores, pp. 11-32.

Freud, S. (1973). Obras Completas. t. 3. [trad. de Luis Lopez-Balles-
teros y de Torres]. Madrid: Biblioteca Nueva.

Greimas, A.-J. (1966). Sémantique structurale. Recherche de méthode. 
Paris : Seuil.

___________ (1970). Du sens. Essais sémiotiques. Paris : Seuil. 

___________ (1974). « L’énonciation. Une posture épistémologique ». 
Signi¿cação. Revista Brasileira de Semiótica, núm. 1. Ribeirão 
Preto: Centro de Estudos A.-J. Greimas, pp. 9-25. [Versión en 
español: La enunciación. Una postura epistemológica, traduc-
ción de A. Rojas, G. Hernández y L. Ruiz Moreno. Puebla: 
BUAP, 1996].

___________ (2006) [en línea]. « L’actualité du saussurisme 
(1956) ». Revue Texto, vol. XI, núm. 2.

___________ (1979 [2008]). Dicionário de Semiótica, trad. de Alceu 
Dias Lima et al. São Paulo: Contexto.

___________ & Fontanille, J. (1991). Sémiotique des passions. Des 
états de choses aux états d’âme. Paris : Seuil. 

Groupe µ (1970). Rhétorique générale. París : Larousse.

Groupe µ [Francis Edeline, Jean-Marie Klinkenberg]. (1998). « Voir, 
percevoir, concevoir. Du sensoriel au catégoriel ». Voir, núm. 
16, núm. Spécial. L’image mentale I, p. 17 [Texto cedido por los 
autores en PDF].

___________ (2010). « La sémiotique entre nature et culture ». 
L’homme sémiotique–pratiques et complexité. Actes du Colloque 
International tenu à l’Université de Namur Belgique, p. 16.



Una epistemología discursiva en construcción... 159

___________ (2011). « Pourquoi y a-t-il du sens plutôt que rien? » 
Abrégé de sémiogénétique 1. Révue Signata 2. La sémiotique entre 
autres. Semiotics among others. Liège : Presses Universitaires de 
Liège, pp. 281-314.

Hjelmslev, L. (1943 [1971]). Prolégomènes à une théorie du langage. 
París : Minuit.

Merleau-Ponty, M. (1946 [1996]). Le primat de la perception. Et ses 
conséquences philosophiques. París : Verdier.

Parret, H. (1983). « La sémiotique comme projet paradigmatique dans 
l’histoire de la philosophie ». In Eschbach, A. y Trabant, J. (eds.), 
History of semiotics. Amsterdam: John Benjamins, pp. 371-85.

Patôcka, J. (1995). Papiers phénoménologiques. Grenoble : Ed. Mi-
llon.

Petitot, J. (2008). « Esthétique transcendantale, phénoménologie de la 
perception et matérialisme neuronal ». In Neurogéometrie de la 
vision. París : Les Éditions de l’École Polytechnique, pp. 375-404.

___________ (1985). Morphogenèse du sens. París : puf.

___________ (1992). Physique du sens. París : Éditions du CNRS.

Petitot, J. (1999). “Las nervaduras del mármol. La percepción puesta 
en discurso”. Tópicos del Seminario, núm. 2. Puebla, Mexico: 
UAP, pp. 121-148.

Saussure, F. (1916 [2005]). Cours de linguistique générale. Ed. critique 
par Tulio di Mauro. Paris : Payot.

___________ (2002). Ecrits de linguistique générale. París : Galli-
mard.

Thom, R. (1972). Stabilité structurale et morphogénèse. New York: 
Benjamin. París: Ediscience.

___________ (1974). Modèles mathématiques de la morphogénèse. 
Loos : Danel.

___________ (1978). Morphogénèse et imaginaire. París : Lettres 
Modernes.




