La inmanencia en cuestion.
Topicos del Seminario, 31.
Enero-junio 2014, pp. 117-138.

Modos de inmanencia semiotica

Oscar Quezada Macchiavello | Desiderio Blanco
Universidad de Lima

|

En este trabajo se entiende por inmanencia semiotica la exi-
gencia epistemologica de construir dominios auténomos con
relacion a los cuales los fenomenos de sentido sean comparables
en sus interacciones. De la construccion de esos dominios, cual
deriva metodologica, emerge la pertinencia semiotica, esto es,
la autonomia de la disciplina para centrar su estudio en la signi-
ficacion bajo cualquier forma que se presente, sin intervencion
de elementos ajenos a ese objeto y a sus modos de produccion.

En tal sentido, todo lo que traspase esos limites sera con-
siderado frascendente, término utilizado sin connotaciones, ni
teoldgicas ni kantianas.

Por eso mismo, no comprendemos la oposicion establecida
por Algirdas Julien Greimas, desde el comienzo de su formu-
lacion teorica, entre inmanencia y manifestacion.! No llegamos
a ver el eje sémico que puede unir esos dos términos, pues se
inscriben en categorias semanticas diferentes; por un lado: in-

' Algirdas Julien Greimas, Semdantica estructural, Madrid, Gredos, 1971.



118 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

manencia Vs trascendencia; por otro: manifestacion vs latencia.
(Acaso la manifestacion no es un hecho de lenguaje tan inma-
nente como las formas que manifiesta? Es cierto que al momen-
to de la descripcién nos encontramos con niveles abstractos,
profundos, y con niveles concretos, manifestados, tematizados,
figurativizados, pero todos ellos inmanentes al objeto semiotico
que analizamos. La manifestacion no le viene al discurso de
fuera, sino de dentro, de operaciones discursivas, realizadas con
los mismos medios con los que se construye la significacion. No
trascienden, no vienen de fuera de los lenguajes con los que se ha
construido y con los que analizamos la significacion. Lenguaje-
objeto y meta-lenguaje son ambos igualmente inmanentes a su
propio discurso.

Estamos en condiciones de afirmar, entonces, que la ma-
nifestacion es inmanente a cualquier semioética; o, dicho en
otros términos, que las estructuras sintagmaticas, superficiales,
actualizadas, son tan inmanentes como lo son las estructuras
paradigmaticas, profundas, virtuales. Por lo tanto, la oposicion
inmanencia vs manifestacion no se sostiene como categoria.
La manifestacion puede oponerse a lo oculto, a lo latente, a lo
escondido; pero, llamesele como se le llame, la manifestacion
es tan inmanente como aquello que manifiesta.

Por lo demas, ya el axioma inicial con el que Greimas em-
prende su teoria semiotica es sorprendente, por decir lo menos:
“La percepcion [es] el lugar no lingiiistico en que se situa la
aprehension de la significacion™.? ;De donde vino esa signifi-
cacion? ;Con qué lenguaje se construy6? Porque sabido es que
“no hay significacion que no sea construida con algtin lenguaje”.
(Coémo vino a parar a un lugar no lingiiistico para ser aprehen-
dida por la percepcion? Si la percepcion selecciona y organiza
sensaciones es porque ejerce una funcion semiotica elemental,
aplicando codigos de reconocimiento culturalmente instalados
en la comunidad en que vivimos. Es decir, la percepcion ejerce
ya una funcidn semiotizante, y, por lo mismo, tiene que trabajar

2 Ibid., p. 13 [Las cursivas son nuestras].



Modos de inmanencia semiotica 119

con algun “lenguaje”. Si no hay semiosis, por elemental que
sea, no hay percepcion de diferencias, no hay reconocimiento
de entidades semioéticas, ni de significacion alguna; en fin, ni
siquiera habria percepcion. ;| Donde esta, entonces, ese lugar no
lingiiistico en el que se situa la aprehension de la significacion?

La “significacion” sera siempre inmanente al lenguaje utiliza-
do, verbal o no verbal. Un portazo, por ejemplo, como término de
una acalorada discusion, es significante de un estado evenemen-
cial de colera. En breve, para la “percepcion de la significacion”
no hay un lugar que no sea lingiiistico, un lugar en el que no se
produzca algln tipo de semiosis.

II

En la pertinencia cientifica propia de la semidtica, lo que llama-
mos el lenguaje en general, cualesquiera que sean sus modos
de hacerse sensible, es el continente de todos los contenidos de
lo humano. Por lo mismo, es el plano de inscripcion de variadas
expresiones, esto es, de perceptos, afectos 'y conceptos.

Ese teorema nos conduce, sin mas, a la semiosis entendida
como mediacion corporal. En efecto, entre el ser significan-
te —plano de la expresion— y el ser significado —plano del
contenido—, reconocemos el cuerpo propio como el ambito de
puesta en acto de la funcion semiética. Ambito o envoltura, el
cuerpo propio no es algo que viene al mundo desde un exterior,
es algo de/ mundo en cuanto significante. En ese sentido, el cuer-
po propio es el lugar de las “dependencias internas” senaladas
por Louis Hjelmslev en su definicion del lenguaje en general.
Eso nos autoriza a definir el cuerpo propio como plano de in-
manencia de la semiosis. Incluso vamos mas lejos al afirmar que
la semiosis se manifiesta encarndndose en el cuerpo propio, sin
perder un &pice de su inmanencia.

A todo esto, ;puede una realidad humana ser no significante?
O, desde el otro lado, ;puede haber un universo de cosas no



120 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

significadas? Estas preguntas incitan a colocarnos en los limites
mismos de nuestra pertinencia. Si bien Hjelmslev esperaba que
la lingiiistica estructural sustituyera a la “filosofia del lenguaje”
de antafio con una investigacion positiva y cientifica, también
es verdad que preguntas como esas retornan siempre como
revancha de lo “contingente”. La hipotesis del lenguaje
como “estructura”, esto es, como “entidad auténoma de de-
pendencias internas” no se pronuncia sobre la “naturaleza”
del “objeto”, menos sobre su alcance.’> Concierne mas bien al
método empiricamente adecuado para tratar con una entidad
constituida por leyes sincronicas de naturaleza general o por
principios inherentes a esa entidad. Hjelmslev no niega las con-
tingencias ni las variaciones, niega solamente que constituyan
la esencia de su objeto. Trasladandonos a la cuestion del cuerpo
propio en el que encarna la semiosis, se infiere que, en conjunto,
no nos referimos al mecanismo psicofisiolégico como tal, sino
a la red de relaciones y operaciones de significacion tendida por
el cuerpo sobre el mundo y por el mundo sobre el cuerpo. Red
gracias a la cual el mundo se hace cuerpo y el cuerpo se hace
mundo. De ahi que consideremos que a esa metafora del zejido,
ergo, del texto, no tiene por qué reprocharsele abuso alguno:
somos encarnacion semidtica en un cuerpo que esta en el mundo.

Valga una aclaracion a lo sostenido por Jacques Fontanille.*
La metafora textil y, por ende, textual, textural, es afortunada;
precisamente por eso se ha abusado de ella. Pero ese hecho no
disminuye su validez. Més alin si queremos dilucidar cudl seria,
en general, el dominio de la inmanencia semiotica. A lo largo
de nuestros afos en la docencia hemos recurrido a la siguiente
analogia: asi como podemos imaginar una tela tejida con lana,

3 Esahipotesis es desarrollada por Louis Hjelmslev en “Lingiiistica estructu-
ral”. Ensayos Lingiiisticos, trad. de Elena Bombin Izquierdo y Félix Pifiero Torre,
Madrid, Gredos, 1972, pp. 27-34. En este acapite dialogamos criticamente con
su planteamiento.

4 Practiques sémiotiques, Paris, Presses Universitaires de France, 2008b,
pp. 10-11.



Modos de inmanencia semiotica 121

lino, algodon, seda, tocuyoE decimos, por ejemplo, que la co-
municacion social esté tejida con periddicos, revistas, television,
radio, cine, internet, literatura, politica, farandulal El provecho
de la metafora salta a la vista cuando asumimos que la semidtica
es una disciplina de investigacion que procede por integracion:
cualquier objeto analizado reune los elementos necesarios para
su interpretacion. Por eso, si se trata de ampliar el campo de
investigacion convocando la prdctica y la experiencia es posible
suspender provisionalmente la metafora (es decir, esa acepcion
amplia de texto) para establecer otros planos de inmanencia
en los que, como sabemos, seguird tejiéndose, o articulandose,
sentido.

Abhora bien, ;se puede realmente admitir la hipotesis de con-
siderar el lenguaje en funcion de otra cosa? Hjelmslev advierte
que esa consideracion es factible de darse, pero no de modo ex-
clusivo, es decir, seria admisible reconocer sin problema alguno
las funciones biologica, psicologica, fisioldgica o sociologica
del lenguaje; pero, en simultdneo, reconoce también que esas
funciones no agotan la esencia de su ser pues se acercan al len-
guaje “desde fuera” y no “desde dentro”. ;Es posible, entonces,
acercarse al lenguaje “desde fuera”? ;Como nos acercariamos
al lenguaje sin lenguaje? ;Coémo reconoceriamos, por ejemplo,
la funcion biologica del lenguaje si no es con un lenguaje?
(Hay en la realidad humana un exterior a ese continente desde
el que se pueda decir algo de ese continente? ;No sera que las
lingiiisticas biologica, psicologica, fisioldgica, socioldgica, solo
se concretan operando con el “objeto” de esa lingiiistica /ingtiis-
tica, o lingiiistica inmanente, que propone Hjelmslev? Es decir,
que el lenguaje mismo, especificado por el acto de significar, es
exigido por cualquier método filosofico o no filosdfico, cientifico
o0 no cientifico, e incluso por la posibilidad misma de que exista
un método o una investigacion, sea del tipo que fuere. Para el
hombre, sin lenguaje nada existe.

Entonces, la autonomia del lenguaje no es Gnicamente una
hipdtesis metodoldgica propia de la lingiiistica estructural, es,



122 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

sobre todo, una constatacion antropologica basica de la episte-
mologia semiotica. Nada se puede aprehender sin la mediacion
de un discurso que, a su vez, remite a un sujeto de lenguaje
que, a su vez, remite a un cuerpo propio. Ya hemos dicho que
el cuerpo propio es el lugar de las dependencias internas. Ahora
cabe precisar que en ¢l se constituye el sujeto del lenguaje en
general o sujeto semiotico. En consecuencia, el sujeto no apela
al lenguaje (0 a un lenguaje) como si se tratase de un objeto
exterior a ¢l. Es sujeto de lenguaje, cuerpo de semiosis. En ¢l
encontramos estructuras paradigmaticas (codigos, sistemas),
condicion de posibilidad de cualquier discurso que produzca
(mensajes, procesos). Su competencia, pues, alude a una grama-
tica semidtica (y narrativa) pero también a la huella de esos otros
discursos que guarda “en archivo”. Tratese del discurso concreto
producido aqui y ahora, entendido como estructura sintagmatica
actualizada y realizada, tratese de discursos potencializados en
memoria o tratese de las estructuras paradigmaticas presupues-
tas, siempre lidiaremos con redes de dependencias, esto es, con
partes que se condicionan reciprocamente, que dependen unas
de otras (merced a las cuales se conciben y se definen). Eso
es lo inmanente en toda investigacion semiodtica. Entonces las
referencias articuladoras de esas partes dan lugar a los “hechos
semiodticos”. No hay “hechos” ldégicamente anteriores a esas
referencias. Cuando nos referimos a “la realidad” queda enten-
dido que se trata de una realidad significante y, por lo mismo,
“significada” por alguien para alguien.

En consecuencia, cuando hablamos de “realizacion” no des-
embocamos en una realidad real, “sustancial”, fuera de nuestro
alcance, sino en una realidad semiotica, enunciada, percibida,
interpretada: en esa perspectiva, el paso de lo “no realizado” a
lo “realizado” esta por completo dentro del dominio inmanente
de la semiosis. Por eso mismo, los cuatro modos de existencia
semidtica son inmanentes tanto en el metalenguaje como en el
lenguaje objeto. Precisamente porque la inmanencia caracteriza
toda teoria bien formada, impone una delimitacion y estructu-



Modos de inmanencia semiotica 123

racion al objeto de referencia: la construccion metalingiiistica
rige sobre la clausura y descripcion del lenguaje objeto (y sobre
la apertura a otros niveles de pertinencia). Con estas observa-
ciones no obviamos la manifestacion, simplemente reconocemos
su inmanencia en cualquier lenguaje. ;Hay acaso manifestacion
fuera del lenguaje o de un conjunto de lenguajes? ;No seria mas
sensato admitir que el recorrido de instancias manifestantes a
instancias manifestadas, o viceversa, es inmanente a cualquier
semiodtica?

Gilles Deleuze encuentra una comunidad légica entre la causa
emanativa y la causa inmanente: ambas permanecen en si para
producir efectos. Ese hallazgo nos autorizaria a acercar manere
y manare (“brotar”).’ De esa manera, el estar-en se convertiria
en un manar que se vierte de modo continuo y vertiginoso en si
mismo, cual magma de un horno hirviente. La inmanencia del
metalenguaje hace que el mismo lenguaje objeto sea “inmanado”
a la teoria en lugar de “emanar” de ella. Si la semidtica estudia
la vida, la semiosis no puede ser otra cosa que articulacion de
un movimiento infinito de sentido en un cuerpo propio que es
cuerpo viviente, carne trémula.

I

Asi como hay modos de existencia semidtica, hay también modos
de inmanencia semidtica. El término inmanencia procede eti-
moldgicamente del verbo latino manéo es, ére, mansi, mansum:
“quedar, estar en el mismo sitio”; y puede declinarse con varios
prefijos, que daran lugar a otros tantos modos de quedarse, de
estar ahi: in-manencia (“quedar en”), ex-manencia (“quedar fue-
ra de”), per-manencia (“seguir quedando en”) y re-manencia (“lo
que queda de”). Tomando la inmanencia como dictum tenemos

5 Gilles Deleuze, Spinoza et le probléme de I’éxpression, Paris, Editions de
Minuit, 1968, p. 155.



124 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

cuatro modus: “lo que queda, en lo que queda” (inmanencia);
“lo que queda fuera de, en lo que queda” (exmanencia); “lo que
sigue quedando, en lo que queda” (permanencia) y “lo que queda
de, en lo que queda” (remanencia). Estamos hablando, respecti-
vamente, de la inmanencia de la inmanencia, de la exmanencia
de la inmanencia, de la permanencia de la inmanencia y de la
remanencia de la inmanencia.

Al conmutar imaginariamente la “e” de manere por la “a”
(para obtener manare: mano, -as, -are,-avi, -atum: “brotar, sur-
gir”, lo cual nos llevaria a manar 'y a manantial), no incurrimos
en un juego vano en torno al emanar o a la emanacion, més bien
reparamos en la dinamica interna propia del plano de inmanencia
de la semiosis. Del manere, al manare. Del campo sembrado, a
los brotes mas o menos intensos del sentido.

Los procesos de inmanencia, tomando este término como
el género de toda la categoria semiotica, no son estaticos, sino
dindmicos, moviles. Esos desplazamientos de un modo a otro
los podriamos representar por una doble elipse en la que iran
apareciendo los distintos modos de inmanencia sin anularse
mutuamente, pero sin llegar a constituir un cuadrado semiotico
canodnico, lo cual nos daria un esquema como el siguiente:

inmanencia exmanencia
[realizada] [virtualizada]
permanencia remanencia

[actualizada] [potencializada]



Modos de inmanencia semiotica 125

La manifestacion seria el modo realizado de la inmanencia;
los otros discursos de la cultura, en memoria, su modo poten-
cializado; las lenguas y demas codigos, su modo virtualizado;
y por ultimo, el discurso en acto seria, valga la redundancia,
el modo actualizado de la inmanencia. Asi, por poner un caso,
tenemos en Internet un video sobre un numero del Cirque du
Soleil’s Varekai titulado “Ne me quitte pasQ°® Objeto en el que
se encuentran realizadas diversas operaciones de significacion.
Esa manifestacion “material” encarna la inmanencia como modo
realizado.

Ahora bien, ahi permanece en acto la practica de lectura de
algo que identificamos como una parodia, esto es, como una
imitacion burlesca. La burla va dirigida a la seriedad y a la so-
lemnidad con la que suelen cantar ciertas baladas los intérpretes
de la chanson francesa. Cualquier enunciatario competente debe
conocer algo de ese género musical y, ademas, por praxis enun-
ciativa, debe estar al tanto de las convenciones de iluminacion
de la puesta en escena de los espectaculos, en particular de los
llamados shows (remanencias). En efecto, en un ambiente oscuro
un rayo luminoso es lanzado sobre el animador, artista, cantan-
te; en suma, showman, que ocupa el centro del escenario. Es la
presencia digna de ser destacada por enfoque. Gracias a esos re-
cuerdos, o remanencias, que definen su competencia discursiva,
el enunciatario espera, pues, concentracion luminosa constante
en el protagonista-foco, asi como conformidad y adecuacion
entre los movimientos del rayo luminoso y los del protagonista.
Pero sucede lo contrario y el escenario se sume en la oscuridad
(exmanencia).

¢ Recuperado de http://youtu.be/uSgViEzhieU. Se trata de una parodia cir-
cense de la célebre cancion de Jacques Brel, protagonizada por Claudio Carneiro.
El anélisis completo en Oscar Quezada, “Interacciones sin nombre. Un caso
emblematico: Ne me quitte pas (Cirque du Soleil)”. En A. C. De Oliveira (ed.),
As interag¢oes sensiveis. Ensaios de sociosemiotica a partir da obra de Eric
Landowski, Sao Paulo, Estacdo das Letras e Cores, 2013, pp. 637-652.



126 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

No obstante, en la perspectiva del simulacro puesto en esce-
na, las peripecias del cantante, sus metamorfosis gestuales, sus
posturas moviles, el “sabor” que dejan sus impetus receptivos
y emisivos; en suma, sus sucesivos momentos de iconizacion
vehiculados por stbitas morfologias figurativas corporales defi-
nen el ambito de permanencias que dan coherencia al sintagma
discursivo y deslindan una isotopia comica dominante. En efecto,
el cantante padece el drama de una interaccién descoordinada
(o de una no coincidencia) permanente con aquel rayo de luz,
figura de la mirada que lo pone en el centro del espectaculo. Por
convencion, esperamos el ajuste, la compulsion a que lo “normal”
se repita (remanencia), pero sucede el comico espectaculo del
desajuste y hasta del desbarajuste, a saber, el continuo esfuerzo
de un cuerpo hecho excéntrico, arrebatado, agitado, descolocado,
oscurecido (exmanencia). Y el ciclo se repiteE

Sea como fuere, en términos de presencia sensible, la ma-
nifestacion expresa la plenitud de la inmanencia; la memoria
discursiva, su inanidad (remanencia); el accidente inesperado,
su vacuidad (exmanencia); el discurso en acto, su busqueda
(permanencia).

v

Fontanille, al establecer un recorrido generativo del plano de
la expresion ha permitido ver como cada nivel de pertinencia
genera su propio plano de inmanencia, desde los signos y figuras
hasta las formas de vida.” En la produccion de la significacion,
todo es inmanente, nada relativo a la significacion estd determi-
nado por algo que no pertenezca de alguna manera a la préctica
que la origina. Incluso la semiotica del mundo natural, en cuanto
semiotica, es inmanente al discurso en el que participa. Lo que
en un nivel de pertinencia trasciende a la significacion (cual

7 Op. cit., 2008b, p. 34.



Modos de inmanencia semiotica 127

plano de referencia), se integra a ella en el nivel siguiente o en
el subsiguiente (esto es, en un nuevo plano de inmanencia). Si,
de hecho, no llega a integrarse en alguno de los niveles posibles,
no accede a la significacion, simplemente. De ahi se infiere que,
al momento del analisis, el horizonte de referencia se hace in-
manente como objeto (de no ser asi, no habria analisis posible).

En todo proceso de modelizacion quedan briznas, bordes que
escapan al modelo, al molde. Esas briznas pueden ser recogidas
en otro nivel del recorrido e integradas en el modelo siguiente.
En el proceso infinito de la significacion nada se pierde, nada
se destruye. Todo puede ser integrado, de una manera o de otra.

Entre las innumerables précticas semioticas que podemos
encontrar a nuestro alrededor, la prdctica enunciativa es par-
ticularmente importante para el propdsito que perseguimos,
pues pone en escena precisamente la instancia de enunciacion
constituida por el enunciador y por el enunciatario. Enunciador
y enunciatario son actantes de la enunciacion: sujeto enunciante
y sujeto interpretante. Pero nada mas. Como dice Benveniste,®
“Es ego el que dice ego”; y Coquet’® afiade por su cuenta: “y el
que se dice ‘ego’”. “El que dice ego: acto lingliistico”; el que
se dice “ego”: acto logico-semantico.'” “Ego”, pues, no tiene
ningun otro contenido fuera del contenido “semio-gramatical”
de enunciador; ni personal, ni psicologico, ni de otro género
externo cualquiera. Es una categoria semidtica. Y lo mismo
ocurre con el ti del enunciatario: es exclusivamente un actante
semio-lingliistico. Actante construido por el enunciado, el cual,
como hemos visto en el comentario al video del Cirque du Soleil,
le exige la posesion de determinadas competencias para ejercer
su funcion actancial de enunciatario. Y de no tenerlas, la obli-
gacion de adquirirlas, si desea entrar en el juego actancial que el

$  Emile Benveniste, Problemas de lingiiistica general, México, Siglo xx1,
1971, p. 181.

% Jean-Claude Coquet, E! discurso y su sujeto I, Paris, Klinksieck, 1984,
p- 15.

10 Loc. cit.



128 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

enunciado le propone. Ni enunciador ni enunciatario, en cuanto
tales y solo en cuanto tales son ajenos al universo semidtico
que se esta construyendo. Ambos elementos de la instancia
de enunciacion son inmanentes a la practica de enunciacion. Y
solo en cuanto tales tienen valor semiotico. Como tales, pues,
ambos son inmanentes al discurso, y no arrastran ningin rezago
de “realidad” alguna, extra-semiotica, como pretende hacernos
creer Jean-Claude Coquet cuando dice: “Lo real entonces no
esta del todo perdido. Imitando, por ejemplo, un suspiro, nos
colocamos en la situacién mental de la cual proviene [E ] No se
trata simplemente del contacto con una representacion [...] Se
trata de la realidad misma, de la realidad sensible [...]”. Claro
que el mismo Coquet se apresura a corregir su propia afirma-
cion por considerarla errada, sin duda, ahi mismo anade: “[...]
aunque hay que reconocer que se trata de una realidad segunda,
puesto que sélo puede ser experimentada por la mediacion del
lenguaje”.!" Luego, la “realidad misma”, la “realidad sensible”,
la “experiencia vivida” no estan en el enunciado. Todo lo que
esta en el enunciado es de naturaleza semiotica. Y por tanto,
inmanente.

Los actantes de la enunciacion yo y tu forman la estructura
binaria del intercambio semidtico, de tal manera que Enuncia-
dor 'y Enunciatario se necesitan mutuamente. Para ilustrar esta
reciproca necesidad, Coquet recoge una antigua fabula persa del
siglo IX, que dice asi:'?

Aprés avoir jeiiné sept ans dans la solitude, ’Ami s’en alla frapper a
la porte de son Ami.

" Jean-Claude Coquet, La quéte du sens, Paris, Presses Universitaires de
France, 1997, p. 140.

12 Jean-Claude Coquet, Sémiotique littéraire, Paris, Maison Mame, 1973, pp.
223-224. La fabula fue recogida por Coquet de la Princesa M. Bibesco, « Deux
amis: Claudel et Berthelot », La Revue de Paris, 11, 1965, p. 13. La transcribimos
en francés, seguida de la traduccion literal y luego, los didlogos solamente, en
un espafiol estandar por las diferencias que ambas versiones permiten detectar.
Coquet repite esta anécdota en La quéte du sens, capitulo 1, final del acapite 2.



Modos de inmanencia semiotica 129

Une voix de 'intérieur demanda:
— Qui est 1a?

— C’est moi, répondit "Ami.

Et la porte resta fermée.

Apres sept autres années passées au désert, ’Ami revient frapper a
la porte.

Et la voix de I'intérieur demanda:
— Qui est 1a?

L’Ami répondit:

— Cest toi!

Et la porte s’ouvrit.

Después de haber ayunado durante siete afios en la soledad, el Amigo
fue a tocar la puerta de su Amigo. Desde el interior, una voz pregunto:
— (Quién estéd ahi? / — ;Quién es?

— Este es yo, respondi6 el Amigo. / — Soy yo, respondi6 el Amigo.
Y la puerta permaneci6 cerrada.

Después de otros siete afios pasados en el desierto, el Amigo volvid
a tocar la puerta.

Y la voz del interior pregunto:

— (Quién estéd ahi? / — ;Quién es?

El amigo respondio:

— iEste es tu! // — jEs ta!

Y la puerta se abrid.

LY por qué el Amigo no abre la puerta ante la primera res-
puesta? Pues sencillamente porque el yo que pregunta [;Quiéen
estd ahi?] no encuentra en la respuesta al fu correspondiente
de la estructura binaria de la enunciacion fundamental. Lo que
quiere decir el amigo que toca a la puerta por segunda vez es
que €l es el tu que el yo estd esperando desde afios atras para
restablecer el didlogo interrumpido. Y el Gnico que, por ser otro
yo, le puede decir tu. Porque nunca tu puede decir tu, siempre
es yo quien dice tu, y él y todos los demas entes, existentes o
por existir, por medio del desembrague enuncivo. Asi funciona
la instancia de la enunciacion, en perfecta y total inmanencia,
sin depender de nada externo a la semiosis para hacer sentido.
Ni siquiera del autor. Umberto Eco nos apoya en esta posicion



130 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

cuando dice: “El autor deberia morirse después de haber escrito
su obra. Para allanarle el camino al texto”.!3

Algo parecido acontece con el Destinador. El Destinador
forma parte del modelo actancial porque es inmanente al uni-
verso del discurso. Hay que ser sumamente cuidadosos con el
uso del término trascendencia. Dentro de la inmanencia existen
grados o niveles, indudablemente. Si el Destinador se situa en
un nivel mas alto que el de los actantes que tienen a su cargo el
desarrollo de la accion reparadora de la carencia inicial, puede
trascender ese nivel de la accidn, pero sigue siendo inmanente
al universo de la significacion, al universo representado, y solo
asi su presencia hace sentido.

\%

El punto de vista filoséfico de la semidtica remite al llamado
pensamiento sobre el signo que, en realidad, deberiamos llamar
pensamiento del signo. Ese pensamiento del signo postula que
no podemos pensar sin signos. Pensar 'y, por ende, conocer,
comunicar.

Pero a los filosofos modernos esa evidencia se les pasé por
alto, simple y llanamente porque suponian que las ideas se repre-
sentan a si mismas. Es decir, que son objetos en vez de signos.
Eso los hizo incapaces de explicar y de conocer algo fuera de
las propias ideas privadas.'

Para la “nocturna” tradicion semidtica, resulta claro que las
ideas no son auto-representaciones sino signos, para alguien, de
lo que es objetivamente diferente de ellas en su supuesta exis-
tencia como representaciones privadas. Locke, en los ultimos
capitulos del Ensayo sobre el entendimiento humano, recogiendo

13 Umberto Eco, Apostillas a E1 nombre de la rosa, Barcelona, Lumen, 1983,
p- 14. Final de la apostilla primera.

4 El planteamiento y desarrollo de esta tesis, en John Deely, Basics of Se-
miotics, Indiana University Press, 1990, pp. 10-11.



Modos de inmanencia semiotica 131

esa tradicion medieval, en particular nominalista, que se remonta
a Aurelio Agustin, habia postulado que, tanto las ideas como
las palabras, son signos. En ese contexto, retomando la vision
de Deleuze y Guattari, el pensamiento-signo se mueve a una
velocidad infinita que requiere de un medio, de un plano de
inmanencia, “imagen que se da a si mismo [el pensamiento] de
lo que significa pensar” (porque el acto de pensar, significa,
habria que recalcar). Asi como los cuerpos fisicos estan en mo-
vimiento, nosotros estamos en pensamiento-signo. Y, al menos
en principio, la pertinencia semidtica indica que ese plano de
inmanencia, recorrido a velocidad infinita por la semiosis, se
denomina lenguaje: pensamos en lenguaje.'

Pero no so6lo pensamos. He aqui la definicion de la semiosis
o funcion semiotica que dan Greimas y Courtés, inspirada en
Hjelmslev: “Operacion productora de signos mediante la instau-
racion de una relacion de presuposicion reciproca o de solidari-
dad entre la forma de la expresion y la forma del contenido™.!”
LY el operador de esa operacion?

15 Gilles Deleuze y Félix Guattari, Qu ‘est-ce que la philosophie?, Paris,
Minuit, 1993, p. 41.

16 “[...] los primeros fil6sofos establecen un plano que recorre incesantemente
unos movimientos ilimitados, en dos facetas, de las cuales una es determinable
como Physis, en cuanto que confiere una materia al Ser, y la otra como Nous, en
cuanto que da una imagen al pensamiento. Anaximandro lleva al maximo rigor
la distincion de ambas facetas, combinando el movimiento de las cualidades con
el poder de un horizonte absoluto, el Apeiron o lo llimitado, pero siempre en el
mismo plano. El filosofo efectiia una amplia desviacion de la sabiduria, la pone al
servicio de la inmanencia pura. Sustituye la genealogia por una geologia.” Gilles
Deleuze y Félix Guattari, ibid., p. 48. Mas alla de la interdependencia de Nous,
Semeion 'y Logos, que estariamos proponiendo, cabe hacer una puntualizacion
sobre las dos facetas de la semiotica, una determinable como expresion, la otra
como contenido, ambas desde un plano de inmanencia que sigue el movimiento
de la semiosis infinita y que podremos vislumbrar como cuerpo lenguaje o
cuerpo de semiosis (en contacto con una Physis desde siempre procesada por
ese aparato semiotico).

17" Entrada “Semiosis”. En Algirdas Julien Greimas y Joseph Courtés, Semiotica.
Diccionario razonado de la teoria del lenguaje, trad. de Enrique Ballon Aguirre
y Hermis Campodoénico Carrion, Madrid, Gredos, 1982.



132 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

Esa relacion de presuposicion reciproca se constata a poste-
riori,una vez que el signo ha sido estabilizado, o que el lenguaje
ha quedado instituido como convencion.

En la episteme estructural no era necesario preguntarse por
el operador de esa relacion. Pero ahora resulta evidente que
el cuerpo era y es ese operador, sede y vector de la semiosis.
Unica instancia comtn a los dos planos del lenguaje, aval de su
unién en un plano de inmanencia comun. Cuerpo imaginado, en
términos fenomenologicos, como una envoltura en movimiento,
como una membrana vibratoria sometida a tensiones y presio-
nes; razon por la cual, la semiosis (0 funcion semiotica), debe
ser completada “desde dentro” y “desde fuera” de esa envoltura
o membrana. “Desde dentro™: cuerpo continente de todos los
contenidos; interfaz entre el contenido y su exterior. “Desde
fuera”: cuerpo superficie de inscripcion, cuerpo receptor de
impresiones (inmediatamente contiguas con los acontecimientos
que las han producido). Esa “envoltura (0 membrana) de inma-
nencia’” luce una cara vuelta hacia el contenido (el continente) y
otra cara vuelta hacia la expresion (la superficie de inscripcion
o de impresion).

El actante operador del discurso toma forma como cuerpo
sintiente y percibiente. El “cuerpo propio” no es un cuerpo fisi-
co y biologico, de carne y hueso; es un cuerpo de lenguaje; una
categoria definida como “forma semidtica de una experiencia
sensible” (de la presencia).

Mas alla de las formas de la expresion o del contenido, el
“horizonte ontico” de la significacion puede valer como “expe-
riencia” significante y como “existencia” respecto a un mundo
significado. En nuestro plano de inmanencia, que corta ese caos
de la ilusoria “sustancia”, esa distincion da lugar a la doble
identidad del actante: el mi-carne, soporte de la experiencia y
promotor de la expresion, y el si-cuerpo, soporte de la existen-
cia y de la elaboracion de los contenidos de significacion.'®

8 Jacques Fontanille, Soma y sema. Figuras semioticas del cuerpo, Lima,
Fondo Editorial de la Universidad de Lima, 2008a, p. 18.



Modos de inmanencia semiotica 133

En consecuencia, si en términos de existencia la semiosis es
mediacion corporal, en términos de experiencia es inmedia-
cion carnal.

Llevado eso al devenir de la identidad: el mi-carne, nicleo
sensorio-motor de la experiencia semiotica, es inmanencia de la
inmanencia; el si-idem, instancia de los roles obtenidos por simi-
litud y repeticion, es permanencia de la inmanencia; el si-ipse,
instancia de las actitudes obtenidas por transito y alteridad, es
remanencia de la inmanencia; por ultimo, la instancia de pérdida
de la identidad corresponde a la exmanencia de la inmanencia.

Podemos ampliar ahora el comentario a Ne me quitte pas re-
conociendo dos pertinencias de lectura: la del simulacro puesto
en escena y la del discurso circense. El denominador comin
de las dos pertinencias es ese mi-carne que camina, trepa, se
tropieza, salta, gatea. Esa animacion palpitante, vibrante, define
un fondo constante de inmanencia.

En lo que respecta a la primera pertinencia, el contraste entre
el melodrama contenido en el discurso cantado y las comicas
peripecias (o actitudes desaforadas —gags) del discurso soma-
tico “en escena”, que serian su plano de la expresion, crea las
condiciones para esa recurrente ruptura de isotopias que hace
quedar en ridiculo al protagonista, contrastando su estrambotica
performance, sembrada de accidentes que extravian su identi-
dad en la “oscura” exmanencia, con la del modelo del chanteur
elegante y distinguido, “imagen-meta” ya conocida, sedimento
potencial, remanencia construida en perspectiva (si-ipse).
Atendiendo a la segunda pertinencia, la de un “nimero de circo”,
reconocemos el ro/ de bufén o de saltimbanqui, adscrito al géne-
ro parodia. En cuanto actante especializado “repite su leccion”,
aplica su guion. Asistimos audiovisualmente al perfecto ajuste
de unos comicos desajustes; o, en otros términos, a una notable
performance programada y realizada con tal precision y cuidado
que conmueve, en este caso haciendo reir; es decir, manipulando

9 Ibid., pp. 52-54.



134 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

estésicamente. Desde esa perspectiva, los “accidentes” no son
accidentes. No importan como tales (v. gr. los dibujos anima-
dos), ya que no revisten consecuencias tragicas sino comicas. En
efecto, somos testigos de un “numero” eficaz planeado y logrado
amenamente como un todo de sentido, con virtuosa sincronia de
movimientos y notable belleza interactiva. “Numero” domina-
do, pues, por el si-idem, garante de la permanencia del codigo
circense.

Como vemos, la aproximacién fenomenologica al lenguaje
culmina en el cuerpo; y, éste, a su vez, en la carne. Al respecto,
es pertinente recordar, con Fontanille, que si enunciar es hacer
presente algo con ayuda del lenguaje, paralelamente, percibir
es hacer presente algo con ayuda del cuerpo.?® Pero habria que
extender ese juego: sentir-mover es hacer presente algo en la
carne. El continuum carne-cuerpo-lenguaje se convierte asi en
operador de presencia, en funcion de la sensacion-movimiento,
de la percepcion y de la enunciacion. Por eso, postulamos el cuer-
po de semiosis como plano (viviente) de inmanencia en el que se
imprimen y expresan, en cuanto discontinuidades, propioceptos
articulados en relaciones/operaciones de significacion, condicion
de emergencia y de actualizacion de sujetos-lenguaje o actantes.
Esos propioceptos van y vienen (foria) de la carne del mundo a la
carne del cuerpo, de la carne del cuerpo a la carne del mun-
do. Deleuze & Guattari recuerdan que el filosofo crea conceptos
sobre un plano de inmanencia. Seria oportuno argiiir que el “ser
semiotico” crea propioceptos intero— y extero-ceptivos, de acuerdo
con la toma de posicion del cuerpo propio asumido como plano de
inmanencia. Propioceptos que, en principio, son figuras.?!

20 Jacques Fontanille, Semiotica del discurso, Lima, Fondo Editorial de la
Universidad de Lima, 2001, p. 84.

2l “Lo figurativo no se encuentra en el plano del contenido o de la expresion,
sino en el plano de la inmanencia que construye ambos planos del lenguaje.”
Alessandro Zinna, “La primacia de la inmanencia en la semidtica estructural”.
Ponencia presentada en el congreso “Incidenti ed esplosioni. A. J. Greimas e J.
M. Lotman. Per una semiética della cultura”, IUAV, 6 y 7 de mayo de 2008, p.
15 [Publicado en red el 16 de julio de 2008]. Por otro lado, Deleuze y Guattari



Modos de inmanencia semiotica 135

Cada plano de inmanencia es distributivo y hojaldrado.??
La semiotica también tiene sus geologos: Greimas presenta un
hojaldre generativo para el contenido, Fontanille un hojaldre de
integraciones para la expresion. Y es que la filosofia semidtica
también “es devenir, y no historia; es coexistencia de planos, y
no sucesion de sistemas”.?

VI

Dentro del lenguaje, o de cualquier integracion de lenguajes,
se sitian diversos modos de inmanencia. Precisando, la textura
carne-cuerpo-lenguaje se configura como plano de inmanencia
en el que vivimos, nos movemos y somos. Impone una manera
de ver el mundo, de la que no podemos escapar; determina
incluso la naturaleza de las cosas que percibimos: de las
que vemos, de las que oimos, de las que olemos, de las que
tocamos, de las que gustamos. Shakespeare le hace decir a
Julieta en un momento de sus angustias amorosas: “Si la rosa
tuviese distinto nombre, ;dejaria por eso de exhalar el mismo
olor?”?* Pues nos atreveriamos a decir que si. Si la rosa se
llamase trilce, por ejemplo, oleria a trilce y no a rosa. El olor
de rosa no existiria jamés. Jorge Luis Borges lo confirma en
dos bellisimos versos:

seflalan que el artista crea bloques de perceptos y afectos “como seres autdbnomos
y suficientes que ya nada deben a quienes los experimentan o los han experi-
mentado”. Op. cit., p. 169 [Las cursivas son nuestras]. Como la semidtica no
solo se ocupa del arte, completa con los conceptos este elenco de propioceptos
(con una interesante reminiscencia de las dimensiones timica, pragmatica y
cognoscitiva). Si, a su vez, interviene la distincidon entre interoceptos y exte-
roceptos tendremos dispuestas las piezas de un juego de sentido que excede el
marco de este trabajo.

22 @illes Deleuze y Félix Guattari, op. cit., p. 53.

3 Jbid., p. 61.

24 Shakespeare, Romeo y Julieta, Acto 11, escena II.



136 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

“En las letras de rosa esta la rosa
y todo el Nilo en la palabra Nilo”.?

Umberto Eco, a su vez, termina El nombre de la rosa con un
glorioso hexametro latino que dice:

“Stat rosa pristina nomine, nomina nuda tenemus”.?
[La rosa pristina existe por el nombre, s6lo tenemos meros nombres].

Y la practica cotidiana lo confirma a cada instante. Si un
extranjero nos pregunta qué entendemos por la palabra rosa, le
decimos que consulte el diccionario. /Y qué es lo que encontrara
alli? Por lo pronto, ninguna rosa vegetal. Lo que va a encontrar
es una secuencia de letras organizadas en silabas, organizadas
a su vez en palabras, que se articulan en frases para decirnos
lo que entendemos por la palabra rosa. En definitiva, “A rose is
a rose is a rose is a rose...”,”’ y asi ad infinitum. El aforismo de
Stein no dice, como pretende el realismo ingenuo, que “las cosas
son lo que son”; lo que ese aforismo dice es que las cosas son lo
que su nombre dice que son.

De donde se infiere que del lenguaje nada de lo que hace
sentido puede salir. Pero si nada puede salir, nada tampoco
puede entrar. Ergo, en el lenguaje, todo lo que hace sentido es
inmanente, incluidos los diversos modos de manifestacion.

% Jorge Luis Borges, poema “El golem”. Obras completas, t. 11, Barcelona,
Emecé Editores, 1996.

26 Verso tomado, segun Umberto Eco, en Apostillas a El nombre de la rosa,
Barcelona, Lumen, 1983, p. 9, de la obra De contemptu mundi, de Bernardo
Morliacense, monje benedictino del siglo XII.

27 QGertrude Stein, “Sacred Emily”, Geography and Plays, Boston, The Four
Seas Press (1922 [1913]).



Modos de inmanencia semiotica 137

Referencias

BENVENISTE, Emile (1971). Problemas de lingiiistica general. México:
Siglo xxI.

Boraes, Jorge Luis (1996). “El golem”. Obras completas, t. 11, Barce-
lona: Emecé Editores.

CoqQuer, Jean-Claude (1973). Sémiotique littéraire. Paris : Maison
Mame.

(1984). Le discours et son sujet I. Paris : Klincksieck.

(1997). La quéte du sens. Paris : Presses Universitaires

de France.

DE Oriveira, A. C. (ed.) (2013). 4s interag¢oes sensiveis. Ensaios de
sociosemiotica a partir da obra de Eric Landowski, Sdo Paulo,
Estagdo das Letras e Cores.

DektLy, John (1990). Basics of Semiotics. Indiana University Press. [En
espafiol: Los fundamentos de la semiotica. México: Universidad
Iberoamericana, 1996].

DELEuze, Gilles (1968). Spinoza et le probleme de ‘expression. Paris :
Editions de Minuit. [En espafiol: Spinoza y el problema de la
expresion. Barcelona: Muchnik, 1996].

___________ y GUATTARL, F. (1993). ;Qué es la filosofia? Barcelona:
Anagrama. [En francés: Qu'est-ce que la philosophie? Paris :
Minuit, 1991].

Eco, Umberto (1980). El nombre de la rosa. Barcelona: Lumen.

___________ (1983 [1988]). Apostillas a El nombre de la rosa. Bar-
celona: Lumen.

FonTaNILLE, Jacques (2001). Semidtica del discurso. Lima: Fondo
Editorial Universidad de Lima. [En francés: Sémiotique du dis-
cours. Limoges : Presses Universitaires de Limoges (PULIM),
1998].



138 Oscar Quezada/Desiderio Blanco

___________ (2008a). Soma y sema. Figuras semioticas del cuerpo.
Lima: Fondo Editorial Universidad de Lima. [En francés: Soma
et séma. Figures du corps. Paris : Maisonneuve & Larose, 2004].

___________ (2008b). Practiques sémiotiques. Paris : Presses Uni-
versitaires de France.

Gremmas, Algirdas Julien (1971). Semdntica estructural. Madrid: Gre-
dos. [En francés: Sémantique structurale. Recherche de méthode.
Paris : Larousse, 1966].

___________ y CourTtes, Joseph (1982). Semiotica. Diccionario
razonado de la teoria del lenguaje. Madrid: Gredos. [Sémiotique.
Dictionnaire raisonné de la théorie du langage. Paris : Hachette,

1979].

HiewmsLey, Louis (1972). “Lingiiistica estructural”. Ensayos lingiiis-
ticos. Madrid: Gredos.

QuEezapa, Oscar (2013). “Interacciones sin nombre”. En DE OLIVERA,
M. C. A4s interagoes sensiveis. Sao Paulo: Estacdo das Letras e
Cores.

SHAKESPEARE, William. Romeo y Julieta, Acto 11, Escena I1.

SteIN, Gertrude (1922 [1913]). “Sacred Emily”. Geography and Plays.
Boston: The Four Seas Press.

ZINNA, Alessandro (2008). “La primacia de la inmanencia en la semi-
otica estructural”. Ponencia presentada en el congreso “Incidenti
ed esplosioni. A. J. Greimas e J. M. Lotman. Per una semiotica
della cultura”, IUAV, 6 y 7 de mayo de 2008 [publicado en la red
el 16 de julio de 2008].





