
¿Un par incierto? 195

¿Un par incierto?

Claude Zilberberg
CNRS

Estamos a merced de lo que sucede
 en el campo de nuestra percepción.

 paul valéry

Traducción de Dominique Bertolotti Thiodat

El campo de la inmanencia

El tema de reÀexión propuesto requiere de toda nuestra aten-
ción, ya que es muy probable que sea indecidible. En efecto, la 
alternancia que hemos escogido, a saber, inmanencia vs trascen-
dencia está a su vez controlada por una alternancia prioritaria: 
¿valor de absoluto o valor de universo? Así, la problemática de 
la relación que se tiene que plantear entre la inmanencia y la 
trascendencia no es ajena a la cuestión del valor. Pero la aserción 
de los valores no es digna de tomarse en cuenta si no postula 
una alternancia inaugural que sea plausible. A este respecto, 
hemos planteado la distinción entre valores de absoluto y 
valores de universo, la cual resulta de la intersección entre la 
dimensión de la intensidad y la dimensión de la extensidad.1

1 Claude Zilberberg, La structure tensive, Lieja, Presses Universitaires de 
Liège, 2012, pp. 45-54 [Traducción al español de Desiderio Blanco, Universidad 
de Lima, en proceso de edición]. 

La inmanencia en cuestión.
 Tópicos del Seminario, 31.

Enero-junio 2014, pp. 195-208.



Claude Zilberberg 196

Los valores de absoluto son concentrados y tónicos, mientras 
que los valores de universo son dispersivos y átonos. A partir 
de esta bifurcación elemental, la inmanencia y la trascendencia 
pueden ser descritas en los siguientes términos: (i) la inmanencia 
resulta de una operación de selección consecuente, la trascen-
dencia de una operación de mezcla; en efecto, según Cassirer, 
nuestro guía, lo divino se presenta “como algo que está presente 
sólo como un aquí y ahora, en este momento único e inseparable 
de lo vivido, para este sujeto único al que invade de su presencia 
y mantiene bajo su encanto”;2 (ii) la inmanencia apunta hacia la 
unicidad y, en todo caso, hacia la especi¿cidad; la trascendencia 
apunta a la universalidad, o, en todo caso, a la trivialidad; (iii) los 
rasgos de la inmanencia son exclusivos, los de la trascendencia, 
compartidos; (iv) la inmanencia, estando presente, se encuentra 
bajo el signo de la su¿ciencia; ausente, la trascendencia está bajo 
el signo de la insu¿ciencia.

inmanencia
↓

trascendencia
↓

operación → selección mezcla

mira → unicidad universalidad

régimen → exclusividad compartimiento*

affect → su¿ciencia insu¿ciencia

 2 Ernst Cassirer, Langage et mythe, París, Les Editions de Minuit, 1989, p. 
30 [Traducción libre].
* En el sentido de “acción de compartir” [N. del T.]



¿Un par incierto? 197

Saussure de¿ende la tesis de la inmanencia de la lengua en 
el Curso de lingüística general: “[…] la lengua es un sistema de 
puros valores que nada determina fuera del estado momentáneo 
de sus términos”.3 Para él, la búsqueda del valor de absoluto, 
por un lado, apunta a una dimensión mítica: la pureza; y, por 
el otro, rechaza una dimensión que considera como equívoca: 
la naturaleza. “Pero ya hemos visto que en lingüística los datos 
naturales no tienen puesto alguno”.4

Esta posición es también la de Hjelmslev en el vigésimo pri-
mer capítulo de los Prolegómenos: “Las reglas gramaticales de 
una lengua son independientes de toda escala de valores, sean 
éticos, lógicos o estéticos; y, en general, una lengua es inde-
pendiente de todo propósito especí¿co.”5 Hjelmslev rechaza las 
identi¿caciones universalmente admitidas: “A priori es evidente 
que la concepción tradicional, según la cual el número indica la 
cantidad, el género indica el sexo, y el aspecto indica el tiempo, 
es un error fundamental”.6

En el estudio de Hjelmslev, titulado Lengua y habla, contem-
poráneo de los Prolegómenos, la ruptura indispensable se da 
entre, por una parte, el esquema —precisado “como una forma 
pura, de¿nida con independencia de su realización social y 
de su manifestación material”—7 y, por otra parte, la norma 
y el uso —mientras la norma es cali¿cada como “realización 
social”, el uso es considerado como “manifestación material”. 
Es evidente que el esquema es responsable de la estipulación de 
la inmanencia, mientras que la norma y el uso se hacen cargo 
de la estipulación de la trascendencia. Sin embargo, esta división 

 3  Ferdinand de Saussure, Curso de lingüística general, Buenos Aires, Lo-
sada, 2001, p. 106.

 4  Loc. cit.
 5  Louis Hjelmslev, Prolegómenos a una teoría del lenguaje, Madrid, Gredos, 

Biblioteca Románica Hispánica, 1974, Capítulo xxi, p. 154.
 6  Louis Hjelmslev, Ensayos lingüísticos, trad. de Elena Bombín Izquierdo y 

Félix Piñero Torre, Madrid, Gredos, 1972, p. 213.
 7  Ibid., p. 94.



Claude Zilberberg 198

admite carencias. Así, al examinar la diferencia entre el par arri-
ba/abajo y el par delante/detrás, Hjelmslev remarca: 

La diferencia entre delante-detrás y encima-debajo se resume en que 
la elección entre delante y detrás está determinada por el lugar ocupa-
do por el espectador: si cambia de lugar respecto a los objetos conside-
rados, lo que estaba delante puede pasar a estar detrás y a la inversa, 
mientras que la elección entre encima y debajo no está determinada 
por el lugar que ocupe el espectador sino que es independiente.8

De manera semejante, para establecer la “teoría de los mor-
femas”, también se necesita de la subjetividad: 

Teniendo en cuenta la jerarquía de las dimensiones y la subversión 
de las categorías, es decir categorías en las que las dimensiones 
más resistentes son las que comportan el punto de vista objetivo, 
y las categorías extensas se transforman en categorías subjetivas, es 
decir categorías en las que las dimensiones más resistentes son las 
que comportan el punto de vista subjetivo.9

La subjetividad no está vinculada a una extensión: interviene 
local y globalmente como en la teoría de los morfemas, tanto así 
que el propio Hjelmslev hace la siguiente atenuación: 

[...] Sin embargo pienso que se puede decir sin riesgo que no habría 
ningún sentido en hablar de realidades que no fueran realidades para 
nosotros [...] Hay cierta dosis de creación en toda operación cientí¿ca, 
y el investigador deja sus improntas en el objeto de su investigación.10

Nuestra hipótesis puede ser resumida en estos términos: la 
trascendencia es el límite de la inmanencia admitida. Dicho de 

 8 Louis Hjelmslev, La categoría de los casos, traducción de Félix Piñero 
Torre, Madrid, Gredos, 1978, p. 179.

 9 Louis Hjelmslev, Ensayos lingüísticos, op cit., p. 214.
10 Louis Hjelmslev, « La structure fondamentale du langage », en Prolégomè-

nes à une théorie du langage, texto publicado a continuación de los Prolegómenos
en la versión francesa, pero no en la española de Gredos [Traducción libre].



¿Un par incierto? 199

otra manera, la trascendencia es el espacio que asume las di¿-
cultades no resueltas o mal resueltas en inmanencia. Así, la falta 
de dominio de la afectividad con¿na su rechazo al el espacio 
abierto de la trascendencia.

Pertinencia de la trascendencia

La obra de Cassirer permite precisar las condiciones en virtud 
de las cuales la inmanencia, o sea el punto de vista inmanente, 
puede acoger datos que comúnmente son considerados trascen-
dentes. Es, sobre todo, el caso de la afectividad. Haciendo un 
inventario, diremos que estas condiciones son tres: (i) bajo la 
denominación de “fenómeno de expresión”, Cassirer otorga al 
sentir la importancia que la semiótica narrativa ha atribuido 
al hacer:

Pues la realidad que aprehendemos no es nunca en su forma originaria 
la realidad de un determinado mundo de cosas que se nos opone, sino 
más bien la evidencia de una actividad viva que experimentamos.11

La instancia correlacionada con esta “actividad” es un sujeto 
sensible, pero ¿sensible a qué? Sensible a lo que él mide, ya que 
nuestros afectos son sobre todo, y quizás solamente, medidas 
propioceptivas; ¿mostrar un afecto, no sería acaso indicar su 
posición en una escala razonada? Según los términos de la hi-
pótesis tensiva, las dimensiones eminentemente mensurables son 
el tempo y la tonicidad; resolver un afecto sería, pues, acceder 
a las sub-valencias de tempo y de tonicidad, las que, de manera 
autoritaria nos atrapan; (ii) la consideración de la preeminencia 
de la afectividad entraña una mutación actancial: el sujeto es, 
antes que nada, un sujeto del padecer: “Ella no ‘tiene’ el objeto 
sólo cuando se ve dominada por él. Aquí no domina la voluntad 
de aprehender el objeto en el sentido de abarcarlo, sino que aquí 

11 Ernst Cassirer, La ¿losofía de las formas simbólicas, t. iii, México, FCE, 
1976, p. 93.



Claude Zilberberg 200

el objeto simplemente se apodera de la conciencia”;12 (iii) la 
economía de la teoría incorpora una prosodización del sentido 
inducida por el brillo de las sub-valencias intensivas de tempo 
y de tonicidad: 

De ahí que la fórmula mana-tabú pueda señalarse como el fundamento 
del mito tan justi¿cada o injusti¿cadamente como pudiera considerar-
se a la interjección como fundamento del lenguaje. Por así decirlo, de 
hecho ambos conceptos [el mana y el tabú] son interjecciones primi-
genias de la conciencia mitológica. Ambos carecen todavía de toda 
función signi¿cativa o representativa, equiparándose a simples soni-
dos que son producto de la excitación de la emotividad mitológica.13

Pero, según nuestra perspectiva, el acercamiento más perti-
nente es el que concierne al acento: “Ninguno de estos dos [el 
mana y el tabú] sirven para designar determinadas clases de 
objetos, sino que ellos, hasta cierto punto, sólo representan un 
peculiar acento que la conciencia mágica y mítica pone en los 
objetos”.14 Las categorías del plano de la expresión también son 
válidas para el plano del contenido.

Resplandor del acontecimiento

En Mito y lenguaje, Cassirer, siguiendo a Usener, precisa la 
condición que hace posible el sobrevenir de la trascendencia: 

Cuando la sensación instantánea atribuye a la cosa enfrente de no-
sotros, al estado en el que nos encontramos, a la acción de la fuerza 
que nos sorprende, el valor y de cierta manera el acento de lo divino, 
entonces el dios del instante es percibido y creado.15

12 Ibid., t. ii, trad. de Armando Morones, México, FCE, 1971, p. 106. Asimis-
mo: “Pues toda vivencia —expresión no signi¿ca en principio otro cosa que un 
padecer; es más una pasividad que una actividad […]”, en La ¿losofía de las 
formas simbólicas, t. iii, op. cit. p. 95.

13 Ibid., p. 110.
14 Loc. cit.
15 Ernst Cassirer, Langage et mythe, op. cit., p. 29 [Traducción libre].



¿Un par incierto? 201

La dimensión comunicativa no es más que la sorpresa, la 
cual puede ser analizada desde el punto de vista semiótico como 
una realización no precedida por una actualización. Matriz del 
acontecimiento, la sorpresa establece a posteriori la existencia 
de un tras-mundo, de una trascendencia que se anula en el tiem-
po mismo en el que se da a conocer: “Hay sorpresa sólo si hay 
construcción momentánea”.16 Según Cassirer, la trascendencia 
tiene como plano de la expresión el sobrevenir: 

Así pues, el único núcleo hasta cierto punto ¿rme de la idea de maná 
parece ser la impresión de lo extraordinario, de lo inusitado, de lo 
“descomunal”. Aquí lo esencial no es lo que encierra el término, sino 
el término mismo, el carácter de descomunal.17

Está claro que esta descripción, centrada en la sorpresa y el 
sobrevenir, erige el diferencial de tempo entre el informador y 
el observador como condición y garantía del análisis. Convergen-
cia apreciable: el admirable análisis de la sorpresa realizado por 
Valéry en los Cuadernos, hace de las sub-valencias intensivas 
las forjadoras del sentido: “Lo brusco, lo intenso, lo nuevo son 
los nombres de un efecto de propagación más rápida”.18 Estos 
análisis convergentes establecen la reciprocidad profunda del 
acontecimiento y el discurso y sugieren una semiosis que acoja 
dimensiones mayores, tal como se puede ver a continuación:

plano de la expresión
↓

plano del contenido
↓

inmanencia trascendencia

sorpresa divino

16 Paul Valéry, Cahiers, t. i, París, Gallimard, coll. La Pléiade, 1973, p. 900 
[Traducción libre]. 

17 Ernst Cassirer, La ¿losofía de las formas simbólicas, t. ii, op. cit., p. 110.
18 Paul Valéry, Cuadernos, t. i, op. cit., p. 1045 [Traducción libre].



Claude Zilberberg 202

El condicionamiento concesivo de la metáfora

La problemática de la relación que se debe de formular entre la 
trascendencia y la inmanencia no se encuentra en la dependencia 
de un plano de la expresión en particular. Aristóteles, al examinar 
en la Poética los principios relativos a la “fabricación” de las me-
táforas, precisa, en primer lugar: “[…] porque la buena y bella 
metáfora es contemplación de semejanzas”,19 pero en la misma 
obra, Aristóteles se muestra más especí¿co cuando describe la 
“metáfora por analogía” que es la que pre¿ere: “O bien: la vejez 
se ha [sic] a la vida como la tarde al día; se diría según esto, que 
la tarde es la ‘vejez del día’ o que la vejez es ‘la tarde de la vida’, 
como lo dice Empédocles, o ‘el ocaso de la vida’”.20 La diferencia 
entre la “mañana” y la “tarde” se asemeja a la diferencia entre 
la “juventud” y la “vejez”. Sin embargo, los datos clasemáticos 
de las dimensiones en cuestión son, para los modernos, consi-
deradas demasiado cercanas. El estupor esperado y reclamado 
por el propio Aristóteles no tiene lugar: “Por eso es conveniente 
hacer algo extraño al lenguaje; porque se admira lo lejano”.21 Di-
cha sorpresa no ha tenido lugar. Veinticuatro siglos más tarde, la 
sorpresa sigue siendo exigida por Ricœur: “Por eso la metáfora 
es más incisiva: la atribución directa crea la sorpresa que no 
consigue la comparación”.22 Es en este sentido que concebimos, 
a título personal, la metáfora como una metáfora-acontecimiento.

La metáfora osada juega sobre la tensión entre la inmanencia 
y la trascendencia. Para establecerla, retomaremos los términos 
de Montaigne relativos a la educación de los hijos: “Es signo de 
crudeza e indigestión el arrojar la carne tal como se ha comido; 

19 Aristóteles, Poética, Introducción, versión y notas de Juan David García 
Bacca, UNAM, 2000, 1459a, p. 37.

20 Ibid., 1457b, p. 34.
21 Aristóteles, Retórica, 1404b [http://www.philosophia.cl/biblioteca/aristo-

teles/poetica.pdf].
22 Paul Ricœur, La metáfora viva, 2a. ed., Madrid, Ediciones Cristiandad-

Editorial Trotta, 2001 p. 71.



¿Un par incierto? 203

el estómago no hizo su operación si no transforma la sustancia 
y la forma de lo que se le diera para nutrirlo”.23 Al adoptar la 
lectura preconizada por Aristóteles, en cuanto a la descripción 
de las metáforas, aprendemos que la repetición literal de la 
lección es a la comprensión lo que lo crudo es a la digestión; lo 
cual proporciona dos enunciados inéditos: la comprensión es una 
digestión y la digestión es una comprensión. En la inmanencia, 
existe una separación de la digestión y de la comprensión; en 
la trascendencia, existe una identificación de la digestión y 
de la comprensión.

A partir de la lectura del texto de Montaigne, es posible rea-
lizar una catálisis básica: aunque la digestión de un alimento 
y la comprensión de un enunciado no tengan nada que ver la 
una con la otra, dicha digestión y dicha comprensión están 
en una relación de semejanza. En este momento del análisis, la 
metáfora pertenece al campo del sin embargo. En otras palabras, 
una metáfora bien recibida pertenecería a una relación concesiva. 
Si, ¿nalmente, queremos generalizar, la dinámica intensiva de la 
metáfora da cuenta de una concesión latente: dicha concesión 
inaugura una metáfora, la cual, a su vez, inaugura una tonali-
zación; una divergencia, de la que se hace cargo la concesión, 
actualiza la metáfora, ella misma en espera de la apreciable 
tonicidad. Y, de hecho, es precisamente a lo inesperado que 
Aristóteles, en la Retórica, confía la manifestación de la con-
cesión: 

Y los enigmas bien formulados son agradables por lo mismo; por-
que son una enseñanza y se dicen a manera de metáfora. Y lo que 
Teodoro llama decir novedades. Sucede esto, cuando ocurre algo 
inesperado y, como él dice, no según la opinión que se tenía antes 
de ello […].24

23 Michel de Montaigne, Ensayos, I, cap. 25 [http://www.cervantesvirtual.
com/obra-visor/ensayos-de-montaigne--0/html/fef b17e2-82b1-11df-acc7-
002185ce6064_157.html#I_27_].

24 Aristóteles, Retórica, op. cit., p. 201.



Claude Zilberberg 204

Habiéndose dado a conocer un programa [tengo la intención 
de salir] éste se enfrenta a un contra-programa de implicación 
doxal: [no salgo porque llueve]. De tal manera que, o bien el 
sujeto se doblega y renuncia, o bien persiste y concibe, mediante 
una concesión subjetal, un contra[contra-programa] adecuado: 
[aunque llueva, salgo]. Las condiciones de una tonalización e¿-
caz, incluso de una sublimación inmanente, están cumplidas, en 
la medida en que es el contra[contra-programa] el que se impone 
sobre el contra-programa. Un sujeto según el querer pronto se 
convierte en un sujeto según el desafío.

De la “admiración” cartesiana al “desencanto” weberiano

La irrupción de la trascendencia en el plano de inmanencia 
también es pertinente para disertar sobre la sucesión ordinaria 
de las vivencias. Es así como Descartes hace del sobrevenir y de 
la novedad, que el mismo sobrevenir descifra, la condición 
de acceso de los valores al campo de presencia: 

Cuando nos sorprende el primer encuentro de un objeto, y lo juzgamos 
nuevo o muy diferente de lo que conocíamos antes o bien de lo que 
suponíamos que debía ser, lo admiramos y nos impresiona fuertemen-
te; y como esto puede ocurrir antes que sepamos de ninguna manera 
si este objeto nos es conveniente o no, paréceme que la admiración 
es la primera de todas las pasiones.25

Este bello análisis de Descartes formula las razones en virtud 
de las cuales el programa “ingenuo” del sujeto se topa necesaria-
mente con un contra-programa inesperado. La “Admiración” se 
convierte en el plano de la expresión de una semiosis que tiene 
como plano del contenido al transporte, en todas las acepciones 
del término, desde una dimensión trascendente del plano de la 
trascendencia hacia el plano de la inmanencia.

25 René Descartes, “Orden y enumeración de las pasiones”, Las pasiones del 
alma (Art. 53. La admiración), traducción de Consuelo Berges, México, Cona-
culta, 1993, p. 60.



¿Un par incierto? 205

+

Intensidad

-

concentración difusión

admiración

indiferencia

Etensidad

La afectividad no escapa, pues, al análisis, sino todo lo con-
trario. El encuadre de análisis que consideramos es el espacio 
tensivo, el cual distribuye lugares interde¿nidos. El pensamiento 
mítico conjuga la intensi¿cación y la concentración, mientras 
que el pensamiento teórico conjuga la decadencia intensiva y 
la difusión extensiva. En Mito y lenguaje, Cassirer ve en la 
afectividad la condición y la garantía de la elaboración del mito: 

Es por esta razón que el sentido de la “metáfora” lingüística y de la 
“metáfora” mítica será develado […] sólo si se lo busca en esta con-
densación particular, esta “intensi¿cación” de la intuición sensible 
que está en la base de toda puesta en forma, tanto lingüística como 
mítica y religiosa.26

Si el pensamiento mítico tiene como principio el creer, el 
pensamiento teórico sólo admite el saber. Desde el punto de 
vista ¿duciario, el creer presenta un acontecimiento inaugural 
e infranqueable, mientras que el saber sólo da su con¿anza a la 
demostración y a la experiencia.

26 Ernst Cassirer, Langage et mythe, op. cit., p. 111 [Traducción libre].



Claude Zilberberg 206

fuerte

Intensidad

di

concentrado difuso

racendencia

inmanencia

Etensidad

El acontecimiento no es la única transición entre la trascen-
dencia y la inmanencia. El tenor de la relación entre la tras-
cendencia y la inmanencia interesa al devenir de las creencias. 
Siempre provisional, el reparto proyecta, por un lado, el creer
sobre la trascendencia, y, por otro lado, el saber asociado a la 
inmanencia. En La ciencia como vocación, Max Weber describe 
como sigue el reÀujo de la trascendencia en la cultura occidental: 

Sin embargo, el salvaje sabe muy bien de qué modo conseguirá el 
alimento de todos los días y cuáles son las instituciones a las que 
debe recurrir para que le ayuden a ello. Así pues, el progreso de la 
“intelectualización” y racionalización no representa un ascendente 
conocimiento global, de las condiciones generales de nuestra 
vida. El signi¿cado es otro: representa el entendimiento o la 
creencia de que, en un momento dado, en el momento que se quiera, 
es posible llegar a saber, por consiguiente, que no existen poderes 
ocultos e imprevisibles alrededor de nuestra existencia; antes bien, 
de un modo opuesto, que todo está sujeto a ser dominado mediante el 
cálculo y la previsión. Con eso queda al descubierto, sencillamente, 
que lo mágico del mundo está excluido. A la inversa del salvaje, el 
cual aún cree que tales poderes existen, nosotros no tenemos que 
valernos de medios que obren efectos mágicos para controlar a los espíritus 
o incitarlos a la piedad.27

27 Max Weber, “La ciencia como vocación”. En El político y el cientí¿co.
[http://www.hacer.org/pdf/WEBWR.pdf].



¿Un par incierto? 207

El aumento de la inmanencia bajo las especies de la “inte-
lectualización” y de la “racionalización” tiene lugar a expensas 
de la trascendencia: siendo que “no existen poderes ocultos e 
imprevisibles” que logren mantenerse, la inmanencia se convierte 
en el espacio desolado del “desencantamiento” contemporáneo. 
La posición del “desencantamiento”, en el espacio tensivo, puede 
ser representado en el siguiente esquema:

El saber no puede salvar el creer, pues lo corroe. La siguiente 
demanda hjelmsleviana: “La [hipótesis] exige que uno de¿na las 
dimensiones mediante las relaciones y no a la inversa”28 está más 
que satisfecha, siempre y cuando se admita que los elementos 
analizados, las “dimensiones”, den cuenta de la trascendencia, 
y que las “relaciones” analizantes pertenezcan al campo de la 
inmanencia.

dimensiones
↓

trascendencia

relaciones
↓

inmanencia

28 Louis Hjelmslev, Ensayos lingüísticos, op. cit. 

fuerte

Intensidad

di

reducida etendida

racendencia

deencanamien

Vacuidad



Claude Zilberberg 208

Sin embargo, aún nos queda un punto oscuro: ¿de dónde viene 
que la búsqueda del saber no tenga ¿n? Tendría que ver con el 
hecho de que hay actualización, emanación de una trascenden-
cia inédita. El secreto se asienta sobre un plano de la expresión 
inédito. Tanto es así que el saber y la ignorancia se moverían al 
unísono: 

El mundo continúa; así como la vida y el espíritu, a causa de la re-
sistencia que nos oponen las cosas difíciles de conocer. Tan pronto 
como todo fuera descifrado se evaporaría, y el universo desentrañado 
sería tan improbable como un fraude develado o un truco de magia 
del que se conoce el secreto.29

29 Paul Valéry, Obras, t. ii, París, Gallimard, coll. La Pléiade, 1960, p. 506 
[Traducción libre].




