
El acuerdo (acorde) social en Platón... 39

El acuerdo (acorde) social en Platón

César González Ochoa
Universidad Nacional Autónoma de México

Reflexionar acerca de la sociedad es preguntarse necesariamente 
cómo es posible el orden social, cuál es el cemento que mantie-
ne unido un cuerpo social, qué es lo que posibilita y conserva 
el acuerdo de voluntades que constituye toda sociedad. Esta 
preocupación ha estado presente desde los orígenes, y muchos 
pensadores, desde ángulos diversos y por lo menos a partir de 
Platón, han intentado responder esas preguntas. La respuesta 
predominante durante muchos siglos, que aduce que la sociedad 
es producto de un contrato, tiene como antecedente a Hobbes, 
quien se planteó explícitamente la cuestión sobre el orden de las 
acciones de la gran cantidad de individuos que configuran un 
pueblo; su explicación fue que ese orden sólo podía ser gracias 
a la autoridad de un gobernante todopoderoso, respaldado por la 
fuerza y las amenazas de castigo. Esa respuesta, sin embargo, no 
muestra por qué las personas deben obedecer las leyes incluso 
cuando lo racional parece lo contrario.1

 1	 Como Étienne de La Boëtie lo pone de manifiesto en el Discurso sobre la 
servidumbre voluntaria [Estudio preliminar, traducción y notas de J. M. Her-
nández Rubio], Madrid, Tecnos, 1986.

Variaciones semióticas del acorde. 
 Tópicos del Seminario, 30.

Julio-diciembre 2013, pp. 39-71.



César González Ochoa 40

Muchas otras respuestas se orientaron también hacia las 
teorías del contrato, especialmente la de Rousseau, donde la 
paradoja es muy evidente; según éste, los individuos necesitan 

encontrar una forma de asociación que defienda y proteja de toda 
la fuerza común a la persona y bienes de cada asociado, y para lo 
cual cada uno al unirse a todos no obedezca sin embargo más que 
a sí mismo y permanezca tan libre como antes. Tal es el problema 
fundamental cuya solución da el contrato social.2 

No obstante, dice enseguida: 

Antes de examinar el acto por el cual un pueblo elige a un rey, sería 
conveniente examinar el acto por el cual un pueblo es un pueblo. 
Pues siendo un acto necesariamente anterior al otro, es el verdadero 
fundamento de la sociedad. 

Es precisamente ese acto “por el cual un pueblo es un pue-
blo” lo que Rousseau llama contrato; y, como todo contrato, es 
una convención establecida al menos entre dos partes, entre dos 
elementos constituyentes. Una parte está formada por los indi-
viduos, tomados uno por uno; la otra es la unión de esos indivi-
duos, su asociación, la comunidad, el pueblo. Y aquí aparece la 
paradoja, pues en todo contrato, las partes constituyentes tienen 
una existencia previa al acto del contrato, pero en este contrato 
particular, la segunda parte, el pueblo, no existe de manera ante-
rior sino que es el resultado del contrato. Todas esas respuestas 
tienen la dificultad de explicar cómo se estableció ese contrato 
sin caer en una paradoja.

En épocas más recientes, Durkheim decía, en un intento de 
resolver esa paradoja, que la idea de contrato presupone que ya 
existían previamente normas que especificaban que dicho contra-
to debía honrarse; es decir, como si antes del contrato ya hubiera 

 2	 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social ou Principes du droit politique, 
edición electrónica efectuada por Jean-Marie Tremblay de acuerdo con la edición de 
1762 como parte de la colección “Les classiques des sciences sociales”, 1.vi, 1.v.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 41

otro contrato, lo cual presupone que antes de ese primero tenía 
que existir otro y otro más, en una cadena infinita, lo que con-
duce a algo semejante a la paradoja referida por Lewis Carroll.3 

Durkheim explicaba el orden al asumir que los agentes se 
conforman a esa norma previa que es la conciencia moral colecti-
va de la sociedad a la que pertenecen y con la cual se identifican. 
La posesión de un sistema de normas y valores, dice Talcott 
Parsons, conduce a la coordinación de las acciones individuales 
y a la estabilidad social; los agentes adquieren la disposición a 
situar las razones morales por encima de las demás y de castigar 
a quienes no lo hacen; de esa manera, mientras más personas 
desarrollan esas disposiciones, más se mantiene el orden social.

Estas breves referencias a algunos teóricos que analizan el 
concepto de contrato muestran que el orden o el acuerdo social 
es un problema que ha preocupado a pensadores de épocas 
diversas, por lo que parecería importante hacer un recuento de 
las distintas respuestas que se han dado; sin embargo, en lugar 
de intentar una empresa de esa magnitud (que, por lo demás, 
seguramente ya está hecha), vamos a revisar aquí una de tales 
respuestas, precisamente la de Platón, tal vez la más antigua y 
tal vez también la más insólita, pues basa ese orden en la música.

Cuando buscamos las bases de la estructura tanto física 
como conceptual del mundo, lo primero en que pensamos es en 
el orden, y este orden no puede sino estar asociado de alguna 
manera con los números; es decir, se trata de un orden matemá-
tico. Podría pensarse que esta aseveración es válida sólo en los 
límites de las civilizaciones occidentales, pero puede fácilmente 
demostrarse que, a lo largo de la historia, todas las grandes cul-
turas, sea la hindú, la sumeria, la babilonia, la griega o la maya, 
entre muchas otras, basaron su idea del mundo, su comprensión 

 3	 Lewis Carroll escribió en 1895 un pequeño diálogo entre los dos personajes 
de esta paradoja; en él la tortuga plantea a Aquiles un argumento deductivo sim-
ple, pero éste falla en la demostración porque la tortuga lo lleva a una regresión 
infinita. Véase “Lo que la tortuga le dijo a Aquiles”, en El juego de la lógica, 
Madrid, Alianza Editorial, 1972.



César González Ochoa 42

del universo, en un orden sostenido por los números. Todas ellas 
buscaron, además, las secretas correspondencias entre el orden 
cósmico y el orden de la vida humana; en otras palabras, trataron 
de precisar los términos que median entre los aspectos relativos 
al cosmos y los aspectos relativos a lo humano y de establecer 
entre ambos una relación de proporción; en resumen, todas esas 
civilizaciones intentaron ponerlos en armonía, de armonizarlos.

No obstante, el orden encontrado o el orden construido den-
tro de los límites de una cultura no necesariamente es el mismo 
para las otras; por tanto, no podemos postular la existencia de 
un orden único, un orden que sea el verdadero y el correcto para 
todas las culturas y todas las épocas; ni siquiera es posible pos-
tularlo para culturas coetáneas: el orden en el cual se basaron los 
babilonios, por ejemplo, no es el mismo que el de los egipcios. Y 
no es por azar que aparezcan los nombres de estas dos grandes 
culturas, ya que desde el tercer milenio antes de Cristo pueden 
observarse en las manifestaciones de ambas algunas huellas de 
un orden numérico. Será, sin embargo, hasta el apogeo de la 
cultura griega —época en la que surge una civilización nueva, 
basada en las ciudades-Estado y en una nueva clase de indivi-
duos, los ciudadanos libres— cuando se comience a investigar de 
manera racional el universo para encontrar el orden que lo rige.

Fueron, pues, los griegos quienes ensayaron sistemáticamente 
una interpretación matemática de la naturaleza. Aunque sabemos 
que la búsqueda proviene de tiempos más remotos, se acostum-
bra pensar en Pitágoras como el primero que quiso descubrir 
ese orden matemático, ya que, según la tradición, fue él quien 
aplicó el término cosmos al universo percibido: del caos original, 
mediante la creación, nace el cosmos. El término cosmos, que 
entre otras cosas significa orden, no agota sus sentidos con esta 
única palabra, ya que une la noción de orden o disposición o 
perfección estructural con la belleza.

La filosofía pitagórica manifiesta el triunfo del logos, entendi-
do por una parte como lo inteligible, lo determinado, lo sujeto a 
medida, y, por otra, como la razón de las cosas respecto al todo. 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 43

Allí se acentúa la capacidad de reducir todas las cosas a sus 
características mensurables, y se insiste en la rigurosa propor-
ción, tanto entre las partes del todo, como entre ellas y el todo, 
y en su estructura interna. Esta filosofía descansa en las ideas 
de límite y de orden (peras y cosmos) que establecen el puente 
que une lo religioso y lo filosófico: el mundo está ordenado, es 
un cosmos; todo se encuentra ligado por lazos de parentesco y 
el alma humana está en conexión con el universo. Por lo tanto, 
la tarea de la filosofía es comprender la estructura del universo 
y, con ello, llegar a entender lo divino en el alma humana.

La noción de armonía, término muy utilizado tanto en mú-
sica como en física y en filosofía, derivado del verbo significa 
‘juntar’; se entiende desde Homero como aquello que une las 
diferentes partes de un todo; es el acoplamiento o la adecuación 
de las cosas entre sí (incluso se denomina así a la clavija que las 
une).4 Poco tiempo después la idea de armonía se asimilará a la 
música y quedará indisolublemente ligada al número. Así enten-
dida, la idea de armonía presupone lógicamente que existe una 
relación entre esas partes, lo cual es el origen de la idea misma 
de medida, ya que “cada parte tiene que ‘guardar medida’ en 
el conjunto y no traspasar sus propios límites, en perjuicio del 
resto; de esta manera se realiza la medida dentro de un mismo 
conjunto y nace la armonía”.5

Dice Platón que es posible encontrar la relación de lo humano 
con lo divino si se estudia el cosmos y se intenta determinar su 
orden, su estructura. Como se expresa en el Timeo, así como 
el universo está compuesto de elementos materiales ordenados 
puesto que están gobernados por una razón divina, así también 
todos los seres humanos son estructuras formadas de la misma 
materia y que reproducen los mismos principios de orden; de allí 
la noción de microcosmos, de que los seres humanos puedan ser 
considerados como pequeños mundos. Una parte considerable 

 4	 Odisea, v. 248.
 5	 Edgar de Bruyne, Historia de la estética, vol. i, Madrid, Biblioteca de 

Autores Cristianos, 1963, p. 255.



César González Ochoa 44

de la obra de Platón se orienta hacia la búsqueda del orden o de 
la armonía, que gobierna el sistema planetario, la sociedad y en 
su manifestación espacial, la ciudad. En el Timeo y en algunos 
pasajes de la República están los aspectos relativos al orden de 
los planetas y de las leyes que lo rigen, leyes que son las mismas 
que operan en todo el cosmos. En la República y en las Leyes se 
expone la concepción de orden en la polis y en la sociedad; allí, 
de la misma manera que en el individuo lo más importante es 
la presencia de la justicia; sea social o sea individual, relaciona 
el orden de los elementos que intervienen en la sociedad y en el 
individuo. De hecho, estos últimos son los elementos que con-
forman la primera; por lo tanto, el orden consistiría en que cada 
uno de ellos esté situado en el lugar que le corresponde y realice 
las funciones que le han sido asignadas, de manera que “cada 
individuo no debe ejercer más que un solo oficio en la sociedad, 
aquel para el cual la naturaleza le ha dado la mayor aptitud”; la 
justicia consistiría “en ocuparse de sus menesteres sin ocuparse 
de los de los demás”.6

No se refiere explícitamente a la sociedad sino al grupo de 
personas, y su organización en términos del espacio, a la ciudad 
(la polis). Sin embargo, no habla ni de la ciudad en general ni 
se refiere sólo a una ciudad concreta, sino que describe —casi 
podría decirse diseña— al menos tres. En el Timeo se habla de 
la antigua Atenas, construida de acuerdo con las normas expre-
sadas en la República. En el Critias y en las Leyes habla de esa 
misma ciudad y de la Atlántida, en el segundo de Magnesia. 
Su meta es encontrar la ciudad perfecta;7 es decir, aquella que 
contenga las cuatro virtudes fundamentales: justicia, sabiduría, 
valor y templanza, cada una de ellas asociada con uno de los 
elementos de la ciudad.

La sabiduría reside en la porción de los que gobiernan, que 
poseen la sabiduría, sofía; expresa en la República que “una 

 6	 Platón, República 433a. 
 7	 Dice Platón: “Si nuestra ciudad está bien constituida, debe ser perfecta”, 

República, 427e. A partir de aquí las citas de este libro se incluyen en el texto.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 45

ciudad constituida según la naturaleza y considerada en su 
conjunto, debe el nombre de sabia a lo que está a su cabeza y la 
gobierna, y [...] a la ciencia que allí reside” (428e-429a). El valor 
está presente en otro grupo social: los guerreros; con el término 
valor se expresa la opinión recta y disciplinada acerca de lo que 
se debe temer o acerca de lo que no se debe temer. La templanza, 
tercera virtud, la sofrosyne, es aquella que “a primera vista se 
parece, más que las precedentes, a un acorde o a una armonía 
(συμφονια y άρμονία) [...] Es una especie de orden y dominio 
sobre los placeres y las pasiones” (429e). La templanza 

se extiende absolutamente a la ciudad entera y produce el acorde 
perfecto entre todos los ciudadanos, cualquiera que sea la clase, baja, 
alta o media, o el rango, o su inteligencia, su fuerza o su número, 
sus riquezas o cualquier otra ventaja del mismo género; de manera 
que tenemos plenamente el derecho de decir que la templanza es ese 
concierto, ese acorde natural de la parte inferior y de la parte supe-
rior, para decidir cuál de las dos debe mandar en la ciudad o en el 
individuo (431e-432a). 

La templanza es la armonía, es decir, el acuerdo (el acorde) 
total y mutuo entre todas las partes del edificio social, gobernan-
tes y gobernados; en cada uno de los individuos se manifiesta 
por el acorde entre las partes superiores e inferiores del alma, 
que se puede entender como el conocimiento de las propias 
limitaciones y flaquezas, a la luz de lo cual el hombre se hace 
modesto, apacible, moderado y sabio.8

La cuarta virtud es la justicia, que es la fuerza que empuja a 
cada individuo a cumplir la tarea que la sociedad le ha impuesto; 
ella, junto con la sabiduría, valor y templanza, conduce al perfec-
cionamiento de la ciudad. Por tanto, existe justicia en la sociedad 
cuando los distintos elementos que la componen cumplen con 
sus distintas funciones; en palabras de Platón: 

 8	 Cf. Crombie, I. M., Análisis de las doctrinas de Platón, vol. I, Madrid, 
Alianza Universidad, 1979, p. 109.



César González Ochoa 46

la ciudad es justa cuando las tres clases de espíritus que la componen 
hacen cada una lo que tienen que hacer; por otra parte, la ciudad es 
temperada, valerosa y sabia, gracias a ciertas disposiciones y cuali-
dades que corresponden a esas mismas clases (435b). 

Si en el alma se encuentran esas mismas cualidades, se trata 
de una persona justa, porque allí “existen las mismas partes y 
en el mismo número que en la ciudad” (441c); y, cuando cada 
una cumple su función, entonces el hombre es justo. Sócrates 
señala que en el individuo existen tres tipos de vidas o tres ti-
pos de temperamentos: la vida de la sabiduría, la vida del honor 
y la vida de los apetitos sensibles, o material. Estas tres vidas 
corresponden en cierta manera a los llamados tres estados o 
tres órdenes de la ciudad: los gobernantes, que constituyen la 
inteligencia y que son los que aprecian las cosas del intelecto; 
los guerreros, que son el espíritu de la ciudad y corresponden 
a los que buscan la gloria; y los productores, que satisfacen las 
necesidades materiales de la sociedad entera.

Así, el hombre justo será, de manera análoga a la polis justa, 
aquel en el cual los tres elementos se encuentren en la proporción 
correcta; donde los tres elementos se relacionen de manera que 
el resultado sea que cada uno haga el trabajo para el cual está 
más capacitado: el elemento racional debe gobernar; el elemento 
emotivo debe mantener y consolidar la autoridad; y el elemento 
material debe cuidar que el todo se alimente y se reproduzca bajo 
los cuidados de la razón. Si la razón gobierna, el hombre poseerá 
todas las virtudes morales: será sabio, porque comprenderá los 
verdaderos intereses; será valiente porque sabrá temer lo que 
la razón indica que debe temerse; será temperado porque en él la 
razón no entrará en pugna con los otros elementos, porque todas 
sus pasiones y apetitos habrán sido dominados para que acepte 
la forma de vida establecida por la razón.

Una vida feliz es una vida autodisciplinada y austera; ello 
requiere una educación que armonice el valor y la dulzura; la 
finalidad de la educación es producir ciudadanos que reúnan dul-



El acuerdo (acorde) social en Platón... 47

zura y fuerza, sensibilidad y valor, actividad intelectual y fuerza 
moral; se trata de poner estos pares de elementos en armonía uno 
con otro para hacer el alma “temperante y valerosa” (410c). Para 
ello se debe moldear el cuerpo por medio de la gimnasia y el 
alma por la música. El cultivo del cuerpo y del alma en armonía 
produce los guardianes de la ciudad, sabios y valerosos. Las ma-
temáticas tienen un papel central en la formación de la juventud; 
sólo quienes estén ejercitados en su arte serán capaces de ver 
que los cuerpos celestes se ajustan, igual que todas las cosas del 
mundo, al patrón de movimiento que les impone la razón, que 
es el mismo que el que produce las armonías en la música. Con 
el dominio de las matemáticas llegan a comprender la lección 
maestra: que la razón es suprema en el cosmos.

Si la salud de la sociedad tiene como condición necesaria 
el orden —que cada individuo debe estar en el lugar que le 
corresponde y realizar, por tanto, las funciones para las cuales 
está capacitado— el resultado es que ningún hombre puede 
beneficiarse aisladamente o llegar por sí mismo a la felicidad, 
pues el bien personal no contribuye a la felicidad de la sociedad. 
El equilibrio y la armonía se consiguen cuando todo y todos se 
ajustan al orden general; en términos musicales, cuando todos 
se afinan; y si un hombre no puede por sí solo ajustarse a ese 
orden, lo mejor que puede hacer es someterse al gobierno de otro.

De las cuatro virtudes presentes en una ciudad justa, la res-
ponsable de la armonía es la templanza, ya que, en tanto que 
virtud política, ésta comprende tres componentes: la sumisión 
de lo peor a lo mejor, la sumisión de las pasiones a la razón, y el 
acuerdo para decidir quién debe gobernar. En realidad, las dos 
primeras se reducen a una sola, que no puede ser primordial, ya 
que ambas son resultado de la tercera; ésta, por el contrario, no 
es producto de las otras dos. De allí que Platón haya decidido 
inclinarse sólo hacia la templanza, y considerarla como la res-
ponsable de la armonía.

La hipótesis que en estas páginas se quiere sostener es que 
uno de los objetivos de Platón, al menos en estos libros, es desa-



César González Ochoa 48

rrollar un sistema armónico; pero en su época todavía no existía 
una teoría musical consistente con los principios pitagóricos, ya 
que no se ha encontrado aún un sistema en el cual los tonos estén 
igualmente espaciados en la escala; para lograr el tan buscado 
igual temperamento se requería de un conocimiento matemático 
que aún era inexistente. Muchos estudiosos han dicho que Platón 
analiza el sistema astronómico, la educación, el arte de gobernar, 
el alma misma del individuo, etcétera, con el sistema de armonía 
musical como modelo; es decir, que estudia todos esos sistemas 
desde una perspectiva musical. Sin embargo, queda la pregunta 
de cómo podría haber usado como modelo una teoría armónica 
que todavía no existía. Es decir, de qué manera podría haber 
utilizado una teoría aún no existente para explicar, por analogía, 
el sistema de los planetas o el sistema político. Tal vez sería más 
coherente pensar que su meta era conseguir esta teoría armónica, 
y que su obra en conjunto configura un verdadero tratado de ar-
monía. Platón, por medio de alegorías políticas y astronómicas, 
intenta construir una teoría del igual temperamento, alegorías 
que no son sino aproximaciones sucesivas a la solución, cuyos 
elementos se encuentran, por ejemplo, en las regulaciones sobre 
el matrimonio, o en las normas que rigen la selección de los 
guardianes, o en las normas para el diseño de las ciudades de 
Atlántida y Magnesia.

Habría, pues, que desarrollar la noción de templanza; sin 
embargo, esta noción es pertinente con respecto a la ciudad o al 
alma del individuo, que pueden tratarse desde perspectivas mo-
rales o éticas sin recurrir a la aritmética o a la geometría, pero 
no lo es desde el punto de vista de la música, en la que conviene 
tratarla desde el punto de vista de la armonía. En música, la 
templanza puede considerarse como el temperamento, incluso 
como la afinación. Pero existen varios sistemas de afinación: el 
sistema de afinación llamado pitagórico, que es aquel en el cual 
intervienen los dos primeros números primos, 2 y 3, basado, por 
tanto, en la octava, la cuarta y la quinta;  este sistema se usa en 
la República. Otro sistema es el de afinación justa, basado en la 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 49

octava, la quinta y la tercera mayor, y que aparece en el mismo 
diálogo, en el sistema de arreglo de los matrimonios. Un sistema 
adicional sería el que divide la octava exactamente en doce tonos 
iguales, y que es el llamado bien temperado. De este, Platón no 
ofrece ejemplos, ya que se trata del sistema que estaba intentando 
encontrar, el cual sólo fue posible cuando se dispuso del cono-
cimiento y manejo de los números irracionales. Sin embargo, la 
idea de la división en tonos iguales ya está presente en Platón 
cuando dice que la moderación, es decir, la templanza, tiene por 
función afinar la ciudad, “haciendo que el débil, el fuerte y los 
que están en el medio canten el mismo canto” (432a). 

Si limitamos el estudio a las maneras a través de las cuales 
Platón quiere conseguir la armonía en sus modelos de ciudad, 
vemos que en la antigua Atenas desarrolla un sistema de afina-
ción pitagórica (o sea, pone allí en práctica lo expresado en el 
Timeo: hacer intervenir sólo las series de potencias de 2 y de 3); 
en la descripción de la Atlántida hace intervenir, además del 2 
y del 3, al 5; por tanto, desarrolla el sistema de afinación justa. 
Finalmente, en la descripción de la ciudad de Magnesia, el es-
quema se hace más complejo, pues allí se introduce, además, el 
número 7; desarrolla, por tanto, el sistema de afinación llamado 
de Arquitas. Si se deja de lado toda consideración técnica, lo que 
interesa destacar es cómo, a través de la exposición de diferentes 
sistemas políticos, intenta llegar, por aproximaciones sucesivas, 
a algo que las matemáticas de su tiempo no le permitieron: el 
sistema de afinación bien temperada en el cual todos los inter-
valos son iguales.

Para tratar de explicar estas nociones es necesaria una pe-
queña indagación sobre los fundamentos de su concepción del 
universo. Según Platón, nada viene a la existencia sin una causa, 
sin un hacedor; el universo mismo, al ser un objeto físico, tiene 
una causa, y su agente es el demiurgo. Este produce nuevas 
formas, pero no las obtiene de la nada, sino de una armoniosa 
mezcla de elementos ya existentes, combinados según ciertas 
normas de orden y belleza, y de acuerdo con un patrón o un 



César González Ochoa 50

modelo. El demiurgo, al observar lo que le rodeaba, “vio que no 
estaba en un estado de reposo sino de discordante y desordenado 
movimiento, y puso orden en el desorden, pues lo primero es en 
muchas formas mejor que lo último”.9 Dar orden quiere decir 
hacerlo pasar del estado de caos al de cosmos; con ello formó un 
mundo material y lo convirtió en una criatura viviente, a imagen 
de “la cual todas las demás criaturas vivientes son porciones”. 
Platón concibe dos modelos: uno que es eterno, que no nace y 
no está sometido al devenir, y otro que no es nunca pero que no 
cesa de nacer, cada uno con su propia forma de aprehensión: el 
primero, que es idéntico siempre a sí mismo, se aprehende por 
el intelecto y la razón; el segundo, aunque “nace y muere no 
existe nunca realmente” es objeto de la opinión y la sensación 
no razonada (27d-28a). Para la creación del mundo, el demiurgo 
eligió el primero, que posee alma y cuerpo.

Todo lo existente necesita una forma corpórea, visible y tan-
gible; y para el cuerpo usó el fuego y la tierra (el fuego para ser 
visible, la tierra para ser tangible). Los dos restantes elementos 
tradicionales se introducen por medio de una noción clave: la 
de proporción. 

Para establecer una relación entre dos cosas —dice Platón— 

se requiere de una tercera que las ligue, y de todas las uniones, la más 
bella es aquella que da a sí misma y a los términos que une la unidad 
más completa. Y es la progresión la que naturalmente la realiza de la 
manera más bella. Ésta se tiene cuando en tres números, lineales o 
planos, el del medio es tal que el que está primero es, por relación a 
él, como ese medio mismo es por relación al último (31b-c). 

Lo que se describe es una progresión de tres números, que 
forman una unidad perfecta. Sin embargo, esto es válido cuando 
se trata de sólo tres términos, pues, como dice Platón, si el mun-
do fuera plano y sin espesor, bastaría con esta mediedad* única. 

 9	 Timeo, 29d.
 *	 Este es el término que Platón utiliza para el término medio: μεσοτης, que 

literalmente es mediedad.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 51

Pero si tratamos con sólidos, la proporción es de cuatro términos 
y se tiene que recurrir a la proporción geométrica: cuando las 
dos cosas que se unen son tridimensionales, son necesarios dos 
términos medios, pues “para armonizar los sólidos nunca basta 
una sola mediedad: son necesarias siempre dos” (32a); por ello 
puso el agua y el aire entre el fuego y la tierra, según la siguiente 
proporción: el aire es al agua como el fuego al aire, y el agua es a 
la tierra como el aire al agua. La forma que le asignó es la esféri-
ca, pues como este ser viviente “debe contener en sí mismo todos 
los seres vivientes, la figura que le conviene es la que comprende 
en sí misma todas las figuras”. Y la figura esférica es, “de todas 
las figuras, la más perfecta y la más completamente semejante 
a ella misma” (33b). A este cuerpo le impuso un movimiento y, 
de los siete posibles, escogió el que concierne “al intelecto y a la 
reflexión”, es decir, el que realiza “sobre sí mismo una revolución 
uniforme, en el mismo lugar” (34a). 

Por lo que se refiere al Alma del Mundo, las dos esencias, 
la que es siempre y nunca cambia, y la que no deja de cambiar 
—lo Mismo y lo Otro— no son ya modelos, sino sus ingre-
dientes. El demiurgo colocó el alma en el centro del cuerpo y 
la “extendió por todas partes, envolviendo también el exterior 
de este cuerpo” (34b). El alma del mundo fue formada con la 
mezcla de lo Mismo y de lo Otro; pero, además de éstos, el 
artífice mezcló un tercer ingrediente, salido de lo Mismo y de 
lo Otro, y los combinó en una forma única, armonizó lo Mismo 
con lo Otro; mezcló las dos primeras con la tercera y de las 
tres hizo una sola (35b). 

Con la mezcla de esas tres entidades formó el alma del 
mundo y la dividió en porciones proporcionales gracias a la 
combinación de progresiones aritméticas, geométricas y ar-
mónicas. Allí hizo una división longitudinal para producir dos 
cintas, que unió en sus extremos para formar dos anillos, y los 
situó uno dentro del otro de manera que sus planos formaran 
un ángulo recto, como el formado por el ecuador y uno de 
los meridianos. En palabras de Platón: “habiendo cruzado las 



César González Ochoa 52

dos mitades una sobre la otra, haciendo coincidir sus puntos 
medios, como una Chi, las curvó para unirlas en un círculo, 
uniendo entre sí los extremos de cada una en el punto opuesto 
a su intersección” (36b-c). Y las envolvió con el movimiento 
uniforme que gira en el mismo lugar; un círculo en el exterior 
y el otro en el interior. Del interior hizo surgir otros siete de 
distintos tamaños, aunque todos relacionados armónicamente; 
los siete giran con velocidades distintas, también armónica-
mente relacionadas “cuyas razones de una a otra son las de los 
enteros naturales” (36d). 

Es evidente que se trata de un esquema del universo, donde 
el círculo mayor es la órbita celeste de las estrellas fijas y los 
siete círculos menores son los del Sol, la Luna y los restantes 
cinco planetas que giran alrededor de la tierra.

Esta noción de mediación, la idea de que no existen relaciones 
directas entre una cosa y otra, particularmente en lo que toca a 
las relaciones entre seres que pertenecen a jerarquías distintas, 
es central en el sistema de ideas de Platón. El hecho de que, 
para que dos cosas puedan unirse se requiera de una tercera, es 
también válida para la necesaria relación entre el demiurgo y los 
seres vivos. Para conocer esta relación, se debe entender que los 
segundos fueron generados no directamente por el demiurgo, 
sino por los dioses inferiores, ellos sí creados por aquél. Hasta 
allí el trabajo no estaba concluido, pues el universo creado no 
comprendía a todos los vivientes que debían nacer en él. Según 
Platón, existen cuatro de formas vivas: la especie celeste de los 
dioses, la especie alada que vuela, la especie acuática, y la que 
camina y vive en la tierra. La primera fue hecha por el demiurgo 
mismo y es la que posee la sabiduría y está distribuida por todo 
el cielo. Pero las otras no podían ser hechas por él,10 por más que 
su existencia fuera necesaria para la existencia del Todo; por ello 
encomendó esa tarea a los dioses inferiores.

10	 Relación que no puede ser directa: “si yo las hago nacer, si participan de 
la vida por mí, serán iguales a los dioses”, dice el demiurgo. Timeo, 41b-c.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 53

La elaboración del universo y sus habitantes es mucho más 
compleja, pero lo dicho basta para continuar el argumento. Una 
idea pitagórica que muestra que hay desde el origen una estrecha 
relación entre la armonía y el número es la que se expresa por 
medio del monocordio, una caja sonora con una cuerda y un 
puente móvil que servía para medir los tonos y los intervalos. 
Al pulsar la cuerda, a la que asignamos una longitud unitaria, se 
produce un sonido que llamamos tónica; si se duplica la longitud 
de la cuerda, es decir, en una relación 2:1 con respecto a la prime-
ra, la nota que se produce estará a la distancia de una octava de la 
tónica; si la cuerda es una mitad mayor que la original, es decir, 
1+1/2=3/2, el tono está a una distancia de un intervalo de quinta; 
y si la cuerda es un tercio mayor (1+1/3=4/3) la nota producida 
está a un intervalo de cuarta. Esto muestra que todo el sistema 
armónico se basa en las razones entre los cuatro primeros núme-
ros: 1, 2, 3, 4. Esta serie puede considerarse desde varios puntos 
de vista: está formada por la unidad, el primer número par, el 
primer número impar y el primer número cuadrado; también es 
la serie formada por el punto, la línea, el primer plano (triangu-
lar), y el primer polígono (cuadrado); finalmente, es la serie del 
tono, de la octava, de la quinta y de la cuarta. Descubrir esto, 
descubrir que las consonancias musicales se pueden expresar 
matemáticamente mediante las razones de los cuatro primeros 
enteros; entender la íntima relación entre el sonido, la longitud 
de la cuerda y el número, todo ello tuvo que originar perplejidad 
y admiración, pues todo parecía indicar que se había encontrado 
la llave que abría la puerta de las inexploradas regiones de la 
armonía universal.

Pero no basta hablar de unidades aisladas sino que es nece-
sario introducir las relaciones entre ellas, entre los números, es 
decir, las razones. Logos significa, entre otras cosas, relación, 
razonamiento, pero también razón en sentido matemático. No 
deja de ser interesante que una palabra que se traduce como 
razonamiento o como juicio (incluso también como discurso), 
sirva también para expresar una relación entre cantidades. Varios 



César González Ochoa 54

siglos después de Platón, san Agustín dice que la música es “la 
ciencia de la buena modulación”.11 Este término viene de mó-
dulo, ya que la ciencia de la música se interesa por la relación 
de las unidades musicales según una medida o módulo, y esa 
relación se expresa por medio de razones aritméticas simples 
entre los primeros cuatro números: 1:2, 2:3 y 3:4, razones que 
son los intervalos de las principales consonancias. Según san 
Agustín, la importancia de estos intervalos no se deriva de sus 
cualidades acústicas o de sus efectos estéticos, sino del hecho 
de que son ecos audibles de la perfección del número, en es-
pecial, de esos primeros cuatro. Sin el principio del número, el 
universo regresaría al caos.

La armonía cósmica rige las correlaciones de los elementos; 
desde el orden de los cuerpos celestes, todo existe y se mueve 
de acuerdo con proporciones exactas; las proporciones más 
simples y las más agradables son aquellas que hay entre los 
cuatro primeros números, son las que gustan al ojo y al oído, y 
se manifiestan en el poliedro perfecto, el cubo, que, con doce 
aristas, ocho ángulos y seis planos, es la proyección espacial de 
los intervalos elementales de la música: la octava, 12/6 o 1/2; la 
quinta, 12/8 o 3/2; y la cuarta, 8/6 o 4/3. En las figuras planas 
está el cuadrado (1:1) y el doble cuadrado (2:1); los rectángulos 
que les siguen en sencillez son aquellos en que sus lados están en 
relación 2:3 y 3:4, las mismas relaciones que las de los intervalos 
de octava, quinta y cuarta.

Euclides establece que “una razón (ratio, logos) es una es-
pecie de relación respecto al tamaño de dos magnitudes de la 
misma clase”. Dos pares de magnitudes que están relacionadas 
según la misma razón son proporcionales; y a la igualdad entre 
estas dos razones la llama proporción.12 Esta definición sirve para 
delimitar las nociones de razón y de proporción; la primera es 
una relación entre dos cantidades, mientras que la segunda es la 

11	 San Agustín, De Musica, p. 1083.
12	 Euclides, Elementos de geometría, Libro v.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 55

igualdad de razones entre dos pares de cantidades. Algebraica-
mente, la proporción se expresa como: a/b=c/d.

Existen tres clases de proporciones: la aritmética, la geomé-
trica y la armónica; la primera es cuando tres o más términos 
mantienen la misma diferencia cuantitativa entre números suce-
sivos, pero no la misma razón entre los términos. Dicho en otras 
palabras, cuando el segundo término excede al primero por la 
misma cantidad en que el tercero excede al segundo. Un ejemplo 
es la formada por la serie 2, 3, 4.13 La progresión geométrica es 
la única en que sus términos están en la misma razón: el primer 
término es al segundo como el segundo es al tercero. Un ejemplo 
es la formada por la serie 1, 2, 4. En ella los tres números están 
en proporción mutua por el hecho de que las diferencias entre 
los términos están en la misma razón que los términos mismos 
respecto a sus adyacentes. La proporción armónica es aquella en 
la cual el término mayor es al menor como la diferencia entre el 
término mayor y el medio es a la diferencia entre el término me-
dio y el menor. Por ejemplo: en la serie 3, 4, 6, el término mayor, 
6, excede al medio por un tercio de él mismo, mientras que el 
menor, 3, es más pequeño que el término medio, 4, también por 
una tercera parte de él mismo. Otro ejemplo es la serie 2, 3, 6; 
aquí, 6 excede a 3 por una mitad, que es la misma fracción por 
la cual 2 es excedido por 3.

Encontrar la media o mediana entre dos términos —es decir, 
el término intermedio que da nacimiento a la proporción— es lo 
mismo que llenar el intervalo entre esos dos términos extremos; 
en otras palabras, es armonizar. La proporción más elemental, es 
decir, la que se formaría al considerar los dos primeros números, 
1:2, como extremos, es la que en música origina el intervalo de 
octava, el cual basta para distinguir las diferentes armonías según 
su altura. Y esta distancia entre un sonido y otro del doble de altu-
ra —lo que es realmente el intervalo de octava— se llena con los 

13	 Si una serie de números como ésta no tiene la apariencia de una proporción, 
es porque los griegos escribían las proporciones, de cualquier tipo que fueran, 
bajo la forma de una progresión o serie.



César González Ochoa 56

intervalos llamados de quinta y de cuarta, que dividen la octava 
en dos partes desiguales, aunque consideradas como armoniosas.

Platón dice en la República que el problema armónico en 
general consiste en poner en proporción los intervalos por medio 
de términos que se den en razones definidas con los términos 
iniciales, con el fin de obtener la consonancia o el acorde de 
intervalos. Y cuando habla del problema armónico en general 
estas palabras se deben tomar literalmente; es decir, ya se trate 
de intercalar el término medio de un silogismo, ya se trate de 
relacionar dos imágenes por medio de una metáfora, o de reunir, 
por medio de la analogía, las formas, las superficies o los volú-
menes arquitectónicos, en todos los casos se trata de armonizar; 
todas estas operaciones son análogas a la creación de la armonía 
musical que los pitagóricos usan como modelo. En el Timeo ha-
bla extensamente de las nociones de proporción y de armonía, 
aplicadas sobre todo a términos tridimensionales; por ello la 
proporción geométrica es la más utilizada. En una proporción 
de este tipo, y que además sea continua, como la formada por 
a, b, c, el término central es la media geométrica de los otros 
dos y, por tanto, es igual a la raíz cuadrada del producto de los 
extremos: b=√ac.

Cuando Platón se refiere a la armonía de las cosas, dice que 
para que dos cosas puedan conjuntarse es necesaria una tercera, 
un enlace intermedio que las conecte. Y el mejor de los enlaces 
es ése que une de manera más perfecta en la unidad a él mismo 
y a las cosas que enlaza; y para efectuar esto de la mejor manera 
está la propiedad natural de la proporción. El problema plantea-
do en el Timeo es armonizar el cuerpo del Todo; lo que es igual 
en este caso a poner orden en el caos, donde “todas las cosas 
estaban en un estado carente de razón o medida”. La pregunta 
pertinente aquí es qué clase de cosas necesitaban orden; es decir, 
de qué cosas habla Platón. Si ese cuerpo tuviera una existencia 
plana, sin profundidad, bastaría un solo término medio para 
unir los otros dos términos; pero el cuerpo del Todo no es plano 
sino sólido, es decir, tridimensional, por lo que no basta un solo 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 57

término medio, sino siempre dos. Los dos términos medios son 
el aire y el agua; con su ayuda se construyeron las dos razones 
que la proporción iguala; la primera es la que se forma con los 
términos fuego y aire, es decir, fuego:aire; la segunda se forma 
con los términos agua y tierra; por lo tanto, agua:tierra. Con es-
tos materiales, “el cuerpo del Cosmos fue armonizado y llevado 
a la existencia”.

La mezcla de lo Mismo y lo Otro, elementos primarios que 
tomó el demiurgo, produjo otro elemento, y éste junto con los dos 
primeros produjo un resultado que distribuyó en varias porciones 
de acuerdo con los términos de una progresión: 1, 2, 3, 4, 9, 8, 
27.14 Esta progresión compleja está a su vez formada por dos 
progresiones geométrica simples: una de razón 2 (formada por 
la serie 1, 2, 4, 8) y una segunda de razón 3 (1, 3, 9, 27).15 Hecho 
esto, el demiurgo procedió a llenar los intervalos entre los tér-
minos y lo hizo con ayuda de la mediedad, el término medio de 
una serie de tres términos que forman una progresión continua. 
Para definir el intervalo que existe entre los términos de una 
proporción, Platón apela a nociones no de la aritmética o de la 
geometría, sino de la música; es decir, determina el intervalo 
por diferencias no entre números, sino entre sonidos. Si a cada 
término de la progresión se hace corresponder un tono definido 
de la escala musical, un intervalo será el conjunto formado por 
dos tonos de altura desigual o, como dice Euclides, por dos tonos 
desigualmente agudos o graves. Así, un intervalo se compone no 
sólo de los tonos de desigual altura, sino también de la relación 
matemática que los une, el logos.

Los pitagóricos sólo utilizaron las dos primeras medias, 
aritmética y armónica; la última, la media geométrica, no 

14	 Platón, Timeo 35b-c.
15	 Las porciones del alma del mundo pertenecen a dos progresiones del tipo 

punto–línea–plano–sólido, desarrolladas a partir de los números primos 2 y 3 
(20, 21, 22, 23 y 30, 31, 32, 33). Las potencias de 2 definen tres octavas consecutivas, 
mientras que las potencias de 3 definen tres doceavas consecutivas, equivalentes 
a cuatro octavas, más una sexta mayor.



César González Ochoa 58

se utilizó en música porque los antiguos no habían podido 
resolver el problema de la irracionalidad. Al usar la media 
aritmética, ésta divide la misma octava en un intervalo de cuar-
ta y uno de quinta (de Do a Fa, intervalo de cuarta, y de Fa 
a Do, intervalo de quinta); si se usa la media armónica, la 
misma octava queda dividida en un intervalo de quinta más 
uno de cuarta (de Do a Sol, intervalo de quinta, y de Sol a 
Do, intervalo de cuarta).16 Estas dos medias, la aritmética y 
la armónica, a diferencia de la media geométrica, han des-
empeñado un papel fundamental en la historia de la teoría 
musical.17 Los cuatro primeros números naturales configuran 
para los pitagóricos la sagrada tetractys, cuya suma es diez; 
con esos cuatro números y con las mencionadas proporciones 
construirán todo el sistema armónico, la imagen del mundo 
por excelencia.

Si a cada uno de los términos límite de un intervalo corres-
ponde un tono musical, el intervalo será la distancia entre dos 
tonos y el logos que los une. El problema armónico consiste 
en llenar esos intervalos con otros términos que estén en una 
relación precisa con los términos extremos; esta operación de 
armonizar tiene como resultado la consonancia de los intervalos, 
o acorde. Una serie de operaciones aritméticas simples (que no 
realizaremos aquí) conduce a llenar todos los intervalos de la 
secuencia compleja señalada. Esta serie completa es mucho más 
extensa que nuestra gama musical, donde sólo está presente el 
primer intervalo, la octava, dividida en cuarta y quinta. Pero 
la armonía del alma del mundo comprende todas las gamas, 
hasta la 27, y sobrepasa infinitamente las limitadas armonías de 
nuestra imperfecta música.

Los griegos sólo admitieron tres intervalos consonantes 
elementales: la octava, la quinta justa y la cuarta justa, que es 

16	 Si se hubiera utilizado, la media geométrica de la octava que va desde un 
Do hasta el siguiente Do estaría situada en Fa#.

17	 Chailley, J. La musique grecque antique, París, Societé d’Édition « Les 
Belles Lettres », 1979, pp. 44-45. 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 59

la inversión o complemento a la octava de la quinta, más 
las consonancias compuestas por la adición de una octava 
a las consonancias simples.18 Sobre la base de esas tres 
consonancias, construyeron el sistema completo, la escala es-
tructurada de sonidos de que se puede disponer para construir 
melodías. De esas tres consonancias, la octava es para nosotros 
la base de toda referencia, pues “nuestro razonamiento musical 
desde hace cuatrocientos o quinientos años es esencialmente 
‘armónico’, en el sentido moderno de la palabra, y en este orden 
de razonamiento, la octava es el dato inicial”.19 Pero esto no era 
así para los griegos; para ellos la primera consonancia era la 
de la cuarta, unidad de base y referencia fundamental, “el más 
pequeño intervalo consonante admitido por el oído”.20 La octava 
es un descubrimiento posterior y no interviene en la constitución 
de los intervalos fundamentales. Por ello la unidad de análisis 
del sistema griego era el tetracorde. 

Un tetracorde sería la distancia entre los dos sonidos que 
limitan un intervalo de cuarta justa, Mi y La (Mi-Fa-Sol-La), 
por ejemplo. De acuerdo con las concepciones griegas, la voz 
humana, para pasar de uno de esos sonidos al otro, sólo puede 
intercalar naturalmente dos sonidos intermedios, cuyas notas, 
unidas a las dos de los extremos, forman el tetracorde, elemen-
to primario de las gamas griegas. Un grupo de tetracordes, al 
menos dos, forman una escala o un sistema.

Lo que sigue en la descripción de Platón es la inserción de 
las medias aritmética y armónica. Los enteros más pequeños 
que pueden representar estas medias en el intervalo de la oc-
tava son los números de la llamada proporción musical, que 
se representa por 6:8::9:12. Es decir, las porciones del alma del 
mundo introducida por Platón tienen que multiplicarse por seis 
para evitar fracciones; por tanto, la serie de las triples comienza 

18	 Théodore Reinach, La musique grecque, París, Payot, Éditions d’aujourd’hui, 
1975 [1926], p. 78.

19	 Chailley, op. cit., p. 26.
20	 Théodore Reinach, op. cit., p. 78.



César González Ochoa 60

con 6:18, y sus medias aparecen en la proporción 6:9::12:18. La 
media aritmética entre 6 y 18 es 12, siendo la razón 6:12=1:2, una 
octava, y la razón 12:18=2:3, una quinta. De aquí que el número 
9 funcione como media armónica, invirtiendo de esta manera el 
orden interno de los intervalos, 6:9=2:3, una quinta, y 9:18=1:2, 
una octava. Después se tiene que llenar un intervalo de cuarta 
con tonos completos. Al llenar el intervalo de cuarta, 4:3, con 
dos tonos enteros y un semitono, Platón establece la fórmula de 
un tetracorde (el dórico), que es:

Se ha dicho que, en un terreno estrictamente musical, armo-
nía designa, entre las varias acepciones, el ajuste o afinación de 
las notas de un instrumento; en este sentido, “lo que se crea por 
medio de la afinación (tuning) es un acoplamiento de notas, una 
estructura de relaciones que puede usarse para formar las bases 
de las melodías”.21  Los estudiosos reconocen tres grandes siste-
mas de afinación en la antigüedad entre los cuales está en primer 
lugar el pitagórico. Este sistema se basa en la octava, la cuarta y 
la quinta, primeros intervalos de la serie armónica, con los cuales 
es posible afinar todas las notas de la escala diatónica en sucesio-
nes de quintas y de octavas, o, por lo mismo, todas las notas de la 
escala cromática. El siguiente sistema es el de Aristoxeno, quien 
planteó la cuestión de una manera nueva en su disputa contra 
los pitagóricos. Según él, son más importantes las apreciaciones 
de los músicos que los resultados de los cálculos numéricos y, 
por tanto, el juicio del oído es superior a las razones aritméticas. 
En la escala pitagórica, como hemos señalado, un intervalo de 

21	 Andrew Barker, “Greek Musical Writing”, vol. I, The Musician and his Art, 
Cambridge University Press, 1987, p. 164.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 61

cuarta está formado por dos tonos y un semitono.22 Aristoxeno, 
por su parte, postula un sistema musical compuesto solamente 
de tonos y de mitades de tonos, y con ello hace que el acorde de 
la lira sea igual al de nuestra gama temperada; divide la octava 
en doce semitonos iguales; es decir, “identifica, como nosotros, 
los sonidos de Sol# y Lab. Este sistema, que falsea ligeramente 
las consonancias de cuarta y de quinta, tiene la inmensa ventaja 
de reducir el número de cuerdas de los instrumentos”.23 El tercer 
sistema es el de Ptolomeo; a él se debe un principio importante 
de afinación: ésta es mejor cuando el oído y la razón están de 
acuerdo. Su sistema coincide con el de la llamada afinación justa, 
es decir, con el sistema basado en los primeros cinco intervalos 
de la serie armónica —octava, quinta, cuarta, tercera mayor y 
tercera menor.

Los tres sistemas, por caminos diferentes, tienen como 
meta la división de la escala en intervalos iguales. En contra 
de lo que piensan muchos teóricos de la música, McClain dice 
que la República de Platón “encierra un tratado sobre el igual 
temperamento”.24 Y este problema del temperamento es crucial, 
pues surge de la inconmensurabilidad entre las razones de oc-
tava, cuarta y quinta que dan los tonos. Las potencias de 2, que 
definen octavas, son números pares, y por ello nunca coinciden 
con las potencias de tres, números nones, que son las que definen 
las quintas y las cuartas; finalmente, ni las potencias de 2 ni las 
de 3 coinciden con las potencias de 5, que son las que definen 
las terceras, mayores y menores. El problema de la división de la 
octava en partes iguales (es decir, de una escala bien temperada) 
no podía resolverse con los conocimientos matemáticos de los 
tiempos de Platón, ya que sólo podían usarse razones formadas 

22	 El semitono, por razones aritméticas en las que no entraremos aquí, tiene 
un tamaño menor que la mitad de un tono

23	 Reinach, op. cit., p. 21. 
24	 Ernest G. McClain The Pythagorean Plato, p. 5. El desarrollo de los ins-

trumentos de teclado transformó los problemas teóricos planteados por Platón 
en problemas prácticos en tiempos de Bach. El igual temperamento conseguido en 
el clave bien temperado de hecho realizó el sueño platónico.



César González Ochoa 62

por números racionales; si se quisiera dividir la octava en doce 
partes iguales, cada una de estas partes —es decir, cada semito-
no— tendría el valor de 12√2, que es un número irracional. La 
teoría moderna del igual temperamento divide el ciclo de la octava, 
definida por la razón 1:2, en 1200 unidades logarítmicas llamadas 
cents, de manera que cada semitono es igual a 100 cents.

Además de las ya mencionadas subdivisiones de la octava en 
quinta, 2:3, y cuarta, 3:4, existen otras como la tercera mayor, 
4:5 y la tercera menor, 5:6. Pero quien construye, afina o toca 
algún instrumento, sabe que la octava no puede subdividirse 
igualmente por razones como las señaladas, las cuales se derivan 
de números racionales; por ello, en la escala bien temperada se 
divide el espacio de la octava en doce partes iguales, de manera 
que cada una de esas partes de 1/12 de octava, que es a lo que 
llamamos semitono, tiene un valor numérico de 12√2 (aproxima-
damente 1.059463), por lo cual cada intervalo de menor tamaño 
será siempre un número múltiplo de semitonos, el más pequeño 
intervalo del sistema. Así, existen dos posibilidades de expresar 
los intervalos de los tonos: primero, como ya se ha visto, como 
razones de enteros (1:2, octava; 2:3, quinta; 3:4, cuarta), y segun-
do, como unidades logarítmicas de 100 cents por cada semitono.

Geométricamente, la octava se puede representar por un 
círculo, y dividida en doce semitonos iguales, se representa 
como sigue:

 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 63

Igualmente, los intervalos de quinta y de cuarta, que sub-
dividen la octava, también pueden tener una representación de 
este tipo:

de manera tal que si se agrupan los dos ciclos, es decir, simul-
táneamente en sentido ascendente y en sentido descendente, se 
tiene:

El uso de estas formas de representación proporciona una 
mayor comprensión del problema, pues allí el principio y el fin 
coinciden y, por tanto, La puede representar la media geométrica 
de las medias aritmética y armónica, simétricamente situadas, y 
cuyas posiciones se alternan según el punto de vista ascendente 
o descendente. En sentido ascendente se tienen las notas La, 
Re, Mi y La, y en sentido descendente las notas La, Mi, Re y 



César González Ochoa 64

La. Entre La y La se tiene la proporción de la octava 1:2, y si 
para evitar fracciones,25 se usa la proporción equivalente 6:12, 
la media aritmética estará en 9 y la media armónica o subcon-
traria en 8. La media aritmética corresponde a la nota Re en el 
sentido ascendente, y a Mi en el descendente, mientras que la 
media armónica corresponde a Mi en sentido ascendente y a Re 
en descendente. En términos de McClain, 

la media aritmética subdivide la octava en una quinta perfecta de 
razón 2:3 (=6:9) y una cuarta perfecta complementaria de razón 3:4 
(=9:12), esto es, con la razón mayor entre los números más pequeños. 
La media armónica invierte el orden de los intervalos en una dirección 
“subcontraria” (6:8=3:4 y 8:12=2:3) para establecer la simetría inversa 
perfecta que caracteriza la aritmética de Platón.26

De estas razones de cuarta y de quinta se obtiene la llamada 
proporción musical 6:8::9:12, la cual, según se dice, fue llevada 
de Babilona a Grecia por Pitágoras, y en ella se pueden ver con 
claridad las mencionadas relaciones de octava, de cuarta y de 
quinta:

 

25	 Platón insiste en repetidas ocasiones en la necesidad de evitar fracciones y 
usar sólo enteros. Cf. República, 525d.

26	 Ernest G. McClain The Myth of Invariance. The Origins of the Gods, 
Mathematics and Music: From the Rg Veda to Plato, York Beach, Maine, Nicolas-
Hays, 1984, p. 27.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 65

Esto nos permite relacionar la teoría musical griega con la 
creación del alma del mundo. Dice en el Timeo27 que Dios es 
el inamovible 1, el punto de referencia que funciona como esa 
media geométrica entre cada número y su recíproco; de allí que, 
como afirma McClain, el número uno “simbolice a Dios por su 
absoluta invariancia”. Muchas mitologías antiguas muestran ca-
sos de hermafroditismo del creador, representado por la unidad, 
la unidad divina, quien, por un proceso de división, produce 
una hija, el principio femenino, con la cual puede procrear. No 
es extraño, pues, pensar que si el creador es el 1, la invariancia 
absoluta, a la hija le corresponda el 2. Este número tiene en la 
alegoría platónica un papel femenino porque es receptáculo o 
matriz; corresponde así a la octava, de la cual nacen todos los 
demás tonos. Sin embargo, esa matriz por sí misma es estéril, 
sólo puede originar, como dice Sócrates en la República, ciclos 
de esterilidad, ya que la multiplicación y división por 2 no 
puede introducir nuevos tonos. El principio de la madre está 
simbolizado por la octava, es decir, por el círculo sin división: 
cada revolución del círculo equivale, en un sentido, a una mul-
tiplicación por dos y, en el otro, a una división entre dos. Dicho 
en palabras de McClain, “las potencias de 2 (2n) generan iden-
tidades cíclicas, esto es, dejan invariable la relación musical del 
ciclo de la octava”.28 Para introducir nuevos tonos se requiere la 
presencia de números nones, con lo que justifica su denomina-
ción de machos; los números pares, hembras, son genéticamente 
pasivos, por producir sólo octavas sin división. Los nones, en 
cambio, permiten que la unidad sea dividida: si nos limitamos, 
como en la teoría musical de los griegos, a las razones llamadas 
superparticulares o epimóricas (es decir, a las que se forman por 
dos enteros consecutivos o que difieren por la unidad), entonces 
cada número impar funciona como la media aritmética para una 
razón superparticular: 3 será la media entre 1 y 2, 5 entre 2 y 3, 
7 entre 3 y 4, etcétera. Así, si 1 es la referencia, el inamovible, 

27	 50d.
28	 Ibid., p. 20.



César González Ochoa 66

y 2 es la madre o receptáculo, simbolizado por el círculo sin 
división, la media aritmética será 3, el hijo. Pero si en lugar de 
usar 1 y 2 como los números que forman la razón de octava, 
se usa 6 y 12, entonces la media aritmética será 9, que tiene un 
hermano gemelo, derivado del significado recíproco del 3, el 
cual funciona como la media armónica. Por tanto, en la llamada 
proporción musical 6:8::9:12, las medias, armónica y aritmética, 
8 y 9, son hermanas, de acuerdo con lo que se expresa en la 
República (461d).

El círculo de tonos simboliza la moderna escala bien tempera-
da y constituye un emblema —visual y acústico— para las perio-
dicidades del universo: el tiempo cíclico, el movimiento circular 
de los cuerpos celestes, los doce meses lunares. Cada segmento 
sería equivalente al intervalo de un semitono. Por tanto, este 
círculo sólo puede relacionarse con el igual temperamento.

La estructura cíclica de la octava es la invariante de todo 
sistema de afinación y, dispuesta como círculo de tonos, fun-
ciona como una matriz de la cual nacen los tonos derivados. 
Si representa el mundo, entonces las dos mitades del mundo 
estarán separadas por el diámetro, que tonalmente se localiza en 
Mib=Re#, directamente opuesto a La, el tono de referencia, que 
tiene un valor aritmético de √2. Los números nones introducen 
nuevos tonos (ya que los pares, como se estableció antes, sólo 
generan “ciclos de esterilidad”, círculos completos); el “divino 
número masculino”, el 3, genera “rayos” que caen muy cerca de 
los rayos ideales generados por el igual temperamento: la razón 
2:3, un intervalo de quinta, vale unos 702 cents,29 por lo cual 
está a 2 cents del tono temperado, es decir a 0.6 grados en la 
circunferencia; su complementario, el intervalo de cuarta, 3:4, 
está más o menos a 498 cents, también a seis décimos de grado 
del tono bien temperado. El 5, “número masculino humano”, 

29	 Para convertir razones en cents, se resta el logaritmo del número menor del 
logaritmo del mayor, y el resultado se multiplica por 1200/log2 , o sea aproxima-
damente por 3986.3. Para el caso inverso, convertir cents en grados, se multiplica 
el número de cents por 360/1200 = 0.3.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 67

genera rayos menos aproximados, pues el intervalo de tercera 
mayor, 4:5, vale 386 cents, es decir, está a 4.2°, y la tercera me-
nor, su complementaria, 5:6, vale 316 cents, 4.8° separada del 
tono igualmente temperado. Si volvemos a la proporción musical 
6:8::9:12 con La, Re, Mi y La en sentido creciente, y a La, Mi, 
Re y La en sentido decreciente, y a su representación circular, 
podemos continuar con la argumentación.

En esta proporción 6:8::9:12, el número 9 es la media aritmé-
tica dentro del módulo de la octava, y 8 es la media armónica; la 
media aritmética subdivide la octava en una quinta y una cuarta 
complementaria, 2:3 y 3:4. La media armónica invierte el orden 
de los intervalos: primero una cuarta (pues 6:8=3:4) y luego una 
quinta (pues 8:12=2:3). También hemos visto que los griegos 
entendían estas medias como límites fijos de tetracordes, dentro 
de los cuales se intercalaban tonos móviles dependientes del gé-
nero. En la música occidental en general, estos tonos generados 
por el número primo 3 se conocen como los tonos dominante y 
subdominante.

Los dos tetracordes se llenan con los sonidos móviles gene-
rados por el número primo 5. Este número humano masculino, 
como lo llama Platón, funciona como media aritmética en el 
intervalo de quinta 2:3, que se expande a 4:5:6 para evitar las 
fracciones.

Por el carácter hermafrodita de la unidad divina y por el 
hecho de que el dios sólo pueda crear a través del principio 
femenino, tiene que dividirse para producir el número 2, que 
corresponde a la octava, que es la matriz de todos los tonos, 
pero que, no obstante, por sí misma es estéril, pues sólo genera 
ciclos de esterilidad, círculos sin división, correspondientes a la 
multiplicación o división por 2. Los tonos de la escala requieren 
de la presencia de los números masculinos 3 y 5. Todos los en-
teros unidos por las razones generativas, dentro de una octava, 
son hermanos; sólo con la presencia de estos números —dice 
Sócrates— la paternidad es segura, pues para los tonos gene-
rados por otras razones, es decir, por afinaciones diferentes, es 



César González Ochoa 68

incierta. De allí que una de las más importantes funciones de 
los legisladores sea la de arreglar matrimonios para conservar 
la disposición de los intervalos.30

En las Leyes se especifica que el número primo 3 genera 
“ciudadanos de clase de la más alta propiedad”, definidos por 
los intervalos de quinta, 2:3, y de cuarta, 3:4, las mayores sub-
divisiones de la octava. El número primo 5 produce “ciudadanos 
de clase de la segunda más alta propiedad”, que son las terceras 
mayores, 4:5, y las terceras menores, 5:6, las cuales subdividen 
los intervalos de quinta. El número primo 7 genera “ciudadanos 
de la clase de la tercera más alta propiedad”, que son los tonos 
séptimos 6:7 y 7:8, y que son los que subdividen el intervalo de 
cuarta. Aunque Sócrates no lo menciona, la opinión de McClain31 
es que de allí se deduce que los números primos mayores generan 
los ciudadanos de la clase de los esclavos.

Según Platón,32 toda aristocracia, incluso la mejor, degenera 
en el transcurso del tiempo en una tiranía, a través de las etapas 
intermedias de timocracia, oligarquía y democracia. De la misma 
manera, cualquier sistema armónico que use relaciones entre en-
teros (y este es el caso del sistema de Platón, que usa los primeros 
seis de la serie de los números naturales) degenera, a menos que 
el número de tonos sea limitado. La degeneración consistiría en 
la no concordancia entre series: la serie de quintas perfectas (2:3), 
por ejemplo, podría concordar con la serie de la octava, (1:2), sólo 
si alguna potencia de 2 coincidiera con alguna de 3, lo cual es, 
como hemos visto, una imposibilidad. De la misma manera, las 
terceras no pueden concordar con las octavas o con las quintas.33 
En la teoría platónica del Estado, esto se traduce en la imposi-

30	 República, 459-460; Leyes, 773.
31	 Ernest G. McClain, The Pythagorean Plato, York Beach (Maine), Nicolas-

Hays, 1984, p. 14.
32	 República, 546a-d.
33	 Dicho en otros términos, la concordancia ocurriría cuando las potencias de 

2, de 3 y de 5 coincidieran; es decir, cuando 2p=3q=5r. Y eso sólo puede ocurrir 
cuando las potencias son iguales a cero, lo cual genera la unidad, símbolo divino.



El acuerdo (acorde) social en Platón... 69

bilidad de fundar un Estado basado en modelos que carezcan de 
un principio interno de regulación o de limitación.

*
Para concluir, discutiremos brevemente los modelos de ciudad en 
la obra de Platón, ya que, por todo lo anterior, existen suficientes 
indicios para asumir que con su descripción expresa ideas acerca 
de los sistemas armónicos. Muestra al menos tres modelos de 
ciudad: en el Timeo esboza el retrato de una antigua Atenas, que 
habría sido construida según las normas expresadas en los libros 
ii-iv de la República; en el Critias aparece una descripción más 
desarrollada de esa misma ciudad. La ciudad de la Atlántida tam-
bién se menciona en el Timeo, pero su descripción se encuentra 
en el Critias. En las Leyes aparece una tercera ciudad: Magnesia.

La Antigua Atenas fue generada por los hijos gemelos de 
Zeus (ya se ha dicho que éste representa la unidad divina). Los 
gemelos, hembra y macho, corresponden respectivamente a los 
números primos 2 y 3; el hecho de ser números primos muestra 
que no tuvieron una madre generadora, pues, al ser divisibles sólo 
por ellos mismos y por la unidad, son realmente una pluralidad 
de unos y, por ello, relacionados directamente con el dios. Los 
números 2 y 3 y sus series producen tonos que caen en la misma 
serie de octavas y de quintas; es decir, no hay posibilidades de 
cambios (con ellos se puede estar seguro de la paternidad); ése 
tal vez sea el sentido del decir de Platón que cada generación de 
individuos dejaba otra igual a ella. En la Atlántida ya no se pue-
de asegurar la permanencia de las generaciones, como se verá.

Con este esquema, Platón ha construido con simplicidad y 
con elegancia un verdadero sistema tonal; en esta ciudad, sus 
habitantes comparten mujeres, hijos y propiedades, y ello hace 
que los cambios se eviten. En esta descripción se desarrolla el 
sistema de afinación pitagórico, en el cual intervienen los dos 
primeros números primos, 2 y 3. El 2, como se ha visto, crea 
la matriz de la octava, de la cual nacen todos los demás tonos, 
pero, por sí mismo, sólo puede crear ciclos estériles, octavas 
completas. Los tonos nuevos se introducen por medio del número 



César González Ochoa 70

3, número masculino divino. Con el 3 se obtiene la escala que 
tiene la característica de que su arreglo de intervalos es el mismo 
tanto en sentido ascendente como en sentido descendente.

El número tres genera sólo siete tonos; sin embargo, aun 
cuando sean “ciudadanos de clase de la más alta propiedad”, la 
búsqueda de correspondencia con las doce constelaciones y los 
doce meses lunares hace que se busque cómo dividir la escala 
en doce tonos, y para ello se requiere introducir otro número 
non, que se realiza alegóricamente por la construcción de la 
Atlántida. Platón no está conforme con la Antigua Atenas; 
quiere una ciudad más unificada y mejor gobernada; una ciudad 
que se limite a lo esencial.

A diferencia de la Antigua Atenas, donde Hefesto y Atenea 
fueron generados directamente por Zeus, aquí interviene el prin-
cipio femenino, el número 2, la madre (Clito), que era mortal. 
Esto, por un lado, permite generar más tonos (más divisiones de 
la escala) pero, por otro, ya no se tiene control sobre esa genera-
ción. En la isla central proporciona las razones contenidas en el 
número perfecto 6: en el templo están los dos primeros enteros, 
1 y 2; el diámetro de la isla es cinco estadios, es decir 3,000 pies; 
aquí están contenidos el 3 y el 5. El templo de Poseidón tiene 
la proporción de la octava en la forma 300:600, cien veces la 
razón 3:6, que abarca las razones expresadas en la alegoría del 
matrimonio 3:4:5:6. Hay que recordar que con el 2 y el 3 se ob-
tienen la octava, la quinta y la cuarta, y que con la introducción 
del cinco se tiene la posibilidad de dividir el intervalo de quinta 
en terceras mayores y menores (4:5 y 5:6). Es decir, con el 5 se 
llega a la escala cromática de doce tonos, aunque desigualmente 
espaciados, para obtener el sistema de afinación justa.

La tercera ciudad platónica es Magnesia, que se describe 
en las Leyes. El país entero se divide en doce partes por líneas 
radiantes, y en 5,040 porciones también la totalidad. Con este 
último número, aparentemente arbitrario, se introduce el siete, 
ya que 5,040= 24x32x5x7; también es el producto de los siete 
primeros números o, en términos aritméticos, factorial de 7 (7!). 



El acuerdo (acorde) social en Platón... 71

Platón desconfía de la introducción tanto del cinco como del sie-
te, pues sólo el tres produce hijos sin variación, por ser la media 
aritmética entre la divina unidad y el dos, el círculo sin división; 
es decir, es el hijo del 1 y el 2. El tres tiene un hermano gemelo, 
que es la media complementaria de la aritmética, o sea, la ar-
mónica.34 Cualquier otra división de la octava, por ejemplo, las 
que introducen el cinco o el siete, hacen la paternidad incierta.

En síntesis, lo que Platón muestra es que el estudio de la 
música lleva también al conocimiento de la sociedad humana 
y, por tanto, a su regulación. Una teoría de la armonía que pre-
tenda ser general, tiene que ser capaz de resolver los conflictos 
entre sistemas irreconciliables —sea del Sol y los planetas, de 
intervalos de octava e intervalos de quinta, o de los miembros 
de una res publica. Esta armonización es de importancia vital 
para que el caos sea derrotado.

34	 Para evitar las fracciones, la octava 1:2 se convierte en 6:12, por lo que 
la media aritmética es 9, y la armónica es el 8. Con esto tenemos la proporción 
musical 6:8::9:12.




