
Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 53

Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino. 
Los textiles como pasaje a lo sobrenatural

Ellen Harlizius-Klück
Universidad de Copenhague

Traducción de Rita Catrina Imboden

Tú creaste mis entrañas, 
en el seno de mi madre me tejiste.

Salterio 139:13

Los textiles juegan en la Biblia un rol importante en tanto que 
umbral o pasaje  entre lo natural y lo sobrenatural, y para el di-
fícil encuentro entre Dios y el hombre. Los historiadores del arte 
están cada vez más de acuerdo en que esto no sólo vale para las 
escrituras religiosas sino también para la pintura. Esta contribu-
ción indaga en el significado de los textiles y, particularmente, 
en el de sus bordes para la representación de la Encarnación y de 
la Inmaculada Concepción,  tanto en el contexto cristiano como 
también en la antigüedad ateniense. Partiremos, para ello, de 
los bordes y los flecos de los textiles que, en las imágenes de la 
Anunciación, llaman la atención en las vestiduras de la Virgen.

 

“Tejido en el vientre de mi madre”

A mediados del siglo xiv Ambrogio Lorenzetti pinta en Siena 
una escena de la Anunciación que reúne el tradicional fondo 
dorado de la Edad Media con la perspectiva central, inaugurando 

Los márgenes, las orillas, los bordes. 
 Tópicos del Seminario, 29.

Enero-junio 2013, pp. 53-72.



Ellen Harlizius-Klück 54

así el espacio en perspectiva del cuadro en perspectiva en el 
arte renacentista italiano (Arasse, 1999: 9). El cuadro manifies-
ta una disposición equilibrada y está dividido verticalmente en 
dos partes mediante una columna en forma de cordón (lámina 
1). En la parte derecha se representa a la Virgen sentada, con el 
salterio en su regazo y las manos cruzadas delante de su pecho; 
en la parte izquierda, al ángel de la Anunciación arrodillado. 
La paloma minúscula del Santo Espíritu vuela —en el espacio 
derecho del cuadro— hacia la oreja de María, mientras que una 
línea de letras de oro, sobre el fondo dorado, pasa de la boca 
del ángel hacia María formando con la columna una cruz casi 
imperceptible. 

Testimoniamos el momento de la Anunciación que se consi-
dera también el de la Encarnación, esto es, de la transformación 
de Dios en hombre. Como fundamento para su cuadro, Loren-
zetti no elige las palabras que anuncian el nacimiento de Jesús 
sino la respuesta del Ángel a la objeción de la Virgen María 
de que ella no conocía varón: Non est impossibile apud Deum 
omne verbum (Lucas 1,37) “Porque ninguna cosa es imposible 
para Dios”. Estas palabras áureas van traspasando desde la boca 
del ángel la división vertical de la superficie del cuadro hasta 
llegar a la parte derecha del mismo, atribuida a la Virgen. La 
respuesta de María: Ecce Ancilla Domini, “He aquí la sierva 
del Señor”, está escrita igualmente en el cuadro con letras de 
oro. Pero las palabras se dirigen hacia la paloma y no exceden 
el centro del cuadro. En su lugar, sobresale del manto de María 
una orilla con sus delicadas franjas, entrando al espacio del 
ángel por detrás de la columna con forma de cordón. ¿Podría 
ser una respuesta formal, pictórica a las palabras del ángel? 
¿Podría ser que el tema del himen intacto tenga que ver con 
esta marcada transgresión? El vocablo griego hymen significa 
“cinta” y deriva del verbo hyphainō, /tejer/. Designa aquella 
orilla en el cuerpo femenino que ya no estaría intacta después 
del acto sexual. ¿Se representa, pues, la virginidad de María 
mediante el borde en el cuadro?



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 55

La composición del cuadro de Lorenzetti es característico 
de muchas representaciones de la Anunciación. Asimismo, con 
frecuencia se encuentra el motivo del borde o de las franjas del 
manto que sobresalen hacia el centro de la superficie del cuadro, 
aunque la Biblia no ofrece modelo alguno para ello. A los bordes 
y las franjas del vestido de la Virgen corresponde a menudo el 
pie del ángel de la Anunciación o un extremo de su vestidura, por 
ejemplo en la Anunciación de Piermatteo d‘Amelia (lámina 2) o 
en el cuadro de Fra Angélico (lámina 3). En la mayor parte de los 
casos, esto sucede a distancia, aunque algunas veces, también en 
contacto directo; en otros casos, el pie del ángel está cubierto (lá-
mina 4). En las ilustraciones de aquellos manuscritos que todavía 
desconocen la perspectiva central, el procedimiento es subrayado 
por elementos arquitectónicos tales como pequeñas escaleras, es-
trados o suelos que llaman la atención. En algunas ocasiones, los 
bordes y los flecos forman un umbral que el espectador tendría que 
cruzar para acceder al jardín de las delicias, al paraíso (lámina 2).  



Ellen Harlizius-Klück 56

En el Antiguo Testamento, el pie y el borde aparecen como 
eufemismos de los órganos sexuales del hombre y de la mujer. 
Los vocablos más frecuentes para el borde, hejg, kanap y sul, 
pueden significar también regazo o vientre (Harlizius-Klück. 
2005: 94, 105, 187) y remiten a un extremo sobresaliente o 
una parte abultada de la vestidura. Esta red de significados no 
se limita al idioma hebreo sino que se encuentra también en 
el campo lingüístico alemán del siglo xvi. En sus escritos, el 
noble alemán Hans von Schweinichen relata cómo, al visitar 
en el año 1572, en compañía de dos viudas y dos doncellas la 
finca de su padre, baila toda la noche: 

Refiere que cuando la mujer se dispuso a dormir, una de las 
viudas dijo a su hermana Úrsula: “El Schweinichen, ¿te estará 
pisando el borde? Seguro que has vuelto a quererlo bien” A 
esto responde, en presencia de mi hermana: “Los hidalgos no 
deben pisarme el borde; no quiero a ninguno de ellos”. Su pa-
dre, sin embargo, les había dado como acompañante un joven y 
fuerte escribano que debía atender a todas las hermanas. Aquel 
las había atendido pero, además, había “pisado el borde” de la 
doncella Úrsula de modo que, pocas semanas después, ésta dio 
a luz a un niño (Daponte, 1928: 33). 

Si tomamos en cuenta esta correspondencia entre el borde y 
el sexo, la puesta en escena de los pies y los bordes del manto 
de María pueden, efectivamente, ocupar la función de visualizar 
su virginidad —su hymen intactus— así como el procedimiento 
imposible de la fecundación. Hymen intactus significa “borde 
intacto” o “cinta intacta”, y es precisamente éste el motivo prin-
cipal de la obra pictórica comentada. 

Los flecos son partes marginales de un textil, son los bordes 
de una vestidura que en sí puede tener un significado aunque 
este último, por lo general, no suele estar en los extremos. En 
las pinturas, los bordes apenas han sido considerados hasta ahora 
como portadores de sentido en la historia del arte, aun cuando 
destacan por ser representados en el centro del cuadro (lámina 
2) o cuando aparecen en formas poco probables (lámina 3). 



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 57

Siguiendo a Georges Didi-Huberman, podríamos decir que el 
ojo tiende a pasar por alto lo evidente del cuadro:

[El ojo] se ha armado de categorías que deciden en su lugar sobre el 
ver y el no-ver, sobre lo que enfocará la mirada y lo que prefiere no 
enfocar. En esto suele olvidarse cuán ambivalentes son las palabras 
con las que intentamos explicar lo visto, es más, con las que incluso 
escogemos, antes de todo, aquello que vamos a ver (1995: 9).

Didi-Huberman se interesa por las manchas de color, no 
figurativas y sin sujeto, en los cuadros de Fra Angélico. Llama 
pan —superficie mural, zona— a “aquellas zonas o momentos 
en la pintura donde lo perceptible (das Sichtbare) empieza a va-
cilar y se vuelca hacia lo visual (das Visuelle)” (Didi-Huberman, 
1995: 15). En aquellos elementos arquitectónicos, a menudo anti-
perspectivos y pictóricos, Didi-Huberman percibe la realización 
del trabajo de “un umbral a la vez cruzado e intacto” (1995: 135). 
Éste sería justamente el propósito de las Anunciaciones, esto es, 
de aquellos cuadros dedicados a la difícil tarea de mostrar lo 
que no puede ser (de)mostrado: que el logos divino toma cuerpo 
humano en la carne inmaculada, intacta, de la Virgen María.

También el vocablo pan es ambivalente. Significa “regazo, 
seno, faldón, fleco” y quizá no sea casualidad que aquellas 
formas de dinamismo cromático, que para Didi-Huberman 
visualizan de manera pictórica el misterio de la Encarnación, 
encuentren su lugar a menudo entre los extremos de semejante 
vestido y los bordes de esos mantos. Al igual que estas zonas 
de manchas multicolores —los pan en los cuadros de Fra Angé-
lico—, las formas y los movimientos de los flecos en los man-
tos de María “no pueden consultarse en ninguna iconografía” 
(Didi-Huberman, 1995: 60). Y, como en el caso de las manchas 
de color, el borde tampoco configura algo que representaría o 
simbolizaría visualmente (Didi-Huberman, 1995: 13). 

Didi-Huberman cita para su investigación las exégesis medie-
vales de la Anunciación. Cuando el ángel repite las palabras de 
Isaías: Ecce concipies in utero, et pariens filium (“He aquí que 



Ellen Harlizius-Klück 58

la virgen concebirá, y dará a luz un hijo”, Isaías 7,14), entonces 
este in utero significa para el teólogo medieval que la sustancia 
de Cristo remite a María, puesto que ella “ofreció su vientre y 
su sangre”, como escribe Alberto Magno. El poder infinito del 
Espíritu Santo formó de ellos, en aquel instante de la concep-
ción, el cuerpo y el alma del hijo de Dios (Fries, 1958: 32; 75). 
Sin embargo, en el cuadro no puede representarse el vientre 
materno fecundado mediante la palabra de Dios, que el ángel 
transmite.

La fe y el vientre están relacionados aquí de un modo 
peculiar. Al igual que Isaías (7,14) y, después de éste, Mateo (1,22-
23), como tampoco Lucas (1,31) renunció al aditivo in utero. Es 
por esta razón que Alberto Magno hace decir al Señor esto sobre 
el creyente:  In cuius corde tamquam in utero formor in gratia 
(Fries, 1958: 198 y nota 2). El acto de fe es, en su fondo, similar al 
de la concepción, y la actitud de María en la Anunciación ha de 
considerarse como ejemplar para la actitud del creyente. En las 
teorías de los Padres de la Iglesia, la locución uterus cordis, del 
corazón como útero, es bien conocida y cada alma era “como un 
vientre virginal en el que quiere sumergirse el logos para extender 
su encarnación en el tiempo. La mirada sobre María contribuyó a 
ver y aceptar este servicio” (Courth, 1991: 17; Rahner, 1964: 32 y 
67). Cada creyente debe este acto de encarnación al Señor, como 
leemos en el Salterio: “Porque tú formaste mis entrañas; me hiciste 
en el seno de mi madre” (Salterio 139:13).1 Esta traducción del 
texto de Martín Lutero se lee en la Biblia Schlachter como: “en el 
seno de mi madre me tejiste”.2

La ecuación del vientre materno y del borde nos permite 
considerar el extremo del manto o de la vestidura de María como 
referencia a su vientre para la representación de la Encarnación, 
ya en la forma de la Anunciación, ya en la del Nacimiento de 
Cristo. Numerosos cuadros representan al niño recién nacido 

 1	 Trad. española tomada de La Biblia de las Américas (LBLA).
 2	 Trad. española tomada de Biblia La Palabra (España e Hispanoamérica). 

Recuperado en línea de http://www.biblialapalabra.com



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 59

yaciendo sobre el borde o el fleco de la vestidura de María, o en 
relación evidente con ellos (láminas 5 y 6).

Lámina 5: Libro de horas, De 
Buz, Cambridge, Massachu-
setts. Cortesía de la Biblioteca 
de la Universidad de Harvard, 
fol. 155.

Lámina 6: Petrus Christus, 
Nacimiento de Cristo, aprox. 
1445-1450, témpera y óleo 
sobre madera, 130 x 97 cm. 
Cortesía de la Galería Nacio-
nal de Arte, Washington.



Ellen Harlizius-Klück 60

El himen como cinta y la autoridad del comienzo  

El vocablo himen deriva lingüísticamente del hymnos de la 
poesía antigua. En ésta, el poeta apela primero a una instancia 
superior, divina, para luego desarrollar la estructura y el tema 
del canto siguiente. Gregory Nagy ha mostrado en sus estudios 
que este hymnos se fundamenta en el concepto del comienzo 
autoritativo, esto es, de la archê, que remite al arte de tejer y, 
más particularmente, al borde del comienzo en el telar vertical 
de pesas. Este borde aparece en el tejido acabado como borde. 
Para Nagy es determinante que este comienzo hace posible una 
sucesión autorizada: “Técnicamente, ambos hymnos y prooimion 
tienen que ver con la idea general de un comienzo autoritativo 
que hace posible la continuidad” (Nagy, 2002: 70).

Ann Bergren llega a sostener incluso que, con ello, los poetas 
realzan una inteligencia femenina transformadora que se susten-
taría en la capacidad reproductora del cuerpo femenino así como 
en la conciencia de las mujeres de esta capacidad que, ante todo, 
se mostraría en el arte de tejer. Designa esta capacidad intelec-
tual como “mêtis, la ‘inteligencia transformadora’, fundamental 
para cualquier technê, encarnada en la diosa Metis que enseña a 
tejer a las mujeres como el arte que las define” (Bergren, 2008: 
2). Lo decisivo reside, según ella, en el hecho de que “el arte es 
un proceso en el que, a partir de un material desarticulado, se 
crea significado” (2008: 8). De ello resultó, en el pensamiento 
griego anteplatónico, un vínculo entre lenguaje, feminidad, 
acto de tejer y construcción de la verdad, “con el que una mujer 
es provista de un grado de saber, especialmente de un saber sobre 
la sexualidad, que le otorga un poder parecido al de Metis sobre la 
articulación tanto de la verdad como de la imitación” (2008: 30). 
Es justamente a esta capacidad para expresar verdades a la que 
apelan los poetas en el comienzo de su canto. 

En lo que concierne a la relación entre el comienzo autori-
tativo de un texto y el comienzo de un tejido, los textos dejan 
poco lugar a dudas: el vocablo griego prooimion contiene el 



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 61

fragmento verbal oime —hilo—, emparentado con hymnos que 
remite a hymen, la cinta (de hyphaino, tejer). El sustantivo latín 
exordium deriva de ordior —comenzar un tejido— y exordior 
significa, análogamente: iniciar un tejido, iniciar (en general) e 
iniciar un discurso o un texto. El lenguaje pone en evidencia, 
de este modo, una analogía y un parentesco estrechos entre la 
producción de un tejido y la producción de un texto, en relación 
con el significado de la autorización de comienzo. 

Para entender la relación entre la autoridad ordenadora, por 
un lado, y el tejido o el borde, por otro, cabe enfocar con más 
detalle la técnica antigua del tejer. El antiguo telar vertical de 
pesas se distingue esencialmente de nuestros telares manuales. 
En oposición a éstos, no tiene hilos de urdimbre interminable-
mente largos que se tienden entre dos vigas. Está colocado en 
posición vertical, por lo que es llamado histos orthios o tela rec-
ta. Aparte de dos palos laterales está construido con un travesaño 
superior, el antion, al que se sujeta una cinta (diasma, exastis, 
asma, lat. exordium y eventualmente también prætextus, -a, -um) 
cuyos hilos de la trama van a conformar la urdimbre del tejido 
y que cuelgan verticalmente en el telar. Son cargados con pesas 
para obtener la tensión necesaria de los hilos. La producción de 
esta cinta es designada como diazein, dihattan, dieschizeto o 
también rhapto. A veces se trata tan sólo de un borde en forma 
de cordón, hilado como una cuerda, en la que se introduce el 
número requerido de hilos durante el proceso de retorcer. Para 
la formación mecánica de la calada se disponía, ya desde muy 
temprano, una mitad de los hilos, por ejemplo todos los impa-
res, sobre un palo horizontal más ancho, colocado en posición 
inferior. Los restantes, o sea, los hilos pares, se recogían en un 
palo de lizos, el canon. 

Sin embargo, la cinta no servía únicamente de comienzo para 
el tejido, sino que podía ser conducida por los cuatro costados 
del tejido y aparecer así más adelante como borde en todas 
sus orillas. Su función más importante consiste en determinar el 
orden apropiado para el tejido: el número de hilos de la urdimbre 



Ellen Harlizius-Klück 62

(que determina qué patrones pueden tejerse), su extensión y den-
sidad, así como sus colores. Sobre la doble etimología de archê 
como inicio y como autoridad, leemos en Jost Trier: “Deducir 
inicio de autoridad, y autoridad de inicio resulta precario. Es 
problable que ambos remonten a un núcleo común, pero éste 
ya no es asible en la transmisión” (1940: 103). Dicha relación 
la encuentra Trier en la imagen de la frontera: “La frontera, el 
cerco, crea el espacio protector, y no sólo lo designa, sino que lo 
produce; éste obtiene su existencia institucionalizada de aquella” 
(1940: 86). Es precisamente de esta manera que la cinta tejida al 
comienzo —el borde de los antiguos textiles— ordena, cuenta y 
mide lo que finalmente llegará a enmarcar. 

En su inicio, el borde mismo representaba, pues, la autoridad 
legitimadora; más adelante remitía solamente a la autoridad de 
su portador. El borde antiguo está relacionado específicamente 
con lo intacto, no sólo en las prendas de vestir de una persona, 
sino ya como parte de la vestidura. Tal relación puede describirse 
acertadamente como “no tocado por las tijeras”, después de la 
invención de la técnica del corte en la Edad Media, a más tardar. 
Del arraphos chiton, la vestidura no cosida de Cristo, se dice: 
“Tomaron también su túnica, la cual era sin costura, de un solo 
tejido de arriba abajo” (Juan 19, 23). 

El borde como lugar de transformación 

El borde de la vestidura es un fenómeno de paso apto para con-
figurar las fronteras de lo humano. Y la más importante de estas 
fronteras es la transformación, el intercambio entre lo humano 
y lo divino. No obstante, este significado  desaparece con los 
cambios en la técnica textil, acelerados en la Edad Media por 
el desarrollo de las nuevas técnicas del corte. En la época que 
sigue, la sastrería llegará a ser la característica predominante en 
la producción de vestidos. Con ello, el borde se torna el resul-
tado del corte. Si se cortara un borde con tales características, 



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 63

ambos: el borde y el vestido, carecerían de valor. Desde el punto 
de vista meramente técnico o práctico, un borde no puede, pues, 
tener ni un valor propio ni un significado propio. El valor y el 
significado han de residir en la función simbólica del borde que, 
en tanto pars pro toto, representa otra cosa, algo que tiene valor: 
la vestidura en su conjunto o su portador.

A esta explicación recurre también la mayoría de quienes 
interpretan aquel pasaje de la Biblia donde la mujer afligida de 
hemorragia toca el borde del manto de Jesús y es curada (Lucas 
8,43-48; Mateo 9,20-22). El poder de curación encuentra su 
explicación en su fe y el borde se interpreta como representan-
te de Cristo. Asimismo, el acto de testimoniar sobre el borde 
—conocido desde documentos legales de la Mesopotamia y al 
que se remite para interpretar el pasaje— parece confirmar este 
estatus meramente simbólico. Meir Malul lo justifica aducien-
do que este estatus sólo puede ser decodificado en el contexto 
cultural y no puede transferirse a otras culturas: “Por ello, en 
la búsqueda del significado simbólico de actos simbólicos no 
se consideró válido ningún contexto fuera del de la cultura de 
la Mesopotamia” (Malul, 1988: 32). Sin embargo, el toque del 
borde tenía también su importancia en el derecho alemán. Como 
relata Jacob Grimm, los Frisios prestaban juramento “sobre man-
to y faldón” (bei gewand und rockschoß): “producat hominem 
et juret tenens eum per oram sagi sui” (Grimm, 1994: II, 550). 
A continuación, Grimm escribe lo siguiente sobre aquella parte 
del vestido que es el faldón: 

Rockschoß. Gêre, en el traje de la Edad Media, designaba la parte 
plisada de la ropa interior, lacinia, limbus, acaso denominada según 
las fajas, los jirones y las borlas estrechas, puntiagudas, en forma de 
lanza que la constituían [...] El nombre quedó luego para faldón, y 
para falda o regazo, en general (Grimm, 1994: I, 217). 

Los extremos del manto del rey recuerdan, en el Ordo de los 
reyes sajones, las leyes de Dios (Widukindus, 1866: II, 1). La 



Ellen Harlizius-Klück 64

palabra misma ordo se deduce de ordior, el comienzo del tejido 
en la forma bien ordenada de los hilos de la urdimbre. La Biblia 
se refiere varias veces, en relación con el extremo del manto, a la 
dignidad del rey (1. Sam 15,26-28; 1. Sam 24, 5ff). Los israelitas 
deben atar borlas a los flecos de sus vestidos para recordar, al 
verlas, las leyes de Dios (Núm. 5,38 Dt. 22,12).

Barbara Baert, que ha estudiado detenidamente el pasaje bíbli-
co de la hemorroísa (Marco 5, 24b-34) y sus representaciones en 
la pintura, hace hincapié en el significado particular del borde. 
Lo designa como “una zona liminar donde la transferencia y 
las transposiciones se vuelven poderosas” (Baert, 2011: 323) 
y “un lugar de cierta potencialidad transformadora” (2011: 
343). También en este episodio resulta imposible representar lo 
que efectivamente sucede, esto es, la enfermedad de la mujer 
y la transferencia del poder curativo (dynamis) a su útero. La 
palabra para el poder curativo, dynamis, es notable para Baert: 
“Normalmente, dynamis no es usado en los episodios de milagros 
cristianos, pues se refiere a una visión de la curación cósmico-
helénica” (2011: 312). Ahora bien, en la antiguedad helénica, el 
significado particular del borde está vivo y una mirada sobre 
el trabajo textil en el marco de ritos religiosos remite también 
aquí a una potencia creadora, vivificadora de los textiles. Volva-
mos para ello a la Virgen María y a la Anunciación. 

Jerusalén y Atenas: producción textil y concepción

En la época en que Lorenzetti pintó la Anunciación, finalizaba 
una larga tradición de representaciones de la Anunciación que 
no se apoyaban en el evangelio de Lucas sino en el protoevan-
gelio de Santiago. Este fue excluido del canon en la Iglesia 
románica, sin embargo, con su historia de la vida de María, 
marcó muchas representaciones de la Virgen durante la Edad 
Media. En cuanto a la Anunciación misma, la letra no difiere 
del evangelio de Lucas, pero la historia que la enmarca hace 
referencia específicamente a la producción de textiles. Así, se 



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 65

relata que los sacerdotes querían mandar a hacer un velo para 
el templo. Echan la suerte para decidir cuál de las ocho don-
cellas de la tribu de David (a la que pertenece también María) 
hilará el oro, el amianto, el lino fino, la seda, el jacinto, la 
escarlata y la verdadera púrpura. La escarlata y la verdadera 
púrpura le tocan a María, que regresa a casa y empieza a hilar 
la escarlata. Sale con el cántaro para buscar agua y al llegar a la 
fuente, escucha una voz que la saluda como mujer llena de 
gracia y bendecida entre las mujeres. María regresa temblando 
a su casa y empieza a hilar la verdadera púrpura. Es en ese 
momento que entra el Ángel y le anuncia que concebirá un 
hijo de la Palabra de Dios. Después de dar su consentimiento, 
María concluye su labor y lleva la lana al sacerdote (Harlizius-
Klück, 2005: 153 y ss.).

Esta historia mantiene una correspondencia con el ciclo 
festivo de la ciudad de Atenas que, a pesar de su destacado 
paralelismo, pasó inadvertida hasta ahora. En la fiesta ate- 
niense más importante, la Panathenaia, la estatua de Atenea en 
el Erechtheion recibía una vestidura que era llevada al templo 
en una procesión solemne. Nueve meses antes, los magistrados 
de la ciudad elegían, entre las familias atenienses más nobles, 
a cuatro vírgenes (Parthenoi) de la edad de entre siete y once 
años; luego echaban la suerte para elegir a las dos que iban a 
iniciar la labor del tejido. Eran llamadas Arrephoroi, un nombre 
compuesto de arrhetos, indecible, y pherō, llevar (Burkert, 
1991: 43). La denominación se refiere a la segunda parte de sus 
obligaciones: llevan algo a un lugar sagrado, donde verán algo 
cargado de significado (Burkert supone un nacimiento, en todo 
caso, una suerte de epifanía) y que está ligado a un espanto. 
Cuando vuelven a salir del santuario se consideran adultas y 
son dispensadas del servicio. La labor en el tejido es continuada 
después por mujeres adultas.

En las diferentes traducciones y ediciones del protoevangelio 
no queda siempre claro si María está hilando o tejiendo, o incluso 
ambas cosas. El original griego utiliza tres verbos distintos para 



Ellen Harlizius-Klück 66

designar la actividad: neō, klōthō y elkō. Los primeros dos signi-
fican hilar, el tercero, sin embargo, más bien tender. Las sutiles 
diferencias no resultan fáciles de decodificar hoy en día. La idea 
de tejer proviene eventualmente de la palabra tender, puesto que 
la instalación del telar puede equipararse a la preparación de la 
urdimbre; en este sentido, urdir es visto como parte del proceso 
de tejer. En todo caso, existen también pinturas de la Anuncia-
ción en las que María está hilando o está tejiendo una cinta o 
un tejido estrecho.

¿Qué significa tejer o hilar en el marco de un rito como el de 
las Arrephoroi? Deubner opina que este elemento fue introducido 
no antes de 566 a. e. c., en la reforma de la Panathenaia, y consti-
tuye un complemento posterior al rito secreto propiamente dicho 
(Deubner, 1969: 25 y 29f). Según él, se trataría de un rito de 
fecundación de la tierra y de siembra, esto es, de magia agraria. 
Comenta, además, que “se elegían a menudo, para la ejecución de 
rituales importantes, niños inocentes, porque su inocencia parecía 
garantizar el éxito de actos considerados mágicos” (1969: 12). En 
cambio, Walter Burkert data la introducción del rito en el siglo 
XII a. e. c. y lo interpreta como rito de iniciación, en el que las 
niñas cruzan el umbral hacia la mayoría de edad. A ello perte-
necería también el ejercicio de las actividades principalmente 
femeninas, como la producción de textiles.

El rito secreto de la Arrephoroi se remonta al mito de la in-
fancia de Erictonio, uno de los  reyes de Atenas. Cuando cierta 
vez Hefesto perseguía a Atenea y esparció su semen en el muslo 
de la diosa, ella lo limpió con un mechón de lana de algodón, 
y al caer éste al suelo, fue engendrado el niño: mitad hombre, 
mitad serpiente, como todos los hijos de la tierra (Gaia). A las 
tres hijas del rey ático Cécrope (él mismo hijo de la tierra y, por 
lo tanto, mitad serpiente) Atenea les confió un recipiente que no 
debían abrir. Pero en la noche levantaron la tapa y “descubrieron 
al misterioso niño Erictonio y a la serpiente saltadora; espanta-
das, se arrojaron al precipio desde la empinada cuesta norte de 
la Acrópolis” (Burkert, 1988: 170).



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 67

Ni Deubner ni Burkert establecen una relación entre la ela-
boración de la lana en el rito y la historia del engendramiento 
de Erictonio. Para ellos, se trata o bien de la fecundidad de la 
siembra, o bien de la fecundidad en asuntos sexuales. Sin em-
bargo, Erictonio, nacido de la lana fecundada, no fue creado ni 
mediante la inseminación natural de la tierra ni mediante un acto 
sexual natural. Es el producto del dios de los artesanos, Hefesto, 
y de la mano de Atenea que, al limpiar su pierna virginal, efectúa 
un gesto propio de la elaboración de la lana, pues en la Grecia 
antigua, las mujeres producían en el muslo una suerte de mecha 
que luego se hilaba para conseguir una fibra sólida que, a su vez, 
se retorcía para obtener el torzal. 

En una copa que se halla en Berlín y una Pyxis que está en 
Nueva York se representa un grupo de mujeres dedicadas a la 
preparación de la lana para tejer. Se percibe cómo tienden la lana 
sobre la pierna desnuda hasta conseguir una mecha y cómo pare-
cen torcerla levemente. El procedimiento recuerda el gesto de 
Atenea al limpiar su muslo del semen de Hefesto con un mechón 
de lana. De esta manera es creado, pues, Erictonio, cuyo nombre 
se compone de las palabras para lana (erion) y tierra (chtonie).

Lámina 7: Dibujo de Karl Reichhold de copa ática con figuras rojas  
del pintor Douris, aprox. 480-470 a. e. c. Museo Estatal de Berlín. 



Ellen Harlizius-Klück 68

A veces se usa para esta labor un instrumento que permite 
efectuar el trabajo en el muslo sin por ello desnudarlo: el epine-
tron. Se coloca sobre el muslo y se frota la lana sobre su superfi-
cie rugosa. Según Frauke Heinrich, eran piezas sencillas sin pintar 
que servían “como protección de la rodilla en la elaboración 
de la mecha para los textiles”. Además, los talleres atenienses 
producían, desde el tardío siglo vi hasta el temprano siglo iv a. 
e. c., epinetrones de barro colorado con pinturas ornamentales o 

Lámina 8:  Dibujo de Karl Reichhold de una pintura de Pyxis, terracota,  
aprox. 460-440 a. e. c., Museo Metropolitano de Arte,  

Nueva York (Furtwängler).

Lámina 9: Epinetron ático con figuras negras, aprox. 550-500 a. e. c.,  
lado A: Mujeres que trabajan la lana. Cortesía del Museo de Louvre, París. 



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 69

figurativas que servían de ofrendas y así llegaron a los santua-
rios de Artemisa y a las tumbas de jóvenes mujeres en edad de 
matrimonio, muertas antes de casarse (Heinrich, 2006).

En un epinetron del Louvre y en un fragmento de Atenas se 
representan escenas de esta elaboración de la lana. Ambas escenas 
muestran, además, a una mujer que junta la lana de dos madejas 
en un sólo hilo, de modo que los hilos forman, a veces, una Y 
al revés, levemente replegada, cuyos dos cabos serpentean en el 
suelo. De modo similar suelen representarse los gigantes a cuyo 
linaje pertenece también Erictonio (lámina 11): las dos piernas de 
serpiente con sus muslos de escama sostienen al cuerpo humano. 
Otra referencia a Erictonio se encuentra en la superficie del epi-
netron, al que suelen grabarse escamas para facilitar la adhesión 
de la lana cuando ésta se frota. De esta manera, algunos epine-
trones apuntan doblemente al nacimiento de la serpiente desde 
el muslo. Así cada mujer, al preparar la lana, efectúa el mismo 
gesto que Atenea cuando ésta limpiaba el semen de Hefeso de 
su muslo, lo tiró al suelo y engendró un hijo divino.

Lámina 10: Fragmento reproducido de un Epinetron 
con figuras negras, 525-475 a. e. c., dibujo de Ellen Harlizius-Klück.

Museo de Arqueología, Brauron. 



Ellen Harlizius-Klück 70

Poco a poco los textiles, en general, y los bordes, en par-
ticular, se perciben en el arte como portadores de significados 
autónomos. En estudios sobre la vestimenta en la pintura (Zitzls-
perger, 2010) o sobre la iconografía cristiana de los textiles en 
la Edad Media (Rudy y Baert, 2007), se presta cada vez mayor 
atención a los modos específicos de representación de textiles. 
El borde o el comienzo de la vestidura antigua juega un rol 
particular en este contexto, como vínculo entre la esfera divina 
y la humana, como frontera por la que lo divino puede entrar en 
la vida del ser humano.

Referencias

Arasse, Daniel (1999). L’Annonciation italienne. Une histoire de 
perspective. París: Hazan.

Baert, Barbara (2011). “Touching the Hem. The Thread between Gar-
ment and Blood in the Story of the Woman with the Haemorrhage 
(Mark 5:24b-34parr)”. Textile, vol 9, núm. 3, pp. 308-351.

Lámina 11: Gigante, dibujo de un relieve en el Vaticano. 
Meyers Konversationslexikon (1885-1890).



Hilos, bordes, flecos y nacimiento divino... 71

Bergren, Ann (2008). Weaving Truth. Essays on Language and the 
Female in Greek Thought. Cambridge and London: Harvard 
University Press. 

Biblia La Palabra (España e Hispanoamérica). [Recuperado en línea 
de www.biblialapalabra.com/].

Burkert, Walter (1988). Homo necans. Interpretationen Altgriechischer 
Opferriten und Mythen. Berlín/Nueva York: de Gruyter.

___________ (1991). “Kekropidensage und Arrhephoria“. Wilder 
Ursprung. Berlín: Wagenbach. 

Courth, Franz (1991). Mariologie. Graz/Wien/Köln: Styria. 

Daponte, R. (1928). Leben, Lieben und Taten des Hans von 
Schweinichen, eines deutschen Ritters aus dem sechzehnten 
Jahrhundert, von ihm selbst erzählt. Wien, Heim-Verlag.

Deubner, Ludwig (1969). Attische Feste. Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft. 

Didi-Huberman, Georges (1995). Fra Angelico. München: Fink. 

Fries, Albert (1958). Die Gedanken des heiligen Albertus Magnus über 
die Gottesmutter. Freiburg (Suiza): Paulusverlag. 

Grimm, Jacob (1994). Deutsche Rechtsaltertümer. Darmstadt: Wissens-
chaftliche Buchgesellschaft. 

Harlizius-Klück, Ellen (2005). Saum & Zeit. Berlín: Edition Ebers-
bach. 

Heinrich, Frauke (2006). Das Epinetron. Rahden, Westf.: Leidorf. 

La Biblia de las Américas (LBLA).

Malul, Meir (1988). Studies in Mesopotamian Legal Symbolism. 
Neukirchen-Vluyn.

Menge, Hermann (1963) trad. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen 
Testaments. Stuttgart: Württembergische Bibelanstalt.

Nagy, Gregory (2002). Plato’s Rhapsody and Homer’s Music. Cam-
bridge (Ma) and London: Harvard University Press. 



Ellen Harlizius-Klück 72

Rahner, Hugo (1964). Symbolik der Kirche. Salzburg: Müller. 

Rudy, Kathryn M. y Barbara Baert (2007) (eds). Weaving, Veiling, and 
Dressing. Textiles and their Metaphors in the Late Middle Ages. 
Turnhout: Brepols.

Trier, Jost (1940). First. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Widukindus (1866). Res gestæ saxonicæ, Hannover.

Zitzlsperger, Philipp (2010) (ed.). Kleidung im Bild. Zur Ikonologie 
dargestellter Gewandung. Emsdetten/Berlin: imorde. 


